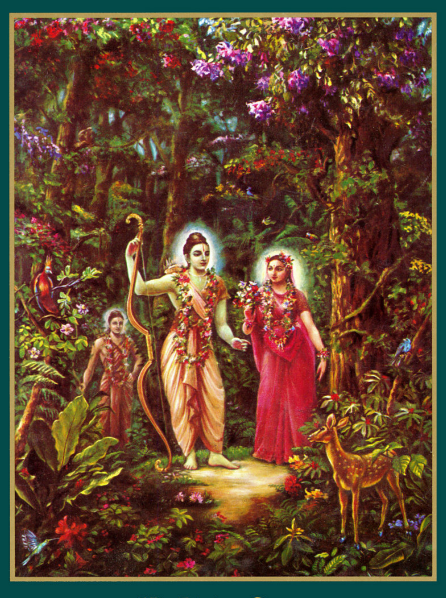
# ŚRĪMAD BHĀGAVATAM

Neunter Canto



His Divine Grace A.C.Bhaktivedanta Swami Prabhupāda

# ŚRĪMAD BHĀGAVATAM

# Neunter Canto

"Befreiung"

mit Originalsanskrittext, lateinischer Transliteration, deutschen Synonyma, Übersetzung und ausführlicher Erläuterung

von

## His Divine Grace A.C.Bhaktivedanta Swami Prabhupāda

Gründer-Äcarya der Internationalen Gesellschaft für Krischna-Bewußtsein



THE BHAKTIVEDANTA BOOK TRUST reg.

Vaduz

## Titel der Originalausgabe:

Śrīmad-Bhāgavatam Ninth Canto — Part One (1-8) Ninth Canto — Part Two (9-16) Ninth Canto — Part Three (17-24)

## Übersetzung aus dem Englischen:

Ananta Rūpa dāsa (Arno Holzmann)

Interessierte Leser werden gebeten, sich mit dem Sekretär der Internationalen Gesellschaft für Krischna-Bewußtsein in Verbindung zu setzen.

> Postfach 10 30 65 D-6900 Heidelberg

Bergstrasse 54 CH-8032 Zürich

 $\odot$  1984 THE BHAKTIVEDANTA BOOK TRUST reg.

Alle Rechte vorbehalten

ISBN 0-89213-057-1

# Inhalt

|    | Vorwort<br>Einleitung                                                                                                       | xiii<br>xv |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 1. | Kapitel                                                                                                                     |            |
|    | König Sudyumna wird eine Frau                                                                                               | 1          |
|    | Zusammenfassung des Kapitels                                                                                                | i          |
|    | Kṛṣṇa existiert auch nach der kosmischen Vernichtung<br>Die Klangschwingung von Hare Kṛṣṇa: Befreiung für die<br>Menschheit | 6          |
|    | Die Seele nimmt neue Körper an, wie jemand seine Kleidung wechselt                                                          | 19         |
|    | Sudyumna erhält seinen männlichen Körper zurück                                                                             | 22         |
| 2. | Kapitel                                                                                                                     |            |
|    | Die Dynastien der Söhne Manus                                                                                               | 25         |
|    | Zusammenfassung des Kapitels                                                                                                | 25         |
|    | Prşadhras Mißgeschick: Kuhschutz ist unentbehrlich                                                                          | 27         |
|    | Wie man von den Gesetzen des karma befreit werden kann                                                                      | 33         |
|    | Menschliche Gesellschaft ohne Gehirn                                                                                        | 39         |
| 3. | Kapitel                                                                                                                     |            |
|    | Die Heirat zwischen Sukanyā und Cyavana                                                                                     |            |
|    | Muni                                                                                                                        | 47         |
|    | Zusammenfassung des Kapitels                                                                                                | 47         |
|    | Vedische Verhaltensregeln im Eheleben                                                                                       | 52         |
|    | Die hohen Werte der vedischen Kultur                                                                                        | 59         |
|    | Brahmā bestimmt den Ehemann für Revatī                                                                                      | 64         |
| 4. | Kapitel                                                                                                                     |            |
|    | Durvāsā Muni beleidigt Ambarīşa Mahārāja                                                                                    | 69         |
|    | Zusammenfassung des Kapitels                                                                                                | 69         |
|    | Nābhāga kehrt von der gurukula nach Hause zurück                                                                            | 70         |
|    | Materialisten betrachten zeitweiliges Glück als das Höchste                                                                 | 78         |
|    | König Ambarīşas vollkommener hingebungsvoller Dienst                                                                        | 80         |
|    | Die Transzendentalisten als höchste Staatsgewalt                                                                            | 82         |
|    | Krsnas Geweihte sind an mystischem voga nicht interessiert                                                                  | 87         |

|    | Verwendung materieller Werte zur Verbreitung der Herrlichkeit                         |     |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|    | des Herrn                                                                             | 90  |
|    | Durvāsā Muni, der ungeladene Gast                                                     | 95  |
|    | Gottgeweihte werden oft von Widersachern bedrängt                                     | 102 |
|    | Das Feuerrad des Herrn folgt Durvāsā überallhin                                       | 105 |
|    | Warum Gott Seinen Geweihten erlaubt, Ihn zu beherrschen                               | 112 |
|    | Befreiung wartet, um den Gottgeweihten zu dienen                                      | 116 |
| 5  | Vanital                                                                               |     |
| ٦. | Kapitel                                                                               |     |
|    | Durvāsā Munis Leben wird verschont                                                    | 123 |
|    | Zusammenfassung des Kapitels                                                          | 123 |
|    | Ambarīşa bringt dem Feuerrad des Herrn Gebete dar                                     | 125 |
|    | Das versengende cakra des Herrn verschont Durväsä                                     | 131 |
|    | Raumfahrt ohne Raumschiff                                                             | 137 |
|    | Keine Stellung in der materiellen Welt ist bedeutsam                                  | 140 |
| 6  | Kapitel                                                                               |     |
| 0. | Der Sturz Saubhari Munis                                                              | 145 |
|    | Zusammenfassung des Kapitels                                                          | 145 |
|    | ·                                                                                     | 150 |
|    | Das Essen von Rindfleisch ist strengstens verboten                                    | 154 |
|    | Purañjaya besiegt die Dämonen  Aus König Yuvanāśvas Unterleib kommt ein Sohn zur Welt | 162 |
|    | Der Wunsch nach Sexualität beendet Saubhari Munis Entsagung                           | 167 |
|    | Das lodernde Feuer der materiellen Wünsche                                            | 171 |
|    |                                                                                       | 1/1 |
|    | Warum Transzendentalisten und Materialisten nicht zusammen-                           | 174 |
|    | leben                                                                                 | 174 |
| 7. | Kapitel                                                                               |     |
|    | Die Nachkommen König Māndhātās                                                        | 179 |
|    | Zusammenfassung des Kapitels                                                          | 179 |
|    | Leid ist in dieser materiellen Welt unvermeidbar                                      | 183 |
|    | Hariścandra bemüht sich, seinen Sohn zu retten                                        | 185 |
| 0  | 77 11 1                                                                               |     |
| ð. | Kapitel                                                                               |     |
|    | Die Söhne Sagaras begegnen Śrī Kapiladeva                                             | 195 |
|    | Zusammenfassung des Kapitels                                                          | 195 |
|    | Alle Lebewesen werden in Illusion geboren                                             | 208 |

Inhalt vii

|     | Der Name und die Gestalt des Höchsten Herrn sind nicht ma-   |     |
|-----|--------------------------------------------------------------|-----|
|     | teriell                                                      | 211 |
| Q   | Kapitel                                                      |     |
| ١.  | A                                                            | 045 |
|     | Die Dynastie Amsumans                                        | 217 |
|     | Zusammenfassung des Kapitels                                 | 217 |
|     | Das Aufheben der Reaktionen sündvoller Tätigkeiten           | 221 |
|     | Bhagīratha verursacht das Erscheinen der Gangā               | 226 |
|     | Saudāsa wird verflucht, ein Menschenfresser zu werden        | 231 |
|     | Wie man vor dem Kreislauf von Geburt und Tod bewahrt wird    | 236 |
|     | Leben ist mehr als eine Verbindung chemischer Elemente       | 239 |
|     | Khatvānga Mahārāja erreicht die Vollkommenheit innerhalb     |     |
|     | eines Augenblicks                                            | 245 |
|     | Transzendentales Bewußtsein in der materiellen Welt          | 247 |
|     | Der Höchste Herr ist weder unpersönlich noch leer            | 253 |
|     |                                                              |     |
| 10. | Kapitel                                                      |     |
|     | Die Spiele Rāmacandras, des Höchsten Herrn                   | 255 |
|     |                                                              | 255 |
|     | Zusammenfassung des Kapitels                                 |     |
|     | Der Höchste Herr erweitert Sich in viele Inkarnationen       | 257 |
|     | Rāmacandra wird von Seinem Vater in den Wald verbannt        | 262 |
|     | Warum die Strafen durch die Natur erforderlich sind          | 269 |
|     | Śrī Rāmacandra beweist Seine Allmacht                        | 271 |
|     | Transzendentale Kraft und Macht, verglichen mit materieller  | 276 |
|     | Das Ende des Dämons Rāvaņa                                   | 278 |
|     | Das Benehmen vorbildlicher Frauen                            | 282 |
|     | Śrī Rāmacandras glorreiche Rückkehr nach Ayodhyā             | 286 |
|     | Eine vergebliche Hoffnung: Das Königreich Gottes ohne Gott   | 295 |
|     | Kṛṣṇa ist durch Seinen Namen erreichbar                      | 298 |
|     |                                                              |     |
| 1.  | Kapitel                                                      |     |
|     | Śrī Rāmacandra regiert die Welt                              | 301 |
|     | Zusammenfassung des Kapitels                                 | 301 |
|     | Dienst zum Höchsten Herrn, um materiellen Gewinn zu erhalten | 306 |
|     | Gefühle in der spirituellen Welt                             | 312 |
|     | Warum der Herr ungewöhnliche Spiele vollführt                | 314 |
|     | Die Ausführung der Befehle der Höchsten Persönlichkeit       | 320 |
|     | Die Reichtümer der Stadt Ayodhyā während der Regierungs-     |     |
|     | zeit des Herrn                                               | 322 |

| 12. | Kapitel                                                                                            |            |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|     | Die Dynastie Kuśas, des Sohnes Śrī Rāma-                                                           |            |
|     | candras                                                                                            | 329        |
|     | Zusammenfassung des Kapitels                                                                       | 329        |
| ,   | Der vollkommene yogi bestimmt die Dauer seines Lebens selbst                                       | 332        |
|     |                                                                                                    |            |
|     |                                                                                                    |            |
| 12  | Vanital                                                                                            |            |
| 13. | Kapitel  Dia Dynastia Mahārāja Nimis                                                               | 222        |
|     | Die Dynastie Mahārāja Nimis                                                                        | 339        |
|     | Zusammenfassung des Kapitels                                                                       | 339        |
|     | Mahārāja Nimi will keinen materiellen Körper annehmen                                              | 344        |
|     | Der zeitweilige Körper ist die Quelle aller Schwierigkeiten                                        | 347        |
|     | Das Resultat von unstetigen, ungeordneten Regierungssystemen                                       | 350        |
|     | Warum Gut und Schlecht ein und dasselbe sind                                                       | 358        |
|     |                                                                                                    |            |
| 14  | Kapitel                                                                                            |            |
| 17. | •                                                                                                  | 250        |
|     | König Purūravā wird von Urvaśī betört                                                              | 359        |
|     | Zusammenfassung des Kapitels                                                                       | 359        |
|     | Soma wird aus Atris Freudentränen geboren                                                          | 361<br>365 |
|     | Tārā, Bṛhaspatis unkeusche Ehefrau  Der Lebensstandard der himmlischen Planeten unterscheidet sich | 303        |
|     | von dem der Erde                                                                                   | 372        |
|     | Urvasī verläßt Purūravā                                                                            | 377        |
|     | Weibliches Benehmen in der materiellen Welt                                                        | 380        |
|     | Das Zeitalter des Treta beginnt                                                                    | 385        |
|     | Das Chanten des Hare-Kṛṣṇa-mantra                                                                  | 389        |
|     | Das Chainen des Hare-Kişija-muniru                                                                 | 307        |
|     |                                                                                                    |            |
| 15. | Kapitel                                                                                            |            |
|     | Paraśurāma, die Kriegerinkarnation des Herrn                                                       | 391        |
|     | Zusammenfassung des Kapitels                                                                       | 391        |
|     | Rcīka bezahlt einen ungewöhnlichen Brautpreis                                                      | 394        |
|     | Irreligiöse Regierungssysteme verschlingen die Bevölkerung                                         | 399        |
|     | Warum Kuhschutz so wichtig ist                                                                     | 406        |
|     | Paraśurāma vernichtet Kārtavīryārjunas militärische Einheiten                                      | 410        |
|     | Kārtavīryārjuna wird von Paraśurāma getötet                                                        | 413        |
|     | Die besondere Eigenschaft der brāhmanas ist, zu verzeihen                                          | 417        |

Inhalt ix

|      | Kapitel                                                                                                                                     |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | Śrī Paraśurāma vernichtet die herrschende                                                                                                   |
|      | Klasse der Welt                                                                                                                             |
|      | Zusammenfassung des Kapitels                                                                                                                |
|      | Paraśurāma tötet seine Mutter und seine Brüder                                                                                              |
|      | Jamadagni wird grausam erschlagen                                                                                                           |
|      | Die ewige Mission des Höchsten Herrn                                                                                                        |
|      | Viśvāmitras Werdegang: Der Status wird nicht durch die Geburt bestimmt                                                                      |
|      | Entartung der Bevölkerung im gegenwärtigen Zeitalter                                                                                        |
| 7    | Kapitel                                                                                                                                     |
|      | Die Dynastie der Söhne Purūravās                                                                                                            |
|      | Zusammenfassung des Kapitels                                                                                                                |
|      | Dhanvantari, der Begründer der Wissenschaft der Medizin                                                                                     |
|      | Rajīs Söhne weigern sich, Indras Planeten zurückzugeben                                                                                     |
| o. 1 | Kapitel  König Yayāti erhält seine Jugend zurück  Zusammenfassung des Kapitels  Das Hören des Śrīmad-Bhāgavatam zerstört materielle Bindung |
|      | Der Streit zwischen Devayānī und Śarmişthā                                                                                                  |
|      | Astrologie in der vedischen Heirat                                                                                                          |
|      | Yayāti wird verflucht, frühzeitiges Alter zu erleiden                                                                                       |
|      | Yayāti bittet seine Söhne, ihre Jugend gegen sein Alter zu tauschen                                                                         |
|      | Pūru nimmt das Alter und die Gebrechlichkeit seines Vaters auf sich                                                                         |
|      | Glück ist abhängig von der Reinigung des Geistes und der Sinne                                                                              |
| Q 1  | Zanitel .                                                                                                                                   |
|      | •                                                                                                                                           |
|      |                                                                                                                                             |
|      |                                                                                                                                             |
|      |                                                                                                                                             |
|      |                                                                                                                                             |

|     | Der fortgeschrittene Transzendentalist ist an Sexualität nicht in-<br>teressiert                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 502 |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|     | Leiden im Kreislauf von Geburt und Tod                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 506 |
|     | Devayānī erlangt Befreiung durch die Gnade ihre Gemahls                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 513 |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| 20. | Kapitel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |
|     | Die Dynastie Pūrus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 515 |
|     | Zusammenfassung des Kapitels                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 515 |
|     | Śakuntalās Schönheit betört König Duşmanta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 519 |
|     | Sexualität und vedische religiöse Prinzipien                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 524 |
|     | Kṛṣṇa, der Same aller Lebewesen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 527 |
|     | Die Regierungsära von Mahārāja Bharata                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 531 |
|     | Die uneheliche Geburt Bharadvājas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 538 |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| 21. | Kapitel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |
|     | Die Dynastie Bharatas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 541 |
|     | Zusammenfassung des Kapitels                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 541 |
|     | Rantideva, der erhabene Geweihte des Herrn                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 544 |
|     | Die wirklichen Wohltäter der menschlichen Gesellschaft                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 549 |
|     | Das Überwinden des Einflusses der Illusion                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 552 |
|     | Der Doppelgänger von Śukadeva Gosvāmī                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 557 |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| 22. | Kapitel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |
|     | Die Nachkommen Ajamīdhas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 565 |
|     | Zusammenfassung des Kapitels                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 565 |
|     | Bhīşmadeva, der größte Krieger                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 575 |
|     | Die fünf Pāṇḍava-Brüder                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 579 |
|     | Aufzählung kommender Söhne der Pāṇḍu-Familie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 583 |
|     | Die Zukunft der Mägadha-Dynastie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 587 |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| 23. | Kapitel Programme Variation of the Control of the C |     |
|     | Die Dynastie der Söhne Yayātis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 591 |
|     | Zusammenfassung des Kapitels                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 591 |
|     | Beschreibung der Yadu-Dynastie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 600 |
|     | Nur wenige verstehen, daß die höchste Wahrheit eine Person ist                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 602 |

Inhalt xi

| 24. Kapitel  Krsna, die Höchste Persönlichkeit Gottes  |     |
|--------------------------------------------------------|-----|
| Zusammenfassung des Kapitels                           | 611 |
| Kuntī ruft den Halbgott der Sonne herbei               | 624 |
| Die Ehefrauen und Nachkommen von Vasudeva              | 631 |
| Warum die Inkarnationen des Herrn herabkommen          | 636 |
| Befreiung der Erde von ihrer dämonischen Last          | 641 |
| Freiheit von materieller Verschmutzung                 | 644 |
| Wenn man die Schönheit des Herrn sieht, wird jeder Tag |     |
| zum Fest                                               | 647 |
|                                                        |     |
|                                                        |     |
| ANHANG                                                 |     |
| Der Autor                                              | 653 |
| Quellennachweis                                        | 655 |
| Ahnentafel                                             | 656 |
|                                                        |     |
| Glossar                                                | 667 |
| Anleitung zur Aussprache des Sanskrit                  | 671 |
| Verzeichnis der Sanskritverse                          | 675 |
| Stichwortverzeichnis                                   | 697 |

### Vorwort

Wir müssen das gegenwärtige Bedürfnis der menschlichen Gesellschaft erkennen. Worin besteht dieses Bedürfnis? Die menschliche Gesellschaft wird nicht mehr durch geographische Grenzlinien auf bestimmte Länder oder Gemeinden beschränkt. Sie ist weitläufiger als im Mittelalter, und die allgemeine Tendenz geht heute dahin, daß sich die Welt zu einem Staat oder einer Gesellschaft zusammenschließt. Die Ideale des spirituellen Kommunismus beruhen dem Śrīmad-Bhāgavatam zufolge auf der Einheit der gesamten menschlichen Gesellschaft, ja der gesamten Energie der Lebewesen. Große Denker verspürten den Drang, dies zu einer erfolgreichen Ideologie zu machen. Das Śrīmad-Bhāgavatam wird dieses Bedürfnis der menschlichen Gesellschaft erfüllen. Es beginnt daher mit dem Aphorismus der Vedānta-Philosophie (janmādy asya yataḥ), um das Ideal einer gemeinsamen Grundlage festzulegen.

Die Menschheit ist heute nicht mehr in die Finsternis der Unwissenheit gehüllt. Weltweit hat sie auf den Gebieten der materiellen Annehmlichkeiten, der Bildung und der wirtschaftlichen Entwicklung rasche Fortschritte gemacht. Doch irgend etwas stimmt nicht im sozialen Gefüge der Welt, und so entstehen selbst um unbedeutende Sachverhalte großangelegte Auseinandersetzungen. Es bedarf eines Schlüssels, wie die Menschheit auf einer gemeinsamen Grundlage in Frieden, Freundschaft und Glück vereint werden kann. Das Śrīmad-Bhāgavatam wird dieses Bedürfnis erfüllen, denn es bietet eine kulturelle Vorlage zur Respiritualisierung der gesamten Menschheit.

Das Śrīmad-Bhāgavatam soll auch an Schulen und Universitäten gelehrt werden, denn es wurde von dem großen Gottgeweihten Prahlāda Mahārāja, der selbst ein Schüler war, empfohlen, um das dämonische Gesicht der Gesellschaft zu verändern.

kaumāra ācaret prājño dharmān bhāgavatān iha durlabham mānuṣam janma tad apy adhruvam arthadam (SB, 7.6.1)

Uneinigkeit in der menschlichen Gesellschaft ist darauf zurückzuführen, daß es in einer gottlosen Zivilisation an religiösen Prinzipien mangelt. Die Existenz Gottes ist eine Tatsache — Er ist der Allmächtige, von dem alles ausgeht, von dem alles erhalten wird und in den alles zur Ruhe eingeht. Die materialistische Wissenschaft hat nur sehr unzureichend versucht, den letztlichen Ursprung der Schöpfung herauszufinden, doch es ist eine Tatsache, daß es einen letztlichen Ursprung alles Bestehenden gibt. Dieser letztliche Ursprung wird rational und autoritativ im Śrīmad-Bhāgavatam, dem "herrlichen Bhāgavatam", erklärt.

Die transzendentale Wissenschaft des Śrīmad-Bhāgavatam hilft uns nicht nur, den letztlichen Ursprung aller Dinge zu erkennen, sondern auch, unsere Beziehung zu Ihm und unsere Pflicht der Vervollkommnung der menschlichen Gesellschaft auf der Grundlage dieser Erkenntnis zu verstehen. Das Śrīmad-Bhāgavatam ist ein ge-

waltiger Lesestoff in der Sanskritsprache und wird jetzt mit großer Sorgfalt ins Englische und andere Sprachen übertragen. Wenn man das *Bhāgavatam* einfach aufmerksam liest, wird man zu einem vollkommenen Gottesverständnis gelangen, und dem Leser werden genügend Kenntnisse vermittelt, daß er sich gegen Angriffe von Atheisten verteidigen kann. Darüber hinaus wird er imstande sein, andere dazu zu bringen, Gott als konkretes Prinzip anzuerkennen.

Das Śrīmad-Bhāgavatam beginnt mit der Definition des letztlichen Ursprungs. Es ist ein authentischer Kommentar zum Vedānta-sūtra vom gleichen Verfasser, Śrīla Vyāsadeva, und führt den Leser Schritt für Schritt, durch neun Cantos, zur höchsten Stufe der Gotteserkenntnis. Die einzige Vorbedingung zum Studium dieses bedeutenden Werkes transzendentalen Wissens besteht darin, behutsam Schritt für Schritt vorzugehen und es nicht wie ein gewöhnliches Buch planlos zu überfliegen. Man soll es also Kapitel für Kapitel (eines nach dem anderen) studieren. Der Lesestoff ist mit dem Originalsanskrittext, der lateinischen Transliteration, den Synonymen, der Übersetzung und Erläuterung so aufgebaut, daß man sicher sein kann, am Ende der ersten neun Cantos eine gottesbewußte Seele zu sein.

Der Zehnte Canto unterscheidet sich von den ersten neun, denn er handelt unmittelbar von den transzendentalen Taten und Spielen der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Śrī Kṛṣṇa. Man wird die Wirkungen des Zehnten Cantos nicht erfahren können, ohne durch die ersten neun Cantos gegangen zu sein. Das Werk besteht insgesamt aus zwölf in sich abgeschlossenen Cantos, doch jedem ist zu empfehlen, sie in kleinen Abschnitten nacheinander zu lesen.

Ich muß meine Schwächen bei der Vorlage des Śrīmad-Bhāgavatam eingestehen, doch ich hoffe trotzdem, daß es bei den Denkern und Führern der Gesellschaft guten Anklang finden wird, wobei ich auf folgende Aussage des Śrīmad-Bhāgavatam (1.5.11) vertraue:

tad-vāg-visargo janatāgha-viplavo yasmin prati-slokam abaddhavaty api nāmāny anantasya yaso 'nkitāni yac chṛṇvanti gāyanti gṛṇanti sādhavaḥ

"Auf der anderen Seite aber ist Literatur, die voller Beschreibungen der transzendentalen Herrlichkeit des Namens, des Ruhms, der Gestalt und der Spiele des unbegrenzten Höchsten Herrn ist, eine transzendentale Schöpfung, die zu dem Zweck entstand, eine Umwälzung im gottlosen Dasein einer irregeführten Zivilisation einzuleiten. Selbst wenn solche transzendentalen Schriften Unregelmäßigkeiten aufweisen, werden sie von geläuterten, völlig rechtschaffenen Menschen gehört, gesungen und angenommen."

Om tat sat

: I DAZ QAN

A.C. Bhaktivedanta Swami

### Einleitung

"Das Bhāgavata Purāṇa ist leuchtend wie die Sonne und ging auf, begleitet von Religion und Wissen, gleich nachdem Śrī Kṛṣṇa in Sein Reich zurückgekehrt war. Menschen, die durch die tiefe Finsternis der Unwissenheit im Zeitalter des Kali die Orientierung verloren haben, sollen von diesem Purāṇa Licht empfangen." (SB. 1.3.43)

Die zeitlose Weisheit Indiens findet ihren Ausdruck in den Veden, uralten Sanskrittexten, die sich mit allen Bereichen des menschlichen Wissens befassen. Die ursprünglich mündlich überlieferten Veden wurden zum ersten Mal von Śrīla Vyāsadeva, der "literarischen Inkarnation Gottes", niedergeschrieben. Nachdem Vyāsadeva die Veden zusammengestellt hatte, faßte er ihre Essenz in den als Vedānta-sūtras bekannten Aphorismen zusammen. Das Śrīmad-Bhāgavatam ist Vyāsadevas Kommentar zu seinen eigenen Vedānta-sūtras. Es entstand in der Reifezeit seines spirituellen Lebens unter der Anleitung Nārada Munis, seines spirituellen Meisters. Das Bhāgavatam, das man als "die reife Frucht am Baum der vedischen Literatur" bezeichnet, ist die umfassendste und autoritativste Darstellung vedischen Wissens.

Nachdem Vyāsa das *Bhāgavatam* geschrieben hatte, gab er es in zusammengefaßter Form an seinen Sohn, den Weisen Śukadeva Gosvāmī, weiter. Śukadeva Gosvāmī trug später das gesamte *Bhāgavatam* in einer Versammlung gelehrter Heiliger, die am Ufer der Gaṅgā bei Hastinā-pura (heute Delhi) stattfand, Mahārāja Parīkṣit vor. Mahārāja Parīkṣit war der damalige Herrscher der Welt und zudem ein großer *rājarṣi* (heiliger König). Da ihm mitgeteilt worden war, daß er innerhalb einer Woche sterben werde, entsagte er seinem gesamten Königreich und zog sich an das Ufer der Gaṅgā zurück, um bis zum Tode zu fasten und spirituelle Erleuchtung zu empfangen. Das *Bhāgavatam* beginnt mit Kaiser Parīkṣits klaren Fragen an Śukadeva Gosvāmī: "Du bist der spirituelle Meister großer Heiliger und Gottgeweihter. Ich möchte dich daher bitten, den für alle gültigen Pfad der Vollkommenheit aufzuzeigen, vor allem für jemand, der kurz vor dem Sterben steht. Bitte laß mich wissen, was ein Mensch hören, was er chanten, woran er sich erinnern und was er verehren soll, und auch, was er nicht tun soll. Bitte erkläre mir dies alles."

Śukadeva Gosvāmīs Antwort auf diese Frage und zahlreiche weitere Fragen, die Mahārāja Parīkṣit stellte und die alles ansprachen — vom Wesen des Selbst bis hin zum Ursprung des Universums —, fesselten die Aufmerksamkeit der versammelten Weisen sieben Tage lang bis zum Tod des Königs. Der Weise Sūta Gosvāmī, der am Ufer der Gangā zugegen war, als Śukadeva Gosvāmī das Śrīmad-Bhāgavatam zum ersten Mal vortrug, wiederholte es vor einer Versammlung von Weisen im Wald von Naimiṣāranya. Diese Weisen, die sich um das spirituelle Wohl der Menschheit sorgten, waren zusammengekommen, um eine lange, fortlaufende Reihe von Opfern darzubringen, die dem entwürdigenden Einfluß des Kali-yuga entgegenwirken sollten. Auf die Bitte der Weisen hin, er möge die Essenz der vedischen Weisheit vortragen, wiederholte Sūta Gosvāmī aus dem Gedächtnis alle 18 000 Verse des Śrīmad-Bhāgavatam, so, wie sie Śukadeva Gosvāmī zu Mahārāja Parīkṣit gesprochen hatte.

Der Leser des Śrīmad-Bhāgavatam hört Sūta Gosvāmī die Fragen Mahārāja Parīkṣits und die Antworten Śukadeva Gosvāmīs erzählen. Auch antwortet Sūta

Gosvāmī manchmal auf Fragen Śaunaka Rṣis, des Wortführers der in Naimiṣāraṇya versammelten Weisen. Man hört daher gleichzeitig zwei Dialogen zu: einem zwischen Mahārāja Parīkṣit und Śukadeva Gosvāmī am Ufer der Gaṅgā und einem anderen in Naimiṣāraṇya zwischen Sūta Gosvāmī und den Weisen unter der Führung Śaunaka Rṣis. Darüber hinaus erzählt Śukadeva Gosvāmī, während er Mahārāja Parīkṣit unterweist, von geschichtlichen Ereignissen und schildert lange philosophische Gespräche zwischen solch großen Seelen wie dem Heiligen Maitreya und seinem Schüler Vidura. Mit diesem Verständnis von der Geschichte des Śrīmad-Bhāgavatam wird es dem Leser leichtfallen, der Vielfalt von Dialogen und Begebenheiten aus verschiedenen Quellen zu folgen. Da philosophische Weisheit, nicht zeitliche Reihenfolge, von entscheidender Bedeutung ist, braucht man nur dem Inhalt des Śrīmad-Bhāgavatam seine volle Aufmerksamkeit zu schenken, um die tiefgründige Botschaft dieses Werkes zu erfassen.

Der Übersetzer dieser Ausgabe vergleicht das *Bhāgavatam* mit Kandiszucker — wo immer man es kostet, wird man es gleichermaßen süß und wohlschmeckend finden. Um daher die Süße des *Bhāgavatam* zu schmecken, mag man mit dem Lesen bei einem beliebigen Band beginnen. Nach einem einführenden Geschmack jedoch ist der ernsthafte Leser am besten beraten, wenn er zum Ersten Teil des Ersten Cantos zurückgeht und dann das *Bhāgavatam* Band für Band in der natürlichen Reihenfolge studiert.

Die vorliegende Ausgabe des Śrīmad-Bhāgavatam ist die erste Übersetzung dieser bedeutenden Schrift, die dem deutschsprachigen Leser in einem breiten Rahmen zugänglich ist. Diese Übersetzung sowie auch die ausführlichen Erläuterungen, die die jeweiligen Verse begleiten, verdanken wir der Fachkenntnis und der Hingabe von His Divine Grace A.C. Bhaktivedanta Swami Prabhupāda, dem bedeutendsten Lehrer indisch-religiösen und -philosophischen Gedankenguts der Gegenwart. Seine umfassenden Sanskritkenntnisse und seine enge Vertrautheit mit der vedischen Kultur machten es möglich, daß dem *Srīmad-Bhāgavatam* die ihm gebührende Stellung zuerkannt wurde. Das Śrīmad-Bhāgavatam vermag auch dem Leser im Westen in Wissensbereichen wie Geschichte, Literatur, Soziologie, Anthropologie, Psychologie, Religionswissenschaft, Philosophie usw. befriedigende und schlüssige Antworten zu geben; in erster Linie jedoch bietet es all denjenigen, die nach spiritueller Erkenntnis streben, eine einfache und praktische Anleitung, wie man das höchste Verständnis vom Selbst und von der Absoluten Wahrheit erreichen kann. Dieses vielbändige Gesamtwerk, das vom Bhaktivedanta Book Trust veröffentlicht wird und das auf der ganzen Welt bereits in millionenfacher Auflage vorhanden ist, verspricht für lange Zeit eine bedeutende Stellung im intellektuellen, kulturellen und spirituellen Leben des modernen Menschen einzunehmen.

Die Herausgeber

ALLE EHRE SEI ŚRĪ GURU UND GAURĀNGA

# ŚRĪMAD BHĀGAVATAM

von

KŖŞŅA-DVAIPĀYANA VYĀSA

स वै मनः कृष्णपदारविन्दयो-र्वचांसि वैकुण्ठगुणानुवर्णने । करौ हरेर्मन्दिरमार्जनादिषु श्रुतिं चकाराच्युतसत्कथोदये ॥१८॥

sa vai manaḥ kṛṣṇa-padāravindayor vacāmsi vaikuṇṭha-guṇānuvarṇane karau harer mandira-mārjanādiṣu śrutim cakārācyuta-sat-kathodaye

(S. 79-80)

### 1. Kapitel

## König Sudyumna wird eine Frau

Dieses Kapitel beschreibt, wie Sudyumna eine Frau wurde und wie sich die Dynastie Vaivasvata Manus mit der Soma-vamsa vermischte, der Dynastie, deren Stammvater der Mond ist.

Auf den Wunsch Mahārāja Parīkṣits hin sprach Śukadeva Gosvāmī über die Dynastie Vaivasvata Manus, der vormals König Satyavrata, der Herrscher von Dravida, gewesen war. Im Verlauf der Beschreibung dieser Dynastie schilderte er auch, wie der Höchste Herr, während Er im Wasser der Vernichtung lag, Brahmā aus einem Lotos gebar, der aus Seinem Nabel hervorgesprossen war. Aus dem Geist Brahmās wurde Marīci erschaffen, dessen Sohn Kaśyapa war. Kaśyapa zeugte mit Aditi Vivasvān, und Vivasvān zeugte im Schoße Samjnās Śrāddhadeva Manu. Śrāddhadevas Frau, Śraddhā, brachte zehn Söhne zur Welt, unter anderem Ikṣvāku und Nṛga.

Śrāddhadeva (Vaivasvata Manu), der Vater Mahārāja Ikṣvākus, hatte vor Ikṣvākus Geburt keinen Sohn, doch durch die Gnade des großen Weisen Vasiṣṭha vollzog er einen yajña, um Mitra und Varuṇa zu erfreuen. Obwohl er einen Sohn gewollt hatte, bekam Vaivasvata Manu — weil seine Frau dies so wünschte — eine Tochter namens Ilā. Manu jedoch war mit der Tochter nicht zufrieden. Um Manus Wünsche zu befriedigen, betete der große Weise Vasiṣṭha, Ilā möge in einen Knaben verwandelt werden. Die Höchste Persönlichkeit Gottes erhörte sein Gebet, und so wurde Ilā zu einem schönen Jüngling namens Sudyumna.

Einmal machte Sudyumna zusammen mit seinen Ministern einen Ausflug. Am Fuß des Berges Sumeru gibt es einen Wald, der Sukumāra heißt, und sobald sie diesen Wald betraten, wurden sie alle in Frauen verwandelt. Als Mahārāja Parīkṣit Śukadeva Gosvāmī nach dem Grund für diese Verwandlung fragte, erzählte Śukadeva Gosvāmī, wie der in eine Frau verwandelte Sudyumna den Sohn des Mondes, Budha, zum Mann nahm und einen Sohn namens Purūravā bekam. Durch die Gnade Śivas erhielt Sudyumna die Segnung, einen Monat lang als Frau und einen Monat lang als Mann zu leben. Auf diese Weise gewann er sein Königreich zurück und bekam drei Söhne, nämlich Utkala, Gaya und Vimala, die alle sehr fromm waren. Daraufhin betraute er Purūravā mit der Regierung seines Königreiches und trat in den vānaprastha-Lebensstand.

VERS 1

श्रीराजोवाच मन्वन्तराणि सर्वाणि त्वयोक्तानि श्रुतानि मे । वीर्याण्यनन्तवीर्यस्य हरेस्तत्र कृतानि च ॥ १॥ śrī-rājovāca manvantarāṇi sarvāṇi tvayoktāni śrutāni me vīryāṇy ananta-vīryasya hares tatra kṛtāni ca

śrī-rājā uvāca—König Parīkṣit sagte; manvantarāṇi—alles über die Amtszeiten der verschiedenen Manus; sarvāṇi—sie alle; tvayā—von dir; uktāni—sind beschrieben worden; śrutāni—sind gehört worden; me—von mir; vīryāṇi—wunderbare Taten; ananta-vīryasya—der Höchsten Persönlichkeit Gottes, die über unbegrenzte Kraft verfügt; hareḥ—des Höchsten Herrn, Hari; tatra—in diesen manvantara-Zeitabschnitten; krtāni—die ausgeführt worden sind; ca—auch.

#### ÜBERSETZUNG

König Parīkşit sagte: Mein Herr, Śukadeva Gosvāmī, du hast ausführlich alle Zeitabschnitte beschrieben, in denen die verschiedenen Manus amtierten, und auch die wundervollen Taten, die die Höchste Persönlichkeit Gottes, die über unbegrenzte Kraft verfügt, während dieser Zeitabschnitte vollführte. Ich schätze mich glücklich, all dies von dir gehört zu haben.

#### **VERS 2-3**

योऽसौ सत्यव्रतो नाम राजिर्धेद्रविडेश्वरः। ज्ञानं योऽतीतकल्पान्ते लेभे पुरुषसेत्रया।।२।। स वै विवस्वतः पुत्रो मनुरासीदिति श्रुतम्। त्वत्तस्य सुताःश्रोक्ता इक्ष्वाकुप्रमुखा नृपाः।।३।।

> yo 'sau satyavrato nāma rājarṣir draviḍeśvaraḥ jñānam yo 'tīta-kalpānte lebhe puruṣa-sevayā

sa vai vivasvatah putro manur āsīd iti śrutam tvattas tasya sutāh proktā ikṣvāku-pramukhā nṛpāḥ

yah asau—derjenige, der bekannt war; satyavratah—Satyavrata; nāma—namens; rāja-rṣiḥ—der heilige König; dravida-īśvaraḥ—der Herrscher der Dravida-Länder; jñānam—Wissen; yaḥ—einer, der; atīta-kalpa-ante—am Ende der Amtszeit des letzten Manus am Ende des letzten Zeitalters; lebhe—erhielt; puruṣa-sevayā—dadurch, daß er der Höchsten Persönlichkeit Gottes Dienst darbrachte; saḥ—er; vai—gewiß; vivasvataḥ—von Vivasvān; putraḥ—Sohn; manuḥ āsīt—wurde der Vaivasvata Manu; iti—so; śrutam—ich habe bereits gehört; tvattaḥ—von dir; tasya—seine;

sutāḥ—Söhne; proktāḥ—sind erklärt worden; ikṣvāku-pramukhāḥ—angeführt von Ikṣvāku; nrpāḥ—viele Könige.

#### ÜBERSETZUNG

Satyavrata, der heilige König von Dravidadesa, der durch die Gnade des Höchsten am Ende des letzten Zeitalters spirituelles Wissen empfing, wurde im nächsten manvantara [Amtszeit Manus] Vaivasvata Manu, der Sohn Vivasvans. Dieses Wissen habe ich von dir bekommen, und du hast mir auch erklärt, daß solche Könige wie Iksväku seine Söhne waren.

#### VERS 4

## तेषां वंशं पृथग् ब्रह्मन् वंशानुचरितानि च । कीर्तयस्व महाभाग नित्यं शुश्रुषतां हि नः ॥ ४॥

teşām vamšam pṛthag brahman vamšānucaritāni ca kīrtayasva mahā-bhāga nityam šuśrūṣatām hi naḥ

teṣām—von all diesen Königen; vamśam—die Dynastien; prthak—getrennt; brahman—o großer brāhmana (Śukadeva Gosvāmī); vamśa-anucaritāni ca—und ihre Dynastien und charakteristischen Merkmale; kīrtayasva—beschreibe gütigerweise; mahā-bhāga—o überaus glücklicher; nityam—ewig; suśrūṣatām—die in Deinem Dienst tätig sind; hi—gewiß; naḥ—von uns.

#### ÜBERSETZUNG

O überaus vom Glück begünstigter Sukadeva Gosvāmī, o großer brāhmaṇa, bitte schildere uns gütigerweise im einzelnen die Dynastien und die charakteristischen Merkmale all dieser Könige, denn wir sind stets begierig, von dir über solche Themen zu hören.

#### VERS 5

# ये भूता ये भविष्याश्र भवन्त्यद्यतनाश्र ये । तोषां नः पुण्यकीर्तीनां सर्वेषां वद विक्रमान् ॥ ५ ॥

ye bhūtā ye bhavişyās ca bhavanty adyatanās ca ye teṣāṁ naḥ puṇya-kīrtīnāṁ sarvesāṁ vada vikramān

ye—alle, die; bhūtāḥ—sind bereits erschienen; ye—alle, die; bhaviṣyāḥ—werden in der Zukunft erscheinen; ca—auch; bhavanti—existieren; adyatanāh—gegenwärtig;

ca—auch; ye—alle, die; teṣām—von ihnen allen; naḥ—uns; puṇya-kīrtīnām—die alle fromm und berühmt waren; sarveṣām—von ihnen allen; vada—erkläre gütigerweise; vikramān—über die Fähigkeiten.

#### ÜBERSETZUNG

Berichte uns gütigerweise über die Fähigkeiten all der berühmten Könige, die in der Dynastie Vaivasvata Manus geboren wurden, einschließlich derer, die bereits verschieden sind, derer, die in der Zukunft noch erscheinen werden, und derer, die gegenwärtig leben.

#### VERS 6

## श्रीसूत उवाच

एवं परीक्षिता राज्ञा सदिस ब्रह्मवादिनाम् । पृष्टः प्रोवाच भगवाञ्छुकः परमधर्मवित् ॥ ६ ॥

> śrī-sūta uvāca evam parīkṣitā rājñā sadasi brahma-vādinām pṛṣṭaḥ provāca bhagavāñ chukaḥ parama-dharma-vit

śrī-sūtaḥ uvāca—Śrī Sūta Gosvāmī sagte; evam—auf diese Weise; parīkṣitā—von Mahārāja Parīkṣit; rājñā—vom König; sadasi—in der Versammlung; brahma-vādinām—von all den großen Heiligen, die Kenner des vedischen Wissens waren; prṣṭaḥ—nachdem er gefragt worden war; provāca—antwortete; bhagavān—der überaus mächtige; śukaḥ—Śuka Gosvāmī; parama-dharma-vit—der Gelehrte, der am meisten über die religiösen Prinzipien wußte.

#### ÜBERSETZUNG

Süta Gosvāmī sagte: Nachdem Mahārāja Parīkşit Śukadeva Gosvāmī, den größten Kenner religiöser Prinzipien, vor all den versammelten Heiligen, die im vedischen Wissen gelehrt waren, so gefragt hatte, begann dieser weiterzusprechen.

VERS 7

श्रीशुक उवाच

श्रृयतां मानवो वंशः प्राचुर्येण परंतप। न शक्यते विस्तरतो वक्तुं वर्षशतैरपि॥७॥ śrī-śuka uvāca śrūyatām mānavo vamśaḥ prācuryeṇa parantapa na śakyate vistarato vaktum varṣa-śatair api

śrī-śukaḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; śrūyatām—höre von mir; māna-vaḥ vaṃśaḥ—die Dynastie von Manu; prācuryeṇa—so ausführlich wie möglich; parantapa—o König, der du deine Feinde bezwingen kannst; na—nicht; śakyate—man ist fāhig; vistarataḥ—sehr umfangreich; vaktum—zu sprechen; varṣa-śataiḥ api—selbst wenn man dies für Hunderte von Jahren täte.

#### ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: O König, Bezwinger deiner Feinde, höre nun von mir in allen Einzelheiten über die Dynastie Manus. Ich werde so viel wie möglich erzählen, obwohl man niemals alles darüber sagen kann, selbst wenn man Hunderte von Jahren spräche.

## VERS 8 परावरेषां भूतानामात्मा यः पुरुषः परः । स एवासीदिदं विश्वं कल्पान्तेऽन्यन्न किञ्चन ॥ ८॥

parāvareṣāṁ bhūtānām ātmā yaḥ puruṣaḥ paraḥ sa evāsīd idaṁ viśvaṁ kalpānte 'nyan na kiñcana

para-avareṣām—von allen Lebewesen, in höheren oder niedrigeren Lebensformen; bhūtānām—von denen, die materielle Körper angenommen haben (die bedingten Seelen); ātmā—die Überseele; yaḥ—jemand, der ist; puruṣaḥ—die Höchste Person; paraḥ—transzendental; saḥ—Er; eva—gewiß; āsīt—existierte; idam—dieses; viśvam—Universum; kalpa-ante—am Ende des Zeitalters; anyat—irgend etwas anderes; na—nicht; kiñcana—irgend etwas.

#### ÜBERSETZUNG

Der transzendentale Höchste Herr, die Überseele aller Lebewesen, die sich in verschiedenen höheren oder niedrigeren Lebensformen befinden, existierte am Ende des Zeitalters, als weder der manifestierte Kosmos noch sonst irgend etwas außer dem Herrn existierte.

#### FRLÄUTFRUNG

Śukadeva Gosvāmī beginnt seine Beschreibung der Dynastie Manus von einem geeigneten Ausgangspunkt, indem er sagt, daß zu der Zeit, zu der die gesamte Welt

überschwemmt ist, nur die Höchste Persönlichkeit Gottes existiert und sonst nichts. Sukadeva Gosvāmī wird nun beschreiben, wie der Herr andere Dinge erschafft, eins nach dem anderen.

#### VERS 9

तस्य नाभेः समभवत् पद्मकोशो हिरण्मयः । तस्मिञ्जञ्जे महाराज स्वयंभृश्वतुराननः ॥ ९॥

> tasya nābheḥ samabhavat padma-koṣo hiraṇmayaḥ tasmiñ jajñe mahārāja svayambhūś catur-ānanah

tasya—von Ihm (der Höchsten Persönlichkeit Gottes); nābheḥ—aus dem Nabel; samabhavat—erzeugte; padma-koṣaḥ—einen Lotos; hiranmayaḥ—bekannt als Hiranmaya (golden); tasmin—auf diesem goldenen Lotos; jajñe—erschien; mahārāja—o König; svayambhūḥ—einer, der selbstmanifestiert ist, der ohne Mutter Geburt nimmt; catuh-ānanah—mit vier Köpfen.

#### ÜBERSETZUNG

O König Parīkşit, aus dem Nabel der Höchsten Persönlichkeit Gottes kam ein goldener Lotos hervor, auf dem der viergesichtige Brahmā Geburt nahm.

#### VERS 10

मरीचिर्मनसस्तस्य जज्ञे तस्यापि कश्यपः। दाक्षायण्यां ततोऽदित्यां विवस्त्रानभवत् सुतः॥१०॥

> marīcir manasas tasya jajāe tasyāpi kasyapaḥ dākṣāyaṇyām tato 'dityām vivasvān abhavat sutah

marīciḥ—der große Heilige Marīci; manasaḥ tasya—aus dem Geist Brahmās; ja-jñe—nahm Geburt; tasya api—von Marīci; kasyapaḥ—Kasyapa (wurde geboren); dākṣāyaṇyām—im Schoß der Tochter Mahārāja Dakṣas; tataḥ—daraufhin; adit-yām—im Schoß Aditis; vivasvān—Vivasvān; abhavat—wurde geboren; sutaḥ—ein Sohn.

#### ÜBERSETZUNG

Aus dem Geist Brahmās wurde Marīci geboren, und vom Samen Marīcis erschien Kaśyapa im Schoß der Tochter Dakşa Mahārājas. Von Kaśyapa wurde, aus dem Schoß Aditis, Vivasvān geboren.

#### **VERS 11-12**

ततो मनुः श्राद्धदेवः संज्ञायामास भारत । श्रद्धायां जनयामास दश पुत्रान् स आत्मवान् ॥११॥ इक्ष्वाकुनृगशर्यातिदिष्टधृष्टकरूषकान् । नरिष्यन्तं पृष्यं च नभगं च कवि विभ्रः॥१२॥

> tato manuḥ śrāddhadevaḥ samjñāyām āsa bhārata śraddhāyām janayām āsa daśa putrān sa ātmavān

ikşvāku-nṛga-śaryātidişṭa-dhṛṣṭa-karūṣakān nariṣyantam pṛṣadhram ca nabhagam ca kavim vibhuḥ

tatah—von Vivasvān; manuh śrāddhadevah—der Manu namens Śrāddhadeva; samjāāyām—im Schoß Samjāās (der Frau Vivasvāns); āsa—wurde geboren; bhārata—o Bester der Bhārata-Dynastie; śraddhāyām—im Schoß Śraddhās (der Frau Śrāddhadevas); janayām āsa—zeugte; daśa—zehn; putrān—Söhne; sah—dieser Śrāddhadeva; ātmavān—nachdem er seine Sinne bezwungen hatte; ikṣvāku-nṛga-śaryāti-diṣṭa-dhṛṣṭa-karūṣakān—namens Ikṣvāku, Nṛga, Śaryāti, Diṣṭa, Dhṛṣṭa und Karūṣaka; nariṣyantam—Nariṣyanta; pṛṣadhram ca—und Pṛṣadhra; nabhagam ca—und Nabhaga; kavim—Kavi; vibhuh—den großen.

#### ÜBERSETZUNG

O König, Bester der Bhārata-Dynastie, von Vivasvān wurde aus dem Schoß Samjñās Śrāddhadeva Manu geboren. Nachdem Śrāddhadeva Manu seine Sinne bezwungen hatte, zeugte er mit seiner Frau Śraddhā zehn Söhne. Diese Söhne hießen Ikṣvāku, Nṛga, Śaryāti, Diṣṭa, Dhṛṣṭa, Karūṣaka, Nariṣyanta, Pṛṣadhra, Nabhaga und Kavi.

#### **VERS 13**

अप्रजस्य मनोः पूर्वं वसिष्ठो भगवान् किल । मित्रावरुणयोरिष्टिं प्रजार्थमकरोद् विभ्रः ॥१३॥

> aprajasya manoḥ pūrvam vasiṣṭho bhagavān kila mitrā-varuṇayor iṣṭiṁ prajārtham akarod vibhuḥ

aprajasya—von ihm, der keinen Sohn hatte; manoh—von Manu; pūrvam—vorher; vasiṣṭhaḥ—der große Heilige Vasiṣṭha; bhagavān—mächtig; kila—gewiß; mitrā-varuṇayoḥ—der Halbgötter namens Mitra und Varuṇa; iṣṭim—ein Opfer; prajā-artham—um Söhne zu bekommen; akarot—führte aus; vibhuḥ—die große Person.

#### ÜBERSETZUNG

Manu hatte anfangs keine Söhne. Um ihm zu einem Sohn zu verhelfen, vollzog deshalb der große Heilige Vasistha, der im spirituellen Wissen sehr fortgeschritten war, ein Opfer zur Zufriedenstellung der Halbgötter Mitra und Varuna.

#### VERS 14

## तत्र श्रद्धा मनोः पत्नी होतारं समयाचत । दुहित्रर्थमुपागम्य प्रणिपत्य पयोत्रता ॥१४॥

tatra śraddhā manoḥ patnī hotāram samayācata duhitrartham upāgamya pranipatya payovratā

tatra—in diesem Opfer; śraddhā—Śraddhā; manoh—von Manu; patnī—die Frau; hotāram—zu dem Priester, der den yajña durchführte; samayācata—bat auf gebührende Weise; duhitr-artham—um eine Tochter; upāgamya—näherkommend; pranipatya—Ehrerbietungen darbringend; payaḥ-vratā—die das Gelübde, nur Milch zu trinken, einhielt.

#### ÜBERSETZUNG

Während dieses Opfers trat Śraddhā, Manus Frau, die das Gelübde einhielt, sich nur von Milch zu ernähren, vor den Priester, der das Opfer darbrachte, erwies ihm Ehrerbietungen und bat ihn um eine Tochter.

#### VERS 15

प्रेषितोऽध्वर्युणा होता व्यचरत् तत् समाहितः । गृहीते हविषि वाचा वषट्कारं गृणन्दिजः ।।१५॥

> preşito 'dhvaryuṇā hotā vyacarat tat samāhitaḥ gṛhīte haviṣi vācā vasat-kāraṁ gṛnan dvijah

preşitaḥ—da er angewiesen wurde, das Opfer zu vollziehen; adhvaryuṇā—vom rtvik-Priester; hotā—der Priester, der für das Darbringen der Opfergaben zuständig ist; vyacarat—führte aus; tat—dieses (Opfer); samāhitaḥ—mit großer Aufmerksamkeit; grhīte haviṣi—nachdem er die geklärte Butter für die Darbringung genommen hatte; vācā—durch das Chanten des mantra; vaṣaṭ-kāram—den mantra, der mit dem Wort vaṣaṭ beginnt; grṇan—vortragend; dvijaḥ—der brāhmaṇa.

#### ÜBERSETZUNG

Da der Oberpriester die Anweisung gab: "Bringe jetzt Opfergaben dar", nahm der für die Opfergaben zuständige Priester geklärte Butter, um sie zu opfern. Dann erinnerte er sich an die Bitte von Manus Frau und führte das Opfer durch, wobei er das Wort "vaşaţ" chantete.

#### VERS 16

## होतुस्तद्वचभिचारेण कन्येला नाम साभवत् । तां विलोक्य मनुः प्राह नातितुष्टमना गुरुम् ॥१६॥

hotus tad-vyabhicāreṇa kanyelā nāma sābhavat tām vilokya manuḥ prāha nātitustamanā gurum

hotuh—des Priesters; tat—des yajña; vyabhicārena—aufgrund jenes Vergehens; kanyā—eine Tochter; ilā—Ilā; nāma—namens; sā—diese Tochter; abhavat—wurde geboren; tām—sie; vilokya—sehend; manuh—Manu; prāha—sagte; na—nicht; atitustamanāh—sehr zufrieden; gurum—zu seinem guru.

#### ÜBERSETZUNG

Manu hatte dieses Opfer durchgeführt, um einen Sohn zu bekommen, doch weil sich der Priester durch die Bitte von Manus Frau hatte ablenken lassen, wurde eine Tochter namens Ilā geboren. Als Manu die Tochter sah, war er nicht sehr zufrieden. Er wandte sich daher mit folgenden Worten an seinen guru, Vasistha.

#### **FRIÄUTFRUNG**

Weil Manu keine Nachkommen hatte, freute er sich über die Geburt des Kindes, obwohl es nur eine Tochter war, und er gab ihr den Namen Ilā. Später jedoch war er nicht sehr zufrieden, die Tochter statt eines Sohnes zu sehen. Weil er keine Kinder hatte, freute er sich natürlich sehr, als Ilā geboren wurde, doch seine Freude war nicht von Dauer.

# VERS 17 भगवन् किमिदं जातं कर्म वो ब्रह्मवादिनाम् । विपर्ययमहो कष्टं मैवं स्याद् ब्रह्मविक्रिया ॥१७॥

bhagavan kim idam jātam karma vo brahma-vādinām viparyayam aho kaṣṭam maivam syād brahma-vikriyā

bhagavan—o mein Herr; kim idam—was ist das; jātam—geboren; karma—fruchtbringende Handlungen; vaḥ—von euch allen; brahma-vādinām—von euch, die ihr erfahren im Chanten von vedischen mantras seid; viparyayam—Abweichung; aho—o weh; kaṣṭam—schmerzhaft; mā evam syāt—es sollte nicht so gewesen sein; brahma-vikriyā—diese entgegengesetzte Wirkung der vedischen mantras.

#### ÜBERSETZUNG

Mein Herr, ihr versteht alle die Kunst, die vedischen mantras zu chanten. Wie ist es dann möglich, daß genau das Gegenteil von der gewünschten Wirkung erzielt wurde? Das ist ein Grund zur Klage. Es hätte nicht vorkommen dürfen, daß sich die vedischen mantras umgekehrt auswirken.

#### **ERLÄUTERUNG**

In diesem Zeitalter ist es verboten, yajñas auszuführen, denn niemand beherrscht die Kunst, die vedischen mantras richtig zu chanten. Wenn vedische mantras ordnungsgemäß gechantet werden, muß der Wunsch, der einen veranlaßte, ein Opfer zu vollziehen, in Erfüllung gehen. Deshalb nennt man den Hare-Kṛṣṇa-mantra den mahā-mantra, den großen, erhabenen mantra, der über allen anderen vedischen mantras steht, denn einfach das Chanten des Hare-Kṛṣṇa-mahā-mantra bringt eine Vielzahl segensreicher Wirkungen. Śrī Caitanya Mahāprabhu erklärt dies folgendermaßen (Śiksāstaka 1):

ceto-darpaṇa-mārjanam bhava-mahā-dāvāgni-nirvāpaṇam śreyaḥ-kairava-candrikā-vitaraṇam vidyā-vadhū-jīvanam ānandāmbudhi-vardhanam prati-padam pūrṇāmṛtāsvādanam sarvātma-snapanam param vijayate śrī-kṛṣṇa-sankīrtanam

"Gepriesen sei der Śrī-Kṛṣṇa-sankīrtana, der allen seit Jahren angesammelten Staub aus dem Herzen wäscht und das Feuer des bedingten Lebens, der sich wiederholenden Geburten und Tode, löscht. Diese sankīrtana-Bewegung ist die größte Segnung für die gesamte Menschheit, denn sie verbreitet die Strahlen des segenspendenden Mondes. Sie ist das Leben allen transzendentalen Wissens. Sie läßt den Ozean der transzendentalen Glückseligkeit anschwellen, und sie ermöglicht es uns, in vollen Zügen den Nektar zu trinken, nach dem wir ständig dürsten."

Deshalb ist der sankīrtana-yajña die beste Art von yajña, die uns zur Verfügung steht. Yaiñaih sankīrtana-prāvair vajanti hi sumedhasah (SB. 11.5.32). Die jenigen, die intelligent sind, nützen den größten yajña in diesem Zeitalter, indem sie gemeinsam den Hare-Krsna-mahā-mantra chanten. Wenn viele Menschen den Hare-Krsna-mantra gemeinsam chanten, nennt man das Chanten sankīrtana, und die Folge eines solchen yajña wird sein, daß Wolken am Himmel aufziehen (yajñād bhavati parianvah). In unseren Tagen der Dürre mangelt es an Regen und Nahrungsmitteln, doch dem kann abgeholfen werden, indem man einfach den Hare-Krsna-yajña durchführt. Diese einfache Methode kann tatsächlich die Not der gesamten Menschheit lindern. Gegenwärtig herrscht in Europa wie in Amerika Dürre, und die Leute leiden, doch wenn sie die Bewegung für Krsna-Bewußtsein ernst nehmen, ihre sündhaften Handlungen einstellen und den Hare-Krsna-mahāmantra chanten, werden all ihre Probleme ohne jede Schwierigkeit gelöst werden. Andere Arten von ya jña sind mit Schwierigkeiten verbunden, denn es gibt keine Gelehrten mehr, die die mantras hundertprozentig richtig chanten können; darüber hinaus ist es nicht möglich, die Zutaten zu beschaffen, die für die Durchführung eines ya jña gebraucht werden. Weil die menschliche Gesellschaft verarmt ist und die Menschen weder über vedisches Wissen verfügen noch die Kunst beherrschen, die vedischen mantras zu chanten, ist der Hare-Krsna-mahā-mantra die einzige Rettung. Die Leute sollten intelligent genug sein, ihn zu chanten. Yajñaih sankīrtanaprāyair yajanti hi sumedhasaḥ. Diejenigen, deren Verstand abgestumpft ist, können dieses Chanten weder verstehen noch praktizieren.

#### **VERS 18**

# यूयं ब्रह्मविदो युक्तास्तपसा दग्धिकल्बिषाः । कुतः संकल्पवैषम्यमनृतं विबुधेष्विव ॥१८॥

yūyam brahma-vido yuktās tapasā dagdha-kilbiṣāḥ kutaḥ sankālpa-vaiṣamyam anṛtam vibudheṣv iva

yūyam—von euch allen; brahma-vidaḥ—der Absoluten Wahrheit vollkommen bewußt; yuktāḥ—selbstbeherrscht und ausgeglichen; tapasā—aufgrund von Enthaltsamkeit und Buße; dagdha-kilbiṣāḥ—da alle Arten materieller Verunreinigung ausgebrannt worden sind; kutaḥ—wie also; sankalpa-vaiṣamyam—Abweichung vom Vorsatz; anṛtam—falsches Versprechen, falsche Aussage; vibudheṣu—in der Gesellschaft der Halbgötter; iva—oder.

#### ÜBERSETZUNG

Ihr alle seid selbstbeherrscht und ausgeglichen im Geist, ihr seid euch der Absoluten Wahrheit bewußt, und aufgrund von Entsagung und Bußen seid ihr von aller materiellen Verunreinigung völlig geläutert. Eure Worte

erweisen sich, wie die der Halbgötter, niemals als unwahr. Wie ist es dann möglich, daß euer Vorhaben mißglückt ist?

#### **ERLÄUTERUNG**

Wir haben in vielen vedischen Schriften die Aussage gefunden, daß sich eine Segnung oder ein Fluch der Halbgötter niemals als falsch herausstellt. Wenn man sich Bußen und Härten auferlegt, die Sinne und den Geist beherrscht und sich vollkommenes Wissen von der Absoluten Wahrheit aneignet, wird man gänzlich von materieller Verunreinigung befreit. Wenn eine Person auf diese Weise gereinigt worden ist, erweisen sich ihre Worte und Segnungen, wie die der Halbgötter, niemals als unwahr.

#### VERS 19

# निशम्य तद् वचस्तस्य भगवान् प्रियतामहः । होतुर्व्यतिक्रमं ज्ञात्वा बभाषे रविनन्दनम् ॥१९॥

nišamya tad vacas tasya bhagavān prapitāmahaḥ hotur vyatikramam jñātvā babhāse ravi-nandanam

niśamya—nachdem er gehört hatte; tat vacaḥ—diese Worte; tasya—von ihm (Manu); bhagavān—der überaus mächtige; prapitāmahaḥ—der Urgroßvater Vasiṣṭha; hotuḥ vyatikramam—Fehltritt seitens des hotā-Priesters; jñātvā—verstehend; babhāṣe—sprach; ravi-nandanam—zu Vaivasvata Manu, dem Sohn des Sonnengottes.

#### ÜBERSETZUNG

Nachdem der überaus mächtige Urgroßvater Vasistha diese Worte Manus vernommen hatte, erkannte er den Fehler, der dem Priester unterlaufen war. Er sagte daher folgendes zum Sohn des Sonnengottes:

#### VFRS 20

# एतत् संकल्पत्रैषम्यं होतुस्ते व्यभिचारतः । तथापि साधयिष्ये ते सुप्रजास्त्वं स्वतेजसा ॥२०॥

etat sankalpa-vaişamyam hotus te vyabhicārataḥ tathāpi sādhayişye te suprajāstvam sva-tejasā

etat-diese; sankalpa-vaiṣamyam-Nichtübereinstimmung mit dem Ziel; hotuh -des Priesters; te-deines; vyabhicārataḥ-aufgrund der Abweichung von der ei-

gentlichen Absicht; *tathā api*—trotzdem; *sādhayiṣye*—ich werde ausführen; *te*—für dich; *su-prajāstvam*—einen hervorragenden Sohn; *sva-tejasā*—durch mein eigenes Können.

#### ÜBERSETZUNG

Dieses Scheitern des Vorhabens ist darauf zurückzuführen, daß der Priester von dem ursprünglichen Zweck abgewichen ist. Ich werde dir jedoch mit meinem eigenen Können zu einem guten Sohn verhelfen.

#### VERS 21

## एवं व्यवसितो राजन् भगवान् स महायशाः । अस्तौषीदादिपुरुषमिलायाः पुंस्त्वकाम्यया ॥२१॥

evam vyavasito rājan bhagavān sa mahā-yaśāḥ astauṣīd ādi-puruṣam ilāyāḥ pumstva-kāmyayā

evam—so; vyavasitah—entschließend; rājan—o König Parīkṣit; bhagavān—der überaus mächtige; sah—Vasiṣṭha; mahā-yaśāh—sehr berühmt; astauṣīt—brachte Gebete dar; ādi-puruṣam—der Höchsten Person, Śrī Viṣṇu; ilāyāh—von Ilā; pumstva-kāmyayā—um der Verwandlung in einen Mann willen.

#### ÜBERSETZUNG

Sukadeva Gosvāmī sagte: O König Parīkşit, nachdem der überaus berühmte und mächtige Vasiştha diesen Entschluß gefaßt hatte, brachte er der Höchsten Person, Viṣṇu, Gebete dar, auf daß Ilā in ein männliches Wesen verwandelt werde.

#### **VERS 22**

# तसौ कामवरं तुष्टो भगवान् हरिरीश्वरः । ददाविलाभवत् तेन सुद्युम्नः पुरुषर्पभः॥२२॥

tasmai kāma-varam tuṣṭo bhagavān harir īśvaraḥ dadāv ilābhavat tena sudyumnaḥ puruṣarṣabhaḥ

tasmai—ihm (Vasistha); kāma-varam—die gewünschte Segnung; tuṣṭaḥ—erfreut seiend; bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; hariḥ īśvaraḥ—der höchste Kontrollierende, der Herr; dadau—gab; ilā—das Mädchen, Ilā; abhavat—wurde; te-

na-aufgrund dieser Segnung; sudyumnah-namens Sudyumna; puruşa-rşabhah-ein stattlicher Mann.

#### ÜBERSETZUNG

Da die Höchste Persönlichkeit Gottes, der höchste Kontrollierende, mit Vasistha zufrieden war, gewährte Er ihm die gewünschte Segnung, und so wurde Ila in einen sehr schmucken Jüngling namens Sudyumna verwandelt.

#### **VERS 23-24**

स एकदा महाराज विचरन मृगयां वने।

वृतः कतिपयामात्यैरश्वमारुद्ध सैन्धवम्।।२३।।

प्रगृद्ध रुचिरं चापं शरांश्व परमाद्भुतान्।

दंशितोऽनुमृगं वीरो जगाम दिशमुत्तराम्।।२४।।

sa ekadā mahārāja vicaran mṛgayām vane vṛtaḥ katipayāmātyair aśvam āruhya saindhavam

pragṛhya ruciram cāpam śarāmś ca paramādbhutān damśito 'numṛgam vīro jagāma diśam uttarām

saḥ—Sudyumna; ekadā—einmal; mahārāja—o König Parīkṣit; vicaran—umherstreifend; mrgayām—um zu jagen; vane—im Wald; vrtah—begleitet; katipaya—einige; amātyaih—von Dienern oder Freunden; aśvam—auf einem Pferd; āruhya—reitend; saindhavam—in Sindhupradeśa geboren; pragṛhya—in der Hand haltend; ruciram—schön; cāpam—Bogen; śarān ca—und Pfeile; parama-adbhutān—überaus wunderbar, ungewöhnlich; damśitah—eine Rüstung tragend; anumṛgam—hinter den Tieren; vīrah—der Held; jagāma—ging in Richtung; diśam uttarām—Norden.

#### ÜBERSETZUNG

O König Parīkṣit, dieser Held Sudyumna begab sich eines Tages in den Wald, um zu jagen, wobei er von einigen Dienern und Gefährten begleitet wurde und auf einem Pferd aus Sindhupradeśa ritt. Er trug eine Rüstung und war mit Pfeil und Bogen bewaffnet, und er besaß eine außergewöhnliche Schönheit. Während er die Tiere verfolgte und sie erlegte, gelangte er in den nördlichen Teil des Waldes.

## सुकुमारवनं मेरोरथस्तात् प्रविवेश ह । यत्रास्ते भगवाञ्छर्वो रममाणः सहोमया।।२५॥

sukumāra-vanam meror adhastāt praviveša ha yatrāste bhagavāñ charvo ramamānah sahomayā

sukumāra-vanam—in den Wald Sukumāra; meroḥ adhastāt—am Fuß des Berges Meru; praviveśa ha—er drang ein; yatra—in dem; āste—war; bhagavān—der mächtigste (Halbgott); śarvaḥ—Śiva; ramamāṇaḥ—damit beschäftigt, sich zu vergnügen; saha umayā—mit Umā, seiner Frau.

#### ÜBERSETZUNG

Dort im Norden, am Fuß des Berges Meru, befindet sich der Wald namens Sukumära, wo sich Siva immer mit Umä vergnügt. In diesen Wald drang Sudyumna ein.

#### VFRS 26

## तसिन् प्रविष्ट एवासौ सुद्युम्नः परवीरहा । अपभ्यत् स्त्रियमात्मानमभ्वं च वडवां नृप ॥२६॥

tasmin pravișța evāsau sudyumnaḥ para-vīra-hā apaśyat striyam ātmānam aśvaṁ ca vaḍavāṁ nṛpa

tasmin—in diesen Wald; pravistah—nachdem er eingedrungen war; eva—gewiß; asau—er; sudyumnah—Prinz Sudyumna; para-vīra-hā—der sich sehr gut darauf verstand, seine Feinde zu besiegen; apašyat—beobachtete; striyam—ein weibliches Wesen; ātmānam—sich selbst; aśvam ca—und sein Pferd; vaḍavām—eine Stute; nrpa—o König Parīkṣit.

#### ÜBERSETZUNG

O König Parīkşit, sowie Sudyumna, der ein Meister im Bezwingen von Feinden war, den Wald betrat, bemerkte er, daß er sich in eine Frau verwandelt hatte und daß sein Pferd eine Stute geworden war.

## तथा तदनुगाः सर्वे आत्मिलङ्गविपर्ययम् । दृष्ट्वा विमनसोऽभुवन् वीक्षमाणाः परस्परम् ॥२७॥

tathā tad-anugāḥ sarve ātma-liṅga-viparyayam dṛṣṭvā vimanaso 'bhūvan vīkṣamāṇāḥ parasparam

tathā—in ähnlicher Weise; tat-anugāh—die Begleiter Sudyumnas; sarve—sie alle; ātma-linga-viparyayam—die Umwandlung ihres Geschlechts in das Gegenteil; dṛṣṭvā—sehend; vimanasah—bekümmert; abhūvan—sie wurden; vīkṣamāṇāḥ—betrachtend; parasparam—einander.

#### ÜBERSETZUNG

Als seine Gefolgsleute sahen, daß sie sich ebenfalls verwandelt und ihr Geschlecht gewechselt hatten, waren sie alle sehr bekümmert und blickten einander ratios an.

#### VERS 28

### श्री राजीवाच

## कथमेवं गुणो देशः केन वा भगवन् कृतः। प्रश्नमेनं समाचक्ष्व परं कौतृहलं हि नः ॥२८॥

śrī-rājovāca katham evam guņo deśaḥ kena vā bhagavan kṛtaḥ praśnam enam samācakṣva param kautūhalam hi naḥ

śrī-rājā uvāca—Mahārāja Parīkṣit sagte; katham—wie; evam—diese; guṇaḥ—Eigenschaft; deśaḥ—das Land; kena—warum; vā—entweder; bhagavan—o überaus mächtiger; kṛtaḥ—es wurde so getan; praśnam—Frage; enam—diese; samācakṣva—überdenke; param—sehr stark; kautūhalam—Begierde; hi—gewiß; nah—unsere.

#### ÜBERSETZUNG

Mahārāja Parīkṣit sagte: O überaus māchtiger brāhmaṇa, warum wohnte diesem Platz so viel Macht inne, und wer hat sie ihm verliehen? Bitte beantworte diese Frage, denn ich bin sehr begierig, darüber zu hören.

## श्रीशुक उवाच

## एकदा गिरिशं द्रष्टुमृषयस्तत्र सुव्रताः । दिशो वितिमिराभासाः कुर्वन्तः सम्रुपागमन् ॥२९॥

śrī-śuka uvāca ekadā giriśam draṣṭum ṛṣayas tatra suvratāḥ diśo vitimirābhāsāḥ kurvantaḥ samupāgaman

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; ekadā—einmal; giriśam—Śiva; draṣṭum—um zu sehen; ṛṣayaḥ—sehr heilige Persönlichkeiten; tatra—in diesem Wald; su-vratāḥ—in bezug auf spirituelle Kraft sehr weit fortgeschritten; diśaḥ—alle Himmelsrichtungen; vitimira-ābhāsāḥ—von jeglicher Dunkelheit befreit; kurvantah—so tuend; samupāgaman—kamen an.

#### ÜBERSETZUNG

Sukadeva Gosvāmī antwortete: Große Heilige, die sich strikt an die spirituellen Regeln und Vorschriften hielten und deren Ausstrahlung jegliche Dunkelheit in allen Himmelsrichtungen zerstreute, kamen einmal in diesen Wald, um Siva aufzusuchen.

#### VFRS 30

## तान् विलोक्याम्बिका देवी विवासा वीडिता भृशम् । भर्तुरङ्कात् सम्रुत्थाय नीवीमाश्वथ पर्यधात् ॥३०॥

tān vilokyāmbikā devī vivāsā vrīditā bhṛśam bhartur aṅkāt samutthāya nīvīm āśv atha paryadhāt

tān—alle Heiligen; vilokya—sie sehend; ambikā—Mutter Durgā; devī—die Göttin; vivāsā—weil sie nackt war; vrīditā—beschämt; bhṛśam—überaus; bhartuḥ—ihres Ehemannes; aṅkāt—vom Schoß; samutthāya—sich erhebend; nīvīm—Brust; āśu atha—sehr schnell; paryadhāt—bedeckte mit einem Tuch.

#### ÜBERSETZUNG

Als die Göttin Ambikā die großen Heiligen erblickte, schämte sie sich sehr, denn sie war gerade nackt. Sie erhob sich hastig vom Schoß ihres Ehemannes und versuchte ihre Brüste zu bedecken.

## ऋषयोऽपि तयोवींक्य प्रसङ्गं रममाणयोः । निवृत्ताः प्रययुक्तसान्नरनारायणाश्रमम् ॥३१॥

ṛṣayo 'pi tayor vīkṣya prasaṅgaṁ ramamāṇayoḥ nivṛttāḥ prayayus tasmān nara-nārāyanāśramam

rṣayaḥ—alle großen Heiligen; api—auch; tayoḥ—von ihnen beiden; vīkṣya—sehend; prasaṅgam—geschlechtliche Betätigung; ramamāṇayoḥ—die auf diese Weise genossen; nivṛttāḥ—ließen davon ab, weiterzugehen; prayayuḥ—brachen sofort auf; tasmāt—von diesem Ort; nara-nārāyaṇa-āśramam—zum āśrama Nara-Nārā-yanas.

#### ÜBERSETZUNG

Als die großen Heiligen bemerkten, daß Siva und Pārvatī damit beschäftigt waren, geschlechtliche Freuden zu genießen, ließen sie davon ab, weiterzugehen, und machten sich sofort auf den Weg zum āśrama Nara-Nārāya-ṇas.

#### VFRS 32

## तदिदं भगवानाह प्रियायाः प्रियकाम्यया । स्थानं यः प्रविशेदेतत् स वै योषिद् भवेदिति ॥३२॥

tad idam bhagavān āha priyāyāḥ priya-kāmyayā sthānam yaḥ pravišed etat sa vai vosid bhaved iti

tat—weil; idam—dies; bhagavān—Śiva; āha—sagte; priyāyāh—seiner geliebten Frau; priya-kāmyayā—um der Freude willen; sthānam—Ort; yaḥ—jeder, der; praviset—wird eindringen; etat—hier; saḥ—dieser Mensch; vai—gewiß; yoṣit—weiblich; bhavet—soll werden; iti—so.

#### ÜBERSETZUNG

Daraufhin sagte Śiva, nur um seiner Frau eine Freude zu machen: "Jedes männliche Wesen, das an diesen Ort kommt, soll augenblicklich zu einer Frau werden!"

# तत ऊर्घ्यं वनं तद् वै पुरुषा वर्जयन्ति हि । सा चानुचरसंयुक्ता विचचार वनाद् वनम् ।।३३।।

tata ūrdhvam vanam tad vai puruṣā varjayanti hi sā cānucara-samyuktā vicacāra vanād vanam

tataḥ ūrdhvam—von jener Zeit an; vanam—Wald; tat—diesen; vai—speziellen; puruṣāḥ—Männer; varjayanti—betreten nicht; hi—gewiß; sā—Sudyumna in der Gestalt einer Frau; ca—auch; anucara-samyuktā—begleitet von seinen Gefährten; vica-cāra—wanderte; vanāt vanam—im Wald von einem Ort zum anderen.

#### ÜBERSETZUNG

Seit dieser Zeit hatte kein Mann jenen Wald betreten. Doch nun begann König Sudyumna, der in eine Frau verwandelt worden war, zusammen mit seinen Gefährten von einem Wald zum anderen zu wandern.

#### **ERLÄUTERUNG**

In der Bhagavad-gītā (2.22) heißt es:

vācāmsi jīrṇāni yathā vihāya navāni grḥṇāti naro 'parāṇi tathā sarīrāṇi vihāya jīrṇāny anyāni samyāti navāni dehī

"Wie man alte Kleider auszieht und neue anzieht, so gibt die Seele alt und unbrauchbar gewordene Körper auf und nimmt neue an."

Der Körper ist genau wie ein Kleidungsstück, was hier bewiesen wird. Sudyumna und seine Gefährten waren alle männlichen Geschlechts, das heißt, ihre Seelen waren von einem männlichen Gewand bedeckt, doch nun waren sie zu Frauen geworden, was bedeutet, daß sich ihr Gewand verändert hatte. Die Seele indessen bleibt gleich. Es heißt, daß die moderne Medizin in der Lage ist, einen Mann durch einen operativen Eingriff in eine Frau umzuwandeln und umgekehrt; aber der Körper hat keine Verbindung mit der Seele; der Körper kann gewechselt werden, entweder in diesem Leben oder im nächsten. Wer über die Seele und ihre Wanderung von einem Körper zum nächsten Bescheid weiß, schenkt deshalb dem Körper keine Beachtung, da dieser nichts weiter ist als ein die Seele bedeckendes Kleidungsstück. Panditāh sama-darsinah. Solch ein Mensch sieht die Seele, die ein Teilchen des Höchsten Herrn ist. Deshalb ist er ein sama-darsī, ein gelehrter Mensch.

### VERS 34

# अथ तामाश्रमाभ्याशे चरन्तीं प्रमदोत्तमाम् । स्त्रीभिः परिवृतां वीक्ष्य चकमे भगवान् बुधः ॥३४॥

atha tām āśramābhyāśe carantīm pramadottamām strībhiḥ parivṛtām vīkṣya cakame bhagavān budhah

atha—auf diese Weise; tām—sie; āśrama-abhyāśe—in der Nähe seines āśrama; carantīm—schlendernd; pramadā-uttamām—die besten der schönen Frauen, die sexuelle Begierde entfachen; strībhih—von anderen Frauen; parivrtām—umgeben; vīkṣya—sie sehend; cakame—wünschte sich Geschlechtsverkehr; bhagavān—der überaus mächtige; budhah—Budha, der Sohn des Mondes und die Gottheit, die über den Planeten Budha (Merkur) herrscht.

# ÜBERSETZUNG

Sudyumna war in die vortrefflichste aller schönen Frauen, die sexuelle Begierden entfachen, verwandelt worden, und er war von anderen Frauen umringt. Als Budha, der Sohn des Mondes, diese schöne Frau in der Nähe seines äsrama umherschlendern sah, erwachte in ihm sofort der Wunsch, sie zu genießen.

#### VERS 35

# सापि तं चकमे सुभ्रः सोमराजसुतं पतिम् । स तस्यां जनयामास पुरूरवसमात्मजम् ॥३५॥

sāpi tam cakame subhrūḥ somarāja-sutam patim sa tasyām janayām āsa purūravasam ātmajam

sā—der in eine Frau verwandelte Sudyumna; api—ebenfalls; tam—mit ihm (Budha); cakame—wünschte sich Geschlechtsverkehr; su-bhrūḥ—sehr schön; somarā-ja-sutam—dem Sohn des Königs des Mondes; patim—als ihren Ehemann; saḥ—er (Budha); tasyām—in ihrem Schoß; janayām āsa—zeugte; purūravasam—namens Purūravā; ātma-jam—einen Sohn.

### ÜBERSETZUNG

Die schöne Frau hatte ebenfalls den Wunsch, Budha, den Sohn des Königs des Mondes, zum Mann zu nehmen, und so zeugte Budha mit ihr einen Sohn namens Purūravā.

### **VERS 36**

# एवं स्नीत्वमनुत्राप्तः सुद्युम्नो मानवो नृपः । सस्मार स कुलाचार्यं वसिष्टमिति शुश्रुम ॥३६॥

evam strītvam anuprāptaḥ sudyumno mānavo nṛpaḥ sasmāra sa kulācāryam vasiṣṭham iti śuśruma

evam—auf diese Weise; strītvam—Weiblichkeit; anuprāptaḥ—nachdem er auf diese Weise erlangt hatte; sudyumnaḥ—der Mann namens Sudyumna; mānavaḥ—der Sohn Manus; nrpaḥ—der König; sasmāra—erinnerte sich; saḥ—er; kulaācāryam—der spirituelle Meister der Familie; vasiṣṭham—der überaus mächtige Vasiṣṭha; iti śuśruma—ich habe es gehört (aus zuverlässigen Quellen).

### ÜBERSETZUNG

Ich habe aus zuverlässigen Quellen erfahren, daß König Sudyumna, der Sohn Manus, der so zu einer Frau geworden war, sich an den spirituellen Meister seiner Familie, Vasistha, erinnerte.

#### VFRS 37

# स तस्य तां दशां दृष्ट्वा कृपया भृशपीडितः । सुद्युम्नस्याशयन् पुंस्त्वमुपाधावत शङ्करम् ॥३७॥

sa tasya tām daśām dṛṣṭvā kṛpayā bhṛśa-pīḍitaḥ sudyumnasyāśayan pumstvam upādhāvata śaṅkaram

saḥ—er, Vasiṣṭha; tasya—von Sudyumna; tām—diesen; daśām—Zustand; dṛṣṭvā—sehend; kṛpayā—aus Barmherzigkeit; bhṛśa-pīditaḥ—sehr bekümmert; sudyumnasya—von Sudyumna; āśayan—wünschend; pumstvam—die Männlichkeit; upā-dhāvata—begann zu verehren; śankaram—Śiva.

#### ÜBERSETZUNG

Als Vasiştha sah, in welch beklagenswerter Lage sich Sudyumna befand, war er sehr bekümmert. Da er wünschte, daß Sudyumna sein männliches Geschlecht zurückbekomme, begann Vasiştha, Śańkara [Śiva] zu verehren.

### **VERS 38-39**

# तुष्टस्तसै स भगवानृषये प्रियमावहन् । स्वां च वाचमृतां कुर्वित्रदमाह विशांपते ॥३८॥ मासंपुमान् स भविता मासं स्त्री तव गोत्रजः । इत्थं व्यवस्थया कामं सुद्युम्नोऽवतु मेदिनीम् ॥३९॥

tuṣṭas tasmai sa bhagavān ṛṣaye priyam āvahan svām ca vācam ṛtām kurvann idam āha visāmpate

māsam pumān sa bhavitā māsam strī tava gotrajaḥ ittham vyavasthayā kāmam sudyumno 'vatu medinīm

tuṣṭaḥ—erfreut; tasmai—über Vasiṣṭha; saḥ—er (Śiva); bhagavān—der überaus mächtige; ṛṣaye—dem großen Weisen; pri yam āvahan—einfach um ihm eine Freude zu machen; svām ca—sein eigenes; vācam—Wort; ṛtām—wahr; kurvan—und haltend; idam—dieses; āha—sagte; viśāmpate—o König Parīkṣit; māsam—einen Monat; pumān—Mann; saḥ—Sudyumna; bhavitā—wird werden; māsam—einen weiteren Monat; strī—Frau; tava—dein; gotra-jah—Schüler, der in deiner Schülernachfolge geboren wurde; ittham—auf diese Weise; vyavasthayā—durch Regelung; kāmam—gemäß dem Wunsch; sudyumnaḥ—König Sudyumna; avatu—möge regieren; medinīm—die Welt.

#### ÜBERSETZUNG

O König Parīkşit, Śiva war über Vasiṣṭha erfreut, und um den Heiligen zufriedenzustellen und gleichzeitig sein eigenes Versprechen, das er Pārvatī gegeben hatte, zu halten, sagte er zu ihm: "Dein Schüler Sudyumna soll immer einen Monat lang ein Mann und im folgenden jeweils eine Frau sein. Auf diese Weise darf er die Welt regieren, wie es ihm beliebt."

### **ERLÄUTERUNG**

Das Wort gotrajah ist in diesem Zusammenhang bedeutsam. Brāhmaṇas sind im allgemeinen spirituelle Meister zweier Dynastien. Die eine ist ihre Schülernachfolge, und die andere ist die Dynastie, die aus ihrem Samen entstanden ist. Beide Nachfolgen gehören zum selben gotra (Dynastie). Im vedischen System können wir manchmal beobachten, daß sowohl brāhmaṇas wie auch kṣatriyas und vaiśyas zur Schülernachfolge derselben ṛṣis gehören. Weil das gotra und die Dynastie eins sind, besteht zwischen den Schülern und der aus dem Samen geborenen Familie kein Unterschied. Dasselbe System ist in Indien immer noch weit verbreitet — besonders in

bezug auf die Heirat, bei der das gotra berücksichtigt wird. Hier bezieht sich das Wort gotrajah auf diejenigen, die in derselben Dynastie geboren wurden, seien sie nun Schüler oder Angehörige der Familie.

### **VERS 40**

# आचार्यानुग्रहात् कामं लब्ध्या पुंस्त्वं व्यवस्थया । पालयामास जगतीं नाभ्यनन्दन् सा तं प्रजाः ।।४०।।

ācāryānugrahāt kāmam labdhvā pumstvam vyavasthayā pālayām āsa jagatīm nābhyanandan sma tam prajāh

ācārya-anugrahāt—dank der Gnade des spirituellen Meisters; kāmam—ge-wünscht; labdhvā—nachdem er erlangt hatte; pumstvam—männliches Geschlecht; vyavasthayā—durch diese Regelung Šivas; pālayām āsa—er regierte; jagatīm—die gesamte Welt; na abhyanandan sma—waren nicht zufrieden; tam—mit dem König; prajāḥ—die Bürger.

### ÜBERSETZUNG

Da Sudyumna auf diese Weise vom spirituellen Meister begünstigt wurde, ging sein Wunsch in Erfüllung, und er erlangte [wie Siva gesagt hatte] jeden zweiten Monat sein männliches Geschlecht wieder. Auf diese Weise regierte er über das Königreich, womit die Untertanen allerdings nicht zufrieden waren.

#### **FRIÄUTFRUNG**

Da die Bürger wußten, daß der König jeden zweiten Monat in eine Frau verwandelt wurde und deshalb seiner königlichen Pflicht nicht nachkommen konnte, waren sie nicht sehr zufrieden.

### **VERS 41**

तस्योत्कलो गयो राजन् विमलश्च त्रयः सुताः । दक्षिणापथराजानो बभृवुर्घमवत्सलाः ॥४१॥

> tasyotkalo gayo rājan vimalas ca trayaḥ sutāḥ dakṣiṇā-patha-rājāno babhūvur dharma-vatsalāḥ

tasya-von Sudyumna; utkalaḥ-namens Utkala; gayaḥ-namens Gaya; rā-jan-o König Parīkṣit; vimalaḥ ca-und Vimala; trayaḥ-drei; sutāḥ-Söhne; dak-

*ṣiṇā-patha*—des südlichen Teils der Welt; *rājānaḥ*—Könige; *babhūvuḥ*—sie wurden; *dharma-vatsalāh*—sehr religiös.

### ÜBERSETZUNG

O König, Sudyumna hatte drei überaus fromme Söhne, die Utkala, Gaya und Vimala hießen. Sie wurden die Könige des Dakṣiṇā-patha.

#### VFRS 42

# ततः परिणते काले प्रतिष्ठानपतिः प्रश्चः । पुरूरवस उत्सृज्य गां पुत्राय गतो वनम् ॥४२॥

tataḥ pariṇate kāle pratiṣṭhāna-patiḥ prabhuḥ purūravasa utsṛjya gāṁ putrāya gato vanam

tataḥ—daraufhin; pariṇate kāle—als die Zeit reif war; pratiṣṭhāna-patiḥ—der Herrscher des Königreiches; prabhuḥ—sehr mächtig; purūravase—Purūravā; utsṛ-jya—übergebend; gām—die Welt; putrāya—seinem Sohn; gataḥ—begab sich; vanam—in den Wald.

### ÜBERSETZUNG

Daraufhin, als die Zeit reif war und Sudyumna, der König der Welt, alt genug war, überantwortete er das gesamte Königreich seinem Sohn Purūravā und begab sich in den Wald.

#### **FRIÄUTERUNG**

Das vedische System sieht vor, daß ein Angehöriger einer nach varna und äsrama geordneten Gesellschaft sich aus dem Familienleben zurückziehen muß, wenn er fünfzig Jahre alt wird (pañcāśad ūrdhvam vanam vrajet). Sudyumna hielt sich also an die vorgeschriebenen Regeln des varnāśrama, indem er das Königreich verließ und sich in den Wald begab, um sein spirituelles Leben zur Vollkommenheit zu bringen.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 1. Kapitel im Neunten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "König Sudyumna wird eine Frau".

# 2. Kapitel

# Die Dynastien der Söhne Manus

Das Zweite Kapitel beschreibt die Dynastien der Söhne Manus, an deren Spitze Karūsa steht.

Nachdem Sudyumna in den Lebensstand des vānaprastha getreten war und sich auf den Weg in den Wald gemacht hatte, verehrte Vaivasvata Manu die Höchste Persönlichkeit Gottes, da er sich männliche Nachkommen wünschte, und zeugte in der Folge zehn Söhne — unter anderem Mahārāja Ikṣvāku —, die alle wie ihr Vater waren. Einer dieser Söhne, Pṛṣadhra, wurde mit der Aufgabe betraut, nachts mit einem Schwert Kühe zu beschützen. Auf Anweisung seines spirituellen Meisters pflegte er so die ganze Nacht bereitzustehen. Einmal fiel ein Tiger in der Dunkelheit der Nacht eine Kuh an und trieb sie aus dem Kuhstall, und als Pṛṣadhra dies bemerkte, ergriff er ein Schwert und verfolgte den Tiger. Als er den Tiger schließlich einholte, konnte er die Kuh und den Tiger in der Dunkelheit unglücklicherweise nicht auseinanderhalten und tötete die Kuh. Dies veranlaßte seinen spirituellen Meister, ihn zu verfluchen, in einer śūdra-Familie geboren zu werden; Pṛṣadhra indessen praktizierte mystischen yoga und verehrte in bhakti-yoga die Höchste Persönlichkeit Gottes. Dann stürzte er sich freiwillig in einen lodernden Waldbrand und gab so seinen materiellen Körper auf und ging nach Hause, zu Gott, zurück.

Kavi, der jüngste Sohn Manus, war seit frühester Kindheit ein großer Geweihter der Höchsten Persönlichkeit Gottes. Manus Sohn Karūsa wurde der Stammvater einer Linie von ksatriyas, die als die Kārūsas bekannt waren. Manu hatte außerdem einen Sohn, der Dhrsta hieß und von dem eine andere Linie von ksatriyas ausging; doch obwohl diese von jemandem abstammten, der die Eigenschaften eines ksatriya besaß, wurden sie brähmanas. Von Nrga, einem weiteren Sohn Manus, stammten die Söhne und Enkel ab, die als Sumati, Bhūta jyoti und Vasu bekannt waren. Von Vasu kam in der Folge Pratīka, und von ihm kam Oghavān. Die Abkömmlinge der von Narisyanta, einem weiteren Sohn Manus, begründeten Dynastie waren in dieser Reihenfolge Citrasena, Rksa, Mīdhvān, Pūrna, Indrasena, Vītihotra, Satyaśravā, Uruśrava, Devadatta und Agniveśya. Der ksatriya Agniveśya wurde der Begründer der berühmten brāhmana-Dynastie, die als Āgniveśyāyana bekannt ist. Der erste Abkömmling der Dynastie Distas, eines weiteren Sohnes Manus, war Nabhaga, und seine Nachkommen sind nacheinander Bhalandana, Vatsaprīti, Prāmśu, Pramati, Khanitra, Cāksusa, Vivimsati, Rambha, Khaninetra, Karandhama, Avīksit, Marutta, Dama, Rājyavardhana, Sudhṛti, Nara, Kevala, Dhundhumān, Vegavān, Budha und Trnabindu. In dieser Dynastie wurden also viele Söhne und Enkelkinder geboren. Trnabindu zeugte eine Tochter namens Ilavila, die Kuvera zur Welt brachte. Neben Kuvera hatte Trnabindu drei andere Söhne, nämlich Visäla, Sūnyabandhu und Dhūmraketu. Der Sohn Viśālas war Hemacandra, dessen Sohn Dhūmrāksa war, und dessen Sohn wiederum war Samvama. Die Söhne Samvamas waren Devaja und Krśaśva. Krśaśvas Sohn, Somadatta, vollzog ein aśvamedha-Opfer, und indem er die Höchste Persönlichkeit Gottes, Visnu, verehrte, erlangte er die höchste Vollkommenheit und kehrte nach Hause, zu Gott, zurück.

### VERS 1

# श्रीशुक उवाच

# एवं गतेऽथ सुद्युम्ने मनुर्वेवस्वतः सुते । पुत्रकामस्तपस्तेपे यमुनायां शतं समाः ॥ १ ॥

śrī-śuka uvāca evam gate 'tha sudyumne manur vaivasvataḥ sute putra-kāmas tapas tepe yamunāyām śatam samāḥ

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; evam—so; gate—war in den Lebensstand des vānaprastha getreten; atha—daraufhin; sudyumne—als Sudyumna; manuh vaivasvatah—Vaivasvata Manu, der als Śrāddhadeva bekannt war; sute—sein Sohn; putra-kāmah—den Wunsch habend, Söhne zu bekommen; tapah tepe—nahm harte Bußen auf sich; yamunāyām—am Ufer der Yamunā; śatam samāh—hundert Jahre lang.

# ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī sagte: Daraufhin — als sich sein Sohn Sudyumna in den Wald begeben hatte, um in den Lebensstand des vānaprastha zu treten — nahm Vaivasvata Manu [Śrāddhadeva] am Ufer der Yamunā hundert Jahre lang harte Bußen auf sich, denn er hatte den Wunsch, mehr Söhne zu bekommen.

### VERS 2

# ततोऽयजन्मनुर्देवमपत्यार्थं हरिं प्रश्रम् । इक्ष्वाकुपूर्वजान् पुत्रान्लेभे स्वसदशान् दश ॥ २ ॥

tato 'yajan manur devam apatyārtham harim prabhum ikṣvāku-pūrvajān putrān lebhe sva-sadṛśān daśa

tataḥ—daraufhin; ayajat—verehrte; manuḥ—Vaivasvata Manu; devam—der Höchsten Persönlichkeit Gottes; apatya-artham—mit der Absicht, Söhne zu bekommen; harim—Hari, die Höchste Persönlichkeit Gottes; prabhum—den Herrn; ikṣvāku-pūrva-jān—von denen der älteste den Namen Ikṣvāku trug; putrān—Söhne; lebhe—bekam; sva-sadṛśān—genau wie er selbst; daśa—zehn.

### ÜBERSETZUNG

Folglich verehrte Manu, der als Śrāddhadeva bekannt ist, aufgrund dieses Wunsches nach Söhnen den Herrn, die Höchste Persönlichkeit Gottes, den Herrn der Halbgötter. In der Folge bekam er zehn Söhne, die genau wie er selbst waren. Von all diesen Söhnen war Ikṣvāku der älteste.

#### VERS 3

# पृषत्रस्तु मनोः पुत्रो गोपालो गुरुणा कृतः । पालयामास गा यत्तो रात्र्यां वीरासनव्रतः ॥ ३ ॥

pṛṣadhras tu manoḥ putro go-pālo guruṇā kṛtaḥ pālayām āsa gā yatto rātryām vīrāsana-vrataḥ

pṛṣadhraḥ tu—von ihnen, Pṛṣadhra; manoḥ—von Manu; putraḥ—der Sohn; go-pālaḥ—Kühe hütend; guruṇā—auf Anweisung seines spirituellen Meisters; kṛtaḥ—nachdem er beschäftigt worden war; pālayām āsa—er beschützte; gāḥ—Kühe; yat-taḥ—so beschäftigt; rātryām—in der Nacht; vīrāsana-vrataḥ—das vīrāsana-Gelübde ablegend (mit einem Schwert bewaffnet Wache haltend).

### ÜBERSETZUNG

Einer dieser Söhne, Pṛṣadhra, war auf Anweisung seines spirituellen Meisters als Beschützer der Kühe tätig. Er pflegte die ganze Nacht mit einem Schwert bewaffnet zum Schutz der Kühe Wache zu stehen.

### **ERLÄUTERUNG**

Jemand, der  $v\bar{r}a\bar{s}ana$  wird, legt das Gelübde ab, die ganze Nacht mit einem Schwert bewaffnet dazustehen, um die Kühe zu bewachen. Der Umstand, daß Prşadhra diese Aufgabe erhalten hatte, läßt darauf schließen, daß von ihm keine Dynastie ausging. Darüber hinaus zeigt dieses Gelübde Prşadhras, wie wichtig es ist, die Kühe zu beschützen. Einer der Söhne eines  $k_satriya$  pflegte dieses Gelübde abzulegen, um die Kühe vor wilden Tieren zu beschützen. Die Kühe wurden sogar in der Nacht beschützt. Was soll man dann dazu sagen, daß Kühe in Schlachthäuser geschickt werden? Das ist die sündhafteste Tat in der menschlichen Gesellschaft.

#### VERS 4

एकदा प्राविशद् गोष्ठं शार्द्लो निश्च वर्षति । शयाना गाव उत्थाय भीतास्ता बभ्रमुर्वजे ॥ ४॥ ekadā prāvišad goṣṭhaṁ śārdūlo niśi varṣati śayānā gāva utthāya bhītās tā babhramur vraje

ekadā—einmal; prāvišat—drang ein; gostham—in das Grundstück des Kuhstalles; śārdūlaḥ—ein Tiger; niśi—nachts; varṣati—während es regnete; śayānāḥ—schlafend; gāvaḥ—Kühe; utthāya—aufstehend; bhītāḥ—sich fürchtend; tāḥ—sie alle; babhramuḥ—zerstreuten sich in alle Richtungen; vraje—auf dem Land, das den Kuhstall umgab.

### ÜBERSETZUNG

Eines Nachts, als es regnete, drang ein Tiger in das Grundstück des Kuhstalls ein. Sobald die Kühe, die auf dem Boden lagen, den Tiger erblickten, sprangen sie voller Angst auf und rannten auf die Weide hinaus.

### **VERS 5-6**

एकां जग्राह बलवान् सा चुक्रोश भयातुरा । तस्यास्तु क्रन्दितं श्रुत्वा पृषश्रोऽ नुससार ह ॥ ५ ॥ खङ्गमादाय तरसा प्रलीनोडुगणे निशि । अजानन्नच्छिनोद् बभ्रोःशिरः शार्दृलशङ्कया॥ ६ ॥

> ekām jagrāha balavān sā cukrośa bhayāturā tasyās tu kranditam śrutvā prsadhro 'nusasāra ha

khadgam ādāya tarasā pralīnodu-gaņe niši ajānann acchinod babhroḥ śirah śārdūla-śaṅkayā

ekām—eine der Kühe; jagrāha—packte; balavān—der starke Tiger; sā—diese Kuh; cukrośa—begann zu schreien; bhaya-āturā—in Not und Angst; tasyāh—von ihr; tu—aber; kranditam—das Schreien; śrutvā—hörend; prṣadhraḥ—Prṣadhra; anusasāra ha—ging nach; khadgam—Schwert; ādāya—denkend; tarasā—sehr hastig; pralīna-udu-gane—als die Sterne von Wolken verhüllt waren; niśi—in der Nacht; ajānan—ohne Wissen; acchinot—schnitt ab; babhroḥ—der Kuh; śiraḥ—den Kopf; śārdūla-śankayā—ihn fālschlicherweise für den Kopf des Tigers haltend.

#### ÜBERSETZUNG

Als der Tiger, der sehr stark war, eine Kuh anfiel, brüllte diese in ihrer Not voller Angst, und als Pṛṣadhra das Gebrüll hörte, ging er dem Klang sofort nach. Er ergriff sein Schwert, doch weil Wolken die Sterne verhüllten, verwechselte er die Kuh und den Tiger und schlug der Kuh versehentlich mit einem gewaltigen Hieb den Kopf ab.

#### VERS 7

# व्याघोऽपि वृक्णश्रवणो निस्त्रिशाग्राहतस्ततः । निश्रकाम भृशं भीतो रक्तं पथि सम्रुत्सृजन् ॥ ७॥

vyāghro 'pi vṛkṇa-śravaṇo nistrimśāgrāhatas tataḥ niścakrāma bhṛśam bhīto raktam pathi samutsṛjan

vyāghraḥ—der Tiger; api—auch; vṛkṇa-śravaṇaḥ—dem das Ohr abgeschnitten worden war; nistrimśa-agra-āhataḥ—weil er von der Spitze des Schwertes getroffen worden war; tataḥ—daraufhin; niścakrāma—flüchtete (von jenem Ort); bhṛśam—sehr stark; bhītaḥ—sich fürchtend; raktam—Blut; pathi—auf die Straße; samutsṛ-jan—hervorströmend.

### ÜBERSETZUNG

Weil dem Tiger mit der Klinge des Schwertes das Ohr abgeschnitten worden war, suchte er in panischer Angst das Weite, wobei Blut auf die Straße tropfte.

#### VFRS 8

# मन्यमानो हतं व्याघं प्रषद्यः परवीरहा । अद्राक्षीत् खहतां बभुं व्युष्टायां निश्चि दुःखितः॥८॥

manyamāno hatam vyāghram prṣadhraḥ para-vīra-hā adrākṣīt sva-hatām babhrum vyuṣṭayām niśi duḥkhitaḥ

manyamānah—denkend, daß; hatam—ist getötet worden; vyāghram—der Tiger; prṣadhrah—Manus Sohn Pṛṣadhra; para-vīra-hā—obwohl durchaus in der Lage, den Feind zu bestrafen; adrākṣīt—sah; sva-hatām—war von ihm getötet worden; babhrum—die Kuh; vyuṣṭāyām niśi—als die Nacht vorüber war (am Morgen); duh-khitah—wurde sehr unglücklich.

### ÜBERSETZUNG

Als Pṛṣadhra, der durchaus in der Lage gewesen wäre, seinen Feind zu bezwingen, am Morgen erkannte, daß er die Kuh getötet hatte, obwohl er in der Nacht dachte, er habe den Tiger getötet, war er sehr unglücklich.

### VERS 9

# तं शशाप कुलाचार्यः कृतागसमकामतः। न क्षत्रबन्धुः शुद्रस्त्वं कर्मणा भविताम्रुना।।९।।

tam śaśāpa kulācāryaḥ kṛtāgasam akāmataḥ na kṣatra-bandhuḥ śūdras tvam karmaṇā bhavitāmunā

tam—ihn (Pṛṣadhra); śaśāpa—verfluchte; kula-ācāryaḥ—der Familienpriester, Vasiṣṭha; kṛta-āgasam—weil er die schwere Sünde begangen hatte, eine Kuh zu töten; akāmataḥ—obwohl er es nicht hatte tun wollen; na—nicht; kṣatra-bandhuḥ—das Mitglied der Familie eines kṣatriya; śūdraḥ tvam—du hast dich wie ein śūdra verhalten; karmaṇā—deshalb, gemäß deinen fruchttragenden Reaktionen; bhavitā—du wirst ein śūdra werden; amunā—weil du die Kuh ermordet hast.

### ÜBERSETZUNG

Obwohl Pradhra die Sünde unwissentlich begangen hatte, verfluchte ihn sein Familienpriester, Vasistha, mit folgenden Worten: "In deinem nächsten Leben soll es dir nicht vergönnt sein, ein katriya zu werden. Weil du diese Kuh getötet hast, sollst du statt dessen als sūdra geboren werden."

### **ERLÄUTERUNG**

Offensichtlich war Vasistha nicht frei von tamo-guṇa, der Erscheinungsweise der Unwissenheit. Als Familienpriester und spiritueller Meister Pṛṣadhras hätte Vasiṣtha Pṛṣadhras Fehltritt mit großer Nachsicht betrachten sollen, doch statt dessen verfluchte Vasiṣtha ihn, ein śūdra zu werden. Die Pflicht eines Familienpriesters besteht nicht darin, seinen Schüler zu verfluchen, sondern ihm zu helfen, indem er ihm irgendeine Sühne auferlegt. Vasiṣtha tat jedoch genau das Gegenteil, und deshalb sagt Śrīla Viśvanātha Cakravartī Ṭhākura, daß er durmati war, das heißt, daß seine Intelligenz nicht sehr ausgeprägt war.

#### VERS 10

# एवं शप्तस्तु गुरुणा प्रत्यगृह्णात् कृताञ्जलिः। अधारयद् व्रतं वीर ऊर्ध्वरेता मुनिप्रियम्।।१०॥

evam šaptas tu guruņā pratyagrhņāt krtāñjaliḥ adhārayad vratam vīra ūrdhva-retā muni-priyam

evam—auf diese Weise; saptah—verflucht; tu—aber; gurunā—von seinem spirituellen Meister; pratyagrhnāt—er (Prşadhra) akzeptierte; kṛta-anjalih—mit gefalte-

ten Händen; adhārayat—legte ab; vratam—das Gelübde des brahmacarya; vīraḥ—jener Held; ūrdhva-retāḥ—nachdem er seine Sinne beherrscht hatte; muni-priyam—was von den großen Weisen gutgeheißen wird.

# ÜBERSETZUNG

Als der Held Prsadhra von seinem spirituellen Meister verflucht wurde, akzeptierte er den Fluch mit gefalteten Händen. Nachdem er dann seine Sinne unter Kontrolle gebracht hatte, legte er das Gelübde des brahmacarya ab, das von allen großen Weisen gutgeheißen wird.

### **VERS 11-13**

वासुदेवे भगवति सर्वात्मिन परेऽमले ।
एकान्तित्वं गतो भक्त्या सर्वभृतसुहृत् समः ॥११॥
विम्रुक्तसङ्गः शान्तात्मा संयताक्षोऽपरिग्रहः ।
यहच्छयोपपन्नेन कल्पयन् वृत्तिमात्मनः ॥१२॥
आत्मन्यात्मानमाधाय ज्ञानतृप्तः समाहितः ।
विचचार महीमेतां जडान्धबिधराकृतिः ॥१३॥

vāsudeve bhagavati sarvātmani pare 'male ekāntitvaṁ gato bhaktyā sarva-bhūta-suhrt samaḥ

vimukta-saṅgaḥ śāntātmā saṁyatākṣo 'parigrahaḥ yad-ṛcchayopapannena kalpayan vṛttim ātmanaḥ

ātmany ātmānam ādhāya jñāna-tṛptaḥ samāhitaḥ vicacāra mahīm etām jaḍāndha-badhirākṛtiḥ

vāsudeve—zur Höchsten Persönlichkeit Gottes; bhagavati—zum Herrn; sarvaātmani—zur Überseele; pare—zur Transzendenz; amale—zur Höchsten Person, in der es keine materielle Verunreinigung gibt; ekāntitvam—hingebungsvollen Dienst darbringend, ohne sich ablenken zu lassen; gataḥ—in dieser Position befindlich; bhaktyā—aufgrund von reiner Hingabe; sarva-bhūta-suhrt samaḥ—allen gleichgesinnt und zu jedem freundlich (da er ein Gottgeweihter war); vimukta-sangaḥ—ohne materielle Verunreinigung; śānta-ātmā—eine friedfertige Haltung; samyataselbstbeherrscht; akṣaḥ—dessen Sicht; aparigrahaḥ—ohne irgendwelche Almosen von irgend jemandem anzunehmen; yat-rcchayā—durch die Gnade des Herrn; upapannena—mit all dem, was zur Befriedigung körperlicher Bedürfnisse zur Verfügung stand; kalpayan—auf diese Weise sorgend für; vṛttim—die Dinge, die der Körper braucht; ātmanaḥ—zum Nutzen der Seele; ātmani—im Geist; ātmanaḥ—die Höchste Seele, die Persönlichkeit Gottes; ādhāya—immer behaltend; jñāna-tṛptaḥ—in transzendentalem Wissen völlig zufrieden; samāhitaḥ—immer in Trance; vica-cāra—wanderte überall umher; mahīm—auf der Erde; etām—dieser; jaḍa—stumm; andha—blind; badhira—taub; ākṛtiḥ—aussehend, als ob.

### ÜBERSETZUNG

So gewann Pṛṣadhra Freiheit von aller Verantwortung; er wurde friedvoll im Geist und brachte alle seine Sinne unter Kontrolle. Unberührt von materiellen Bedingungen, zufrieden mit allem, was er durch die Gnade des Herrn bekam, um Leib und Seele zusammenzuhalten, und jedem gleichgesinnt, richtete er seine Aufmerksamkeit ganz auf die Höchste Persönlichkeit Gottes, Vāsudeva, die transzendentale, von materieller Verunreinigung freie Überseele. Auf diese Weise erlangte der in reinem Wissen völlig zufriedene Pṛṣadhra, der seinen Geist immer auf die Höchste Persönlichkeit Gottes konzentrierte, reinen hingebungsvollen Dienst zum Herrn, und ohne sich zu materiellen Tätigkeiten hingezogen zu fühlen, begann er auf der ganzen Welt umherzuziehen, als sei er taub, stumm und blind.

#### VERS 14

# एवं वृत्तो वनं गत्वा दृष्ट्वा दावायिम्रुत्थितम् । तेनोपयुक्तकरणो त्रह्म प्राप परं म्रुनिः ॥१४॥

evam vṛtto vanam gatvā dṛṣṭvā dāvāgnim utthitam tenopayukta-karaṇo brahma prāpa param munih

evam vṛttaḥ—solch eine Lebensweise praktizierend; vanam—in den Wald; gatvā—nachdem er gegangen war; dṛṣṭvā—als er saḥ; dāva-agnim—einen Waldbrand; ut-thitam—sich dort befindend; tena—durch diesen (Waldbrand); upayukta-karanaḥ—alle Sinne des Körpers mit Verbrennen beschäftigen; brahma—Transzendenz; prāpa—er erreichte; param—das höchste Ziel; munih—als großer Heiliger.

### ÜBERSETZUNG

Mit dieser Haltung wurde Pṛṣadhra ein großer Heiliger, und als er sich in einen Wald begab, wo er einen Waldbrand lodern sah, ergriff er diese Gelegenheit, seinen Körper im Feuer zu verbrennen. So erreichte er die transzendentale, spirituelle Welt.

### **ERLÄUTERUNG**

Der Herr sagt in der Bhagavad-gītā (4.9):

janma karma ca me divyam evam yo vetti tattvatah tyaktvā deham punar janma naiti mām eti so 'rjuna

"Wer das transzendentale Wesen Meines Erscheinens und Meiner Taten kennt, wird nach Verlassen des Körpers nicht wieder in dieser materiellen Welt geboren, sondern gelangt in Mein ewiges Reich, o Arjuna."

Prsadhra wurde aufgrund seines karma dazu verflucht, in seinem nächsten Leben ein sūdra zu werden, doch weil er ein frommes Leben zu führen begann, insbesondere, indem er seinen Geist stets auf die Höchste Persönlichkeit Gottes konzentrierte, wurde er ein reiner Gottgeweihter. Sofort nachdem er seinen Körper im Feuer aufgegeben hatte, gelangte er in die spirituelle Welt. Dies war auf seine hingebungsvolle Haltung zurückzuführen, wie aus der Bhagavad-gītā hervorgeht (mām eti). Hingebungsvoller Dienst, den man ausführt, indem man an die Höchste Persönlichkeit Gottes denkt, ist so mächtig, daß Prsadhra, obwohl er dazu verflucht worden war, ein sūdra zu werden, seinem Schicksal entgehen konnte und statt dessen nach Hause, zu Gott, zurückkehrte. In der Brahma-samhitā (5.54) heißt es:

yas tv indra-gopam athavendram aho sva-karmabandhānurūpa-phala-bhājanam ātanoti karmāṇi nirdahati kintu ca bhakti-bhājām govindam ādi-puruṣam tam aham bhajāmi

Diejenigen, die sich im hingebungsvollen Dienst betätigen, werden von den Folgen ihrer materiellen Handlungen nicht berührt. Alle anderen Lebewesen, von der kleinsten Mikrobe bis hinauf zum Himmelskönig, sind den Gesetzen des *karma* unterworfen. Ein reiner Gottgeweihter dagegen unterliegt diesen Gesetzen nicht, denn er ist immer im Dienst des Herrn tätig.

#### VERS 15

किवः कनीयान् विषयेषु निःस्पृहो विसृज्य राज्यं सह बन्धुभिर्वनम् । निवेश्य चित्ते पुरुषं खरोचिषं विवेश कैशोरवयाः परं गतः ॥१५॥

kaviḥ kanīyān vişayeşu niḥspṛho visṛjya rājyam saha bandhubhir vanam niveśya citte puruṣaṁ sva-rociṣaṁ viveśa kaiśora-vayāḥ paraṁ gataḥ

kavih—ein anderer Sohn, der den Namen Kavi trug; kanīyān—der der jüngste war; viṣayeṣu—in materiellen Genüssen; nihsprhah—ohne Anhaftung; visrjya—nachdem er aufgegeben hatte; rājyam—das Eigentum seines Vaters, das Königreich; saha bandhubhih—begleitet von Freunden; vanam—in den Wald; niveśya—immer bewahrend; citte—im Innern des Herzens; puruṣam—die Höchste Person; sva-rociṣam—aus Sich Selbst leuchtend; viveśa—ging; kaiśora-vayāḥ—ein Jüngling, der den Höhepunkt seiner Jugend noch nicht ganz erreicht hat; param—die transzendentale Welt; gatah—betrat.

### ÜBERSETZUNG

Da es Manus jüngstem Sohn, der den Namen Kavi trug, widerstrebte, sich materiellem Genuß hinzugeben, entsagte er dem Königreich, bevor er den Höhepunkt seiner Jugend erreicht hatte. Er zog zusammen mit seinen Freunden in den Wald und dachte im Innern seines Herzens stets an die aus Sich Selbst leuchtende Höchste Persönlichkeit Gottes. Auf diese Weise erlangte er die Vollkommenheit.

#### VERS 16

करूषान्मानवादासन् कारूषाः क्षत्रजातयः । उत्तरापथगोप्तारो ब्रह्मण्या धर्मवत्सलाः ॥१६॥

> karūṣān mānavād āsan kārūṣāḥ kṣatra-jātayaḥ uttarā-patha-goptāro brahmaṇyā dharma-vatsalāḥ

karūṣāt—von Karūṣa; mānavāt—vom Sohn Manus; āsan—es gab; kārūṣāḥ—genannt die Kārūṣas; kṣatra-jātayaḥ—eine Gruppe von kṣatriyas; uttarā—nörd-lich; patha—der Richtung; goptāraḥ—der Könige; brahmanyāḥ—berühmte Beschützer der brahmanischen Kultur; dharma-vatsalāh—äußerst religiös.

### ÜBERSETZUNG

Von Karūşa, einem weiteren Sohn Manus, ging die Kārūşa-Dynastie, ein kşatriya-Geschlecht, aus. Die Kārūşa-kşatriyas waren die Könige der nördlichen Richtung. Sie waren berühmte Beschützer der brahmanischen Kultur und hielten sich alle streng an die religiösen Grundsätze.

### VERS 17

धृष्टाद् धार्ष्टमभूत् क्षत्रं ब्रह्मभूयं गतं क्षितौ । नृगस्य वंशः सुमतिर्भूतज्योतिस्ततो वसुः ॥१७॥ dhṛṣṭād dhārṣṭam abhūt kṣatram brahma-bhūyam gatam kṣitau nṛgasya vamśaḥ sumatir bhūtajyotis tato vasuḥ

dhṛṣṭāt—von Dhṛṣṭa, einem anderen Sohn Manus; dhārṣṭam—eine Kaste, die als Dhārṣṭa bezeichnet wurde; abhūt—wurde hervorgebracht; kṣatram—zur kṣatriya-Klasse gehörend; brahma-bhūyam—den Rang von brāhmaṇas; gatam—hatte erlangt; kṣitau—auf der Oberfläche der Welt; nṛgaṣya—von Nṛga, einem weiteren Sohn Manus; vamśaḥ—die Dynastie; sumatiḥ—namens Sumati; bhūtajyotiḥ—namens Bhūtajyoti; tataḥ—daraufhin; vasuḥ—namens Vasu.

### ÜBERSETZUNG

Von dem Sohn Manus, der Dhṛṣṭa hieß, ging die kṣatriya-Kaste aus, die Dhārṣṭa genannt wurde. Die Angehörigen dieser Kaste erlangten in dieser Welt den Rang von brāhmaṇas. Weiter stammte von Manus Sohn Nṛga Sumati ab, von Sumati Bhūtajyoti und von Bhūtajyoti Vasu.

### **FRIÄUTFRUNG**

Hier heißt es, daß sich die Dhārstas trotz ihrer Zugehörigkeit zur kṣatriya-Kaste in brāhmaṇas umzuwandeln vermochten (kṣatram brahma-bhūyam gatam kṣitau). Dieser Umstand beweist und untermauert eindeutig die Richtigkeit folgender Aussage Nāradas (SB. 7.11.35):

yasya yal lakşanam proktam pumso varnābhivyañjakam yad anyatrāpi dršyeta tat tenaiva vinirdišet

Wenn die Angehörigen einer bestimmten Kaste die Eigenschaften einer anderen aufweisen, sollten sie nach ihren Eigenschaften, nach ihren Merkmalen, eingestuft werden, nicht nach der Kaste der Familie, aus der sie stammen. Die Abstammung eines Menschen ist überhaupt nicht entscheidend; seine Eigenschaften sind das ausschlaggebende, wie es in der gesamten vedischen Literatur heißt.

#### **VERS 18**

# वसोः प्रतीकस्तत्पुत्र ओघवानोघवत्पिता। कन्या चौघवती नाम सुदर्शन उवाह ताम् ॥१८॥

vasoḥ pratīkas tat-putra oghavān oghavat-pitā kanyā caughavatī nāma sudaršana uvāha tām vasoḥ—von Vasu; pratīkaḥ—namens Pratīka; tat-putraḥ—sein Şohn; oghavān—namens Oghavān; oghavat-pitā—der der Vater Oghavāns war; kanyā—seine Tochter; ca—auch; oghavatī—Oghavatī; nāma—namens; sudarśanaḥ—Sudarśana; uvāha—heiratete; tām—diese Tochter (Oghavatī).

## ÜBERSETZUNG

Der Sohn Vasus war Pratīka, und der Sohn Pratīkas war Oghavān. Oghavāns Sohn hieß ebenfalls Oghavān, und seine Tochter trug den Namen Oghavatī. Diese Tochter wurde von Sudarsana geheiratet.

### **VERS 19**

# चित्रसेनो नरिष्यन्ताद्यक्षस्य सुतोऽभवत् । तस्य मीढ्वांस्ततः पूर्ण इन्द्रसेनस्तु तत्सुतः ॥१९॥

citraseno narişyantād rkṣas tasya suto 'bhavat tasya mīḍhvāms tataḥ pūrṇa indrasenas tu tat-sutaḥ

citrasenah—ein Sohn namens Citrasena; narişyantāt—von Narişyanta, einem weiteren Sohn Manus; rkṣah—Rkṣa; tasya—von Citrasena; sutah—der Sohn; abhavat—wurde; tasya—von ihm (Rkṣa); mīḍhvān—Mīḍhvān; tatah—von ihm (Mīḍhvān); pūrṇah—Pūrṇa; indrasenah—Indrasena; tu—aber; tat-sutah—der Sohn von ihm (Pūrṇa).

#### ÜBERSETZUNG

Von Narişyanta kam ein Sohn namens Citrasena, und von Citrasena kam Rkşa. Von Rkşa kam Mīḍhvān, von Mīḍhvān kam Pūrṇa, und von Pūrṇa kam Indrasena.

### VERS 20

# वीतिहोत्रस्त्विन्द्रसेनात् तस्य सत्यश्रवा अभृत् । उरुश्रवाः सुतस्तस्य देवदत्तस्ततोऽभवत् ॥२०॥

vītihotras tv indrasenāt tasya satyaśravā abhūt uruśravāḥ sutas tasya devadattas tato 'bhavat

vītihotraḥ-Vītihotra; tu-aber; indrasenāt-von Indrasena; tasya-von Vītihotra; satyaśravāḥ-bekannt unter dem Namen Satyaśravā; abhūt-es gab; uru-śravāḥ-Uruśravā; sutaḥ-war der Sohn; tasya-von ihm (Satyaśravā); devadattaḥ-Devadatta; tatah-von Uruśravā; abhavat-es war.

# ÜBERSETZUNG

Von Indrasena kam Vītihotra, von Vītihotra kam Satyaśravā, von Satyaśravā kam der Sohn namens Uruśravā, und von Uruśravā kam Devadatta.

### **VERS 21**

# ततोऽग्रिवेस्यो भगवानित्रः स्वयमभूत सुतः । कानीन इति विख्यातो जातूकण्यी महानृषिः॥२१॥

tato 'gniveśyo bhagavān agniḥ svayam abhūt sutaḥ kānīna iti vikhyāto jātūkarnyo mahān rṣiḥ

tatah—von Devadatta; agnivesyah—ein Sohn namens Agnivesya; bhagavān—der überaus mächtige; agnih—der Feuergott; svayam—persönlich; abhūt—wurde; sutah—der Sohn; kānīnah—Kānīna; iti—so; vikhyātah—wurde gefeiert; jātūkarnyah—Jātūkarnya; mahān rṣiḥ—der große Heilige.

### ÜBERSETZUNG

Von Devadatta kam ein Sohn namens Agnivesya, der der Feuergott selbst war. Dieser Sohn, der ein berühmter Heiliger war, war weithin als Kānīna und Jātūkarņya bekannt.

#### **ERLÄUTERUNG**

Agniveśya hieß auch Kānīna und Jātūkarņya.

#### VERS 22

ततो ब्रह्मकुलं जातमाग्निवेश्यायनं नृप । नरिष्यन्तान्वयः प्रोक्तो दिष्टवंशमतः शृणु ॥२२॥

> tato brahma-kulam jātam āgniveśyāyanam nṛpa nariṣyantānvayaḥ prokto diṣta-vamśam atah śṛṇu

tatah—von Agniveśya; brahma-kulam—eine Dynastie von brāhmaṇas; jātam—wurde erzeugt; āgniveśyāyanam—bekannt als Āgniveśyāyana; nṛpa—o König Parīkṣit; nariṣyanta—von Nariṣyanta; anvayaḥ—Nachkommen; proktaḥ—sind erklärt worden; diṣṭa-vaṁśam—die Dynastie von Diṣṭa; ataḥ—hierauf; śṛnu—höre.

# ÜBERSETZUNG

O König, Agniveśya war der Stammvater einer als Āgniveśyāyana bekannten brāhmaṇa-Dynastie. Ich habe somit die Nachkommen Narişyantas aufgezählt und möchte nun die Nachkommen Diṣṭas beschreiben. Bitte höre mir zu.

# **VERS 23-24**

नाभागो दिष्टपुत्रोऽन्यः कर्मणा वैश्यतां गतः ।

भलन्दनः सुतस्तस्य वत्सप्रीतिर्भलन्दनात् ॥२३॥

वत्सप्रीतेः सुतः प्रांशुस्तत्सुतं प्रमतिं विदुः।

खनित्रः प्रमतेस्तसाचाक्षुषोऽथ विविंशतिः ॥२४॥

nābhāgo diṣṭa-putro 'nyaḥ karmaṇā vaiśyatāṁ gataḥ bhalandanaḥ sutas tasya vatsaprītir bhalandanāt

vatsaprīteḥ sutaḥ prāmšus tat-sutam pramatim viduḥ khanitraḥ pramates tasmāc cāksuso 'tha vivimšatiḥ

nābhāgaḥ—namens Nābhāga; diṣṭa-putraḥ—der Sohn Diṣṭas; anyaḥ—ein anderer; karmaṇā—von Beruf; vaiśyatām—den Rang eines vaiśya; gataḥ—erlangte; bhalandanaḥ—namens Bhalandana; sutaḥ—Sohn; tasya—von ihm (Nābhāga); vatsaprītiḥ—namens Vatsaprīti; bhalandanāt—von Bhalandana; vatsaprīteḥ—von Vatsaprīti; sutaḥ—der Sohn; prāmśuḥ—hieß Prāmśu; tat-sutam—der Sohn von ihm (Prāmśu); pramatim—hieß Pramati; viduḥ—du solltest verstehen; khanitraḥ—hieß Khanitra; pramateḥ—von Pramati; tasmāt—von ihm (Khanitra); cākṣuṣaḥ—hieß Cākṣuṣa; atha—so (von Cākṣuṣa); vivimśatiḥ—der Sohn namens Vivimśati.

### ÜBERSETZUNG

Dişţa hatte einen Sohn namens Nābhāga. Dieser Nābhāga, der ein anderer ist als der, der später noch beschrieben werden wird, ergriff einen Beruf als vaiśya. Der Sohn Nābhāgas hieß Bhalandana, der Sohn Bhalandanas war Vatsaprīti, und Vatsaprītis Sohn war Prāmśu. Prāmśus Sohn war Pramati, Pramatis Sohn war Khanitra, Khanitras Sohn war Cākṣuṣa, und Cākṣuṣas Sohn war Vivimśati.

### **ERLÄUTERUNG**

Von den Söhnen Manus wurde einer ein kşatriya, ein anderer ein brāhmana und wieder ein anderer ein vaiśya. Dieser Umstand bestätigt Nārada Munis Aussage: ya-

sya yal lakşanam proktam pumso varnābhivyañjakam (SB. 7.11.35). Man sollte immer im Gedächtnis behalten, daß brāhmanas, kṣatriyas und vaiśyas niemals als Angehörige einer bestimmten Kaste angesehen werden sollten, nur weil sie in dieser Kaste geboren wurden. Ein brāhmana kann zu einem kṣatriya gemacht werden und ein kṣatriya zu einem brāhmana. In ähnlicher Weise kann ein brāhmana oder kṣatriya ein vaiśya und ein vaiśya ein brāhmana oder kṣatriya werden. Dies wird in der Bhagavad-gītā bestätigt (cātur-varnyam mayā sṛṣṭam guṇa-karma-vibhāgasah). Man ist also nicht brāhmana, kṣatriya oder vaiśya aufgrund seiner Herkunft, sondern aufgrund seiner Eigenschaften. Da brāhmanas dringend nötig sind, versuchen wir in der Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein, brāhmanas heranzubilden, die die menschliche Gesellschaft führen können. Weil gegenwärtig ein Mangel an brāhmanas herrscht, fehlt der menschlichen Gesellschaft das Gehirn. Da praktisch jeder ein śūdra ist, ist zur Zeit niemand imstande, den Mitgliedern der Gesellschaft den rechten Weg zu zeigen, der zur Vollkommenheit im Leben führt.

### VERS 25

# विविंशतिसुतो रम्भः खनी नेत्रोऽस्य धार्मिकः । करन्धमो महाराज तस्यासीदात्मजो नृप ॥२५॥

vivimśateḥ suto rambhaḥ khanīnetro 'sya dhārmikaḥ karandhamo mahārāja tasyāsīd ātmajo nṛpa

vivimsateh—von Vivimsati; sutah—der Sohn; rambhah—namens Rambha; khaninetrah—namens Khaninetra; asya—von Rambha; dhārmikah—sehr religiös; karandhamah—namens Karandhama; mahārāja—o König; tasya—von ihm (Khaninetra); āsīt—war; ātmajah—der Sohn; nrpa—o König.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Vivimsatis war Rambha, dessen Sohn der große und fromme König Khanīnetra war. O König, der Sohn König Khanīnetras war König Karandhama.

### **VERS 26**

# तस्यावीक्षित् सुतो यस्य मरुत्तश्रक्रवर्त्यभूत् । संवर्तोऽयाजयद् यं वे महायोग्यङ्गिरःसुतः ॥२६॥

tasyāvīkṣit suto yasya maruttaś cakravarty abhūt samvarto 'yājayad yam vai mahā-yogy angiraḥ-sutaḥ tasya—von ihm (Karandhama); avīkṣit—namens Avīkṣit; sutaḥ—der Sohn; yasya—von dem (Avīkṣit); maruttaḥ—(der Sohn) namens Marutta; cakravartī—der Herrscher; abhūt—wurde; samvartaḥ—Samvarta; ayājayat—beschäftigte damit, ein Opfer zu vollziehen; yam—dem (Marutta); vai—gewiß; mahā-yogī—der große Mystiker; angiraḥ-sutaḥ—der Sohn Angirās.

### ÜBERSETZUNG

Von Karandhama kam ein Sohn namens Avīkşit, und von Avīkşit kam ein Sohn namens Marutta, der Kaiser wurde. Der große Mystiker Samvarta, der der Sohn Angirās war, bewegte Marutta dazu, ein Opfer [yajña] zu vollziehen.

### VERS 27

# मरुत्तस्य यथा यज्ञो न तथान्योऽस्ति कश्चन । सर्वे हिरण्मयं त्वासीद् यत् किश्चिचास्य शोभनम् ॥२७॥

maruttasya yathā yajño na tathānyo 'sti kaścana sarvam hiraņmayam tv āsīd yat kiñcic cāsya śobhanam

maruttasya—von Marutta; yathā—wie; yajnāh—Opferdarbringung; na—nicht; tathā—wie diese; anyah—irgendeine andere; asti—es gibt; kaścana—irgend etwas; sarvam—alles; hiran-mayam—aus Gold; tu—gewiß; āsīt—es war; yat kincit—was immer er hatte; ca—und; asya—von Marutta; śobhanam—wunderschön.

# ÜBERSETZUNG

Die Opfergegenstände König Maruttas waren äußerst schön, denn alles bestand aus Gold. Wahrhaftig, kein anderes Opfer ließ sich mit dem seinen vergleichen.

# **VERS 28**

अमाद्यदिन्द्रः सोमेन दक्षिणाभिर्द्विजातयः। मरुतः परिवेष्टारो विश्वेदेवाः सभासदः॥२८॥

> amādyad indrah somena dakṣiṇābhir dvijātayaḥ marutah pariveṣṭāro viśvedevāh sabhā-sadah

amādyat—wurde berauscht; indraḥ—der König des Himmels; somena—weil er das berauschende Getränk soma-rasa trank; daksinābhih—dadurch, daß sie genü-

gend Spenden erhielten; dvijātayah—die Gruppe der brāhmaṇas; marutaḥ—die Lüfte; pariveṣṭāraḥ—die Nahrungsmittel opfernd; viśvedevāḥ—universale Halbgötter; sabhā-sadah—Mitglieder der Versammlung.

### ÜBERSETZUNG

Im Verlauf dieses Opfers berauschte sich Indra am soma-rasa-Trank, wovon er eine große Menge genoß. Die brähmanas erhielten reichlich Spenden und waren deshalb zufrieden. Bei diesem Opfer brachten die verschiedenen Halbgötter, die die Winde beherrschen, Nahrungsmittel dar, und auch die Viśvedevas nahmen an der Versammlung teil.

### **ERLÄUTERUNG**

An dem von Marutta vollzogenen yajña hatte jedermann sein Wohlgefallen, besonders die brāhmaṇas und kṣatriyas. Brāhmaṇas wollen dafür, daß sie als Priester tätig sind, Spenden bekommen, und kṣatriyas trinken gerne. Sie waren daher alle mit ihren verschiedenen Beschäftigungen zufrieden.

#### VERS 29

# मरुत्तस्य दमः पुत्रस्तस्यासीद् राज्यवर्धनः । सुप्रतिस्तत्सुतो जज्ञे सौधतेयो नरः सुतः ॥२९॥

maruttasya damaḥ putras tasyāsīd rājyavardhanaḥ sudhṛtis tat-suto jajñe saudhṛteyo naraḥ sutaḥ

maruttasya—von Marutta; damaḥ—(hieß) Dama; putraḥ—der Sohn; tasya—von ihm (Dama); āsīt—es war; rājya-vardhanaḥ—namens Rājyavardhana oder einer, der das Königreich zu vergrößern vermag; sudhṛtiḥ—hieß Sudhṛti; tat-sutaḥ—der Sohn von ihm (Rājyavardhana); jajñe—wurde geboren; saudhṛteyaḥ—von Sudhṛti; naraḥ—namens Nara; sutaḥ—der Sohn.

### ÜBERSETZUNG

Maruttas Sohn war Dama, Damas Sohn war Rājyavardhana, Rājyavardhanas Sohn war Sudhṛti, und Sudhṛtis Sohn war Nara.

#### **VERS 30**

तत्सुतः केवलस्तसाद् धुन्धुमान् वेगवांस्ततः । बन्धुस्तस्याभवद् यस्य तृणबिन्दर्महीपतिः ॥३०॥

> tat-sutah kevalas tasmād dhundhumān vegavāms tatah

# budhas tasyābhavad yasya tṛṇabindur mahīpatiḥ

tat-sutaḥ—sein Sohn (von Nara); kevalaḥ—hieß Kevala; tasmāt—von ihm (Kevala); dhundhumān—ein Sohn namens Dhundhumān wurde geboren; vegavān—namens Vegavān; tataḥ—von ihm (Dhundhumān); budhaḥ—namens Budha; tasya—von ihm (Vegavān); abhavat—es gab; yasya—von dem (Budha); tṛṇabinduḥ—ein Sohn namens Tṛṇabindu; mahīpatih—der König.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Naras war Kevala, Kevalas Sohn war Dhundhumān, und Dhundhumāns Sohn war Vegavān. Vegavāns Sohn war Budha, und Budhas Sohn war Tṛṇabindu, der der König dieser Erde wurde.

### **VERS 31**

# तं भेजेऽलम्बुषा देवी भजनीयगुणालयम् । वराप्सरा यतः पुत्राः कन्या चेलविलाभवत् ॥३१॥

tam bheje 'lambhuṣā devī bhajanīya-guṇālayam varāpsarā yatah putrāḥ kanyā celavilābhavat

tam—ihn (Tṛṇabindu); bheje—akzeptierte als Ehemann; alambuṣā—das Mädchen Alambuṣā; devī—Göttin; bhajanīya—würdig, anzunehmen; guṇa-ālayam—das Reservoir aller guten Eigenschaften; vara-apsarāḥ—die beste der Apsarās; yataḥ—von dem (Tṛṇabindu); putrāḥ—einige Söhne; kanyā—eine Tochter; ca—und; ilavilā—namens Ilavilā; abhavat—wurden geboren.

### ÜBERSETZUNG

Die beste der Apsarās, das hochbefähigte Mädchen Alambuṣā, nahm den ähnlich befähigten Tṛṇabindu zum Mann. Sie gebar einige Söhne und eine Tochter, die Ilavilā hieß.

#### VERS 32

# यस्याम्रुत्पाद्यामास विश्रवा धनदं सुतम् । प्रादाय विद्यां परमामृषिर्योगेश्वरः पितुः ॥३२॥

yasyām utpādayām āsa viśravā dhanadam sutam prādāya vidyām paramām ṛṣir yogeśvaraḥ pituḥ yasyām—in ihr (Ilavilā); utpādayām āsa—brachte zur Welt; viśravāḥ—Viśravā; dhana-dam—einer, der Geld gibt (Kuvera); sutam—einen Sohn; prādāya—nachdem er empfangen hatte; vidyām—absolutes Wissen; paramām—höchstes; rṣiḥ—der große Weise; yoga-īśvaraḥ—ein Meister des mystischen yoga; pituḥ—von seinem Vater.

### ÜBERSETZUNG

Nachdem der große Heilige Viśravā, der Meister des mystischen yoga, von seinem Vater absolutes Wissen empfangen hatte, zeugte er mit Ilavilā den berühmten Kuvera, der einem Geld gewährt.

### **VERS 33**

# विशालः श्र्न्यबन्धुश्र**्पूप्रकेतुश्च**तत्सुताः । विशालो वंशकृद् राजा वेशालीं निर्ममे पुरीम् ॥३३॥

višālah śūnyabandhuś ca dhūmraketuś ca tat-sutāḥ višālo vamśa-kṛd rājā vaišālīm nirmame purīm

visālah—namens Visāla; sūnyabandhuh—namens Sūnyabandhu; ca—auch; dhūmraketuh—namens Dhūmraketu; ca—auch; tat-sutāh—die Söhne Tṛṇabindus; visālah—einer von den dreien, König Visāla; vamsa-kṛt—begründete eine Dynastie; rājā—der König; vaisālīm—namens Vaisālī; nirmame—baute; purīm—einen Palast.

### ÜBERSETZUNG

Tṛṇabindu hatte drei Söhne, die Viśāla, Śūnyabandhu und Dhūmraketu hießen. Einer von diesen dreien, Viśāla, begründete eine Dynastie und baute einen Palast, der Vaiśālī genannt wurde.

### **VERS 34**

# हेमचन्द्रः सुतस्तस्य पृत्राक्षस्तस्य चात्मजः । तत्पुत्रात् संयमादासीत् कृशाश्वः सहदेवजः ॥३४॥

hemacandraḥ sutas tasya dhūmrākṣas tasya cātmajaḥ tat-putrāt saṃyamād āsīt kṛśāśvaḥ saha-devajaḥ

hemacandrah—hieß Hemacandra; sutah—der Sohn; tasya—von ihm (Viśāla); dhūmrākṣaḥ—hieß Dhūmrākṣa; tasya—von ihm (Hemacandra); ca—auch; ātma-jah—der Sohn; tat-putrāt—von seinem (Dhūmrākṣas) Sohn; samyamāt—von dem,

der Samyama hieß; āsīt—es war; kṛśāśvaḥ—Kṛśāśva; saha—zusammen mit; deva-jah—Devaja.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Viśālas war als Hemacandra bekannt, Hemacandras Sohn war Dhūmrākşa, Dhūmrākşas Sohn war Saṁyama, und Saṁyamas Söhne waren Devaja und Kṛśāśva.

#### **VERS 35-36**

कृशाश्वात् सोमदत्तोऽभूद् योऽश्वमेघैरिडस्पतिम् । इष्ट्वा पुरुषमापाग्र्यां गतिं योगेश्वराश्रिताम् ॥३५॥ सौमदत्तिस्तु सुमतिस्तत्पुत्रो जनमेजयः । एते वैशालभूपालास्तृणबिन्दोर्यशोधराः ॥३६॥

> kṛśāśvāt somadatto 'bhūd yo 'śvamedhair iḍaspatim iṣṭvā puruṣam āpāgryām gatim yogeśvarāśritām

saumadattis tu sumatis tat-putro janamejayah ete vaisāla-bhūpālās tṛṇabindor yasodharāḥ

kṛśāśvāt—von Kṛśāśva; somadattaḥ—ein Sohn namens Somadatta; abhūt—es gab; yaḥ—er, der (Somadatta); aśvamedhaiḥ—durch die Darbringung von aśvamedha-Opfern; idaspatim—zu Śrī Viṣṇu; iṣṭvā—nachdem er verehrt hatte; puruṣam—Śrī Viṣṇu; āpa—erlangte; agryām—das beste von allen; gatim—das Ziel; yogeśvara-āśritām—der Ort, der von großen mystischen yogīs bewohnt wird; saumadattiḥ—der Sohn Somadattas; tu—aber; sumatiḥ—ein Sohn namens Sumati; tat-putraḥ—der Sohn von ihm (Sumati); janamejayaḥ—hieß Janamejaya; ete—sie alle; vai-śāla-bhūpālāḥ—die Könige in der Dynastie Vaiśālas; tṛṇabindoḥ yaśaḥ-dharāḥ—sorgten dafūr, daß der Ruhm König Tṛṇabindus weiterbestand.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Kṛśāśvas war Somadatta, der viele aśvamedha-Opfer durchführte und so die Höchste Persönlichkeit Gottes, Viṣṇu, zufriedenstellte. Dadurch, daß er den Höchsten Herrn verehrte, erlangte er die erhabenste Stellung, das heißt, es war ihm vergönnt, auf demjenigen Planeten zu wohnen, auf den große mystische yogīs erhoben werden. Der Sohn Somadattas war Sumati, und Sumatis Sohn war Janamejaya. All diese Könige, die in der

Dynastie Viśālas erschienen, sorgten in rechter Weise dafür, daß der Ruhm König Tṛṇabindus weiterbestand.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 2. Kapitel im Neunten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Die Dynastien der Söhne Manus".

# 3. Kapitel

# Die Heirat zwischen Sukanyā und Cyavana Muni

In diesem Kapitel wird die Dynastie Śaryātis, eines weiteren Sohnes Manus, beschrieben, und außerdem wird über Sukanyā und Revatī berichtet.

Devajña Śaryāti erteilte Instruktionen hinsichtlich der rechten Vollziehung der Zeremonie, die am zweiten Tag des yajña der Angirasas durchgeführt wurde. Eines Tages suchte Śaryāti zusammen mit seiner Tochter Sukanyā den āśrama Cyavana Munis auf. Dort entdeckte Sukanyā in einem Regenwurmloch zwei leuchtende Punkte, und das Schicksal fügte es, daß sie diese durchbohrte. Sowie dies geschehen war, begann Blut aus dem Loch hervorzuquellen, worauf König Śaryāti und seine Begleiter plötzlich an Verstopfung litten und nicht mehr urinieren konnten. Als der König fragte, warum sich die Umstände so plötzlich verändert hatten, fand er heraus, daß Sukanyā die Ursache dieses unglücklichen Zwischenfalles war. Daraufhin brachten sie alle Cyavana Muni Gebete dar, nur um ihn zufriedenzustellen, so, wie er es wünschte, und Devajña Śaryāti gab seine Tochter dem uralten Cyavana Muni zur Frau.

Als die Ärzte der himmlischen Planeten, die Aśvinī-kumāra-Brüder, einmal Cyavana Muni besuchten, bat der Muni sie, ihn wieder jung zu machen. Daraufhin brachten die beiden Ärzte Cyavana Muni zu einem besonderen See, in dem sie alle badeten und ihre blühende Jugendfrische wiedergewannen. Nach dieser Verjüngung konnte Sukanyā nicht mehr feststellen, welcher von den dreien ihr Ehemann war. Daraufhin ergab sie sich den Aśvinī-kumāras, die sich über ihre Keuschheit sehr freuten und sie deshalb wieder mit ihrem Ehemann zusammenbrachten. Hierauf bewegte Cyavana Muni König Śaryāti, den soma-yajāa durchzuführen, und gewährte den Aśvinī-kumāras das Sonderrecht, soma-rasa zu trinken. Der König des Himmels, Indra, erzürnte sich sehr darüber, konnte aber nichts gegen Śaryāti unternehmen. Von dieser Zeit an durften die Aśvinī-kumāra-Ärzte am soma-rasa teilhaben.

Śaryāti bekam später drei Söhne, die Uttānabarhi, Ānarta und Bhūriṣeṇa hießen. Ānarta hatte einen Sohn, der den Namen Revata trug. Revata hatte einhundert Söhne, von denen Kakudmī der älteste war. Kakudmī erhielt von Brahmā den Rat, er solle seine schöne Tochter, Revatī, Baladeva zur Frau geben, der zur viṣṇu-tattva-Kategorie gehört. Nachdem Kakudmī diesen Rat befolgt hatte, zog er sich aus dem Familienleben zurück und begab sich in den Wald von Badarikāśrama, um sich Bußen und Härten aufzuerlegen.

VERS 1
शीशुक उवाच
श्रायीतिर्मानवो राजा त्रह्मिष्ठः सम्बभ्व ह ।
यो वा अङ्गिरसां सत्रे द्वितीयमहरूचिवान् ॥१॥

śrī-śuka uvāca śaryātir mānavo rājā brahmiṣṭhaḥ sambabhūva ha yo vā aṅgirasāṁ satre dvitīyam ahar ūcivān

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; śaryātih—der König namens Śaryāti; mānavah—der Sohn Manus; rājā—Herrscher; brahmiṣṭhah—vollkommene Kenntnis des vedischen Wissens habend; sambabhūva ha—daher wurde er; yah—einer, der; vā—entweder; aṅgirasām—der Nachkommen Aṅgirās; satre—in der Opferarena; dvitīyam ahah—die Tätigkeiten, die am zweiten Tag ausgeführt werden müssen; ūcivān—erzählte.

# ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: O König, Śaryāti, ein weiterer Sohn Manus, war ein Herrscher, der über vollkommene Kenntnis des vedischen Wissens verfügte. Er erteilte Anweisungen hinsichtlich der Tätigkeiten, die die Nachkommen Angiras am zweiten Tag des yajna ausführen sollten.

#### VERS 2

# सुकन्या नाम तस्यासीत् कन्या कमललोचना । तया सार्धे वनगतो ह्यगमच्च्यवनाश्रमम् ॥ २ ॥

sukanyā nāma tasyāsīt kanyā kamala-locanā tayā sārdhaṁ vana-gato hy agamac cyavanāśramam

sukanyā—Sukanyā; nāma—namens; tasya—von ihm (Śaryāti); āsīt—es gab; kanyā—eine Tochter; kamala-locanā—lotosäugig; tayā sārdham—mit ihr; vana-gataḥ—nachdem er den Wald betreten hatte; hi—gewiß; agamat—er ging; cyavana-āśramam—zur āśrama-Hütte Cyavana Munis.

### ÜBERSETZUNG

Śaryāti hatte eine schöne, lotosäugige Tochter namens Sukanyā, mit der er sich in den Wald begab, um den āśrama Cyavana Munis aufzusuchen.

### VERS 3

सा सखीभिः परिवृता विचिन्यन्त्यङ्किपान् वने। वल्मीकरन्ध्रे ददृशे खद्योते इव ज्योतिषी ॥ ३॥ sā sakhībhiḥ parivṛtā vicinvanty anghripān vane valmīka-randhre dadṛśe khadyote iva jyotiṣī

sā—diese Sukanyā; sakhībhiḥ—von ihren Freundinnen; parivṛtā—umringt; vicinvantī—pflückend; aṅghripān—Früchte und Blüten von den Bäumen; vane—im Wald; valmīka-randhre—im Loch eines Regenwurmes; dadṛśe—beobachtete; khadyote—zwei Lichtkörper; iva—wie; jyotiṣī—zwei leuchtende Gegenstände.

## ÜBERSETZUNG

Während diese Sukanyā, umringt von ihren Freundinnen, im Wald verschiedene Früchte von den Bäumen pflückte, entdeckte sie im Loch eines Regenwurmes zwei Punkte, die wie Lichtkörper leuchteten.

# VERS 4

# ते दैवचोदिता बाला ज्योतिषी कण्टकेन वै । अविध्यन्सुग्धभावेन सुस्रावासुक् ततो बहिः॥ ४॥

te daiva-coditā bālā jyotişī kaṇṭakena vai avidhyan mugdha-bhāvena susrāvāsṛk tato bahiḥ

te—diese beiden; daiva-coditā—als ob von der Vorsehung getrieben; bālā—diese junge Tochter; jyotiṣī—die zwei Glühwürmchen im Loch des Regenwurmes; kanṭa-kena—mit einem Dorn; vai—tatsächlich; avidhyat—durchbohrte; mugdha-bhāve-na—als ob ohne Wissen; susrāva—kam heraus; asṛk—Blut; tataḥ—von dort; bahiḥ—nach draußen.

### ÜBERSETZUNG

Als habe die Vorsehung sie dazu veranlaßt, durchbohrte das Mädchen in ihrer Unwissenheit diese beiden Glühwürmchen mit einem Dorn, und als sie durchbohrt waren, begann Blut aus ihnen hervorzuguellen.

#### VFRS 5

# शकुन्मूत्रनिरोधोऽभृत् सैनिकानां च तत्क्षणात् । राजर्षिस्तम्रपालक्ष्य पुरुषान् विस्मितोऽत्रवीत् ॥ ५॥

śakṛn-mūtra-nirodho 'bhūt sainikānāṁ ca tat-ksanāt

[Canto 9, Kap. 3

# rājarşis tam upālakşya puruşān vismito 'bravīt

śakrt-von Kot; mūtra-und von Urin; nirodhaḥ-Verstopfung; abhūt-entstand; sainikānām-von allen Soldaten; ca-und; tat-kṣaṇāt-augenblicklich; rājar-ṣiḥ-der König; tam upālakṣya-den Vorfall bemerkend; puruṣān-zu seinen Männern; vismitaḥ-überrascht; abravīt-begann zu sprechen.

### ÜBERSETZUNG

Unmittelbar darauf litten alle Soldaten Saryātis an Verstopfung und konnten weder urinieren noch Stuhlgang haben. Als Saryāti dies bemerkte, wandte er sich überrascht an seine Gefährten.

#### VERS 6

# अप्यभद्रं न युष्माभिर्भार्गवस्य विचेष्टितम् । न्यक्तं केनापि नस्तस्य कृतमाश्रमदृषणम् ॥ ६ ॥

apy abhadram na yuşmābhir bhārgavasya viceşṭitam vyaktam kenāpi nas tasya kṛtam āśrama-dūṣaṇam

api—o weh; abhadram—etwas Verderbliches; nah—unter uns; yuṣmābhiḥ—von uns; bhārgavasya—von Cyavana Muni; viceṣṭitam—ist versucht worden; vyaktam—jetzt ist es klar; kena api—von irgend jemandem; nah—von uns; tasya—von ihm (Cyavana Muni); kṛtam—ist getan worden; āśrama-dūṣaṇam—Schändung des āśrama.

#### ÜBERSETZUNG

Wie war es nur möglich, daß einer von uns versucht hat, Cyavana Muni, dem Sohn Bhrgus, ein Unrecht zuzufügen? Es ist offensichtlich, daß einer von uns diesen äsrama entweiht hat.

#### VERS 7

सुकन्या प्राह पितरं भीता किश्चित् कृतं मया । द्वे ज्योतिषी अजानन्त्या निर्भिन्ने कण्टकेन वै ॥ ७॥

> sukanyā prāha pitaram bhītā kiñcit kṛtam mayā dve jyotiṣī ajānantyā nirbhinne kaṇṭakena vai

sukanyā—das Mädchen Sukanyā; prāha—sagte; pitaram—zu ihrem Vater; bhītā—sich fürchtend; kiñcit—irgend etwas; kṛtam—ist getan worden; mayā—von mir; dve—zwei; jyotiṣī—leuchtende Objekte; ajānantyā—aufgrund von Unwissenheit; nirbhinne—sind durchbohrt worden; kanṭakena—mit einem Dorn; vai—tat-sächlich.

### ÜBERSETZUNG

Das Mädchen Sukanyā, das stark verängstigt war, sagte zu ihrem Vater: Ich habe etwas Verkehrtes getan, denn ich habe diese beiden leuchtenden Objekte in meiner Unwissenheit mit einem Dorn durchbohrt.

#### VERS 8

# दुहितुस्तद् वचः श्रुत्वा शर्यातिर्जातसाध्वसः । ग्रुनि प्रसादयामास वल्मीकान्तर्हितं शनैः ॥ ८॥

duhitus tad vacah śrutvā śaryātir jāta-sādhvasah munim prasādayām āsa valmīkāntarhitam śanaih

duhituḥ—von seiner Tochter; tat vacaḥ—diese Aussage; śrutvā—nachdem er gehört hatte; śaryātiḥ—König Śaryāti; jāta-sādhvasaḥ—von Angst erfüllt werdend; munim—Cyavana Muni; prasādayām āsa—versuchte zu beschwichtigen; valmīka-antarhitam—der im Loch des Regenwurmes saß; śanaiḥ—allmählich.

#### ÜBERSETZUNG

Nachdem König Saryāti diese Worte seiner Tochter vernommen hatte, fürchtete er sich sehr. Er versuchte Cyavana Muni mit den verschiedensten Mitteln zu besänftigen, denn dieser war es gewesen, der in dem Loch des Regenwurmes gesessen hatte.

#### VERS 9

# तदभिष्रायमाञ्चाय प्रादाद् दुहितरं मुनेः । कृच्छ्रान्मुक्तस्तमामन्थ्य पुरंप्रायात् समाहितः ।। ९ ।।

tad-abhiprāyam ājñāya prādād duhitaram muneḥ kṛcchrān muktas tam āmantrya puram prāyāt samāhitah

tat—von Cyavana Muni; abhiprāyam—die Absicht; ājñāya—verstehend; prādāt—übergab; duhitaram—seine Tochter; muneh—dem Cyavana Muni; krcchrātunter großen Schwierigkeiten; muktah-freigekommen; tam-den muni; āmantrya -- um Erlaubnis bittend; puram-nach Hause; prāyāt-machte sich auf den Weg; samāhitah-sehr nachdenklich seiend.

### ÜBERSETZUNG

Da König Śaryāti sehr scharfsinnig war und daher Cyavana Munis Absicht durchschaute, machte er seine Tochter dem Weisen zum Geschenk. Nachdem er so mit knapper Not der Gefahr entronnen war, bat er Cyavana Muni um Erlaubnis und kehrte nach Hause zurück.

## **ERLÄUTERUNG**

Nachdem der König die Aussage seiner Tochter vernommen hatte, erklärte er dem großen Weisen Cyavana Muni natürlich ausführlich, wie seine Tochter unwissentlich ein derart schweres Vergehen begangen hatte. Der muni indessen fragte den König, ob die Tochter verheiratet sei. Da der König auf diese Weise begriff, was der große Weise Cyavana Muni wollte (tad-abhiprāyam ājñāya), gab er dem muni sofort seine Tochter und entging so der Gefahr, verflucht zu werden. Daraufhin kehrte der König mit der Erlaubnis des großen Weisen nach Hause zurück.

#### VERS 10

# सुकन्या च्यवनं प्राप्य पति परमकोपनम् । प्रीणयामास चित्तज्ञा अप्रमत्तानुवृत्तिभिः ॥१०॥

sukanyā cyavanam prāpya patim parama-kopanam prīṇayām āsa citta-jñā apramattānuvrttibhih

sukanyā—das Mädchen Sukanyā, die Tochter König Śaryātis; cyavanam—den großen Weisen Cyavana Muni; prāpya—nachdem sie bekommen hatte; patim—zum Ehemann; parama-kopanam—der immer sehr zornig war; prīṇayām āsa—sie stellte ihn zufrieden; citta-jñā—die Gedanken ihres Ehemannes verstehend; apramattā anuvṛttibhiḥ—indem sie Dienst verrichtete, ohne verwirrt zu sein.

#### ÜBERSETZUNG

Cyavana Muni war sehr leicht erregbar, doch da Sukanyā ihn zum Ehemann bekommen hatte, paßte sie sich seinem Gemüt an und ging behutsam mit ihm um. Da sie sein Temperament kannte, diente sie ihm, ohne sich verwirren zu lassen.

### **ERLÄUTERUNG**

Hier wird angedeutet, wie die Beziehung zwischen Mann und Frau aussehen soll. Eine große Persönlichkeit wie Cyavana Muni möchte von Natur aus immer allen

anderen überlegen sein. Solch ein Mensch kann sich niemandem unterordnen. Das ist der Grund, warum Cyavana Muni ein aufbrausendes Temperament hatte. Seine Frau Sukanyā kannte den Charakter ihres Mannes und behandelte ihn den gegebenen Umständen entsprechend. Wenn eine Frau mit ihrem Mann glücklich sein will, muß sie versuchen, seinen Charakter zu verstehen und sein Wohlgefallen zu gewinnen. Das ist Erfolg für eine Frau. Selbst bei der Beziehung zwischen Srī Kṛṣṇa und Seinen verschiedenen Königinnen konnte man sehen, daß sich die Königinnen als Seine Dienerinnen betrachteten, obwohl sie die Töchter großer Könige waren. Wie groß auch immer eine Frau sein mag, gegenüber ihrem Ehemann muß sie eine solche dienende Haltung einnehmen; das heißt, sie muß bereit sein, die Anweisungen ihres Ehemannes auszuführen und ihn unter allen Umständen zu erfreuen. Dann wird ihr Leben erfolgreich sein. Wenn die Frau genauso leicht erregbar ist wie der Ehemann, wird die Ehe mit Sicherheit zerrüttet sein oder schließlich ganz in die Brüche gehen. In unserer modernen Zeit ist die Frau niemals unterwürfig, und deshalb wird die Ehe schon bei geringfügigen Anlässen aufgelöst. Es kann sein, daß entweder die Frau oder der Mann von ihrem Recht auf Scheidung Gebrauch machen. Im Gegensatz zur modernen Gesetzgebung kennt das vedische Recht den Begriff Scheidung nicht und sieht vor, daß die Frau darin geschult werden muß, sich dem Willen ihres Ehemannes zu fügen. Die westlichen Menschen sind der Meinung, dies sei eine Versklavung der Frau, was in Wirklichkeit jedoch nicht stimmt; vielmehr ist dies die Taktik, mit deren Hilfe eine Frau das Herz ihres Ehemannes erobern kann, wie aufbrausend oder grausam er auch immer sein mag. In diesem Fall sehen wir deutlich, daß sich Sukanya, die schöne junge Königstochter, ihrem alten Ehemann, Cyavana Muni, unterwarf und ihn in jeder Hinsicht zufriedenzustellen versuchte, obwohl er nicht jung, sondern in der Tat alt genug war, um ihr Großvater zu sein, und obwohl er zudem auch noch sehr jähzornig war. Sukanyā war also eine treue und keusche Ehefrau.

#### VERS 11

# कस्यचित् त्वथ कालस्य नासत्यावाश्रमागतौ । तौ पूजयित्वा प्रोवाच वयो मे दत्तमीश्वरौ ॥११॥

kasyacit tv atha kālasya nāsatyāv āśramāgatau tau pūjayitvā provāca vayo me dattam īśvarau

kasyacit—nach einiger (Zeit); tu—aber; atha—auf diese Weise; kālasya—nachdem Zeit vergangen war; nāsatyau—die zwei Aśvinī-kumāras; āśrama—die Hütte Cyavana Munis; āgatau—erreichten; tau—diesen beiden; pūjayitvā—nachdem er achtungsvolle Ehrerbietungen dargebracht hatte; provāca—sagte; vayaḥ—Jugend; me—mir; dattam—bitte gebt; īśvarau—denn ihr habt diese Fähigkeit.

### ÜBERSETZUNG

Einige Zeit später kamen die Aśvinī-kumāra-Brüder, die Ärzte der himmlischen Planeten, zufällig zu Cyavana Munis āśrama. Nachdem Cyavana Muni ihnen achtungsvolle Ehrerbietungen dargebracht hatte, bat er sie, ihm jugendliche Kraft zu geben, denn dies stand in ihrer Macht.

### **ERLÄUTERUNG**

Die Ärzte der himmlischen Planeten, wie beispielsweise die Aśvinī-kumāras, konnten einem Menschen in fortgeschrittenem Alter Jugendfrische verleihen, und große yogis können mit ihren mystischen Kräften sogar einen toten Körper wieder zum Leben erwecken, wenn der Organismus in Ordnung ist. Wir haben dies bereits besprochen, als wir schilderten, wie Bali Mahārājas Soldaten von Śukrācārya behandelt wurden. Die moderne Medizin hat noch nicht herausgefunden, wie man einen toten Körper wieder zum Leben erweckt und wie man einem alten Körper jugendliche Energie verleiht, doch aus diesen Versen geht hervor, daß dies mittels medizinischer Behandlung durchaus möglich ist, wenn man das vedische Wissen anzuwenden weiß. Die Aśvinī-kumāras waren, wie Dhanvantari, Experten im Āyur-veda. In jedem Bereich der materiellen Wissenschaft gibt es eine Stufe der Vollendung, die man erreichen kann, und um sie zu erreichen, muß man die vedische Literatur zu Rate ziehen. Die höchste Vollendung besteht darin, ein Geweihter des Herrn zu werden. Wer diese Vollendung erreichen will, muß das Śrīmad-Bhāgavatam zu Hilfe nehmen, das als die reife Frucht des vedischen Wunschbaumes gilt (nigama-kalpataror galitam phalam).

#### VFRS 12

# ग्रहं ग्रहीष्ये सोमस्य यज्ञे वामप्यसोमपोः । क्रियतां मे वयो रूपं प्रमदानां यदीप्सितम् ॥१२॥

graham grahīşye somasya yajñe vām apy asoma-poḥ kriyatām me vayo-rūpam pramadānām yad īpsitam

graham—einen vollen Topf; grahīṣye—ich werde geben; somasya—von somarasa; yajñe—beim Opfer; vām—von euch beiden; api—obwohl; asoma-poḥ—von euch beiden, die ihr nicht geeignet seid, soma-rasa zu trinken; kriyatām—führt einfach aus; me—meine; vayah—Jugend; rūpam—Schönheit eines jungen Mannes; pramadānām—der Frauen als Klasse; yat—welche ist; īpsitam—erwünscht.

### ÜBERSETZUNG

Cyavana Muni sagte: Obwohl ihr nicht dafür qualifiziert seid, bei Opfern soma-rasa zu trinken, verspreche ich, euch einen ganzen Topf davon zu ge-

ben. Sorgt bitte dafür, daß ich schön und jung werde, denn Schönheit und Jugendlichkeit wirken auf junge Frauen anziehend.

### **VERS 13**

# बाढमित्यूचतुर्विप्रमभिनन्द्य भिषक्तमौ । निमञ्जतां भवानस्मिन् हृदे सिद्धविनिर्मिते ॥१३॥

bāḍham ity ūcatur vipram abhinandya bhiṣaktamau nimajjatāṁ bhavān asmin hrade siddha-vinirmite

bāḍham—ja, wir werden handeln; iti—so; ūcatuḥ—sie antworteten beide und nahmen so den Vorschlag Cyavanas an; vipram—dem brāhmaṇa (Cyavana Muni); abhinandya—ihn beglückwünschend; bhiṣak-tamau—die beiden großen Ärzte, die Aśvinī-kumāras; nimajjatām—tauche einfach; bhavān—dich; asmin—in diesen; hrade—See; siddha-vinirmite—der besonders für alle Arten der Vollkommenheit gedacht ist.

### ÜBERSETZUNG

Diese großen Ärzte, die Aśvinī-kumāras, nahmen Cyavana Munis Vorschlag mit Freuden an und sagten daher zu dem brāhmaṇa: "Tauche einfach in diesen See erfolgreichen Lebens." [Wenn jemand in diesem See badet, gehen seine Wünsche in Erfüllung.]

#### VERS 14

# इत्युक्तो जरया ग्रस्तदेहो धमनिसन्ततः। हृदं प्रवेशितोऽश्विभ्यां वलीपलितविग्रहः।।१४॥

ity ukto jarayā grastadeho dhamani-santataḥ hradaṁ praveśito 'śvibhyāṁ valī-palita-vigrahah

iti uktaḥ—so angesprochen; jarayā—aufgrund von Alter und Gebrechlichkeit; grasta-dehaḥ—mit einem kranken Körper; dhamani-santataḥ—dessen Adern auf dem ganzen Körper hervortraten; hradam—See; praveśitaḥ—ging hinein; aśvi-bhyām—gestützt von den Aśvinī-kumāras; valī-palita-vigrahaḥ—dessen Körper eine schlaffe Haut und weiße Haare hatte.

#### ÜBERSETZUNG

Nachdem die Aśvinī-kumāras dies gesagt hatten, stützten sie Cyavana Muni, der alt, krank und gebrechlich war, der eine schlaffe Haut und weiße Haare hatte und dem auf dem ganzen Körper die Adern hervortraten, und alle drei stiegen in den See.

#### **ERLÄUTERUNG**

Cyavana Muni was so alt, daß er nicht alleine in den See gehen konnte. Die Aśvinī-kumāras stützten daher seinen Körper und gingen gemeinsam mit ihm in das Wasser.

#### VERS 15

पुरुषास्त्रय उत्तस्थुरपीन्या वनिताप्रियाः। पद्मस्रजः कुण्डलिनस्तुल्यरूपाः सुवाससः॥१५॥

> puruṣās traya uttasthur apīvyā vanitā-priyāḥ padma-srajaḥ kuṇḍalinas tulya-rūpāh suvāsasah

puruṣāḥ—Männer; trayaḥ—drei; uttasthuḥ—kamen hervor (aus dem See); apīvyāḥ—äußerst schön; vanitā-priyāḥ—wie ein Mann sehr anziehend für Frauen wird; padma-srajaḥ—mit Lotosgirlanden geschmückt; kunḍalinaḥ—mit Ohrringen; tulya-rūpāḥ—sie alle hatten die gleichen körperlichen Merkmale; su-vāsasaḥ—sehr schön gekleidet.

#### ÜBERSETZUNG

Daraufhin entstiegen dem See drei Männer von wunderschönem Äußeren. Sie alle waren schön gekleidet und mit Ohrringen und Lotosgirlanden geschmückt. Alle drei waren sich an Schönheit ebenbürtig.

#### VERS 16

# तान् निरीक्ष्य वरारोहा सरूपान् सूर्यवर्चसः । अजानती पति साध्वी अश्विनौ शरणं ययौ ॥१६॥

tān nirīkṣya varārohā sarūpān sūrya-varcasaḥ ajānatī patim sādhvī aśvinau śaraṇam yayau

tān—sie; nirīkṣya—nachdem sie begutachtet hatte; vara-ārohā—die schöne Sukan-yā; sa-rūpān—die alle gleich schön waren; sūrya-varcasah—mit einer körperlichen

Ausstrahlung, die der der Sonne glich; ajānatī—nicht kennend; patim—ihren Ehemann; sādhvī—jene keusche Frau; aśvinau—bei den Aśvinī-kumāras; śaraṇam—Zuflucht; yayau—nahm.

#### ÜBERSETZUNG

Die keusche und überaus schöne Sukanyā vermochte ihren Ehemann und die zwei Aśvinī-kumāras nicht mehr auseinanderzuhalten, denn sie waren alle gleich schön. Da sie nicht wußte, wer nun tatsächlich ihr Ehemann war, suchte sie bei den Aśvinī-kumāras Zuflucht.

#### **ERLÄUTERUNG**

Sukanyā hätte jeden von den dreien zum Ehemann wählen können, denn man konnte sie nicht voneinander unterscheiden. Doch weil sie keusch war, wandte sie sich an die Aśvinī-kumāras, auf daß sie ihr sagen würden, wer tatsächlich ihr Ehemann war. Eine keusche Frau wird niemals einen anderen Mann annehmen als den eigenen, selbst wenn es jemanden geben mag, der genauso gut aussieht und ebenso befähigt ist.

#### **VERS 17**

# दर्शयित्वा पति तस्यै पातित्रत्येन तोषितौ । ऋषिमामन्त्र्य ययतुर्विमानेन त्रिविष्टपम् ॥१७॥

darśayitvā patim tasyai pāti-vratyena toşitau ṛṣim āmantrya yayatur vimānena triviṣtapam

darśayitvā—nachdem sie gezeigt hatten; patim—ihren Ehemann; tasyai—Sukanyā; pāti-vratyena—aufgrund ihrer unerschütterlichen Treue gegenüber ihrem Ehemann; toṣitau—sehr zufrieden mit ihr; rṣim—zu Cyavana Muni; āmantrya—seine Erlaubnis einholend; yayatuḥ—sie gingen fort; vimānena—in ihrem eigenen Flugzeug; trivisṭapam—zu den himmlischen Planeten.

#### ÜBERSETZUNG

Die Aśvinī-kumāras waren sehr erfreut, als sie sahen, wie keusch und treu Sukanyā war. Deshalb zeigten sie ihr Cyavana Muni, ihren Ehemann, und nachdem sie ihn um Erlaubnis gebeten hatten, kehrten sie in ihrem Flugzeug auf die himmlischen Planeten zurück.

VERS 18 यक्ष्यमाणोऽथ शर्यातिश्च्यवनस्याश्रमं गतः । ददर्श दुहितुः पार्झे पुरुषं सूर्यवर्चसम् ॥१८॥ yakşyamāno 'tha śaryātiś cyavanasyāśramam gataḥ dadarśa duhituḥ pārśve puruṣam sūrya-varcasam

yakşyamāṇaḥ—den Wunsch habend, einen yajña durchzuführen; atha—daher; śaryātiḥ—König Śaryāti; cyavanasya—von Cyavana Muni; āśramam—zum Wohnsitz; gataḥ—nachdem er gegangen war; dadarśa—er sah; duhituḥ—von seiner Tochter; pārśve—an der Seite; puruṣam—einen Mann; sūrya-varcasam—schön und strahlend wie die Sonne.

#### ÜBERSETZUNG

Nach dieser Begebenheit begab sich König Saryāti zum asrama Cyavana Munis, da er ein Opfer zu vollziehen wünschte. Dort angelangt, sah er an der Seite seiner Tochter einen wunderschönen Jüngling, der so strahlend wie die Sonne war.

#### VERS 19

# राजा दुहितरं प्राह कृतपादाभिवन्दनाम्। आशिपश्राप्रयुञ्जानो नातिप्रीतिमना इव ॥१९॥

rājā duhitaram prāha kṛta-pādābhivandanām āśiṣaś cāprayunjāno nātiprīti-manā iva

rājā—der König (Śaryāti); duhitaram—zu der Tochter; prāha—sagte; kṛta-pāda-abhivandanām—die ihrem Vater bereits respektvolle Ehrerbietungen dargebracht hatte; āśiṣaḥ—Segnungen; ca—und; aprayunjānaḥ—ohne der Tochter zu geben; na—nicht; atiprīti-manāḥ—sehr erfreut; iva—so.

#### ÜBERSETZUNG

Nachdem der König die Ehrerbietungen seiner Tochter entgegengenommen hatte, gab er ihr nicht seine Segnungen, sondern war statt dessen sehr ungehalten und sagte folgendes:

VERS 20

चिकीर्षितं ते किमिदं पतिस्त्वया प्रलम्भितो लोकनमस्कृतो मुनिः। यत् त्वं जराग्रस्तमसत्यसम्मतं विहाय जारं भजसेऽमुमध्वगम्॥२०॥ cikīrşitam te kim idam patis tvayā pralambhito loka-namaskṛto muniḥ yat tvam jarā-grastam asaty asammatam vihāya jāram bhajase 'mum adhvagam

cikīrṣitam—was du zu tun wünschst; te—von dir; kim idam—was ist das; patiḥ—dein Ehemann; tvayā—von dir; pralambhitaḥ—ist betrogen worden; loka-namaskr-taḥ—der von allen Leuten geehrt wird; muniḥ—ein großer Weiser; yat—weil; tvam—du; jarā-grastam—sehr alt und gebrechlich; asati—o unkeusche Tochter; asammatam—nicht sehr anziehend; vihāya—aufgebend; jāram—Liebhaber; bhaja-se—du hast angenommen; amum—diesen Mann; adhvagam—der mit einem Straßenbettler verglichen werden kann.

#### ÜBERSETZUNG

O unkeusches Mädchen, was ist das für eine Tat, die du auszuführen wünschtest? Du hast deinen hochgeachteten Ehemann betrogen, der von jedem in Ehren gehalten wird, denn ich sehe, daß du ihn, weil er alt und krank und deshalb nicht mehr anziehend war, verlassen hast, um diesen Jüngling zum Mann zu nehmen, der anscheinend ein Bettler von der Straße ist.

#### **ERLÄUTERUNG**

Diese Worte König Saryātis zeigen die sittlichen Werte der vedischen Kultur. Der Umstände wegen war Sukanyā ein Ehemann gegeben worden, der zu alt war, als daß er richtig zu ihr gepaßt hätte. Cyavana Muni war krank und sehr alt und war deshalb zweifellos nicht der geeignete Ehemann für die schöne Tochter König Śaryātis. Trotzdem erwartete ihr Vater von ihr, daß sie ihrem Ehemann treu sein würde. Als er plötzlich herausfand, daß seine Tochter mit einem anderen Mann zusammen war, tadelte er sie sofort, auch wenn der Mann jung und gutaussehend war, und bezeichnete sie als asatī, unkeusch, denn er nahm an, daß sie sich in der Gegenwart ihres Ehemannes mit einem anderen Mann abgegeben habe. Der vedischen Kultur zufolge muß eine junge Frau ihrem Gatten ehrerbietig dienen, selbst wenn sie mit einem alten Mann verheiratet ist. Dies nennt man Keuschheit. Es ist nicht erlaubt, daß sie ihren Ehemann verlassen und sich einen anderen suchen darf, nur weil ihr der alte nicht mehr gefällt. Das verstößt gegen die Grundsätze der vedischen Kultur. Nach der vedischen Kultur muß eine Frau den Mann heiraten, den ihre Eltern für sie aussuchen, und sie muß keusch sein und ihm treu bleiben. Deshalb war König Saryāti überrascht, als er an der Seite Sukanyās einen jungen Mann sah.

VERS 21

कथं मतिस्तेऽवगतान्यथा सतां कुलप्रस्रते कुलदृषणं त्विदम्।

# बिभिष जारं यदपत्रपा कुलं पितुश्र भर्तश्र नयस्यधस्तमः ॥२१॥

katham matis te 'vagatānyathā satām kula-prasūte kula-dūṣaṇam tv idam bibharṣi jāram yad apatrapā kulam pituś ca bhartuś ca nayasy adhas tamaḥ

katham—wie; matih te—dein Bewußtsein; avagatā—ist gesunken; anyathā—sonst; satām—der geachtetsten; kula-prasūte—o meine Tochter, die du in der Familie geboren wurdest; kula-dūṣaṇam—die du die Schande der Familie bist; tu—aber; idam—diesen; bibharṣi—du hältst dir; jāram—einen Liebhaber; yat—wie es ist; apatrapā—ohne Scham; kulam—die Dynastie; pituḥ—deines Vaters; ca—und; bhartuḥ—deines Ehemannes; ca—und; nayasi—du stürzt; adhaḥ tamaḥ—nach unten in die Dunkelheit oder in die Hölle.

#### ÜBERSETZUNG

O meine Tochter, die du aus einer angesehenen Familie stammst, wie konntest du nur dein Bewußtsein auf diese Weise erniedrigen? Wie ist es möglich, daß du so schamlos bist, dir einen Liebhaber zu halten? So wirst Du sowohl die Dynastie deines Vaters als auch die deines Ehemannes ins Verderben stürzen.

#### **ERLÄUTERUNG**

Es ist ganz klar, daß der vedischen Kultur zufolge eine verheiratete Frau, die einen Liebhaber oder einen zweiten Ehemann annimmt, obwohl ihr erster Ehemann gegenwärtig ist, die Familie ihres Vaters und die ihres Ehemannes in Schande bringt. Die Regeln der vedischen Kultur, die in diesem Zusammenhang gelten, werden in den achtbaren Familien der brāhmaṇas, kṣatriyas und vaiśyas selbst heute noch streng befolgt; nur die śūdras sind in dieser Beziehung heruntergekommen. In der vedischen Kultur war es ein Ding der Unmöglichkeit, daß eine verheiratete Frau aus der brāhmaṇa-, kṣatriya- oder der vaiśya-Klasse in der Gegenwart ihres Mannes einen anderen Ehemann heiratete, Scheidung beantragte oder einen Freund oder Liebhaber annahm. Deshalb war König Śaryāti überrascht, als er das Verhalten seiner Tochter sah, denn er wußte nichts von der Verjüngung Cyavana Munis.

#### VERS 22

एवं ब्रुवाणं पितरं स्पयमाना ग्रुचिस्मिता। उवाच तात जामाता तवैष भृगुनन्दनः॥२२॥

> evam bruvāņam pitaram smayamānā šuci-smitā

uvāca tāta jāmātā tavaisa bhṛgu-nandanah

evam—auf diese Weise; bruvāṇam—der redete und sie tadelte; pitaram—ihrem Vater; smayamānā—lächelnd (weil sie keusch war); śuci-smitā—lachend; uvā-ca—antwortete; tāta—o mein lieber Vater; jāmātā—Schwiegersohn; tava—dein; eṣaḥ—dieser junge Mann; bhṛgu-nandanaḥ—ist Cyavana Muni (und kein anderer).

#### ÜBERSETZUNG

Sukanyā indessen, die auf ihre Keuschheit sehr stolz war, lächelte, als sie die Vorwürfe ihres Vaters vernahm. Lächelnd sagte sie zu ihm: "Mein lieber Vater, der junge Mann an meiner Seite ist in Wirklichkeit dein Schwiegersohn, der große Weise Cyavana, der in der Familie Bhrgus geboren wurde."

#### **FRIÄUTFRUNG**

Der Vater tadelte seine Tochter, da er annahm, sie habe einen anderen Ehemann angenommen. Sie aber wußte, daß sie hundertprozentig tugendhaft und keusch war, und lächelte deshalb. Als sie ihrem Vater erklärte, daß ihr Ehemann, Cyavana Muni, nun in einen jungen Mann verwandelt worden war, war sie auf ihre Keuschheit sehr stolz und lächelte daher.

#### **VERS 23**

# शशंस पित्रे तत् सर्वे वयोरूपामिलम्भनम् । विस्मितः परमग्रीतस्तनयां परिषस्वजे ॥२३॥

śaśańsa pitre tat sarvań vayo-rūpābhilambhanam vismitaḥ parama-prītas tanayāṁ pariṣasvaje

śaśamsa—sie schilderte; pitre—ihrem Vater; tat—das; sarvam—alles; vayah—von der Veränderung des Alters; rūpa—und der Schönheit; abhilambhanam—wie die Erlangung zustandekam (von ihrem Ehemann); vismitah—erstaunt; parama-prītah—war äußerst erfreut; tanayām—über seine Tochter; pariṣasvaje—umarmte voller Freude.

#### ÜBERSETZUNG

Auf diese Weise erklärte Sukanyā, wie ihr Ehemann den Körper eines schönen jungen Mannes bekommen hatte. Als der König ihre Schilderung vernahm, war er sehr erstaunt und umarmte seine geliebte Tochter voller Freude.

#### VERS 24

# सोमेन याजयन् वीरं ग्रहं सोमस्य चाग्रहीत् । असोमपोरप्यश्विनोञ्च्यवनः स्वेन तेजसा ॥२४॥

somena yājayan vīram graham somasya cāgrahīt asoma-por apy aśvinoś cyavanaḥ svena tejasā

somena—mit dem soma; yājayan—dazu bewegend, das Opfer durchzuführen; vīram—den König (Śaryāti); graham—den vollen Topf; somasya—des soma-rasa; ca—auch; agrahīt—übergab; asoma-poḥ—denen es nicht gestattet war, soma-rasa zu trinken; api—obwohl; aśvinoḥ—der Aśvinī-kumāras; cyavanaḥ—Cyavana Muni; svena—sein eigenes; tejasā—durch Können.

#### ÜBERSETZUNG

Mit Hilfe seiner eigenen Kräfte ermöglichte es Cyavana Muni König Śaryāti, den soma-yajña durchzuführen. Der muni gab den Aśvinī-kumāras einen Topf voller soma-rasa, obwohl es ihnen nicht gestattet war, ihn zu trinken.

#### VERS 25

# हन्तुं तमाददे वज्जं सद्योमन्युरमर्षितः । सवज्जं स्तम्भयामास भ्रजमिन्द्रस्य भार्गवः ॥२५॥

hantum tam ādade vajram sadyo manyur amarşitah savajram stambhayām āsa bhujam indrasya bhārgavah

hantum—um zu töten; tam—ihn (Cyavana); ādade—Indra ergriff; vajram—seinen Donnerkeil; sadyah—sofort; manyuh—aufgrund von großem Zorn, ohne zu überlegen; amarşitah—da er sehr beunruhigt war; sa-vajram—mit dem Donnerkeil; stambhayām āsa—lähmte; bhujam—den Arm; indrasya—von Indra; bhārgavah—Cyavana Muni, der Nachkomme Bhrgus.

#### ÜBERSETZUNG

Da König Indra beunruhigt und zornig wurde, wollte er Cyavana Muni töten und griff deshalb ungestüm zu seinem Donnerkeil. Doch Cyavana Muni lähmte mit Hilfe seiner Kräfte Indras Arm, mit dem er den Donnerkeil hielt.

#### **VERS 26**

# अन्वजानंस्ततः सर्वे ग्रहं सोमस्य चाश्विनोः । भिषजाविति यत् पूर्वं सोमाहुत्या बहिष्कृतौ ॥२६॥

anvajānams tatah sarve graham somasya cāśvinoh bhiṣajāv iti yat pūrvam somāhutyā bahiṣ-kṛtau

anvajānan—mit ihrer Erlaubnis; tataḥ—danach; sarve—alle Halbgötter; gra-ham—einen vollen Topf; somasya—von soma-rasa; ca—auch; aśvinoḥ—der Aśvinī-kumāras; bhiṣajau—obwohl nur Ärzte; iti—so; yat—weil; pūrvam—vor diesem Ereignis; soma-āhutyā—mit einer Beteiligung am soma-yajña; bahiḥ-kṛtau—denen nicht gestattet war oder die ausgeschlossen waren.

#### ÜBERSETZUNG

Obwohl die Aśvinī-kumāras nur Ärzte waren und bei Opfern deshalb keinen soma-rasa trinken durften, kamen die Halbgötter überein, es ihnen fortan zu gestatten.

#### **VERS 27**

# उत्तानवर्हिरानर्तो भूरिषेण इति त्रयः। शर्यातरभवन् पुत्रा आनर्ताद् रेवतोऽभवत्।।२७॥

uttānabarhir ānarto bhūriṣeṇa iti trayaḥ śaryāter abhavan putrā ānartād revato 'bhavat

uttānabarhiḥ—Uttānabarhi; ānartaḥ—Ānarta; bhūriṣeṇaḥ— Bhūriṣeṇa; iti—so; trayaḥ—drei; śaryāteḥ—von König Śaryāti; abhavan—wurden gezeugt; putrāḥ—Söhne; ānartāt—von Ānarta; revataḥ—Revata; abhavat—wurde geboren.

#### ÜBERSETZUNG

König Śaryāti zeugte drei Söhne, die Uttānabarhi, Ānarta und Bhūrişeṇa hießen. Ānarta bekam einen Sohn namens Revata.

#### **VERS 28**

सोऽन्तःसमुद्रे नगरीं विनिर्माय कुशस्यलीम् । आस्थितोऽभुङ्कः विषयानानर्तादीनरिन्दम् । तस्य पुत्रशतं जज्ञे ककुबिज्येष्टमुत्तमम् ॥२८॥ so 'ntaḥ-samudre nagarīm vinirmāya kuśasthalīm āsthito 'bhunkta viṣayān ānartādīn arindama tasya putra-śatam jajñe kakudmi-jyeṣṭham uttamam

saḥ—Revata; antaḥ-samudre—in den Tiefen des Ozeans; nagarīm—eine Stadt; vinirmāya—nachdem er erbaut hatte; kuśasthalīm—namens Kuśasthalī; āsthitaḥ—lebte dort; abhunkta—genoß materielles Glück; viṣayān—Königreiche; ānartaādīn—Ānarta und andere; arim-dama—o Mahārāja Parīkṣit, Bezwinger der Feinde; tasya—seine; putra-śatam—hundert Söhne; jajñe—wurden geboren; kakudmi-jyeṣṭham—von denen Kakudmī der älteste war; uttamam—überaus mächtig und reich.

#### ÜBERSETZUNG

O Mahārāja Parīkṣit, Bezwinger der Feinde, dieser Revata erbaute in den Tiefen des Ozeans ein Königreich, das als Kuśasthalī bekannt war. Dort lebte er und herrschte über ebensolche Landstriche wie Ānarta und die anderen. Er hatte einhundert vortreffliche Söhne. Der älteste von diesen Söhnen war Kakudmī.

#### VERS 29

# ककुद्मी रेवतीं कन्यां स्वामादाय विश्वं गतः । पुत्र्यावरं परिप्रष्टुं ब्रह्मलोकमपावृतम् ॥२९॥

kakudmī revatīm kanyām svām ādāya vibhum gataḥ putryā varam paripraṣṭum brahmalokam apāvṛtam

kakudmī-König Kakudmī; revatīm-Revatī; kanyām-die Tochter Kakudmīs; svām-seine eigene; ādāya-bringend; vibhum-vor Brahmā; gataḥ-er begab sich; putryāḥ-von seiner Tochter; varam-einem Ehemann; pariprastum-um sich zu erkundigen nach; brahmalokam-Brahmaloka; apāvrtam-transzendental zu den drei Eigenschaften.

#### ÜBERSETZUNG

Kakudmī begab sich mit seiner eigenen Tochter, Revatī, nach Brahmaloka, der zu den Erscheinungsweisen der materiellen Natur transzendental ist, und wollte sich bei Brahmā wegen eines Ehemannes für sie erkundigen.

#### **ERLÄUTERUNG**

Wie aus diesem Vers hervorgeht, ist Brahmaloka, das Reich Brahmäs, ebenfalls transzendental, das heißt frei vom Einfluß der drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur (apāvṛtam).

#### **VERS 30**

# आवर्तमाने गान्धर्वे स्थितोऽलब्धक्षणः क्षणम् । तदन्त आद्यमानम्य स्वाभिप्रायं न्यवेदयत् ॥३०॥

āvartamāne gāndharve sthito 'labdha-kşaṇaḥ kṣaṇam tad-anta ādyum ānamya svābhiprāyam nyavedayat

āvartamāne—weil er damit beschäftigt war; gāndharve—sich von den Gandharvas vorgetragene Lieder anzuhören; sthitaḥ—befindlich; alabdha-kṣaṇaḥ—es gab keine Zeit für ein Gespräch; kṣaṇam—nicht einmal einen Augenblick; tat-ante—als er vorüber war; ādyam—dem ursprünglichen Lehrer des Universums (Brahmā); ān-amya—nachdem er Ehrerbietungen dargebracht hatte; sva-abhiprāyam—seinen eigenen Wunsch; nyavedayat—Kakudmī trug vor.

#### ÜBERSETZUNG

Als Kakudmī dort ankam, war Brahmā gerade damit beschäftigt, sich musikalische Darbietungen der Gandharvas anzuhören, und da er nicht einmal einen Augenblick Zeit für ein Gespräch mit ihm hatte, wartete Kakudmī. Als die musikalischen Darbietungen beendet waren, brachte er Brahmā seine Ehrerbietungen dar und trug ihm daraufhin sein langgehegtes Anliegen vor.

#### VERS 31

# तच्छुत्वा भगवान् ब्रह्मा प्रहस्य तम्रुवाच ह । अहो राजन् निरुद्धास्ते कालेन हृदि ये कृताः ।।३१॥

tac chrutvā bhagavān brahmā prahasya tam uvāca ha aho rājan niruddhās te kālena hṛdi ye kṛtāḥ

tat—dies; śrutvā—hörend; bhagavān—der überaus mächtige; brahmā—Brahmā; prahasya—nachdem er gelacht hatte; tam—zu König Kakudmī; uvāca ha—sagte; aho—leider; rājan—o König; niruddhāḥ—alle verschwunden; te—sie alle; kālena—im Lauf der Zeit; hrdi—im Innern des Herzens; ye—alle; kṛtāḥ—die du als deinen Schwiegersohn ausgewählt hast.

#### ÜBERSETZUNG

Als der überaus mächtige Brahmā seine Worte vernahm, lachte er laut und sagte zu Kakudmī: O König, all diejenigen, die du im Innern des Herzens als annehmbaren Schwiegersohn auserwählt hast, sind im Lauf der Zeit verschieden.

#### **VERS 32**

# तत्पुत्रपौत्रनप्तृणां गोत्राणि च न शृण्महे । कालोऽभियातस्त्रिणवचतुर्युगविकल्पितः ॥३२॥

tat putra-pautra-naptṛṇām gotrāṇi ca na śṛṇmahe kālo 'bhiyātas tri-ṇavacatur-yuga-vikalpitah

tat-dort; putra-der Söhne; pautra-der Enkel; naptṛṇām-und der Nach-kommen; gotrāṇi-der Familiendynastien; ca-auch; na-nicht; śṛṇmahe-wir hören von; kālaḥ-Zeit; abhiyātaḥ-sind vergangen; tri-drei; nava-neun; catur-yu-ga-vier yugas (Satya, Tretā, Dvāpara und Kali); vikalpitah-so gemessen.

#### ÜBERSETZUNG

Siebenundzwanzig catur-yugas sind bereits vergangen. Diejenigen, auf die deine Wahl gefallen ist, sind verschwunden, und genauso verhält es sich mit ihren Söhnen, Enkeln und anderen Nachkommen. Du kannst nicht einmal mehr ihre Namen erfahren.

#### **ERLÄUTERUNG**

An einem Tag Brahmās kommen und gehen vierzehn Manus, das heißt, tausend mahā-yugas verstreichen. Brahmā teilte König Kakudmī mit, daß bereits siebenundzwanzig, jeweils aus den vier Zeitabschnitten Satya, Tretā, Dvāpara und Kali bestehende mahā-yugas verstrichen waren. Alle Könige sowie auch alle anderen großen Persönlichkeiten, die in diesen yugas geboren worden waren, waren nun in Vergessenheit geraten. Das ist der Gang der durch Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft wandernden Zeit.

#### VERS 33

तद् गच्छ देवदेवांशो बलदेवो महाबलः । कन्यारत्निमदं राजन नररताय देहि भोः॥३३॥

> tad gaccha deva-devāṁśo baladevo mahā-balah

kanyā-ratnam idam rājan nara-ratnāya dehi bhoh

tat—deshalb; gaccha—gehe; deva-deva-amsah—dessen vollständiger Teil Śrī Viṣṇu ist; baladevah—bekannt als Baladeva; mahā-balah—der höchst mächtige; kanyā-ratnam—deine schöne Tochter; idam—diese; rājan—o König; nara-ratnāya—der Höchsten Persönlichkeit Gottes, die immer jugendlich ist; dehi—gib Ihm (als Spende); bhoh—o König.

#### ÜBERSETZUNG

O König, gehe fort von hier und schenke deine Tochter Śrī Baladeva, der immer noch gegenwärtig ist. Er ist der Mächtigste. Tatsächlich ist Er die Höchste Persönlichkeit Gottes, deren vollständiger Teil Śrī Viṣṇu ist. Deine Tochter eignet sich dafür, Ihm als Spende gegeben zu werden.

#### **VERS 34**

# भुवो भारावताराय भगवान् भूतभावनः । अवतीर्णो निजांशेन पुण्यश्रवणकीर्तनः ॥३४॥

bhuvo bhārāvatārāya bhagavān bhūta-bhāvanaḥ avatīrņo nijāmsena puṇya-sravaṇa-kīrtanaḥ

bhuvah—der Welt; bhāra-avatārāya—um die Last zu verringern; bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; bhūta-bhāvanah—immer der wohlmeinende Freund aller Lebewesen; avatīrnah—Er ist jetzt herabgestiegen; nija-amśena—mit all dem Zubehör, das ein Teil von Ihm ist; punya-śravana-kīrtanah—Er wird durch Hören und Chanten verehrt, durch das man gereinigt wird.

#### ÜBERSETZUNG

Śrī Baladeva ist die Höchste Persönlichkeit Gottes. Wer über Ihn hört und Ihn lobpreist, wird gereinigt. Weil Er immer der wohlmeinende Freund aller Lebewesen ist, ist Er mit all Seinem Zubehör herabgestiegen, um die gesamte Welt zu läutern und die auf ihr ruhende Last zu verringern.

#### VERS 35

इत्यादिष्टोऽभिवन्द्याजं नृषः खपुरमागतः। त्यक्तं पुण्यजनत्रासाद् भ्रातृभिर्दिक्ष्ववस्थितैः॥३५॥

> ity ādiṣṭo 'bhivandyājam' nṛpaḥ sva-puram āgataḥ

#### tyaktam puṇya-jana-trāsād bhrātrbhir dikṣv avasthitaih

iti—so; ādiṣṭaḥ—von Brahmā angewiesen; abhivandya—nachdem er Ehrerbietungen dargebracht hatte; ajam—Brahmā; nṛpaḥ—der König; sva-puram—zu seinem eigenen Wohnort; āgataḥ—kehrte zurück; tyaktam—der leer war; puṇya-jana—von höheren Lebewesen; trāsāt—aus Angst; bhrātṛbhiḥ—von seinen Brüdern; diksu—in verschiedenen Richtungen; avasthitaih—die wohnten.

#### ÜBERSETZUNG

Nachdem Kakudmī diesen Befehl von Brahmā empfangen hatte, brachte er ihm Ehrerbietungen dar und kehrte in seine eigene Residenz zurück. Dort sah er, daß sein Palast leerstand, daß seine Brüder und Verwandten fortgezogen waren und aus Angst vor höheren Lebewesen wie den Yakşas in alle Himmelsrichtungen verstreut wohnten.

#### **VERS 36**

# सुतां दच्चानवद्याङ्गीं बलाय बलशालिने । बदर्याख्यं गतो राजा तप्तुं नारायणाश्रमम् ॥३६॥

sutāṁ dattvānavadyāṅgīṁ balāya bala-śāline badary-ākhyaṁ gato rājā taptuṁ nārāyaṇāśramam

sutām—seine Tochter; dattvā—nachdem er übergeben hatte; anavadya-angīm—einen vollendeten Körper habend; balāya—Śrī Baladeva; bala-śāline—dem überaus mächtigen, dem höchsten Mächtigen; badarī-ākhyam—genannt Badarīkāśrama; gataḥ—er ging; rājā—der König; taptum—um sich Bußen aufzuerlegen; nārāyaṇa-āśramam—zum Wohnort Nara-Nārāyaṇas.

#### ÜBERSETZUNG

Daraufhin machte der König seine wunderschöne Tochter dem überaus mächtigen Baladeva zum Geschenk, zog sich aus dem weltlichen Leben zurück und begab sich dann nach Badarikāśrama, um Nara-Nārāyaṇa zu erfreuen.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 3. Kapitel im Neunten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Die Heirat zwischen Sukanyā und Cyavana Muni".

#### 4. Kapitel

### Durvāsā Muni beleidigt Ambarīşa Mahārāja

In diesem Kapitel wird die Geschichte von Mahārāja Nabhaga, von seinem Sohn Nābhāga und von Mahārāja Ambarīşa erzählt.

Einer der Söhne Manus war Nabhaga, und dessen Sohn Nābhāga lebte viele Jahre lang in der gurukula. Während der Abwesenheit Nābhāgas teilten seine Brüder das Königreich untereinander auf, ohne sich darum zu kümmern, daß ihm ebenfalls ein Anteil zustand. Als Nābhāga nach Hause zurückkehrte, gaben ihm seine Brüder ihren Vater als Anteil, doch als Nābhāga zu seinem Vater ging und über die Handlungsweise seiner Brüder berichtete, klärte ihn sein Vater auf, daß dies ein Betrug sei, und riet ihm, in die Opferarena zu gehen und zwei mantras zu nennen, die dort gechantet werden sollten. So werde er zu seinem Lebensunterhalt kommen. Nābhāga führte die Anweisung seines Vaters aus, und in der Folge gaben ihm Angirā und andere große Heilige alles Geld, das sie bei diesem Opfer gesammelt hatten. Um Nābhāga zu prüfen, machte ihm Śiva seinen Anspruch auf den Reichtum streitig, doch als Śiva mit Nābhāgas Verhalten zufrieden war, schenkte er ihm alle Reichtümer.

Nābhāga zeugte Ambarīşa, den überaus mächtigen und berühmten Gottgeweihten. Mahārāja Ambarīşa herrschte über die gesamte Welt, doch er war sich bewußt, daß sein Reichtum zeitweilig war. Da er wußte, daß solch materieller Reichtum die Ursache des Sturzes ins bedingte Leben ist, war er diesem Reichtum nicht verhaftet. Er betätigte seine Sinne und seinen Geist im Dienst des Herrn. Diesen Vorgang nennt man yukta-vairāgya oder durchführbare Entsagung, die für die Verehrung der Höchsten Persönlichkeit Gottes geeignet ist. Da Mahārāja Ambarīşa als Herrscher der Welt unvorstellbar reich war, praktizierte er hingebungsvollen Dienst mit großem Prunk, und deshalb hing er trotz seines Reichtums nicht an seiner Frau, seinen Kindern oder an seinem Königreich. Ohne Unterlaß betätigte er seine Sinne und seinen Geist im Dienst des Herrn. Daher wünschte er sich nicht einmal Befreiung, geschweige denn, daß es ihn danach verlangt hätte, materiellen Reichtum zu genießen.

Einst verehrte Mahārāja Ambarīşa die Höchste Persönlichkeit Gottes in Vṛndāvana, indem er das Dvādaśī-Gelübde einhielt. Am Dvādaśī, am Tag nach dem Ekādaśī, als er im Begriff stand, das Ekādaśī-Fasten zu brechen, erschien der große mystische yogī Durvāsā in seinem Haus und wurde sein Gast. König Ambarīşa empfing Durvāsā Muni mit Ehrerbietungen und lud ihn ein, in seinem Hause zu essen. Durvāsā Muni nahm die Einladung an und begab sich daraufhin zur Yamunā, um dort am Mittag ein Bad zu nehmen. Weil er in samādhi versunken war, blieb er längere Zeit weg. In der Zwischenzeit bemerkte Mahārāja Ambarīşa, daß die Zeit, während der das Fasten gebrochen werden muß, verstrich, und trank deshalb, in Übereinstimmung mit dem Rat gelehrter brāhmaṇas, ein wenig Wasser, nur um der Formalität zu genügen, das Fasten gebrochen zu haben. Weil Durvāsā Muni über mystische Kräfte verfügte, wußte er, daß dies geschehen war, und war deshalb sehr

zornig. Als er zurückkam, begann er Mahārāja Ambarīşa zu beschimpfen, doch damit nicht genug, schließlich erschuf er aus seinem Haar einen Dämon, der wie das Feuer des Todes aussah. Der Herr, die Höchste Persönlichkeit Gottes, ist jedoch immer der Beschützer Seiner Geweihten, und um Mahārāja Ambarīşa zu beschützen, schickte Er Sein Feuerrad, das Sudarśana-cakra, das den lodernden Dämon augenblicklich vernichtete und daraufhin Durvāsā verfolgte, der so neidisch auf Mahārāja Ambarīşa war. Durvāsā floh nach Brahmaloka, Šivaloka und auf alle anderen höheren Planeten, doch er vermochte dem Zorn des Sudarśana-cakra nicht zu entgehen. Schließlich flüchtete er sich in die spirituelle Welt und suchte bei Śrī Nārāyaṇa Schutz, doch der Herr konnte einem Menschen, der einen Vaiṣṇava beleidigt hatte, nicht verzeihen. Damit einem ein solches Vergehen verziehen wird, muß man sich dem Vaiṣṇava unterwerfen, gegen den man ein Vergehen begangen hat. Es gibt keine andere Möglichkeit, Verzeihung zu erlangen. Śrī Nārāyaṇa gab Durvāsā daher den Rat, zu Mahārāja Ambarīṣa zurückzukehren und ihn um Verzeihung zu bitten.

#### VERS 1

श्रीज्ञक उवाच

# नाभागो नभगापत्यं यं ततं श्रातरः कविम् । यविष्ठं व्यभजन् दायं ब्रह्मचारिणमागतम् ॥ १ ॥

śrī-śuka uvāca nābhāgo nabhagāpatyam yam tatam bhrātarah kavim yaviṣṭham vyabhajan dāyam brahmacāriṇam āgatam

śrī-śukaḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; nābhāgaḥ—Nābhāga; nabhaga-apatyam—war der Sohn Mahārāja Nabhagas; yam—dem; tatam—den Vater; bhrāta-raḥ—die älteren Brüder; kavim—der gelehrte; yaviṣṭham—der jüngste; vyabhajan—teilten auf; dāyam—das Vermögen; brahmacāriṇam—der ein brahmacārī auf Lebenszeit (naiṣṭhika) geworden war; āgatam—kehrte zurück.

#### ÜBERSETZUNG

Sukadeva Gosvāmī sprach: Der Sohn Nabhagas, der Nābhāga hieß, lebte lange Zeit bei seinem spirituellen Meister. Folglich dachten seine Brüder, er würde kein grhastha werden und nicht zurückkehren, und daher teilten sie das Vermögen ihres Vaters untereinander auf, ohne ihm seinen Anteil zukommen zu lassen. Als Nābhāga vom Haus seines spirituellen Meisters zurückkehrte, gaben sie ihm ihren Vater als Anteil.

#### **ERLÄUTERUNG**

Es gibt zwei Arten von brahmacārīs. Der eine darf nach Hause zurückkehren, heiraten und ein Haushälter werden, während der andere, der sogenannte brhad-

vrata, das Gelübde ablegt, sein Leben lang brahmacārī zu bleiben. Der bṛhad-vrata-brahmacārī kehrt von der Wohnstätte des spirituellen Meisters nicht zurück; er bleibt dort und nimmt später direkt sannyāsa an. Weil Nābhāga von der Wohnstätte seines spirituellen Meisters nicht zurückkam, dachten seine Brüder, er habe bṛhad-vrata-brahmacārī angenommen. Deshalb berücksichtigten sie ihn bei der Aufteilung des Vermögens nicht, und als er zurückkehrte, gaben sie ihm ihren Vater als Anteil.

#### VERS 2

# भ्रातरोऽभाङ्क कि मधं भजाम पितरं तव । त्वां ममार्यास्तताभाङ्भुर्मा पुत्रक तदादृथाः ॥ २ ॥

bhrātaro 'bhāṅkta kiṁ mahyaṁ bhajāma pitaraṁ tava tvāṁ mamāryās tatābhāṅkşur mā putraka tad ādṛthāḥ

bhrātaraḥ—o meine Brüder; abhānkta—habt ihr als Anteil am Vermögen unseres Vaters gegeben; kim—was; mahyam—mir; bhajāma—wir teilen zu; pitaram—den Vater selbst; tava—als deinen Anteil; tvām—dich; mama—mir; āryāḥ—meine älteren Brüder; tata—o mein Vater; abhānkṣuḥ—haben als Anteil gegeben; mā—tue nicht; putraka—o mein lieber Sohn; tat—dieser Aussage; ādṛṭhāḥ—irgendeine Bedeutung zumessen.

#### ÜBERSETZUNG

Nābhāga fragte: "Meine lieben Brüder, was habt ihr mir als Anteil am Vermögen unseres Vaters gegeben?" Seine älteren Brüder antworteten: "Wir haben unseren Vater als deinen Anteil vorgesehen." Doch als Nābhāga zu seinem Vater ging und sagte: "Mein lieber Vater, meine älteren Brüder haben dich mir als Besitzanteil gegeben", antwortete der Vater: "Mein lieber Sohn, schenke ihren betrügerischen Worten keinen Glauben. Ich bin nicht dein Besitz."

#### VERS 3

इमे अङ्गिरसः सत्रमासतेऽद्य सुमेधसः। षष्ठं षष्टमुपेत्याहः कवे मुह्यन्ति कर्मणि।। ३।।

> ime angirasah satram āsate 'dya sumedhasah şaştham şaştham upetyāhah kave muhyanti karmani

ime-all diese; angirasah-Nachkommen der Dynastie Angiras; satram-Opfer; āsate-führen durch; adya-heute; sumedhasah-die alle sehr intelligent sind; sastham-sechsten; sastham-sechsten; upetya-nachdem sie erreicht haben; ahah-Tag; kave-o bester der gelehrten Menschen; muhyanti-werden verwirrt; karmani-bei der Ausführung fruchtbringender Handlungen.

#### ÜBERSETZUNG

Nābhāgas Vater sagte: Alle Nachkommen Aṅgirās stehen zur Zeit im Begriff, ein großes Opfer zu vollziehen, doch obwohl sie sehr intelligent sind, werden sie an jedem sechsten Tag hinsichtlich der Durchführung des Opfers verwirrt sein, und es werden ihnen bei der Erfüllung ihrer täglichen Pflichten Fehler unterlaufen.

#### **ERLÄUTERUNG**

Nābhāga hatte ein einfaches Wesen. Als er zu seinem Vater kam, empfahl ihm dieser aus Mitleid, zu den Nachkommen Angirās zu gehen und die Fehler, die sie bei der Durchführung von yajñas begingen, auszunützen. Auf diese Weise werde er für seinen Lebensunterhalt sorgen können.

#### **VERS 4-5**

तांस्त्वं शंसय सक्ते द्वे वैश्वदेवे महात्मनः ।
ते स्वर्यन्तो धनं सत्रपरिशेषणमात्मनः ॥ ४॥
दास्यन्ति तेऽथ तान च्छे तथा स कृतवान् यथा।
तस्मै दच्चा ययुः स्वर्गे ते सत्रपरिशेषणम् ॥ ५॥

tāms tvam śamsaya sūkte dve vaiśvadeve mahātmanaḥ te svar yanto dhanam satrapariśeṣitam ātmanaḥ

dāsyanti te 'tha tān arccha tathā sa kṛtavān yathā tasmai dattvā yayuḥ svargam te satra-pariseṣaṇam

tān—ihnen allen; tvam—du; śamsaya—beschreibe; sūkte—vedische Hymnen; dve—zwei; vaiśvadeve—im Zusammenhang mit Vaiśvadeva, der Höchsten Persönlichkeit Gottes; mahātmanaḥ—all diesen großen Seelen; te—sie; svaḥ yantaḥ—während sie sich zu ihren jeweiligen Reisezielen auf den himmlischen Planeten begeben; dhanam—den Reichtum; satra-pariśeşitam—der nach der Beendigung des yajña übrigbleibt; ātmanaḥ—ihr eigenes Vermögen; dāsyanti—werden geben; te—dir; atha—deshalb; tān—zu ihnen; arccha—gehe dorthin; tathā—auf diese Weise (gemäß

den Anweisungen seines Vaters); saḥ—er (Nābhāga); kṛtavān—handelte; yathā—wie es ihm sein Vater geraten hatte; tasmai—ihm; dattvā—nachdem sie gegeben hatten; yayuḥ—gingen; svargam—zu den himmlischen Planeten; te—sie alle; satra-pariśeṣa-nam—Überreste des yajña.

#### ÜBERSETZUNG

Nābhāgas Vater fuhr fort: "Geh zu diesen großen Seelen und nenne ihnen zwei vedische Hymnen, die sich auf Vaisvadeva beziehen. Wenn diese großen Weisen das Opfer beendet haben und zu den himmlischen Planeten reisen, werden sie dir den Rest des Geldes geben, das sie bei dem Opfer erhalten haben. Begib dich deshalb unverzüglich dorthin." Daraufhin verhielt sich Nābhāga genauso, wie ihm sein Vater geraten hatte, und die großen Weisen der Angirā-Dynastie schenkten ihm all ihren Reichtum und begaben sich anschließend auf die himmlischen Planeten.

#### VERS 6

# तं कश्चित् स्त्रीकरिष्यन्तं पुरुषः कृष्णदर्शनः । उवाचोत्तरतोऽभ्येत्य ममेदं वास्तुकं वसु ॥ ६॥

tam kaścit svīkarişyantam puruşah kṛṣṇa-darśanah uvācottarato 'bhyetya mamedam vāstukam vasu

tam—zu Nābhāga; kaścit—jemand; svīkariṣyantam—während er die Reichtümer, die ihm die großen Weisen geschenkt hatten, entgegennahm; puruṣaḥ—eine Person; kṛṣṇa-darśanaḥ—finster aussehend; uvāca—sagte; uttarataḥ—aus dem Norden; abhyetya—kommend; mama—meine; idam—diese; vāstukam—Überreste vom Opfer; vasu—alle Reichtümer.

#### ÜBERSETZUNG

Während Nābhāga die Reichtümer entgegennahm, kam eine finster aussehende Person aus dem Norden zu ihm und sagte: "Sämtliche Güter aus dieser Opferarena gehören mir."

#### VERS 7

ममेदमृषिभिर्दत्तमिति तर्हि स मानवः। स्यान्त्रो ते पितरि प्रश्नः पृष्टवान् पितरं यथा ॥ ७॥

> mamedam rşibhir dattam iti tarhi sma mānavah

syān nau te pitari praśnaḥ pṛṣṭavān pitaraṁ yathā

mama—meine; idam—all diese; rsibhiḥ—von den großen Heiligen; dattam—sind geschenkt worden; iti—so; tarhi—deshalb; sma—in der Tat; mānavaḥ—Nābhāga; syāt—es möge sein; nau—von uns; te—deinen; pitari—an den Vater; praśnaḥ—eine Frage; prṣṭavān—er fragte ebenfalls; pitaram—von seinem Vater; yathā—wie gebeten.

#### ÜBERSETZUNG

Darauf antwortete Nābhāga: "Diese Reichtümer gehören mir. Die großen Heiligen haben sie mir geschenkt." Als Nābhāga dies sagte, erwiderte der finster aussehende Mann: "Laß uns zu deinem Vater gehen und ihn bitten, unsere Uneinigkeit beizulegen." Nābhāga war damit einverstanden und fragte seinen Vater.

#### VERS 8

यज्ञवास्तुगतं सर्वग्रुच्छिष्टमृषयः कचित्। चकुर्हि भागं रुद्राय स देवः सर्वमर्हति॥८॥

> yajña-vāstu-gatam sarvam ucchiṣṭam rṣayah kvacit cakrur hi bhāgam rudrāya sa devah sarvam arhati

yajña-vāstu-gatam—Dinge, die zur Opferarena gehören; sarvam—alle; ucchistam—Überreste; rṣayah—die großen Weisen; kvacit—manchmal, beim Dakṣa-yajña; cakruh—taten so; hi—gewiß; bhāgam—Anteil; rudrāya—für Śiva; sah—dieser; devah—Halbgott; sarvam—alles; arhati—verdient.

#### ÜBERSETZUNG

Der Vater Nābhāgas sagte: Was immer die großen Weisen in der Arena des Dakṣa-yajña opferten, brachten sie Śiva als Anteil dar. Deshalb gehört alles in der Opferarena selbstverständlich Śiva.

#### VFRS 9

नाभागस्तं प्रणम्याह तवेश किल वास्तुकम् । इत्याह मे पिता ब्रह्मञ्छिरसा त्वां प्रसादये ॥ ९ ॥

> nābhāgas tam praṇamyāha taveśa kila vāstukam

ity āha me pitā brahmañ chirasā tvām prasādaye

nābhāgaḥ—Nābhāga; tam—ihm (Śiva); praṇamya—Ehrerbietungen darbringend; āha—sagte; tava—dein; īśa—o Herr; kila—gewiß; vāstukam—alles in der Opferarena; iti—so; āha—sagte; me—mein; pitā—Vater; brahman—o brāhmaṇa; śirasā—meinen Kopf verneigend; tvām—vor dir; prasādaye—ich bitte um deine Barmherzigkeit.

#### ÜBERSETZUNG

Daraufhin brachte Nābhāga Śiva Ehrerbietungen dar und sagte dann: O verehrungswürdiger Herr, wie mir mein Vater versichert hat, gehört alles in dieser Opferarena dir. Um deine Barmherzigkeit bittend, verneige ich mich nun mit großer Ehrfurcht vor dir.

#### VERS 10

# यत् ते पितावदद् धर्मं त्वं च सत्यं प्रभाषसे । ददामि ते मन्त्रदशो ज्ञानं ब्रह्म सनातनम् ॥१०॥

yat te pitāvadad dharmam tvam ca satyam prabhāşase dadāmi te mantra-dṛśo jñānam brahma sanātanam

yat—was auch immer; te—dein; pitā—Vater; avadat—erklärte; dharmam—Wahrheit; tvam ca—du ebenfalls; satyam—Wahrheit; prabhāṣase—sprichst; dadāmi—ich werde geben; te—dir; mantra-dṛśaḥ—der ich die mantra-Wissenschaft kenne; jāānam—Wissen; brahma—transzendentales; sanātanam—ewiges.

#### ÜBERSETZUNG

Siva sagte: Was immer dein Vater gesagt hat, entspricht der Wahrheit, und auch du sprichst die gleiche Wahrheit. Da ich die vedischen mantras kenne, werde ich dir transzendentales Wissen erklären.

#### VERS 11

# गृहाण द्रविणं दत्तं मत्सत्रपरिशेषितम् । इत्युक्त्वान्तर्हितो रुद्रो भगवान् धर्मवत्सलः ॥११॥

gṛhāṇa draviṇam dattam mat-satra-pariśeṣitam ity uktvāntarhito rudro bhagavān dharma-vatsalah gṛhāṇa—bitte nimm jetzt; draviṇam—allen Reichtum; dattam—wird dir gegeben (von mir); mat-satra-pariseṣitam—die Überreste des Opfers, das meinetwegen vollzogen wurde; iti uktvā—nachdem er auf diese Weise gesprochen hatte; antarhitaḥ—verschwand; rudraḥ—Śiva; bhagavān—der überaus mächtige Halbgott; dharmavatsalaḥ—der die Prinzipien der Religion einhält.

#### ÜBERSETZUNG

Siva sagte: ,,Du darfst nun allen Reichtum, der vom Opfer übriggeblieben ist, an dich nehmen, denn ich schenke ihn dir." Mit diesen Worten verschwand Siva, der sich strikt an die religiösen Prinzipien hält, von jenem Ort.

#### VERS 12

# य एतत् संस्मरेत् प्रातः सायं च सुसमाहितः । कविर्भवति मन्त्रज्ञो गति चैव तथात्मनः ॥१२॥

ya etat samsmaret prātaḥ sāyam ca susamāhitaḥ kavir bhavati mantra-jño gatim caiva tathātmanaḥ

yaḥ—jeder, der; etat—an diese Begebenheit; samsmaret—mag sich erinnern; prātaḥ—am Morgen; sāyam ca—und am Abend; su-samāhitaḥ—mit großer Aufmerksamkeit; kaviḥ—gelehrt; bhavati—wird; mantra-jñaḥ—wohlvertraut mit allen vedischen mantras; gatim—das Ziel; ca—auch; eva—gewiß; tathā ātmanaḥ—wie das der selbstverwirklichten Seele.

#### ÜBERSETZUNG

Wenn man diese Erzählung morgens und abends mit großer Aufmerksamkeit hört und vorträgt oder sich an sie erinnert, wird man mit Sicherheit gelehrt, wohlvertraut mit den vedischen Hymnen und erfahren in bezug auf Selbstverwirklichung.

#### VERS 13

नाभागादम्बरीषोऽभून्महाभागवतः कृती । नास्पृश्चद् ब्रह्मशापोऽपि यं न प्रतिहतः कचित् ॥१३॥

> nābhāgād ambarīşo 'bhūn mahā-bhāgavataḥ kṛtī nāspṛśad brahma-śāpo 'pi yam na pratihataḥ kvacit

nābhāgāt—von Nābhāga; ambarīṣaḥ—Mahārāja Ambarīṣa; abhūt—wurde geboren; mahā-bhāgavataḥ—der höchst erhabene Gottgeweihte; kṛtī—sehr berühmt; na aspṛśat—konnte nicht berühren; brahma-śāpaḥ api—sogar der Fluch eines brāhmaṇa; yam—den (Ambarīṣa Mahārāja); na—nicht; pratihataḥ—versagte; kvacit—jemals.

#### ÜBERSETZUNG

Nābhāgas Sohn war Mahārāja Ambarīşa. Mahārāja Ambarīşa war ein Gottgeweihter hohen Ranges, der wegen seiner großen Verdienste berühmt wurde. Obwohl er von einem unfehlbaren brāhmaṇa verflucht wurde, konnte ihm der Fluch nichts anhaben.

#### VERS 14

#### श्रीराजीवा च

भगवञ्छोतुमिच्छामि राजर्षेस्तस्य धीमतः । न प्राभृद् यत्र निर्मुक्तो ब्रह्मदण्डो दुरत्ययः ॥१४॥

> śrī-rājovāca bhagavañ chrotum icchāmi rājarşes tasya dhīmatah na prābhūd yatra nirmukto brahma-daṇḍo duratyayaḥ

śrī-rājā uvāca—König Parīkṣit fragte; bhagavan—o großer brāhmaṇa; śrotum ic-chāmi—ich möchte gerne hören (von dir); rājarṣeḥ—von dem großen König Ambarīṣa; tasya—von ihm; dhīmataḥ—der eine überaus besonnene Persönlichkeit war; na—nicht; prābhūt—konnte einwirken; yatra—auf den (Mahārāja Ambarīṣa); nir-muktaḥ—bewahrt; brahma-daṇḍaḥ—vom Fluch eines brāhmaṇa; duratyayaḥ—der unüberwindlich ist.

#### ÜBERSETZUNG

König Parīkşit fragte: O große Persönlichkeit, Mahārāja Ambarīşa hatte einen höchst erhabenen Charakter und verdient Anerkennung. Ich möchte gerne über ihn hören. Es ist erstaunlich, daß ihm der Fluch eines brāhmaṇa, den niemand abwenden kann, nichts anhaben konnte.

VERS 15-16 श्रीज्ञक उवाच

अम्बरीषो महाभागः सप्तद्वीपवतीं महीम् । अञ्ययां च श्रियं लब्ध्वा विभवं चातुलं भ्रुवि ।।१५॥

# मेनेऽतिदुर्लभं पुंसां सर्वं तत् स्वमसंस्तुतम् । विद्वान् विभवनिर्वाणं तमो विश्वति यत् पुमान् ॥१६॥

śrī-śuka uvāca ambarīşo mahā-bhāgaḥ sapta-dvīpavatīm mahīm avyayām ca śriyam labdhvā vibhavam cātulam bhuvi

mene 'tidurlabham pumsām sarvam tat svapna-samstutam vidvān vibhava-nirvāṇam tamo viśati yat pumān

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; ambarīṣaḥ—König Ambarīṣa; mahā-bhāgah—der vom Glück überaus begünstigte König; sapta-dvīpa-vatīm—aus sieben Inseln bestehend; mahīm—die ganze Welt; avyayām ca—und unerschöpfliche; śriyam—Schönheit; labdhvā—nachdem er erlangt hatte; vibhavam ca—und Reichtümer; atulam—unbegrenzte; bhuvi—auf dieser Erde; mene—er beschloß; ati-durla-bham—was selten erreicht wird; pumsām—von vielen Menschen; sarvam—alles (er hatte erlangt); tat—das, was; svapna-samstutam—als habe man es sich in einem Traum eingebildet; vidvān—vollkommen verstehend; vibhava-nirvānam—die Vernichtung dieses Reichtums; tamaḥ—Unwissenheit; viśati—gestürzt in; yat—aufgrund dessen; pumān—ein Mensch.

#### ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī sagte: Mahārāja Ambarīşa, die vom Glück am meisten begünstigte Persönlichkeit, wurde der Herrscher der gesamten Welt, die aus sieben Inseln besteht, und er brachte es auf Erden zu nie versiegendem, unbegrenztem Reichtum und Wohlstand. Obwohl selten jemand eine solch hohe Position erlangt, machte sich Mahārāja Ambarīşa nicht das geringste daraus, denn er wußte sehr genau, daß aller Reichtum dieser Art materiell ist. Wie die in einem Traum geschaffenen Phantasien wird solcher Reichtum letzten Endes zerstört werden. Der König wußte, daß jeder Nichtgottgeweihte, der solchen Reichtum erwirbt, in zunehmendem Maße in die materielle Erscheinungsweise der Dunkelheit absinkt.

#### **ERLÄUTERUNG**

Ein Gottgeweihter betrachtet materiellen Reichtum als unwichtig, während für einen Nichtgottgeweihten Reichtum die Ursache zunehmender Fesselung ist. Ein Gottgeweihter weiß, daß alles Materielle zeitweilig ist, während ein Nichtgottgeweihter das zeitweilige, vermeintliche Glück für das ein und alles hält und den Pfad der Selbstverwirklichung vergißt. Für den Nichtgottgeweihten ist materieller Reichtum daher ein Hindernis auf dem Weg zu spirituellem Fortschritt.

#### VERS 17

# वासुदेवे भगवित तद्भक्तेषु च साधुषु। प्राप्तो भावं परं विश्वं येनेदं लोष्ट्रवत् स्पृतम् ॥१७॥

vāsudeve bhagavati tad-bhakteşu ca sādhuşu prāpto bhāvam param viśvam yenedam loştravat smṛtam

vāsudeve—zur alldurchdringenden Höchsten Persönlichkeit; bhagavati—zur Höchsten Persönlichkeit Gottes; tat-bhakteşu—zu Seinen Geweihten; ca—auch; sā-dhuşu—zu den heiligen Menschen; prāptah—einer, der erlangt hat; bhāvam—Ehrfurcht und Hingabe; param—transzendental; viśvam—das gesamte materielle Universum; yena—durch das (spirituelles Bewußtsein); idam—dieses; loṣṭra-vat—so unbedeutend wie ein Stück Stein; smṛtam—wird betrachtet als (von solchen Gottgeweihten).

#### ÜBERSETZUNG

Mahārāja Ambarīşa war ein großer Geweihter der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Vāsudeva, und der heiligen Menschen, die die Geweihten des Herrn sind. Aufgrund dieser Hingabe betrachtete er das gesamte Universum als so unbedeutend wie einen Kieselstein.

#### **VERS 18-20**

स वै मनः कृष्णपदारविन्दयोर्वचांसि वैकुण्ठगुणानुवर्णने ।
करो हरेर्मन्दिरमार्जनादिषु
श्रुति चकाराच्युतसत्कथोदये ॥१८॥
म्रकुन्दिलङ्गालयदर्शने दशौ
तद्भृत्यगात्रस्पर्शेऽङ्गसङ्गमम् ।
प्राणं च तत्पादसरोजसौरभे
श्रीमचुलस्या रसनां तदिपते ॥१९॥
पादो हरेः क्षेत्रपदानुसर्पणे
शिरो हषीकेशपदाभिवन्दने ।

# कामं च दास्ये न तु कामकाम्यया यथोत्तमश्लोकजनाश्रया रतिः ॥२०॥

sa vai manah kṛṣṇa-padāravindayor vacāmsi vaikuṇṭha-guṇānuvarṇane karau harer mandira-mārjanādiṣu śrutim cakārācyuta-sat-kathodaye

mukunda-lingālaya-darśane dṛśau tad-bhṛtya-gātra-sparśe 'nga-sangamam ghrāṇam ca tat-pāda-saroja-saurabhe śrīmat-tulasyā rasanām tad-arpite

pādau hareḥ kṣetra-padānusarpaṇe śiro hṛṣīkeśa-padābhivandane kāmam ca dāsye na tu kāma-kāmyayā yathottamaśloka-janāśrayā ratiḥ

sah-er (Mahārāja Ambarīsa); vai-gewiß; manah-seinen Geist; kṛṣṇa-padaaravindayoh—(fixierte) auf die beiden Lotosfüße Śrī Kṛṣṇas; vacāmsi—seine Worte; vaikuntha-guna-anuvarnane—die glorreichen Eigenschaften Krsnas beschreibend; karau—seine beiden Hände: hareh mandira-māriana-ādisu—in Tätigkeiten wie das Reinigen des Tempels von Hari, der Höchsten Persönlichkeit Gottes; śrutim-sein Ohr; cakāra—beschäftigte; acyuta—von oder über Kṛṣṇa, der nie zu Fall kommt; sat-kathā-udaye-mit Hören der transzendentalen Erzählungen; mukunda-lingaālaya-darśane—mit Sehen der Bildgestalt, der Tempel und der heiligen dhāmas von Mukunda; drśau-seine beiden Augen; tat-bhrtya-der Diener Krsnas; gātra-sparse-damit die Körper zu berühren; anga-sangamam-die Berührung seines Körpers; ghrānam ca-und seinen Geruchssinn; tat-pāda-von Seinen Lotosfüßen; saroja -der Lotosblume: saurabhe-den Duft (zu riechen): śrīmat-tulasvāh-der tulasī-Blätter; rasanām—seine Zunge; tat-arpite—mit dem prasāda, das dem Herrn geopfert wurde; pādau-seine beiden Beine; hareh-der Persönlichkeit Gottes; kşetra -heilige Orte wie Tempel oder Vrndavana und Dvaraka; pada-anusarpane-zu diesen Orten gehend; sirah-den Kopf; hrsikesa-von Krsna, dem Herrn der Sinne; pada-abhivandane-nur damit, den Lotosfüßen Ehrerbietungen darzubringen; kāmam ca-und seine Wünsche; dāsye-damit, als Diener tätig zu sein; na-nicht; tu -gewiß; kāma-kāmyayā-mit einem Verlangen nach Sinnenbefriedigung; yathā —wie; uttamaśloka-jana-āśrayā—wenn man bei einem Gottgeweihten wie Prahlāda Zuflucht sucht; ratih—Zuneigung.

#### ÜBERSETZUNG

Mahārāja Ambarīṣa beschäftigte seinen Geist ständig damit, über die Lotosfüße Kṛṣṇas zu meditieren, mit seinen Worten schilderte er die glorreichen Eigenschaften des Herrn, mit seinen Händen reinigte er den Tempel des Herrn, und seine Ohren beschäftigte er damit, die Worte zu hören, die

von Kṛṣṇa oder über Kṛṣṇa gesprochen wurden. Er beschäftigte seine Augen damit, die Bildgestalt Kṛṣṇas, Kṛṣṇas Tempel und Kṛṣṇas Wohnorte wie Mathurā und Vṛndāvana zu betrachten; er beschäftigte seinen Tastsinn damit, die Körper der Geweihten des Herrn zu berühren, mit seinem Geruchssinn roch er den Duft der tulasī, die dem Herrn geopfert worden war, und seine Zunge beschäftigte er damit, das prasāda des Herrn zu kosten. Er beschäftigte seine Beine damit, zu den heiligen Orten und zu den Tempeln des Herrn zu gehen, mit seinem Kopf verneigte er sich vor dem Herrn, und all seine Wünsche zielten darauf ab, dem Herrn vierundzwanzig Stunden am Tag zu dienen. Wahrhaftig, Mahārāja Ambarīṣa wünschte sich nie irgend etwas für seine eigene Sinnenbefriedigung. Er beschäftigte all seine Sinne im hingebungsvollen Dienst, das heißt in verschiedenen mit dem Herrn verbundenen Tätigkeiten. Das ist die Art und Weise, wie man seine Zuneigung zum Herrn vergrößern und von allen materiellen Wünschen völlig frei werden kann.

#### **ERLÄUTERUNG**

In der Bhagavad-gītā (7.1) empfiehlt der Herr: mayy āsakta-manāh pārtha yogam yunjan mad-aśrayah. Diese Aussage weist darauf hin, daß man hingebungsvollen Dienst unter der Führung eines Gottgeweihten oder direkt unter der Führung der Höchsten Persönlichkeit Gottes ausführen muß. Niemand kann sich selbst trainieren, ohne vom spirituellen Meister geführt zu werden. Laut Śrīla Rūpa Gosvāmī muß ein Gottgeweihter als erstes einen echten spirituellen Meister akzeptieren, der ihn lehren kann, wie man die einzelnen Sinne damit beschäftigt, dem Herrn transzendentalen Dienst darzubringen. Weiter sagt der Herr in der Bhagavad-gītā (7.1): asamsayam samagram mām yathā jñāsyasi tac chṛṇu. Mit anderen Worten: Wenn man die Höchste Persönlichkeit Gottes vollständig verstehen will, muß man Krsnas Anordnungen nachkommen, indem man dem Beispiel Mahārāja Ambarīsas folgt. Es heißt: hrsīkena hrsīkeśa-sevanam bhaktir ucyate. Bhakti bedeutet, mit den Sinnen dem Herrn der Sinne, Kṛṣṇa, zu dienen, der auch Hṛṣīkeśa oder Acyuta genannt wird. Diese beiden Worte kommen in den zwei vorliegenden Versen vor. Acyutasat-kathodaye, hṛṣīkeśa-padābhivandane. Die Worte Acyuta und Hṛṣīkeśa werden auch in der Bhagavad-gītā gebraucht. Die Bhagavad-gītā ist krsna-kathā, die direkt von Krsna gesprochen wurde, und das Śrīmad-Bhāgavatam ist ebenfalls kṛṣṇa-kathā, denn alles, was im Bhāgavatam beschrieben wird, steht in Beziehung zu Kṛṣṇa.

**VERS 21** 

एवं सदा कर्मकलापमात्मनः परेऽधियज्ञे भगवत्यधोक्षजे। सर्वात्मभावं विद्धन्महीमिमां तन्त्रिष्ठविष्ठाभिहितः शशास ह।।२१।। evam sadā karma-kalāpam ātmanaḥ pare 'dhiyajñe bhagavaty adhokṣaje sarvātma-bhāvam vidadhan mahīm imām tan-niṣṭha-viprābhihitaḥ śaśāsa ha

evam—so (ein hingebungsvolles Leben führend); sadā—immer; karma-kalāpam—die vorgeschriebenen, standesgemäßen Pflichten, die ein kṣatriya-König zu erfüllen hat; ātmanaḥ—von ihm selbst, persönlich (das Staatsoberhaupt); pare—der höchsten Transzendenz; adhiyajāe—dem höchsten Besitzer, dem höchsten Genießenden; bhagavati—der Höchsten Persönlichkeit Gottes; adhokṣaje—Ihm, der Sich jenseits materieller Sinneswahrnehmung befindet; sarva-ātma-bhāvam—all die verschiedenen Arten von hingebungsvollem Dienst; vidadhat—ausführend, darbringend; mahām—den Planeten Erde; imām—dieser; tat-niṣṭha—die treue Geweihte des Herrn sind; vipra—von solchen brāhmaṇas; abhihitaḥ—beraten; śaśāsa—regierte; ha—in der Vergangenheit.

#### ÜBERSETZUNG

Mahārāja Ambarīşa brachte die Ergebnisse seiner Tätigkeiten, denen er gemäß seiner vorgeschriebenen Pflicht als König nachzukommen hatte, stets der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Kṛṣṇa, dar, der der Genießer aller Dinge ist und der mit materiellen Sinnen nicht wahrgenommen werden kann. Selbstverständlich ließ er sich von den brāhmaṇas beraten, die treue Geweihte des Herrn waren, und so regierte er ungestört über den Planeten Erde.

#### **ERLÄUTERUNG**

In der Bhagavad-gītā (5.29) heißt es:

bhoktāram yajña-tapasām sarva-loka-mahesvaram suhṛdam sarva-bhūtānām jñātvā mām sāntim ṛcchati

Jedermann hier in der materiellen Welt ist sehr darum besorgt, in Frieden und Eintracht zu leben, und in diesem Vers aus der Bhagavad-gītā verrät uns die Höchste Persönlichkeit Gottes persönlich die Friedensformel: Jeder sollte verstehen, daß Kṛṣṇa, die Höchste Persönlichkeit Gottes, der eigentliche Besitzer aller Planeten und deshalb der Genießer aller Tätigkeiten ist, seien diese nun politischer, sozialer, kultureller, religiöser, wirtschaftlicher oder anderer Natur. Der Herr hat in der Bhagavad-gītā perfekte Ratschläge erteilt, und Ambarīṣa Mahārāja, der das mustergültige Staatsoberhaupt war, regierte die gesamte Welt als Vaiṣṇava, wobei ihm Vaiṣṇava-brāhmaṇas als Berater zur Seite standen. In den śāstras heißt es, daß ein brāhmaṇa zwar gut über die Pflichten des brāhmaṇa-Standes Bescheid wissen und die Veden eingehend studiert haben mag, daß er aber dennoch nicht als guru tätig sein und Ratschläge erteilen darf, wenn er nicht ein Vaisnava ist.

şat-karma-nipuṇo vipro mantra-tantra-viśāradaḥ avaiṣṇavo gurur na syād vaiṣṇavaḥ śva-paco guruḥ

Deshalb ließ sich Mahārāja Ambarīşa von brāhmaņas beraten, die reine Geweihte des Herrn waren, wie hier durch die Worte tan niṣṭha-viprābhihitaḥ angedeutet wird, denn gewöhnliche brāhmaṇas, die lediglich gelehrt sind und Studien betrieben haben oder die sich darin verstehen, rituelle Zeremonien zu vollziehen, sind nicht fähig, Ratschläge zu erteilen.

In der modernen Zeit gibt es gesetzgebende Versammlungen, deren Mitglieder bevollmächtigt sind, zum Wohl des Staates Gesetze zu erlassen, doch wie aus der Beschreibung des Königreiches Mahārāja Ambarīşas hervorgeht, sollte der Staat oder die Welt von einem Staatsoberhaupt regiert werden, dessen Berater allesamt Vaiṣṇava-brāhmaṇas sind. Solche Berater oder Mitglieder der gesetzgebenden Versammlung sollten weder berufsmäßige Politiker sein, noch sollten sie vom unwissenden Volk gewählt werden; vielmehr sollte sie der König ernennen. Wenn der König, das regierende Staatsoberhaupt, ein Gottgeweihter ist und bei den Regierungsgeschäften des Landes den Ratschlägen der brāhmaṇas folgt, die ebenfalls Gottgeweihte sind, wird jeder Bürger glücklich und zufrieden sein. Wenn der König und seine Berater makellose Gottgeweihte sind, kann im Staat unmöglich etwas nicht in Ordnung sein. Alle Staatsbürger sollten Geweihte des Herrn werden, und dann werden sie automatisch einen guten Charakter entwickeln.

yasyāsti bhaktir bhagavaty akiñcanā sarvair guṇais tatra samāsate surāḥ harāv abhaktasya kuto mahad-guṇā manorathenāsati dhāvato bahiḥ

"Ein Mensch, dessen Hingabe an die Persönlichkeit Gottes unerschütterlich ist, hat alle guten Eigenschaften der Halbgötter. Dagegen besitzt ein Mensch, der kein Geweihter des Herrn ist, nur materielle Fähigkeiten, deren Wert gering ist. Dies ist darauf zurückzuführen, daß sich solch ein Mensch auf der mentalen Ebene bewegt und mit Sicherheit von der verblendenden materiellen Energie angezogen wird." (SB. 5.18.12)

Wenn die Bürger unter der Führung eines Kṛṣṇa-bewußten Königs stehen, werden sie Gottgeweihte werden, und dann wird es nicht mehr notwendig sein, täglich neue Gesetze zu verabschieden, die bessere Lebensbedingungen im Staat gewährleisten sollen. Wenn die Bürger zu Gottgeweihten herangebildet werden, werden sie automatisch friedfertig und rechtschaffen, und wenn sie von einem hingegebenen König geführt werden, dessen Berater Gottgeweihte sind, wird sich der Staat nicht in der materiellen Welt, sondern in der spirituellen Welt befinden. Alle Staaten der Welt sollten sich deshalb die hier beschriebene mustergültige Regierung und Verwaltung Mahārāja Ambarīsas zum Vorbild nehmen.

VERS 22

# ईजेऽश्वमेधेरिधयज्ञमीश्वरं महाविभृत्योपचिताङ्गदक्षिणैः । ततैर्वसिष्ठासितगौतमादिभि-र्धन्वन्यभिस्रोतमसौ सरस्वतीम् ॥२२॥

īje 'svamedhair adhiyajñam īsvaram mahā-vibhūtyopacitānga-dakṣiṇaiḥ tatair vasiṣṭhāsita-gautamādibhir dhanvany abhisrotam asau sarasvatīm

īje—verehrte; aśvamedhaiḥ—indem er die Pferde-yajñas durchführte; adhi-yajñam—um den Meister aller yajñas zufriedenzustellen; īśvaram—die Höchste Persönlichkeit Gottes; mahā-vibhūtyā—mit großem Prunk; upacita-anga-dakṣiṇaiḥ—mit allem vorgeschriebenen Zubehör und mit den dakṣiṇā-Beiträgen für die brāhmaṇas; tataiḥ—führte aus; vasiṣṭha-asita-gautama-ādibhiḥ—durch solche brāhmaṇas wie Vasiṣṭha, Asita und Gautama; dhanvani—in der Wüste; abhisrotam—überschwemmt vom Wasser des Flusses; asau—Mahārāja Ambarīṣa; sarasvatīm—am Ufer der Sarasvatī.

#### ÜBERSETZUNG

In Wüstengebieten, durch die die Sarasvatī floß, vollzog Mahārāja Ambarīşa große Opfer, wie beispielsweise den aśvamedha-yajña, und stellte auf diese Weise den Meister aller yajñas, die Höchste Persönlichkeit Gottes, zufrieden. Solche Opfer wurden mit großem Prunk und mit dem geeigneten Zubehör durchgeführt sowie auch mit den dakṣiṇā-Beiträgen für die brāhmaṇas, die unter der Oberaufsicht großer Persönlichkeiten wie Vasiṣṭha, Asita und Gautama standen, die den König, den Vollzieher der Opfer, repräsentierten.

#### **ERLÄUTERUNG**

Wenn man Opfer nach dem in den Veden vorgeschriebenen Zeremoniell durchführt, benötigt man sachkundige brähmanas, die als yājñika-brāhmanas bekannt sind. Im Kali-yuga herrscht jedoch ein Mangel an solchen brähmanas, und deshalb empfiehlt die śāstra als Opfer für das Kali-yuga den sankīrtana-yajña (yajñaih sankīrtana-prāyair yajanti hi sumedhasah). Statt unnötigerweise Geld für yajñas auszugeben, die aufgrund des Mangels an yājñika-brāhmanas im Kali-yuga ohnehin nicht durchgeführt werden können, führt ein intelligenter Mensch den sankīrtana-yajña durch. Ohne ordnungsgemäß vollzogene yajñas zur Zufriedenstellung der Höchsten Persönlichkeit Gottes wird ein Mangel an Regen herrschen (yajñād bhavati parjanyah). Deshalb ist es unbedingt notwendig, daß yajñas dargebracht werden. Ohne yajña wird es an Regen mangeln, und wenn es nicht regnet, kann kein Getreide wachsen, was zu Hungersnöten führt. Der König ist daher verpflichtet,

verschiedene Arten von yajñas, wie beispielsweise den aśvamedha-yajña, zu vollziehen, um die Getreideproduktion zu sichern. Annād bhavanti bhūtāni. Ohne Getreide werden sowohl die Menschen als auch die Tiere verhungern. Deshalb muß der Staat yajñas durchführen, und dann werden die Leute reichlich zu essen haben. Die brāhmanas und yājñika-Priester sollten für ihren sachkundigen Dienst genügend Bezahlung erhalten. Diese Bezahlung wird dakṣiṇā genannt. Ambarīṣa Mahārāja ließ als Staatsoberhaupt all diese yajñas durch große Persönlichkeiten wie Vasiṣṭha, Gautama und Asita vollziehen. Er selbst jedoch widmete sich, wie zuvor beschrieben, dem hingebungsvollen Dienst (sa vai manaḥ kṛṣṇa-padāravindayoḥ). Der König bzw. das Staatsoberhaupt muß durch eine gute Führung gewährleisten, daß alles reibungslos verläuft, und er muß ein vorbildlicher Gottgeweihter sein, wie Mahārāja Ambarīṣa es beispielhaft zeigt. Der König ist verpflichtet, dafür zu sorgen, daß selbst in Wüstengegenden Getreide produziert wird, von anderen Gebieten ganz zu schweigen.

#### VERS 23

# यस्य क्रतुषु गीर्वाणैः सदस्या ऋत्विजो जनाः । तुल्यरूपाश्चानिमिषा व्यद्दस्यन्त सुवाससः ॥२३॥

yasya kratuşu girvāṇaiḥ sadasyā rtvijo janāḥ tulya-rūpāś cānimiṣā vyadrśyanta suvāsasaḥ

yasya—von dem (Mahārāja Ambarīşa); kratuşu—bei Opfern (die von ihm durchgeführt werden); gīrvāṇaiḥ—mit den Halbgöttern; sadasyāḥ—Teilnehmer der Versammlung, deren Aufgabe es ist, das Opfer zu vollziehen; rtvijaḥ—die Priester; janāḥ—und andere Fachleute; tulya-rūpāḥ—aussehend genau wie; ca—und; animiṣāḥ—mit Augen, die wie die der Halbgötter nicht blinzeln; vyadrsyanta—gesehen werdend; su-vāsasaḥ—in kostbare Gewänder gekleidet.

#### ÜBERSETZUNG

Bei dem von Mahārāja Ambarīşa veranstalteten Opfer waren die Mitglieder der Versammlung und die Priester [im einzelnen hotā, udgātā, brahmā und adhvaryu] in prächtige Gewänder gekleidet, und sie alle sahen genau wie Halbgötter aus. Sie achteten aufmerksam darauf, daß der yajña vorschriftsmäßig durchgeführt wurde.

#### VERS 24

स्वर्गो न प्रार्थितो यस मनुजैरमरप्रियः । शृष्वद्भिरुपगायद्भिरुत्तमश्लोकचेष्टितम् ॥२४॥ svargo na prārthito yasya manujair amara-priyaḥ śṛṇvadbhir upagāyadbhir uttamaśloka-ceṣṭitam

svargaḥ—ein Leben auf den himmlischen Planeten; na—nicht; prārthitaḥ—etwas Erstrebenswertes; yasya—von ihm (Ambarīṣa Mahārāja); manujaiḥ—von den Bürgern; amara-priyaḥ—selbst den Halbgöttern sehr lieb; śrnvadbhiḥ—die es gewohnt waren, zu hören; upagāyadbhiḥ—und die es gewohnt waren, zu besingen; uttama-śloka—der Höchsten Persönlichkeit Gottes; ceṣṭitam—über die glorreichen Taten.

#### ÜBERSETZUNG

Die Untertanen Mahārāja Ambarīşas waren es gewohnt, über die glorreichen Taten der Persönlichkeit Gottes zu hören und sie zu lobpreisen. Sie strebten daher niemals danach, auf die himmlischen Planeten erhoben zu werden, die selbst den Halbgöttern äußerst lieb sind.

#### **ERLÄUTERUNG**

Ein reiner Gottgeweihter, der darin geschult worden ist, den Heiligen Namen des Herrn zu hören und zu chanten und über Seinen Ruhm, Seine Eigenschaften, Seine Gestalt, Sein Zubehör usw. zu hören, ist niemals daran interessiert, auf die himmlischen Planeten erhoben zu werden, obwohl selbst die Halbgötter solche Orte sehr lieben.

nārāyaṇa-parāḥ sarve na kutaścana bibhyati svargāpavarga-narakeṣv api tulyārtha-darśinaḥ

"Gottgeweihte, die sich mit Leib und Seele im hingebungsvollen Dienst der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Nārāyaṇa, betätigen, fürchten sich vor keiner Lebenslage. Für den Gottgeweihten sind die himmlischen Planeten, Befreiung und die höllischen Planeten ein und dasselbe." (SB. 6.17.28)

Ein Gottgeweihter befindet sich immer in der spirituellen Welt. Deshalb wünscht er sich nichts. Man nennt ihn akāma, wunschlos, denn er hat keinen Wunsch, außer der Höchsten Persönlichkeit Gottes transzendentalen liebevollen Dienst darzubringen. Weil Mahārāja Ambarīşa ein überaus erhabener Geweihter des Herrn war, führte er seine Untertanen auf solche Art und Weise, daß sie an nichts Materiellem interessiert waren, nicht einmal am Glück der himmlischen Planeten.

# VERS 25 संवर्धयन्ति यत् कामाः स्वाराज्यपरिभाविताः । दुर्लभा नापि सिद्धानां मुकुन्दं हृदि पञ्चतः ॥२५॥

samvardhayanti yat kāmāḥ svārājya-paribhāvitāḥ durlabhā nāpi siddhānām mukundam hṛdi pasyataḥ

samvardhayanti—vergrößern Glückseligkeit; yat—weil; kāmaḥ—solche Bestrebungen; svā-rājya—in seiner wesenseigenen Position verankert, die darin besteht, dem Herrn zu dienen; paribhāvitāḥ—durchdrungen von solchen Bestrebungen; durlabhāḥ—sehr selten erlangt; na—nicht; api—auch; siddhānām—von großen Mystikern; mukundam—Kṛṣṇa, die Höchste Persönlichkeit Gottes; hrdi—im Innern des Herzens; paśyatah—Menschen, die es gewohnt sind, Ihn immer zu sehen.

#### ÜBERSETZUNG

Diejenigen, die von der transzendentalen Glückseligkeit des Dienstes für die Höchste Persönlichkeit Gottes erfüllt sind, beachten nicht einmal die Errungenschaften großer Mystiker, denn solche Errungenschaften steigern die transzendentale Glückseligkeit nicht, die ein Gottgeweihter empfindet, der im Innern seines Herzens ständig an Kṛṣṇa denkt.

#### **ERLÄUTERUNG**

Ein reiner Gottgeweihter steht nicht nur der Erhebung auf die höheren Planetensysteme gleichgültig gegenüber, sondern sogar den Vollkommenheiten des mystischen yoga. Die wahre Vollkommenheit ist hingebungsvoller Dienst. Ein Gottgeweihter kann dem Glück, das man erfährt, wenn man mit dem unpersönlichen Brahman verschmilzt, und dem Glück, das die acht Vollkommenheiten des mystischen yoga mit sich bringen (animā, laghimā, prāpti usw.), nichts abgewinnen. Śrīla Prabodhānanda Sarasvatī sagt:

kaivalyam narakāyate tridaśa-pūr ākāśa-puṣpāyate durdāntendriya-kāla-sarpa-paṭalī-protkhāta-damṣṭrāyate viśvam pūrṇa-sukhāyate vidhi-mahendrādiś ca kīṭāyate yat kāruṇya-kaṭākṣa-vaibhavavatām tam gauram eva stumaḥ (Caitanya-candrāmṛta 5)

Wenn ein Gottgeweihter durch die Gnade Śrī Caitanyas die Stufe des transzendentalen liebevollen Dienstes für den Herrn erreicht hat, ist in seinen Augen das unpersönliche Brahman nicht besser als die Hölle, und er betrachtet materielles Glück auf den himmlischen Planeten als ein Irrlicht. Was die Vollkommenheit mystischer Kräfte anbelangt, so vergleicht ein Gottgeweihter sie mit einer Giftschlange, die keine Zähne hat. Einem mystischen yogī geht es in erster Linie darum, die Sinne zu beherrschen, doch weil der Gottgeweihte seine Sinne im Dienst des Herrn betätigt (hṛṣīkeṇa hṛṣīkeśa-sevanam bhaktir ucyate), braucht er sich nicht eigens um Beherrschung der Sinne zu bemühen. Diejenigen, die materielle Tätigkeiten ausführen, müssen die Sinne zügeln, doch ein Gottgeweihter beschäftigt all seine Sinne im Dienst des Herrn, weshalb sie von vornherein gezügelt sind. Param drstvā nivartate

(Bg. 2.59). Die Sinne eines Gottgeweihten werden von materiellem Genuß nicht angezogen, und obwohl die materielle Welt voller Leid ist, betrachtet der Gottgeweihte auch diese Welt als spirituell, weil alles im Dienst des Herrn steht. Das, was die spirituelle Welt von der materiellen Welt unterscheidet, ist die Geisteshaltung des Dienens. Nirbandhah krṣna-sambandhe yuktam vairāgyam ucyate. Wenn jemand der Höchsten Persönlichkeit Gottes gegenüber keine dienende Haltung einnimmt, sind seine Tätigkeiten materiell.

prāpañci-katayā buddhyā hari-sambandhi-vastunaḥ mumukṣubhiḥ parityāgo vairāgyaṁ phalgu kathyate (Bh.r.s. 1.2.256)

Das, was nicht in den Dienst des Herrn gestellt wird, ist materiell, und nichts, was im Dienst des Herrn eingesetzt wird, sollte aufgegeben werden. Die Erbauer eines hohen Wolkenkratzers und die Erbauer eines Tempels mögen mit dem gleichen Enthusiasmus ans Werk gehen, doch die angestrebten Ziele sind verschieden, denn das eine ist materiell, während das andere spirituell ist. Man sollte spirituelle Tätigkeiten nicht mit materiellen verwechseln und sie deswegen einstellen. Nichts, was mit Hari, der Höchsten Persönlichkeit Gottes, verbunden ist, ist materiell. Ein Gottgeweihter, der all dies berücksichtigt, führt immer spirituelle Tätigkeiten aus und fühlt sich deshalb nicht mehr zu materiellen Tätigkeiten hingezogen (param drstvā nivartate).

#### VERS 26

# स इत्थं भक्तियोगेन तपोयुक्तेन पार्थिवः । स्वधर्मेण हरिं प्रीणन् सर्वान् कामान्शनैर्जहौ ॥२६॥

sa ittham bhakti-yogena tapo-yuktena pārthivah sva-dharmena harim prīṇan sarvān kāmān śanair jahau

saḥ—er (Ambarīṣa Mahārāja); ittham—auf diese Weise; bhakti-yogena—indem er transzendentalen liebevollen Dienst für den Herrn ausführte; tapaḥ-yuktena—der gleichzeitig der beste Vorgang der Entsagung ist; pārthivaḥ—der König; sva-dharmeṇa—durch seine wesenseigenen Tätigkeiten; harim—den Höchsten Herrn; prīṇan—zufriedenstellend; sarvān—alle Arten von; kāmān—materielle Wünsche; śanaiḥ—allmählich; jahau—gab auf.

#### ÜBERSETZUNG

Der König dieses Planeten, Mahārāja Ambarīşa, führte auf diese Weise hingebungsvollen Dienst für den Herrn aus und nahm im Verlaufe dieser

Bemühung harte Entsagung auf sich. Er stellte die Höchste Persönlichkeit Gottes mit seinen wesenseigenen Tätigkeiten immer zufrieden und gab so allmählich alle materiellen Wünsche auf.

#### **ERLÄUTERUNG**

Es gibt eine Vielzahl von harten Entsagungen, die mit der Ausübung hingebungsvollen Dienstes verbunden sind. Bei der Verehrung der Bildgestalt im Tempel beispielsweise muß man zweifelsohne Mühen in Kauf nehmen. Srī-vigrahārādhana-nitya-nānā-śrngāra-tan-mandira-mārjanādau. Man muß die Bildgestalt schmücken, den Tempel reinigen, Wasser von der Ganga und der Yamuna holen, den täglichen Pflichten nachkommen, mehrere Male am Tag ārati durchführen, erstklassige Speisen für die Bildgestalt kochen, Kleider nähen usw. Man muß also ununterbrochen verschiedene Dinge tun, und die große Anstrengung, die damit verbunden ist, stellt zweifelsohne eine Entsagung dar. In ähnlicher Weise ist Predigen, das Veröffentlichen von Literatur, das Predigen zu atheistischen Menschen und das Verteilen der Literatur von Tür zu Tür mit vielen Mühen verbunden und stellt daher selbstverständlich auch eine Entsagung dar (tapo-yuktena). Tapo divyam putrakā. Solche Entsagung ist nötig. Yena sattvam suddhyet. Durch solche Entsagung im hingebungsvollen Dienst wird man vom materiellen Dasein gereinigt (kāmān śanair jahau). Tatsächlich ermöglicht es einem solche Entsagung, in der wesenseigenen Position hingebungsvollen Dienstes verankert zu werden. Auf diese Weise ist man in der Lage, materielle Wünsche aufzugeben, und sobald man von materiellen Wünschen befreit ist, ist man von der Wiederholung von Geburt, Alter, Krankheit und Tod befreit.

# VERS 27 गृहेषु दारेषु सुतेषु बन्धुषु द्विपोत्तमस्यन्दनवाजिवस्तुषु । अक्षय्यरताभरणाम्बरादिष्वनन्तकोशेष्यकरोदसन्मतिम् ॥२७॥

grheşu dāreşu suteşu bandhuşu dvipottama-syandana-vāji-vastuşu akşayya-ratnābharaṇāmbarādişv ananta-kośeşv akarod asan-matim

gṛheṣu—an die Häuser; dāreṣu—an die Frauen; suteṣu—an Kinder; bandhuṣu—an Freunde und Verwandte; dvipa-uttama—an den mächtigsten aller Elefanten; syandana—an schöne Kutschen; vāji—an erstklassige Pferde; vastuṣu—an all diese Dinge; akṣayya—deren Wert nie geringer wird; ratna—an Juwelen; ābharaṇa—an Schmuckstücke; ambara-ādiṣu—an solche Kleider und Schmuckstücke; ananta-kośeṣu—an eine unerschöpfliche Schatzkammer; akarot—akzeptierte; asat-matim—keine Anhaftung.

#### ÜBERSETZUNG

Mahārāja Ambarīşa gab jegliche Anhaftung an häusliche Angelegenheiten auf sowie an Frauen, Kinder, Freunde und Verwandte, an die besten der mächtigen Elefanten, an schöne Kutschen, Wagen, Pferde, an Juwelen, die nie an Wert verlieren, an Schmuck, an Kleidungsstücke und an eine unerschöpfliche Schatzkammer. Er machte sich von der Anhaftung an all diese Dinge frei, denn er betrachtete sie als zeitweilig und materiell.

#### **FRIÄUTERUNG**

Anāsaktasya viṣayān yathārham upayun̄jataḥ. Von materiellen Dingen kann man in dem Maße Gebrauch machen, wie sie im hingebungsvollen Dienst benützt werden können. Ānukūlyena kṛṣṇānuśīlanam. Ānukūlyasya saṅkalpaḥ prātikūlyasya varjanam. Zum Predigen braucht man viele Dinge, die als materiell gelten. Ein Gottgeweihter sollte keinerlei Anhaftung an solch materielle Dinge wie Haus, Frau, Kinder, Freunde und Autos haben. Mahārāja Ambarīṣa zum Beispiel besaß all diese Dinge, doch er war nicht daran angehaftet. Das ist die Wirkung von bhakti-yoga. Bhaktiḥ pareśānubhavo viraktir anyatra ca (SB. 11.2.42). Wer im hingebungsvollen Dienst fortgeschritten ist, hängt nicht an materiellen Dingen, die zum Sinnengenuß bestimmt sind, doch um des Predigens willen, um den Ruhm des Herrn zu verbreiten, macht er von solchen Dingen Gebrauch, ohne an sie angehaftet zu sein. Anāsaktasya viṣayān yathārham upayun̄jataḥ. Man kann alles gebrauchen, und zwar in dem Ausmaß, wie es sich in Kṛṣṇas Dienst stellen läßt.

#### VERS 28

# तसा अदाद्धरिश्वक्रं प्रत्यनीकभयावहम् । एकान्तभक्तिभावेन प्रीतो भक्ताभिरक्षणम् ।।२८।।

tasmā adād dhariś cakram pratyanīka-bhayāvaham ekānta-bhakti-bhāvena prīto bhaktābhirakşaṇam

tasmai—ihm (Ambarīşa Mahārāja); adāt—gab; hariḥ—die Höchste Persönlichkeit Gottes; cakram—Sein Feuerrad; pratyanīka-bhaya-āvaham—das Feuerrad des Herrn, das dem Feind des Herrn und Seinen Geweihten große Angst einjagte; ekānta-bhakti-bhāvena—weil er unverfälschten hingebungsvollen Dienst darbrachte; prītaḥ—da der Herr überaus erfreut war; bhakta-abhirakṣaṇam—für den Schutz Seiner Geweihten.

#### ÜBERSETZUNG

Da die Höchste Persönlichkeit Gottes großes Wohlgefallen an der unverfälschten Hingabe Mahārāja Ambarīşas hatte, schenkte Er dem König Sein

Feuerrad, das Feinde in Angst und Schrecken versetzt und die Gottgeweihten immer vor Feinden und Unglück beschützt.

#### **ERLÄUTERUNG**

Ein Gottgeweihter, der ständig im Dienst des Herrn tätig ist, mag von Selbstverteidigung nicht viel verstehen, doch weil ein Gottgeweihter ganz von den Lotosfüßen der Höchsten Persönlichkeit Gottes abhängig ist, ist er sich des Schutzes des Herrn immer sicher. Prahlāda Mahārāja sagte:

naivodvije para duratyaya-vaitaraṇyās tvad-vīrya-gāyana-mahāmṛta-magna-cittaḥ (SB. 7.9.43)

Ein Gottgeweihter ist stets in den Ozean der transzendentalen Glückseligkeit des Dienstes für den Herrn eingetaucht. Deshalb hat er vor keiner widrigen Lage in der materiellen Welt auch nur die geringste Angst. Darüber hinaus verspricht der Herr: kaunteya pratijānīhi na me bhaktah praṇaśyati. "O Arjuna, verkünde vor aller Welt, daß die Geweihten des Herrn niemals untergehen." (Bg. 9.31) Kṛṣṇas Feuerrad, das Sudarśana-cakra, ist jederzeit einsatzbereit, wenn die Gottgeweihten Schutz brauchen. Die Nichtgottgeweihten haben vor diesem Feuerrad schreckliche Angst (pratyanīka-bhayāvaham). Deshalb gab es im Königreich Mahārāja Ambarīṣas keinerlei Furcht vor widrigen Umständen, obwohl er sich völlig dem hingebungsvollen Dienst widmete.

#### VERS 29

# आरिराधियपुः कृष्णं महिष्या तुल्यशीलया। युक्तः सांवत्सरं वीरो दधार द्वादशीवतम्।।२९॥

ārirādhayişuḥ kṛṣṇam mahiṣyā tulya-sīlayā yuktaḥ sāmvatsaram vīro dadhāra dvādasī-yratam

ārirādhayişuh—da es ihn danach verlangte, zu verehren; kṛṣṇam—den Höchsten Herrn, Kṛṣṇa; mahiṣyā—mit seiner Königin; tulya-sīlayā—die in gleichem Maße qualifiziert war wie Mahārāja Ambarīṣa; yuktah—zusammen; sāmvatsaram—ein Jahr lang; vīrah—der König; dadhāra—nahm auf sich; dvādasī-vratam—das Gelübde, Ekādasī und Dvādasī einzuhalten.

#### ÜBERSETZUNG

Um Śrī Kṛṣṇa zu verehren, hielt Mahārāja Ambarīşa zusammen mit seiner Königin, die genauso qualifiziert war wie er, ein Jahr lang das Gelübde von Ekādaśī und Dvādaśī ein.

# **ERLÄUTERUNG**

Ekādaśī-vrata und Dvādaśī-vrata einzuhalten bedeutet, die Höchste Persönlichkeit Gottes zu erfreuen. Diejenigen, die im Kṛṣṇa-Bewußtsein Fortschritt machen wollen, müssen das Ekādaśī-vrata regelmäßig einhalten. Mahārāja Ambarīṣas Gemahlin, die Königin, war genauso qualifiziert wie er, der König. Deshalb war es für Mahārāja Ambarīṣa möglich, ein Haushälterleben zu führen. In diesem Zusammenhang ist das Wort tulya-sīlayā sehr bedeutsam. Wenn eine Frau nicht genauso qualifiziert ist wie ihr Ehemann, ist es sehr schwierig, das Eheleben intakt zu halten. Cāṇakya Paṇḍita empfiehlt solch einer Person, sich sofort aus dem Haushälterleben zurückzuziehen und ein vānaprastha oder sannyāsī zu werden.

mātā yasya gṛhe nāsti bhāryā cāpriya-vādinī araṇyaṁ tena gantavyaṁ yathāraṇyaṁ tathā gṛham

Jemand, der keine Mutter zu Hause hat und der sich mit seiner Frau nicht verträgt, sollte sich sofort aufmachen und in den Wald ziehen. Weil das menschliche Leben ausschließlich für spirituellen Fortschritt bestimmt ist, muß einem die Ehefrau bei diesem Bemühen hilfreich zur Seite stehen. Tut sie dies nicht, besteht keine Notwendigkeit des Ehelebens.

#### VERS 30

# व्रतान्ते कार्तिके मासि त्रिरात्रं सम्रुपोषितः । स्नातः कदाचित्कालिन्द्यां हरिं मधुवनेऽर्चयत् ॥३०॥

vratānte kārtike māsi tri-rātram samupositaḥ snātaḥ kadācit kālindyām harim madhuvane 'rcayat

vrata-ante—als die Zeit des Gelübdes abgelaufen war; kārtike—im Monat Kārtika (Oktober-November); māsi—in diesem Monat; tri-rātram—drei Nächte lang; samupoşitaḥ—nachdem er das Fasten vollkommen eingehalten hatte; snātaḥ—nachdem er gebadet hatte; kadācit—einmal; kālindyām—am Ufer der Yamunā; harim—die Höchste Persönlichkeit Gottes; madhuvane—in dem Teil des Vṛndāvana-Gebietes, der als Madhuvana bekannt ist; arcayat—verehrte den Herrn.

## ÜBERSETZUNG

Im Monat Kārtika, als Mahārāja Ambarīşa dieses Gelübde ein Jahr lang eingehalten hatte, fastete er drei Nächte, nahm ein Bad in der Yamunā und verehrte dann in Madhuvana die Höchste Persönlichkeit Gottes, Hari.

#### **VERS 31-32**

महाभिषेकविधिना सर्वोपस्करसम्पदा । अभिषिच्याम्बराकल्पैर्गन्धमाल्याईणादिभिः ॥३१॥ तद्गतान्तरभावेन पूजयामास केशवम् । ब्राह्मणांश्वमहाभागान् सिद्धार्थानपि भक्तितः ॥३२॥

> mahābhişeka-vidhinā sarvopaskara-sampadā abhişicyāmbarākal pair gandha-mālyārhaṇādibhiḥ

tad-gatāntara-bhāvena pūjayām āsa keśavam brāhmaṇāmś ca mahā-bhāgān siddhārthān api bhaktitaḥ

mahā-abhiṣeka-vidhinā—durch die regulierenden Prinzipien, die beim Baden der Bildgestalt zu beachten sind; sarva-upaskara-sampadā—mit allen Gegenständen für die Verehrung der Bildgestalt; abhiṣicya—nachdem er gebadet hatte; ambara-ākal-paiḥ—mit schöner Kleidung und Schmuckstücken; gandha-mālya—mit duftenden Blumengirlanden; arhaṇa-ādibhiḥ—und mit anderen Gegenständen, mit denen die Bildgestalt verehrt wird; tat-gata-antara-bhāvena—mit in Hingabe versenktem Geist; pūjayām āsa—er verehrte; keśavam—Kṛṣṇa; brāhmaṇān ca—und die brāhmaṇas; mahā-bhāgān—die sehr von Glück begünstigt waren; siddha-arthān—in sich selbst zufrieden, ohne irgendwelche Verehrung zu erwarten; api—sogar; bhaktitah—mit großer Hingabe.

#### ÜBERSETZUNG

Mahārāja Ambarīşa hielt sich an die regulierenden Prinzipien, die bei einer mahābhişeka zu beachten sind, und vollzog mit allem notwendigen Zubehör die Badezeremonie für die Bildgestalt Śrī Kṛṣṇas. Daraufhin legte er der Bildgestalt prächtige Kleidung und Schmuckstücke an und schmückte sie mit Blumengirlanden und anderen Gegenständen, die der Verehrung des Herrn dienen. Aufmerksam und voller Hingabe verehrte er Kṛṣṇa und all die überaus vom Glück begünstigten brāhmaṇas, die von materiellen Wünschen frei waren.

## **VERS 33-35**

गवां रुक्मविषाणीनां रूप्याङ्घीणां सुवाससाम् । पयःशीलवयोरूपवत्सोपस्करसम्पदाम् ॥३३॥ प्राहिणोत् साधुविप्रेभ्यो गृहेषु न्यर्बुदानिषट् । भोजियत्वा द्विजानग्रे स्वाद्धन्नं गुणवत्तमम् ।।३४॥ लब्धकामैरनुज्ञातः पारणायोपचक्रमे । तस्य तर्ह्यतिथिः साक्षाद् दुर्वासा भगवानभृत् ।।३५॥

> gavām rukma-viṣāṇīnām rūpyānghrīṇām suvāsasām payaḥśīla-vayo-rūpavatsopaskara-sampadām

prāhiņot sādhu-viprebhyo gṛheṣu nyarbudāni ṣaṭ bhojayitvā dvijān agre svādv annam guṇavattamam

labdha-kāmair anujñātaḥ pāraṇāyopacakrame tasya tarhy atithiḥ sākṣād durvāsā bhagavān abhūt

gavām—Kühe; rukma-viṣānīnām—deren Hörner mit Blattgold überzogen waren; rūpya-aṅghrīnām—deren Hufe versilbert waren; su-vāsasām—mit Tüchern wunderschön geschmückt; payaḥ-śīla—mit vollen Eutern; vayaḥ-jung; rūpa—schön; vatsa-upaskara-sampadām—mit schönen Kälbern; prāhinot—gab als Almosen; sādhu-viprebhyaḥ—den brāhmaṇas und den Heiligen; gṛheṣu—in seinem Haus (nachdem sie dort angekommen waren); nyarbudāni—zehn Kror (einhundert Millionen); saṭ—sechsmal; bhojayitvā—ihnen zu essen gebend; dvijān agre—zuerst den brāhmaṇas; svādu annam—sehr schmackhafte Speisen; guṇavat-tamam—überaus köstlich; labdha-kāmaiḥ—von diesen brāhmaṇas, die völlig satt waren; anujñātaḥ—mit ihrer Erlaubnis; pāraṇāya—den Dvādaśī zu vollenden; upacakrame—war gerade im Begriff, die abschließende Zeremonie zu vollziehen; tasya—von ihm (Ambarīṣa); tarhi—sofort; atithiḥ—ungebetener oder nicht eingeladener Gast; sākṣāt—direkt; durvāsāḥ—der große Mystiker Durvāsā; bhagavān—überaus mächtig; abhūt—erschien als Gast auf der Bildfläche.

#### ÜBERSETZUNG

Daraufhin bewirtete Mahārāja Ambarīṣa alle Gäste, die in sein Haus ge-kommen waren, besonders die brāhmaṇas. Er verschenkte sechshundert Millionen Kühe, deren Hörner mit Blattgold und deren Hufe mit Silber überzogen waren. Sämtliche Kühe waren mit schönen Tüchern geschmückt, und ihre Euter waren voller Milch. Sie waren sanftmütig, jung und schön und wurden von ihren Kälbern begleitet. Nachdem der König diese Kühe verschenkt hatte, gab er zuerst allen brāhmaṇas reichlich zu essen, und als sie völlig satt waren, schickte er sich mit ihrer Erlaubnis an, den Ekādaśī durch das Brechen des Fastens abzuschließen. Genau in diesem Augenblick

erschien jedoch ein ungeladener Gast, nämlich Durvāsā Muni, der große und mächtige Mystiker.

#### VERS 36

तमानर्चातिथि भूपः प्रत्युत्थानासनार्हणैः। ययाचेऽभ्यवहाराय पादमृलमुपागतः॥३६॥

> tam ānarcātithim bhūpaḥ pratyutthānāsanārhaṇaiḥ yayāce 'bhyavahārāya pāda-mūlam upāgatah

tam—ihn (Durvāsā); ānarca—verehrte; atithim—obwohl er ein nicht geladener Gast war; bhūpaḥ—der König (Ambarīṣa); pratyutthāna—indem er sich erhob; āsana—indem er einen Sitzplatz anbot; arhaṇaiḥ—und durch Gegenstände, die der Verehrung dienen; yayāce—bat; abhyavahārāya—zu essen; pāda-mūlam—zu seinen Füßen; upāgatah—fiel nieder.

### ÜBERSETZUNG

Nachdem König Ambarīşa sich erhoben hatte, um Durvāsā Muni zu empfangen, bot er ihm einen Sitzplatz an und verehrte ihn mit einer Zeremonie. Daraufhin setzte sich der König zu den Füßen des großen Weisen nieder und bat ihn, etwas zu essen.

#### VERS 37

# प्रतिनन्द्य स तांयाच्ञां कर्तुमावश्यकं गतः। निममञ बृहद् ध्यायन् कालिन्दीसलिले शुभे।।३७॥

pratinandya sa tām yācñām kartum āvasyakam gataḥ nimamajja bṛhad dhyāyan kālindī-salile subhe

pratinandya—gerne annehmend; sah—Durvāsā Muni; tām—diese; yācñām—Bitte; kartum—um durchzuführen; āvasyakam—die nötigen rituellen Zeremonien; gatah—ging; nimamajja—tauchte seinen Körper in das Wasser; brhat—das Höchste Brahman; dhyāyan—meditierend über; kālindī—der Yamunā; salile—im Wasser; subhe—sehr glückverheißend.

#### ÜBERSETZUNG

Durvāsā Muni nahm die Einladung Mahārāja Ambarīşas mit Freuden an, doch um die vorgeschriebenen rituellen Zeremonien zu vollziehen, begab

er sich zur Yamunā. Dort angelangt, tauchte er in das glückverheißende Wasser ein und meditierte über das unpersönliche Brahman.

#### **VERS 38**

# मुहूर्तार्धावशिष्टायां द्वाद्क्यां पारणं प्रति । चिन्तयामास धर्मज्ञो द्विजैस्तद्धर्मसङ्कटे ।।३८।।

muhūrtārdhāvasistāyām dvādasyām pāraņam prati cintayām āsa dharma-jño dvijais tad-dharma-sankate

muhūrta-ardha-avasiṣṭāyām—dauerte nur noch einen halben Augenblick; dvā-dasyām—als der Dvādasī-Tag; pāraṇam—das Brechen des Fastens; prati—um einzuhalten; cintayām āsa—begann zu überlegen; dharma-jāaḥ—jemand, der die Prinzipien der Religion kennt; dvijaiḥ—von den brāhmaṇas; tat-dharma—bezüglich jenes religiösen Prinzips; sankaṭe—in einer derart gefährlichen Lage.

## ÜBERSETZUNG

In der Zwischenzeit war nur noch eine muhūrta des Dvādaśī-Tages übrig, während der das Fasten gebrochen werden konnte. Folglich mußte das Fasten unbedingt sofort gebrochen werden. In dieser heiklen Situation fragte der König gelehrte brāhmaṇas um Rat.

#### **VERS 39-40**

त्राह्मणातिक्रमे दोषो द्वादस्यां यदपारणे। यत्कृत्वासाधुमे भ्रुयादधर्मो वानमां स्पृशेत्।।३९॥ अम्भसा केवलेनाथ करिष्ये व्रतपारणम्। आहुरन्भक्षणं विप्रा द्यशितं नाशितं च तत्।।४०॥

> brāhmaṇātikrame doṣo dvādasyām yad apāraṇe yat kṛtvā sādhu me bhūyād adharmo vā na mām spṛset

ambhasā kevalenātha karişye vrata-pāraṇam āhur ab-bhakṣaṇam viprā hy aśitam nāśitam ca tat brāhmaṇa-atikrame—im Übertreten der Anstandsregeln, die im Umgang mit brāhmaṇas zu beachten sind; doṣaḥ—es liegt ein Fehler; dvādaśyām—am Dvādaśī-Tag; yat—weil; apāraṇe—in dem Umstand, daß das Fasten nicht zur rechten Zeit gebrochen werde; yat kṛtvā—nachdem diese Handlung ausgeführt wurde; sādhu—was glückverheißend ist; me—mir; bhūyāt—möge so werden; adharmaḥ—was irreligiös ist; vā—oder; na—nicht; mām—mich; spṛśet—mag berühren; ambhasā—durch Wasser; kevalena—nur; atha—deshalb; kariṣye—ich werde ausführen; vrata-pāraṇam—die Erfüllung des Gelübdes; āhuḥ—sagte; ap-bhakṣaṇam—Wasser trinken; vi-prāḥ—o brāhmaṇas; hi—gewiß; aśitam—essend; na aśitam ca—und auch nicht essend; tat—solch eine Handlung.

#### ÜBERSETZUNG

Der König sagte: "Die Gesetze höflichen Benehmens gegenüber den brähmanas zu übertreten ist zweifellos ein schweres Vergehen. Andererseits ist die Einhaltung des Gelübdes mit einem Makel behaftet, wenn das Fasten nicht im Laufe des Dvädaśī gebrochen wird. O brähmanas, wenn ihr es für glückverheißend und nicht irreligiös befindet, werde ich deshalb das Fasten durch das Trinken von Wasser brechen." Zu diesem Schluß kam der König, nachdem er sich mit den brähmanas beraten hatte, denn nach Ansicht der brähmanas kann Wassertrinken als Essen und gleichzeitig auch als Nichtessen betrachtet werden.

# **ERLÄUTERUNG**

Als Mahārāja Ambarīşa, der sich in einer Zwangslage befand, die brāhmaṇas zu Rate zog und sie fragte, ob er das Fasten brechen oder ob er auf Durvāsā Muni warten solle, vermochten sie ihm offenbar nicht eindeutig zu sagen, was er tun solle. Da ein Vaiṣṇava jedoch die intelligenteste Persönlichkeit ist, beschloß Mahārāja Ambarīṣa in Gegenwart der brāhmaṇas selbst, ein wenig Wasser zu trinken, denn dies würde die Fastenperiode unterbrechen, jedoch nicht gegen die Regeln verstoßen, die zu beachten sind, wenn man einen brāhmaṇa empfängt. In den Veden heißt es: apo 'śnāti tan naivāśitam naivānaśitam. Diese Feststellung bedeutet, daß man das Trinken von Wasser entweder als Essen oder als Nichtessen betrachten kann. Manchmal erleben wir, daß ein politischer Führer, der satyāgraha praktiziert, nicht ißt, aber Wasser trinkt. Aus der Überlegung heraus, daß Wassertrinken Nichtessen sei, beschloß Mahārāja Ambarīṣa, so zu handeln.

### **VERS 41**

इत्यपः प्राभ्य राजर्षिश्चिन्तयन् मनसाच्युतम् । प्रत्यचष्ट कुरुश्रेष्ठ द्विजागमनमेव सः ॥४१॥

> ity apaḥ prāśya rājarşiś cintayan manasācyutam

# pratyacaşta kuru-śreştha dvijāgamanam eva sah

iti—so; apaḥ—Wasser; prāśya—nachdem er getrunken hatte; rājarṣiḥ—der große König Ambarīṣa; cintayan—meditierend über; manasā—im Geist; acyutam—die Höchste Persönlichkeit Gottes; pratyacaṣṭa—begann zu warten auf; kuru-śreṣṭha—o bester der Kuru-Könige; dvija-āgamanam—die Rückkehr Durvāsā Munis, des großen mystischen brāhmaṇa; eva—gewiß; saḥ—der König.

#### ÜBERSETZUNG

O Bester der Kuru-Dynastie, nachdem König Ambarīşa ein wenig Wasser getrunken hatte, wartete er auf die Rückkehr des großen Mystikers Durvāsā Muni und meditierte währenddessen über die Höchste Persönlichkeit Gottes im Herzen.

### VERS 42

# दुर्वासा यम्रनाक्लात् कृतावश्यक आगतः । राज्ञाभिनन्दितस्तस्य बुबुधे चेष्टितं धिया ॥४२॥

durvāsā yamunā-kūlāt kṛtāvaśyaka āgataḥ rājñābhinanditas tasya bubudhe cestitaṁ dhiyā

durvāsāḥ—der große Weise; yamunā-kūlāt—vom Ufer des Flusses Yamunā; kṛta—waren durchgeführt worden; āvaśyakaḥ—er, von dem die nötigen Ritualzeremonien; āgataḥ—kehrte zurück; rājnā—vom König; abhinanditaḥ—gut empfangen werdend; tasya—seine; bubudhe—konnte verstehen; ceṣṭitam—Ausführung; dhiyā—mit Hilfe von Intelligenz.

#### ÜBERSETZUNG

Nachdem Durvāsā die Ritualzeremonien vollzogen hatte, die zur Mittagszeit durchgeführt werden müssen, kehrte er vom Ufer der Yamunā zurück. Der König empfing Durvāsā Muni zuvorkommend und ehrerbietig, doch dieser erkannte aufgrund seiner mystischen Kraft, daß König Ambarīşa ohne seine Erlaubnis Wasser getrunken hatte.

## **VERS 43**

मन्युना प्रचलद्वात्रो भ्रुकुटीकुटिलाननः। बुग्रुक्षितश्र सुतरां कृताञ्चलिमभाषत ॥४३॥

> manyunā pracalad-gātro bhru-kutī-kutilānanah

# bubhukṣitaś ca sutarāṁ krtāñjalim abhāsata

manyunā—durch heftigen Zorn in Erregung versetzt; pracalat-gātraḥ—mit zitterndem Körper; bhru-kuṭī—durch die Augenbrauen; kuṭila—gekrümmt; ānanaḥ—Gesicht; bubhukṣitaḥ ca—und gleichzeitig hungrig; sutarām—sehr; kṛta-añja-lim—zu Ambarīṣa Mahārāja, der mit gefalteten Händen dastand; abhāṣata—er sprach.

#### ÜBERSETZUNG

Durvāsā Muni, der immer noch hungrig war, wandte sich mit zitterndem Körper, verzerrtem Gesicht und hochgezogenen Augenbrauen an König Ambarīşa, der mit gefalteten Händen vor ihm stand, und voller Zorn sprach er:

### VERS 44

# अहो अस्य नृशंसस्य श्रियोन्मत्तस्य पश्यत । धर्मव्यतिक्रमं विष्णोरभक्तस्येशमानिनः ॥४४॥

aho asya nṛ-śaṁsasya śriyonmattasya paśyata dharma-vyatikramam viṣṇor abhaktasyeśa-māṇinah

aho—o weh; asya—dieses Mannes; nr-samsasya—der so grausam ist; śriyā un-mattasya—aufgrund großen Reichtums hochmütig; paśyata—seht alle; dharmavyatikramam—die Verletzung der regulierenden Prinzipien der Religion; viṣṇoh abhaktasya—der nicht ein Geweihter Śrī Viṣṇus ist; īśa-māninah—sich selbst für den Höchsten Herrn haltend, der auf nichts und niemanden angewiesen ist.

#### ÜBERSETZUNG

Seht nur das Benehmen dieses grausamen Menschen! Er ist kein Geweihter Śrī Viṣṇus. Da er auf seinen materiellen Reichtum und auf seinen Rang stolz ist, hält er sich selbst für Gott. Seht nur, wie er die Gesetze der Religion übertreten hat.

#### **FRIÄUTERUNG**

Śrīla Viśvanātha Cakravartī Ṭhākura hat die Aussage dieses von Durvāsā Muni gesprochenen Verses genau ins Gegenteil umgekehrt. Durvāsā Muni wollte durch den Gebrauch des Wortes nṛ-śamsasya zum Ausdruck bringen, daß der König grausam war, doch nach der Interpretation Viśvanātha Cakravartī Ṭhākuras bedeutet dieses Wort, daß der Charakter des Königs von allen einheimischen Leuten gepriesen wurde. Er sagt, das Wort nṛ bedeute "von allen einheimischen Leuten" und

samsasya "von ihm (Ambarīşa), dessen Charakter gepriesen wurde". In ähnlicher Weise interpretiert er auch das Wort śriyā-unmattasya anders. Wenn jemand sehr reich ist, wird er aufgrund seines Reichtums wie verrückt und wird deshalb als śriyā-unmattasya bezeichnet. Nach Śrīla Viśvanātha Cakravartī Thākura jedoch bedeuten diese Worte, daß Mahārāja Ambarīşa nicht wie ein Verrückter auf Geld aus war; denn obwohl er solch ein reicher König war, hatte er bereits kein Interesse mehr an der verrückten Jagd nach materiellem Reichtum. In ähnlicher Weise interpretiert Śrīla Viśvanātha Cakravartī Thākura auch das Wort īśa-māninah. Gemäß seiner Auslegung bedeutet dieses Wort, daß Mahārāja Ambarīşa der Höchsten Persönlichkeit Gottes sehr großen Respekt entgegenbrachte, so daß er — obwohl Durvāsā Muni das Gegenteil dachte — die Regeln, die für Ekādaśī-pāraṇa gelten, nicht übertrat, denn er nahm nur Wasser zu sich. Auf diese Weise hat Śrīla Viśvanātha Cakravartī Thākura Ambarīşa Mahārāja und all seine Handlungen verteidigt.

### VERS 45

# यो मामतिथिमायातमातिथ्येन निमन्त्र्य च । अदत्त्वा भ्रक्तवांस्तस्य सद्यस्ते दर्शये फलम् ॥४५॥

yo mām atithim āyātam ātithyena nimantrya ca adattvā bhuktavāms tasya sadyas te daršaye phalam

yaḥ—dieser Mann, der; mām—mir; atithim—der ich als ungeladener Gast; āyā-tam—hierhergekommen bin; āti-thyena—mit dem Empfang eines Gastes; niman-trya—nachdem er mich eingeladen hat; ca—auch; adattvā—ohne zu geben (Essen); bhuktavān—hat selbst gegessen; tasya—von ihm; sadyaḥ—sofort; te—von dir; dar-saye—ich werde zeigen; phalam—das Ergebnis.

## ÜBERSETZUNG

Mahārāja Ambarīşa, du hast mich als deinen Gast zum Essen eingeladen, doch statt mich zu bewirten, hast du selbst zuerst gegessen. Wegen deines ungebührlichen Benehmens werde ich dir etwas zeigen, was dich bestraft.

# **ERLÄUTERUNG**

Ein sogenannter mystischer yogī kann einen Gottgeweihten nicht besiegen. Durch das Scheitern von Durväsä Munis Versuch, Mahārāja Ambarīşa zu bestrafen, wird dies bewiesen werden. Harāv abhaktasya kuto mahad-guṇāh (SB. 5.18.12). Jemand mag ein noch so großer Mystiker, Philosoph oder fruchtbringender Arbeiter sein, wenn er jedoch nicht ein reiner Geweihter des Höchsten Herrn ist, hat er keine guten Eigenschaften. Nur ein Gottgeweihter geht aus allen Lebenslagen als Sieger hervor, wie die hier beschriebene Geschichte von der Auseinandersetzung zwischen Durväsä und Mahārāja Ambarīşa noch zeigen wird.

#### **VERS 46**

# एवं ब्रुवाण उत्कृत्य जटां रोषप्रदीपितः। तया स निर्ममे तस्मै कृत्यां कालानलोपमाम्।।४६॥

evam bruvāṇa utkṛtya jaṭām roṣa-pradīpitaḥ tayā sa nirmame tasmai krtyām kālānalopamām

evam—so; bruvāṇaḥ—sprechend (Durvāsā Muni); utkṛtya—ausreißend; jaṭām—ein Büschel Haare; roṣa-pradīpitaḥ—rot vor Zorn; tayā—aus diesem Haarbüschel, das er sich vom Kopf gerissen hatte; saḥ—Durvāsā Muni; nirmame—erschuf; tasmai—um Mahārāja Ambarīṣa zu bestrafen; kṛtyām—einen Dämon; kāla-anala-upamām—der genau wie das lodernde Feuer der Vernichtung aussah.

### ÜBERSETZUNG

Während Durvāsā Muni diese Worte sprach, wurde sein Gesicht rot vor Zorn. Um Mahārāja Ambarīşa zu bestrafen, riß er sich ein Büschel Haare vom Kopf und erschuf einen Dämon, der dem lodernden Feuer der Vernichtung glich.

#### **VERS 47**

# तामापतन्तीं ज्वलतीमसिहस्तां पदा भ्रुवम् । वेपयन्तीं समुद्वीक्ष्य न चचाल पदान्तृपः ॥४७॥

tām āpatantīm jvalatīm asi-hastām padā bhuvam vepayantīm samudvīkṣya na cacāla padān nrpah

tām—dieser (Dämon); āpatantīm—auf ihn zugehend, um ihn anzugreifen; jva-latīm—lodernd wie Feuer; asi-hastām—mit einem Dreizack in der Hand; padā—mit seinem Schritt; bhuvam—die Erdoberfläche; vepayantīm—erbeben lassend; samu-dvīkṣya—ihn ganz genau sehend; na—nicht; cacāla—bewegte sich; padāt—von der Stelle; nṛpaḥ—der König.

#### ÜBERSETZUNG

Dieses glühende Wesen nahm einen Dreizack in die Hand und ging auf Mahārāja Ambarīşa zu, wobei es die Erde bei jedem Schritt erbeben ließ. Der König indes ließ sich nicht im geringsten aus der Fassung bringen, als er das Wesen sah, und er wich auch nicht einen Zentimeter von der Stelle.

# **ERLÄUTERUNG**

Nārāyaṇaḥ-parāḥ sarve na kutaścana bibhyati (SB. 6.17.28). Ein reiner Geweihter Nārāyaṇas fürchtet sich niemals angesichts irgendwelcher materieller Gefahr. Es gibt viele Beispiele von solchen Gottgeweihten, wie Prahlāda Mahārāja, der von seinem Vater gepeinigt wurde, sich aber dennoch nicht im geringsten fürchtete, obwohl er erst fünf Jahre alt war. Ein Gottgeweihter sollte deshalb dem Beispiel Ambarīṣa Mahārājas und Prahlāda Mahārājas folgen und lernen, wie man alle unangenehmen Situationen in dieser Welt erdulden kann. Es kommt oft vor, daß Gottgeweihte von Nichtgottgeweihten gequält werden, doch weil sich der reine Gottgeweihte ganz auf die Barmherzigkeit der Höchsten Persönlichkeit Gottes verläßt, wird er von solch feindseligen Handlungen niemals aus der Fassung gebracht.

#### **VERS 48**

# प्राग्दिष्टं भृत्यरक्षायां पुरुषेण महात्मना । ददाह कृत्यां तां चक्रं क्रुद्धाहिमिव पावकः ॥४८॥

prāg diṣṭaṁ bhṛṭya-rakṣāyāṁ puruṣeṇa mahātmanā dadāha kṛṭyāṁ tāṁ cakraṁ kruddhāhim iva pāyakah

prāk distam—wie zuvor arrangiert; bhṛtya-rakṣāyām—zum Schutz seiner Diener; puruṣeṇa—von der Höchsten Person; mahā-ātmanā—von der Überseele; dadā-ha—zu Asche verbrannt; kṛtyām—jener erschaffene Dämon; tām—ihn; cakram—das Feuerrad; kruddha—zornig; ahim—eine Schlange; iva—wie; pāvakaḥ—Feuer.

#### ÜBERSETZUNG

Wie ein Feuer im Wald eine gereizte Schlange in Sekundenschnelle zu Asche verbrennt, so verbrannte das Feuerrad des Höchsten, das Sudarśanacakra, auf den zuvor erteilten Befehl hin den erschaffenen Dämon augenblicklich zu Asche, um den Geweihten des Herrn zu beschützen.

### **ERLÄUTERUNG**

Als reiner Gottgeweihter wich Mahārāja Ambarīşa selbst angesichts einer solch großen Gefahr nicht einen Zentimeter zurück; auch bat er die Höchste Persönlichkeit Gottes nicht um Hilfe. Er war fest im Wissen verankert, und es stand fest, daß er einfach im Innern seines Herzens an die Höchste Persönlichkeit Gottes dachte. Ein Gottgeweihter kennt keine Angst vor dem Tod, denn er meditiert immer über die Höchste Persönlichkeit Gottes, nicht weil er sich irgendeinen materiellen Gewinn davon erhofft, sondern weil er dies als seine Pflicht betrachtet. Der Herr indessen weiß, wie Er Seinen Geweihten beschützen kann. Wie aus den Worten prāg distam hervorgeht, wußte der Herr alles. Bevor irgend etwas passieren konnte, hatte Er

bereits dafür gesorgt, daß Sein cakra zum Schutz Mahārāja Ambarīṣas bereitstand. Der Herr gewährt einem Geweihten schon ganz von Beginn seines hingebungsvollen Dienstes an diesen Schutz. Kaunteya pratijānīhi na me bhaktaḥ praṇaśyati (Bg. 9.31). Sowie man einfach mit hingebungsvollem Dienst beginnt, steht man unter dem Schutz der Höchsten Persönlichkeit Gottes. Dies wird auch in der Bhagavadgītā (18.66) bestätigt: aham tvām sarva-pāpebhyo mokṣayiṣyāmi. Der Schutz beginnt sofort. Der Herr ist so gütig und barmherzig, daß Er den Gottgeweihten richtig lenkt und ihm in jeder Hinsicht Schutz bietet, wodurch der Gottgeweihten völlig ungestört dauerhaften Fortschritt im Kṛṣṇa-Bewußtsein macht, ohne daß ihn dabei irgendwelche äußeren Umstände behindern können. Eine Schlange mag sehr zornig sein und beißen wollen, doch angesichts eines lodernden Feuers im Wald ist die gereizte Schlange hilflos. Obwohl der Feind eines Gottgeweihten sehr stark sein mag, wird er mit einer zornigen Schlange verglichen, die dem Feuer des hingebungsvollen Dienstes gegenübersteht.

#### **VERS 49**

# तदभिद्रवदुद्वीक्ष्य खप्रयासं च निष्फलम् । दुर्वासा दुद्धवे भीतो दिक्षु प्राणपरीप्सया ॥४९॥

tad-abhidravad udvīkṣya sva-prayāsaṁ ca niṣphalam durvāsā dudruve bhīto diksu prāna-parīpsayā

tat—von diesem Feuerrad; adhidravat—sich auf ihn zubewegend; udvīkṣya—nachdem er gesehen hatte; sva-prayāsam—sein eigener Versuch; ca—und; niṣpha-lam—gescheitert; durvāsāḥ—Durvāsā Muni; dudruve—begann zu laufen; bhī-taḥ—voller Furcht; dikṣu—in jede Richtung; prāṇa-parīpsayā—mit dem Wunsch, sein Leben zu retten.

#### ÜBERSETZUNG

Als Durvāsā Muni sah, daß sein Plan fehlgeschlagen war und daß sich das Sudarsana-cakra auf ihn zubewegte, wurde er von panischer Angst gepackt und versuchte, in alle Richtungen zu entkommen, um sein Leben zu retten.

VERS 50
तमन्वधावद् भगवद्रथाङ्गं
दावाग्निरुद्धृतशिखो यथाहिम् ।
तथानुषक्तं ग्रुनिरीक्षमाणो
गुहां विविक्षुः प्रससार मेरोः ॥५०॥

tam anvadhāvad bhagavad-rathāngam dāvāgnir uddhūta-sikho yathāhim tathānuşaktam munir īkṣamāṇo guhām vivikṣuḥ prasasāra meroḥ

tam—Durvāsā; anvadhāvat—begann zu verfolgen; bhagavat-ratha-angam—das Feuerrad, das aus dem Rad des Wagens des Herrn erschienen war; dāva-agnih—wie ein Waldbrand; uddhūta—hoch lodernd; sikhah—Flammen habend; yathā ahim—wie es eine Schlange verfolgt; tathā—in derselben Weise; anuşaktam—als berühre es Durvāsā Munis Rücken; munih—der Weise; īkṣamāṇaḥ—auf diese Weise sehend; guhām—eine Höhle; vivikṣuḥ—wollte betreten; prasasāra—begann sich schnell fortzubewegen; meroh—des Berges Meru.

### ÜBERSETZUNG

Wie die lodernden Flammen eines Waldbrandes eine Schlange verfolgen, so wurde Durväsä Muni vom Feuerrad der Höchsten Persönlichkeit Gottes verfolgt. Durväsä Muni sah, daß das Feuerrad beinahe seinen Rücken berührte, und so rannte er mit der Absicht, sich in eine Höhle des Berges Sumeru zu flüchten, mit großer Geschwindigkeit davon.

## **VERS 51**

दिशो नभः क्ष्मां विवरान् समुद्रान् लोकान् सपालांस्त्रिदिवं गतः सः । यतो यतो धावति तत्र तत्र सुदर्शनं दुष्प्रसहं ददर्श ॥५१॥

diso nabhah kşmām vivarān samudrān lokān sapālāms tridivam gatah sah yato yato dhāvati tatra tatra sudarsanam dusprasaham dadarsa

diśaḥ—alle Himmelsrichtungen; nabhaḥ—am Himmel; kṣmām—auf der Erdoberfläche; vivarān—in die Löcher; samudrān—in die Ozeane; lokān—alle Orte; sapālān—sowie auch ihre Herrscher; tridivam—die himmlischen Planeten; gataḥ—gegangen; saḥ—Durvāsā Muni; yataḥ yataḥ—wohin auch immer; dhāvati—er ging; tatra tatra—überall dort; sudarśanam—das Feuerrad des Herrn; duṣprasaham—äußerst furchterregend; dadarśa—Durvāsā Muni sah.

### ÜBERSETZUNG

Um sich zu retten, flüchtete Durvāsā Muni an alle möglichen Orte, die sich in allen Himmelsrichtungen — im Himmel, auf der Erde, in Höhlen, im Ozean, auf verschiedenen Planeten der Herrscher der drei Welten und

selbst auf den himmlischen Planeten — befanden, doch überall, wo er hinging, sah er sofort das unerträgliche Feuer des Sudarsana-cakra hinter sich.

# VERS 52

अलब्धनाथः स सदा कुतश्चित् संत्रस्तचित्तोऽरणमेषमाणः । देवं विरिश्चं समगाद् विधात-स्त्राह्यात्मयोनेऽजिततेजसो माम् ॥५२॥

alabdha-nāthaḥ sa sadā kutaścit santrasta-citto 'raṇam eṣamāṇaḥ devam viriñcam samagād vidhātas trāhy ātma-yone 'jita-tejaso mām

alabdha-nāthaḥ—ohne bei einem Beschützer Zuflucht finden zu können; saḥ—Durvāsā Muni; sadā—immer; kutaścit—irgendwohin; santrasta-cittaḥ—mit angsterfülltem Herzen; araṇam—eine Person, die Schutz bieten kann; eṣamāṇaḥ—suchend; devam—schließlich zum obersten Halbgott; viriñcam—Brahmā; samagāt—begab sich; vidhātaḥ—o mein Herr; trāhi—bitte beschütze; ātma-yone—o Brahmā; ajita-tejasaḥ—vor dem Feuer, das Ajita, die Höchste Persönlichkeit Gottes, ausgelöst hat: mām—mich.

#### ÜBERSETZUNG

Mit angsterfülltem Herzen irrte Durväsä Muni auf der Suche nach einer Zufluchtsstätte hin und her, doch als er nirgendwo Schutz finden konnte, wandte er sich schließlich an Brahmä und sagte: "O mein Herr, o Brahmä, bitte beschütze mich vor dem gleißenden Sudarsana-cakra, das die Höchste Persönlichkeit Gottes geschickt hat."

VERS 53-54
श्रीमह्योवाच
स्थानं मदीयं सहविश्वमेतत्
क्रीडावसाने द्विपरार्धसंज्ञे ।
श्रूभङ्गमात्रेण हि संदिधश्लोः
कालात्मनो यस्य तिरोभविष्यति ॥५३॥
अहं भवो दक्षभृगुप्रधानाः
प्रजेशभृतेशसुरेशसुख्याः ।

# सर्वे वयं यन्नियमं प्रपन्ना मूर्ध्न्यार्पितं लोकहितं वहामः ॥५४॥

śrī-brahmovāca sthānam madīyam saha-viśvam etat krīḍāvasāne dvi-parārdha-samjñe bhrū-bhanga-mātreṇa hi sandidhakṣoḥ kālātmano yasya tirobhaviṣyati

aham bhavo dakşa-bhrgu-pradhānāḥ prajeśa-bhūteśa-sureśa-mukhyāḥ sarve vayam yan-niyamam prapannā mūrdhnyārpitam loka-hitam vahāmah

śrī-brahmā uvāca—Brahmā sagte; sthānam—der Ort, wo ich mich aufhalte; madīyam—meine Residenz, Brahmaloka; saha—mit; viśvam—das ganze Universum; etat—dieses; krīdā-avasāne—am Ende der Zeit der Spiele der Höchsten Persönlichkeit Gottes; dvi-parārdha-samjñe—der Zeitpunkt, der als das Ende eines dvi-parārdha bekannt ist; bhrū-bhanga-mātreṇa—durch das bloße Zucken der Augenbrauen; hi—in der Tat; sandidhakṣoḥ—des Höchsten Herrn, wenn Er das gesamte Universum zu verbrennen wünscht; kāla-ātmanaḥ—von der Form der Zerstörung; yasya—von dem; tirobhaviṣyati—wird vernichtet werden; aham—ich; bhavaḥ—Śiva; dakṣa—Prajāpati Dakṣa; bhrgu—der große Heilige Bhrgu; pradhānāh—und andere, die von diesen Persönlichkeiten angeführt werden; prajā-īśa—die Beherrscher der prajās; bhūta-īśa—die Beherrscher der Lebewesen; sura-īśa—die Beherrscher der Halbgötter; mukhyāḥ—angeführt von ihnen; sarva—sie alle; vayam—wir ebenfalls; yat-niyamam—deren regulierendes Prinzip; prapannāḥ—sind ergeben; mūrdhnyā arpitam—unsere Köpfe verneigend; loka-hitam—zum Wohl aller Lebewesen; vahāmah—führen die Anweisungen aus, über die Lebewesen zu herrschen.

#### ÜBERSETZUNG

Brahmā sagte: Am Ende des dvi-parārdha, wenn die Spiele des Herrn zu ihrem Schluß gekommen sind, zerstört Śrī Viṣṇu durch eine Bewegung Seiner Augenbrauen das gesamte Universum einschließlich der Orte, an denen wir residieren. Persönlichkeiten wie ich und Śiva oder auch Dakṣa, Bhṛgu und ähnliche große Heilige, die diesen Persönlichkeiten unterstehen, sowie auch die Herrscher der Lebewesen, die Herrscher der menschlichen Gesellschaft und die Herrscher der Halbgötter — wir alle ergeben uns der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Śrī Viṣṇu, indem wir uns vor Ihm verneigen, bereit, Seine Befehle zum Wohl aller Lebewesen auszuführen.

# **FRLÄUTERUNG**

In der Bhagavad-gītā (10.34) heißt es: mṛtyuḥ sarva-haras cāham. Wenn die Höchste Persönlichkeit Gottes als der Tod oder als der höchste Beherrscher der Zeit vor jemanden tritt, nimmt Er ihm alles fort. Mit anderen Worten: Aller Reichtum,

alles Ansehen und alles, was wir besitzen, wird uns vom Höchsten Herrn zu einem bestimmten Zweck gegeben. Es ist die Pflicht der ergebenen Seele, die Anweisungen des Höchsten Herrn auszuführen. Niemand kann sich Ihm widersetzen. Angesichts der gegebenen Umstände weigerte sich Brahmā, Durvāsā Muni Schutz vor dem mächtigen Sudaršana-cakra zu gewähren, das der Herr geschickt hatte.

#### VERS 55

# प्रत्याख्यातो विरिश्चेन विष्णुचक्रोपतापितः । दुर्वासाः शरणं यातः शर्वेकैलासवासिनम् ॥५५॥

pratyākhyāto viriñcena viṣṇu-cakropatāpitaḥ durvāsāḥ śaraṇam yātaḥ śarvam kailāsa-vāsinam

pratyākhyātaḥ—abgewiesen worden; viriñcena—von Brahmā; viṣṇu-cakra-upa-tāpitaḥ—vor der glühenden Hitze, die von Śrī Viṣṇus Feuerrad ausströmt, versengt; durvāsāḥ—der große Mystiker Durvāsā; śaraṇam—um Schutz zu finden; yātaḥ—ging; śarvam—zu Śiva; kailāsa-vāsinam—dem Bewohner des Ortes, der als Kailāsa bekannt ist.

#### ÜBERSETZUNG

Als Durvāsā, der aufgrund der glühenden Hitze des Sudarsana-cakra große Qualen litt, so von Brahmā abgewiesen wurde, versuchte er, bei Śiva, der immer auf seinem Planeten Kailāsa wohnt, Schutz zu finden.

#### VERS 56

श्रीशङ्कर उनाच वयं न तात प्रभवाम भूम्नि यस्मिन् परेऽन्येऽप्यजजीवकोशाः। भवन्ति काले न भवन्ति हीदृशाः सहस्रशो यत्र वयं भ्रमामः॥५६॥

śrī-śaṅkara uvāca vayam na tāta prabhavāma bhūmni yasmin pare 'nye 'py aja-jīva-kośāḥ bhavanti kāle na bhavanti hīdṛśāḥ sahasraśo yatra vayam bhramāmaḥ

śrī-śankaraḥ uvāca—Śiva sagte; vayam—wir; na—nicht; tāta—o mein lieber Sohn; prabhavāmah—ausreichend befähigt; bhūmni—der großen Höchsten Persön-

lichkeit Gottes; yasmin—in der; pare—in der Transzendenz; anve—andere; api—sogar; aja—Brahmā; jīva—Lebewesen; kośāḥ—die Universen; bhavanti—können werden; kāle—zur gegebenen Zeit; na—nicht; bhavanti—können werden; hi—gewiß; īdṛśāḥ—wie das; sahasraśaḥ—Tausende und Abertausende; yatra—in denen; va-yam—wir alle; bhramāmaḥ—kreisen.

#### ÜBERSETZUNG

Siva sagte: Mein lieber Sohn, ich, Brahmā und die anderen Halbgötter, die wir, beeinflußt von der irrigen Vorstellung, wir seien bedeutend, in diesem Universum umherwandern, haben keinerlei Kräfte aufzuweisen, aufgrund derer wir uns mit der Höchsten Persönlichkeit Gottes messen könnten, denn Sein bloßer Befehl reicht aus, um unzählige Universen und ihre Bewohner entstehen zu lassen bzw. sie zu vernichten.

## **ERLÄUTERUNG**

Es gibt in der materiellen Welt unzählige Universen, und es gibt unzählige Brahmäs, Sivas und andere Halbgötter. Sie alle bewegen sich nach den Weisungen der Persönlichkeit Gottes durch die materielle Welt. Deshalb kann sich niemand mit dem Herrn an Stärke messen. Auch Siva weigerte sich, Durväsä Schutz zu gewähren, denn auch er war gegen die Strahlen des von der Höchsten Persönlichkeit Gottes geschickten Sudarsana-cakra machtlos.

# **VERS 57-59**

अहं सनत्कुमारश्च नारदो भगवानजः।
किपलोऽपान्तरतमो देवलो धर्म आसुरिः।।५७॥
मरीचित्रमुखाश्चान्ये सिद्धेशाः पारदर्शनाः।
विदाम न वयं सर्वे यन्मायां माययावृताः ।।५८॥
तस्य विश्वेश्वरस्येदं शस्त्रं दुर्विषहं हि नः।
तमेवं शरणं याहि हरिस्ते शं विधास्यति।।५९॥

aham sanat-kumāras ca nārado bhagavān ajaḥ kapilo 'pāntaratamo devalo dharma āsurih

marīci-pramukhās cānye siddhesāḥ pāra-darsanāḥ vidāma na vayaṁ sarve yan-māyāṁ māyayāvrtāḥ tasya viśveśvarasyedam śastram durvişaham hi naḥ tam evam śaraṇam yāhi haris te śam vidhāsyati

aham—ich; sanat-kumārah ca—und die vier Kumāras (Sanaka, Sanātana, Sanat-kumāra und Sananda); nāradah—der himmlische Weise Nārada; bhagavān ajah—das höchste Wesen im Universum, Brahmā; kapilah—der Sohn Devahūtis; apāntaratamah—Vyāsadeva; devalah—der große Weise Devala; dharmah—Yamāraja; āsurih—der große Heilige Āsuri; marīci—der große Heilige Marīci; pramukhāh—angeführt von; ca—und; anye—andere; siddha-īśāh—die alle in ihrem Wissen perfekt sind; pāra-darśanāh—sie haben das Ende allen Wissens gesehen; vidāmah—können verstehen; na—nicht; vayam—wir alle; sarve—gänzlich; yat-māyām—dessen illusionierende Energie; māyayā—von dieser illusionierenden Energie; āvṛtāḥ—bedeckt; tasya—Seine; viśva-īśvarasya—des Herrn des Universums; idam—diese; śastram—Waffe (das Feuerrad); durviṣaham—sogar unerträglich; hi—gewiß; nah—von uns; tam—zu Ihm; evam—deshalb; śaraṇam yāhi—gehe, um Schutz zu suchen; hariḥ—die Höchste Persönlichkeit Gottes; te—für dich; śam—glückverheißende Umstände; vidhāsyati—wird sicherlich herbeiführen.

### ÜBERSETZUNG

Ich [Śiva], Sanat-kumāra, Nārada, Brahmā, dem höchste Verehrung entgegengebracht wird, Kapila [der Sohn Devahūtis], Apāntaratama [Vyāsadeva], Devala, Yamarāja, Āsuri, Marīci und viele Heilige, die von ihm angeführt werden, sowie viele andere, die die Vollkommenheit erreicht haben, kennen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Weil uns aber die illusionierende Energie des Herrn bedeckt, können wir dennoch nicht verstehen, wie ausgedehnt diese illusionierende Energie ist. Du solltest dich mit deiner Bitte um Hilfe an die Höchste Persönlichkeit Gottes wenden, denn das Sudaršana-cakra ist selbst für uns unerträglich. Gehe zu Śrī Viṣṇu. Er wird sicher gütig sein und dich in jeder Hinsicht mit Glück segnen.

#### VFRS 60

ततो निराशो दुर्वासाः पदं भगवतो ययौ । वैकुण्ठाख्यं यदध्यास्तेश्रीनिवासः श्रियासह ॥६०॥

> tato nirāśo durvāsāḥ padam bhagavato yayau vaikuṇṭhākhyam yad adhyāste śrīnivāsah śriyā saha

tatah-daraufhin; nirāśah-enttäuscht; durvāsāh-der große Mystiker Durvāsā; padam-zum Wohnort; bhagavatah-der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Visnu;

yayau—ging; vaikuntha-ākhyam—der Ort, der als Vaikuntha bekannt ist; yat—wo; adhyāste—lebt ewiglich; śrīnivāsah—Śrī Viṣṇu; śriyā—mit der Göttin des Glücks; saha—mit.

## ÜBERSETZUNG

Nachdem Durvāsā Muni selbst bei Śiva keinen Schutz finden konnte, begab er sich schließlich nach Vaikuṇṭha-dhāma, wo die Höchste Persönlichkeit Gottes, Nārāyaṇa, zusammen mit Seiner Gefährtin, der Glücksgöttin, residiert.

# **VERS 61**

संदह्ममानोऽजितशस्त्रविह्नना तत्पादमूले पतितः सवेपथुः। आहाच्युतानन्त सदीप्सित प्रभो कृतागसं मावहि विश्वभावन।।६१॥

sandahyamāno 'jita-śastra-vahninā tat-pāda-mūle patitaḥ savepathuḥ āhācyutānanta sad-īpsita prabho kṛtāgasam māvahi viśva-bhāvana

sandahyamānaḥ—von der Hitze verbrannt; ajita-śastra-vahninā—von dem lodernden Feuer der Waffe der Höchsten Persönlichkeit Gottes; tat-pāda-mūle—bei Seinen Lotosfüßen; patitaḥ—niederfallend; sa-vepathuḥ—mit zitterndem Körper; āha—sagte; acyuta—o mein Herr, o Unfehlbarer; ananta—o Du, der Du über unbegrenzte Tapferkeit verfügst; sat-īpsita—o Herr, nach dem die heiligen Menschen verlangen; prabho—o Höchster; kṛta-āgasam—der größte Frevler; mā—mir; avahi—gewähre Schutz; viśva-bhāvana—o wohlmeinender Freund des gesamten Universums.

#### ÜBERSETZUNG

Versengt von der Hitze des Sudarsana-cakra, warf sich Durväsä Muni, der große Mystiker, bei den Lotosfüßen Näräyanas zu Boden. Sein Körper zitterte, während er folgende Worte sprach: O Unfehlbarer, unbegrenzter Herr, o Beschützer des gesamten Universums, Du bist das einzige, was sich alle Gottgeweihten wünschen. Ich bin ein großer Frevler, mein Herr. Bitte gewähre mir Schutz.

### **VERS 62**

अजानता ते परमानुभावं कृतं मयाघं भवतः प्रियाणाम् ।

# विधेहि तस्यापचिति विधात-र्म्यच्येत यन्नाम्न्युदिते नारकोऽपि ॥६२॥

ajānatā te paramānubhāvam kṛtam mayāgham bhavataḥ priyāṇām vidhehi tasyāpacitim vidhātar mucyeta yan-nāmny udite nārako 'pi

ajānatā—ohne Wissen; te—von Dir, o Herr; parama-anubhāvam—die unbegreifliche Erhabenheit; kṛtam—ist begangen worden; mayā—von mir; agham—ein schweres Vergehen; bhavataḥ—von Dir, o Herr; priyāṇām—gegen die Füße der Geweihten; vidhehi—veranlasse nun bitte das Nötige; tasya—eines solchen Vergehens; apacitim—Aufhebung; vidhātaḥ—o höchster Kontrollierender; mucyeta—kann befreit werden; yat—von dem; nāmni—wenn der Name; udite—ist erwacht; nārakaḥ api—selbst ein Mensch, der es verdient, zur Hölle zu fahren.

#### ÜBERSETZUNG

O mein Herr, o höchster Kontrollierender, ohne mir Deiner unbegrenzten Macht bewußt zu sein, habe ich ein Vergehen gegen Deinen vielgeliebten Geweihten begangen. Rette mich in Deiner großen Güte vor der Reaktion, die dieses Vergehen verursacht hat. Du kannst alles tun, und selbst wenn es ein Mensch verdient, in die Hölle zu fahren, kannst Du ihn retten, indem Du einfach in seinem Herzen Deinen Heiligen Namen erweckst.

#### **VERS 63**

श्रीभगवानुवाच

अहं भक्तपराधीनो ह्यस्वतन्त्र इव द्विज । ना साधुभिर्ग्रस्तहृदयो भक्तैर्भक्तजनप्रियः ॥६३॥ श्रियं चात्यन्तिकां ब्रह्मन् यथा गातरह परा ॥५४॥

> śrī-bhagavān uvāca aham bhakta-parādhīno hy asvatantra iva dvija sādhubhir grasta-hṛdayo bhaktair bhakta-jana-priyaḥ

śrī-bhagavān uvāca—die Höchste Persönlichkeit Gottes sagte; aham—Ich; bhakta-parādhīnaḥ—bin abhängig vom Willen Meiner Geweihten; hi—gewiß; asvatantraḥ—bin nicht unabhängig; iva—genau wie das; dvija—o brāhmaṇa; sādhubhiḥ—von reinen Gottgeweihten, die keinerlei materielle Wünsche haben; grasta-hṛda-yaḥ—Mein Herz wird beherrscht; bhaktaiḥ—weil sie Gottgeweihte sind; bhakta-

jana-priyah—Ich bin nicht nur von Meinen Geweihten abhängig, sondern auch vom Geweihten Meines Geweihten (der Geweihte Meines Geweihten ist Mir äußerst lieb).

# ÜBERSETZUNG

Die Höchste Persönlichkeit Gottes sagte zu dem brähmana: Ich stehe völlig unter der Herrschaft Meiner Geweihten. Wahrlich, Ich bin ganz und gar nicht unabhängig. Weil Meine Geweihten von materiellen Wünschen völlig frei sind, halte Ich Mich nur im Innern ihrer Herzen auf. Und nicht nur Mein Geweihter selbst, sondern auch die Geweihten Meines Geweihten sind Mir sehr lieb.

### **ERLÄUTERUNG**

Alle bedeutenden Persönlichkeiten im Universum, die eine Machtstellung innehaben, einschließlich Brahmas und Sivas, stehen völlig unter der Kontrolle der Höchsten Persönlichkeit Gottes, doch die Höchste Persönlichkeit Gottes ist ganz unter der Kontrolle Ihres Geweihten. Warum ist dies so? Weil der Gottgeweihte anyābhilāsitā-śūnya ist, mit anderen Worten, er hat keine materiellen Wünsche in seinem Herzen. Sein einziger Wunsch ist es, immer an die Höchste Persönlichkeit Gottes zu denken und daran, wie er dem Höchsten Herrn am besten dienen kann. Wegen dieser transzendentalen Eigenschaft ist der Herr den Gottgeweihten äußerst wohlgesinnt - nicht nur Seinen eigenen Geweihten, sondern auch den Geweihten Seiner Geweihten. Śrīla Narottama dāsa Thākura sagt: chādiyā vaisnava-sevā nistāra pāyeche kebā. Ohne ein Geweihter eines Gottgeweihten zu sein, kann man nicht aus der materiellen Verstrickung befreit werden. Deshalb erklärte Śrī Caitanya Mahaprabhu, Er sei gopi-bhartuh pada-kamalayor dasa-dasanudasah. Auf diese Weise gab Er uns zu verstehen, daß wir nicht direkt Diener Krsnas werden sollen, sondern der Diener von Krsnas Diener. Gottgeweihte wie Brahmā, Nārada, Vyāsadeva und Sukadeva Gosvāmī sind unmittelbar Diener Krsnas, und wer ein Diener Nāradas, Vyāsadevas und Śukadevas wird, wie beispielsweise die sechs Gosvāmīs, ist noch hingegebener. Śrīla Viśvanātha Cakravartī Thākura sagt deshalb: yasya prasādād bhagavat-prasādah. Wenn ein Gottgeweihter sehr aufrichtig dem spirituellen Meister dient, wird er mit Sicherheit Krsnas Gunst erlangen. Die Anweisungen eines Gottgeweihten zu befolgen ist wertvoller, als direkt die Anweisungen der Höchsten Persönlichkeit Gottes zu befolgen.

#### **VERS 64**

# नाहमात्मानमाशासे मद्भक्तैः साधुभिर्विना । श्रियं चात्यन्तिकीं त्रह्मन् येषां गतिरहं परा ॥६४॥

nāham ātmānam āśāse mad-bhaktaiḥ sādhubhir vinā śriyam cātyantikīm brahman yesām gatir aham parā na—nicht; aham—Ich; ātmānam—transzendentale Glückseligkeit; āśāse—wünsche; mat-bhaktaiḥ—mit Meinen Geweihten; sādhubhiḥ—mit den heiligen Persönlichkeiten; vinā—ohne sie; śriyam—Meine sechs Füllen; ca—auch; ātyantikīm—die höchsten; brahman—o brāhmaṇa; yeṣām—von denen; gatiḥ—Ziel; aham—Ich bin; parā—das endgültige.

## ÜBERSETZUNG

O bester der brähmanas, ohne heilige Persönlichkeiten, für die Ich das einzige Ziel bin, möchte Ich Meine transzendentale Glückseligkeit und Meine überragenden Füllen nicht genießen.

## **ERLÄUTERUNG**

Der Höchste Herr ist selbstgenügsam, doch um Seine transzendentale Glückseligkeit genießen zu können, ist Er auf die Mitwirkung Seiner Geweihten angewiesen. In Vrndāvana beispielsweise wünscht Krsna, obwohl Er in Sich Selbst vollkommen ist, daß Seine Geweihten, wie die Kuhhirtenjungen und die gopīs, mitwirken, um Seine transzendentale Glückseligkeit zu steigern. Solch reine Gottgeweihte, die in der Lage sind, die Glückseligkeit des Höchsten Herrn zu steigern, sind Ihm zweifellos äußerst lieb. Der Höchste Herr genießt nicht nur das Zusammensein mit Seinen Geweihten, sondern weil Er unbegrenzt ist, möchte Er auch die Zahl Seiner Gottgeweihten unbegrenzt vergrößern. Er steigt deshalb in die materielle Welt herab, um die Nichtgottgeweihten und die rebellischen Lebewesen dazu zu bewegen, nach Hause, zu Gott, zurückzukehren. Er bittet sie, sich Ihm zu ergeben, denn unbegrenzt, wie Er ist, möchte Er, daß die Zahl Seiner Geweihten endlos wächst. Die Bewegung für Krsna-Bewußtsein ist ein Versuch, die Zahl der reinen Geweihten des Höchsten Herrn immer mehr zu vergrößern. Es ist sicher, daß ein Gottgeweihter, der dabei hilft, die Höchste Persönlichkeit Gottes zufriedenzustellen, indirekt zum Beherrscher des Höchsten Herrn wird. Obwohl der Höchste Herr sechs Füllen in vollem Ausmaß besitzt, empfindet Er ohne Seine Geweihten keine transzendentale Glückseligkeit. Ein Vergleich, der in diesem Zusammenhang angeführt werden kann, ist, daß ein sehr reicher Mann nicht glücklich ist, wenn er nicht Söhne in der Familie hat. Tatsächlich adoptiert ein reicher Mann manchmal einen Sohn, um sein Glück vollkommen zu machen. Da ein reiner Gottgeweihter die Wissenschaft von der transzendentalen Glückseligkeit kennt, ist er immer damit beschäftigt, das transzendentale Glück des Herrn zu steigern.

#### VERS 65

# ये दारागारपुत्राप्तप्राणान् वित्तिममं परम् । हित्वा मां शरणं याताः कथं तांस्त्यक्तुम्रुत्सहे ॥६५॥

ye dārāgāra-putrāptaprāṇān vittam imam param hitvā mām śaraṇam yātāḥ katham tāms tyaktum utsahe ye—diejenigen Meiner Geweihten, die; dāra—Frau; agāra—Haus; putra—Kinder, Söhne; āpta—Verwandte, Gesellschaft; prānān—sogar das Leben; vittam—den Reichtum; imam—all diese; param—Erhebung auf die himmlischen Planeten oder Einswerden durch Eingehen in das Brahman; hitvā—aufgebend (all diese Ziele und Dinge); mām—bei Mir; śaranam—Zuflucht; yātāh—gesucht habend; katham—wie; tān—solche Personen; tyaktum—sie aufzugeben; utsahe—Ich kann auf diese Weise enthusiastisch sein (es ist nicht möglich).

# ÜBERSETZUNG

Reine Gottgeweihte geben ihr Zuhause, ihre Frau, ihre Kinder, Verwandten und Reichtümer auf und geben sogar ihr Leben hin, nur um Mir zu dienen, ohne sich dabei in irgendeiner Weise materiellen Gewinn in diesem Leben oder im nächsten zu wünschen; wie könnte Ich also solche Gottgeweihten jemals im Stich lassen?

## **ERLÄUTERUNG**

Die Höchste Persönlichkeit Gottes wird mit den Worten brahmanya-devāya gobrāhmaṇa-hitāya ca verehrt. Diese Worte bringen zum Ausdruck, daß der Höchste Herr ein Gönner der brāhmaņas ist. Durvāsā Muni war zweifellos ein überaus großer brāhmana, doch weil er ein Nichtgottgeweihter war, konnte er nicht alles im hingebungsvollen Dienst opfern. Große mystische vogīs sind im Grunde auf ihren eigenen Vorteil bedacht. Der Beweis ist, daß Mahārāja Ambarīşa, als Durvāsā Muni einen Dämon erschuf, um ihn zu töten, nicht von der Stelle wich, sondern zum Höchsten Herrn betete und alles weitere Ihm überließ, während Durvāsā Muni, als er durch den höchsten Willen des Herrn vom Sudarsana-cakra verfolgt wurde. dermaßen in Schrecken versetzt wurde, daß er durch die ganze Welt flüchtete und in iedem Winkel des Universums Schutz zu finden versuchte. Von Todesangst geplagt, wandte er sich schließlich an Brahmā. Siva und zuletzt an die Höchste Persönlichkeit Gottes und bat sie um Hilfe. Er war so sehr auf das Wohl seines eigenen Körpers bedacht, daß er den Körper eines Vaisnavas töten wollte. Deshalb war seine Intelligenz nicht besonders gut, und wie kann ein unintelligenter Mensch von der Höchsten Persönlichkeit Gottes gerettet werden? Seine Geweihten aber, die alles aufgegeben haben, um Ihm zu dienen, versucht der Herr selbstverständlich in jeder Situation zu beschützen.

Ein anderer Punkt in diesem Vers ist, daß eine Anhaftung an dārāgāra-putrāpta — Heim, Frau, Kinder, Freundschaft, Gesellschaft und Liebe — nicht dazu verhilft, die Gunst der Höchsten Persönlichkeit Gottes zu erlangen. Wer an Heim und Herd hängt, weil er sich materielle Freude davon erhofft, kann kein reiner Gottgeweihter werden. Manchmal kommt es vor, daß ein reiner Gottgeweihter aus Gewohnheit an Frau, Kindern und Zuhause hängt, doch gleichzeitig dem Höchsten Herrn nach besten Kräften dienen will. Für einen solchen Gottgeweihten macht der Herr eine spezielle Arrangierung, um ihm die Dinge wegzunehmen, an denen er fälschlicherweise hängt, und um ihn so von der Anhaftung an Frau, Heim, Kinder, Freunde und so fort zu befreien. Das ist ein Akt besonderer Gnade gegenüber dem Gottgeweihten, um ihn nach Hause, zu Gott, zurückzubringen.

#### VERS 66

# मयि निर्वद्धहृदयाः साधवः समदर्शनाः । वशे कुर्वन्ति मां भक्त्या सत्स्त्रियः सत्पति यथा ॥६६॥

mayi nirbaddha-hṛdayāḥ sādhavaḥ sama-darsanāḥ vase kurvanti mām bhaktyā sat-striyaḥ sat-patim yathā

mayi—an Mich; nirbaddha-hṛdayāḥ—im Innern des Herzens fest angehaftet; sā-dhavaḥ—die reinen Gottgeweihten; sama-darśanāḥ—die jedem gleichgesinnt sind; vaśe—unter Kontrolle; kurvanti—sie bringen; mām—Mich; bhaktyā—durch hingebungsvollen Dienst; sat-striyaḥ—keusche Frauen; sat-patim—ihren edlen Ehemann; yathā—wie.

#### ÜBERSETZUNG

Wie keusche Frauen ihre rechtschaffenen Ehemänner durch Dienst unter ihre Kontrolle bringen, so bringen Mich reine Gottgeweihte, die jedem gleichgesinnt sind und Mich von ganzem Herzen lieben, völlig unter ihre Kontrolle.

## **ERLÄUTERUNG**

In diesem Vers ist das Wort sama-darśanāh bedeutsam. Der reine Gottgeweihte ist tatsächlich jedem gleichgesinnt, wie in der Bhagavad-gītā (18.54) bestätigt wird: brahma-bhūtah prasannātmā na śocati na kānkṣati / samah sarveṣu bhūteṣu. Universale Brüderschaft ist möglich, wenn man ein reiner Gottgeweihter ist (panditāh sama-darśinah). Ein reiner Gottgeweihter ist wirklich gelehrt, denn er ist sich seiner wesenseigenen Position bewußt, er ist sich der Position der Höchsten Persönlichkeit Gottes bewußt, und er weiß, in welcher Beziehung das Lebewesen und der Höchste Herr zueinander stehen. Somit verfügt er über vollkommenes spirituelles Wissen und ist automatisch befreit (brahma-bhūtah). Er vermag deshalb jeden auf der spirituellen Ebene zu sehen, und er kann das Glück und das Leid aller Lebewesen nachempfinden. Er versteht, daß das, was ihm Freude bereitet, auch für andere angenehm ist, und daß das, was für ihn unangenehm ist, auch für andere eine Ursache von Leid ist. Er bringt deshalb jedem Verständnis entgegen. Dies wurde von Prahläda Mahārāja wie folgt ausgedrückt:

śoce tato vimukha-cetasa indriyārthamāyā-sukhāya bharam udvahato vimūḍhān (SB. 7.9.43)

Die Menschen müssen materielles Leid erdulden, weil sie der Höchsten Persönlichkeit Gottes nicht zugetan sind. Das größte Anliegen eines reinen Gottgeweihten

ist es deshalb, die unwissende Masse der Menschen zu der Stufe zu erheben, auf der sie Krsna-Bewußtsein verstehen können.

#### VERS 67

# मत्सेवया प्रतीतं ते सालोक्यादिचतुष्टयम् । नेच्छन्ति सेवया पूर्णाः कुतोऽन्यत् कालविष्ठुतम् ॥६७॥

mat-sevayā pratītam te sālokyādi-catuṣṭayam necchanti sevayā pūrṇāḥ kuto 'nyat kāla-viplutam

mat-sevayā—dadurch, daß sie sich mit Leib und Seele in Meinem transzendentalen liebevollen Dienst betätigen; pratītam—automatisch erlangt; te—solch reine Gottgeweihte sind völlig zufrieden; sālokya-ādi-catusṭayam—die vier verschiedenen Arten von Befreiung (sālokya, sārūpya, sāmīpya und sārṣṭi, ganz zu schweigen von sāyujya); na—nicht; icchanti—wünschen; sevayā—einfach durch hingebungsvollen Dienst; pūrnāḥ—ganz und gar; kutaḥ—wie kann die Rede sein von; anyat—andere Dinge; kāla-viplutam—die nach einer gewissen Zeit ein Ende haben.

# ÜBERSETZUNG

Meine Geweihten, die immer damit zufrieden sind, Mir liebevoll dienen zu dürfen, sind nicht einmal an den vier Prinzipien der Befreiung interessiert [sālokya, sārūpya, sāmīpya und sārṣṭi], obwohl ihnen diese durch ihren Dienst automatisch zuteil werden. Was soll man dann erst von solch vergänglichem Glück sagen, wie es die Erhebung zu himmlischen Planetensystemen darstellt?

#### **ERLÄUTERUNG**

Śrīla Bilvamangala Ţhākura hat den Wert der Befreiung folgendermaßen eingeschätzt:

muktiḥ svayam mukulitānjaliḥ sevate 'smān dharmārtha-kāma-gatayah samaya-pratīkṣāḥ

Bilvamangala Thākura erkannte, daß mukti mit gefalteten Händen vor demjenigen steht und ihm ihre Dienste anbietet, der seine natürliche Hingabe zur Höchsten Persönlichkeit Gottes entwickelt hat. Mit anderen Worten, der Gottgeweihte ist bereits befreit und braucht sich nicht eigens um die verschiedenen Arten der Befreiung zu bemühen. Der reine Gottgeweihte erlangt automatisch Befreiung, sogar ohne es sich zu wünschen.

#### VERS 68

# साधवो हृदयं महां साधूनां हृदयं त्वहम् । मदन्यत् ते न जानन्ति नाहं तेभ्यो मनागपि ॥६८॥

sādhavo hṛdayaṁ mahyaṁ sādhūnāṁ hṛdayaṁ tv aham mad-anyat te na jānanti nāhaṁ tebhyo manāg api

sādhavah—die reinen Gottgeweihten; hrdayam—im Innern des Herzens; mahyam—von Mir; sādhūnām—auch der reinen Gottgeweihten; hrdayam—im Innern des Herzens; tu—gewiß; aham—Ich bin; mat-anyat—irgend etwas anderes als Mich; te—sie; na—nicht; jānanti—kennen; na—nicht; aham—Ich; tebhyah—als sie; manāk api—auch nur durch einen kleinen Bruchteil.

# ÜBERSETZUNG

Der reine Gottgeweihte ist immer im Innersten Meines Herzens, und Ich bin immer im Herzen des reinen Gottgeweihten. Meine Geweihten kennen nichts anderes als Mich, und Ich kenne niemanden außer ihnen.

### **ERLÄUTERUNG**

Da Durvāsā Muni Mahārāja Ambarīsa bestrafen wollte, muß der Schluß gezogen werden, daß er dem Herzen der Höchsten Persönlichkeit Gottes Kummer bereiten wollte, denn der Herr sagt: sādhavo hrdavam mah yam, "Der reine Gottgeweihte ist immer im Innersten Meines Herzens." Die Gefühle des Herrn gleichen denen eines Vaters, den es schmerzt, wenn sein Kind leidet. Vergehen gegen die Lotosfüße eines Gottgeweihten sind deshalb eine ernste Sache. Caitanya Mahāprabhu warnte mit großem Nachdruck davor, ein Vergehen gegen die Lotosfüße eines Gottgeweihten zu begehen. Solche Vergehen werden mit einem tollwütigen Elefanten verglichen, denn wenn ein wildgewordener Elefant in einen Garten eindringt, richtet er verheerenden Schaden an. Man sollte deshalb äußerst vorsichtig sein und sich hüten, Vergehen gegen die Lotosfüße eines reinen Gottgeweihten zu begehen. Im Grunde hatte sich Mahārāja Ambarīşa überhaupt nichts zuschulden kommen lassen; Durvāsā Muni wollte ihn aus einem geringfügigen Anlaß unnötigerweise bestrafen. Mahārāja Ambarīşa wollte das Ekādaśī-pāraņa als Teil seines hingebungsvollen Dienstes zur Freude der Höchsten Persönlichkeit Gottes abschließen, und deshalb trank er ein wenig Wasser. Doch obwohl Durväsä Muni ein großer Mystiker und brāhmana war, konnte er nicht unterscheiden, was was ist. Das ist der Unterschied zwischen einem reinen Gottgeweihten und einem sogenannten Gelehrten, der das vedische Wissen studiert hat. Da die Gottgeweihten immer im Herzen des Herrn weilen, bekommen sie ohne Zweifel alle Anweisungen direkt vom Herrn, was der Herr in der *Bhagavad-gītā* (10.11) Selbst bestätigt:

teşām evānukampārtham aham ajñānajam tamaḥ nāśayāmy ātma-bhāvastho jñāna-dīpena bhāsvatā

"Aus Mitleid mit ihnen zerstöre Ich, der Ich in ihren Herzen weile, mit der leuchtenden Fackel der Erkenntnis die Finsternis, die aus Unwissenheit geboren ist."

Der Gottgeweihte tut nichts, was nicht von der Höchsten Persönlichkeit Gottes gutgeheißen wird. Selbst der gelehrteste oder erfahrenste Mensch kann das Tun eines Vaisnavas, eines reinen Gottgeweihten, nicht verstehen (vaisnavera kriyā mudrā vijneha nā bujhaya). Niemand sollte deshalb einen reinen Vaisnava kritisieren. Ein Vaisnava weiß, was er tut — was auch immer er tut, es ist genau das richtige, denn er wird immer von der Höchsten Persönlichkeit Gottes geleitet.

#### **VERS 69**

# उपायं कथयिष्यामि तव विप्र शृणुष्व तत् । अयं द्यात्माभिचारस्ते यतस्तं याहि मा चिरम् । साधुषु प्रहितं तेजः प्रहर्तुः कुरुतेऽशिवम् ॥६९॥

upāyam kathayişyāmi tava vipra sṛṇuṣva tat ayam hy ātmābhicāras te yatas tam yāhi mā ciram sādhuṣu prahitam tejaḥ prahartuḥ kurute 'śivam

upāyam—das Mittel, das dich in dieser gefährlichen Lage beschützen kann; kathayişyāmi—Ich werde dir sagen; tava—von deiner Rettung aus dieser Gefahr; vipra—o brāhmaṇa; śṛṇuṣva—höre Mir zu; tat—was Ich sage; ayam—diese Tat, die du begangen hast; hi—gewiß; ātma-abhicāraḥ—Mißgunst gegen dich selbst oder neidisch auf dich selbst (dein Geist ist dein Feind geworden); te—für dich; yataḥ—dessentwegen; tam—zu ihm (Mahārāja Ambarīṣa); yāhi—gehe auf der Stelle; mā ciram—warte nicht einmal eine Sekunde; sādhuṣu—auf Gottgeweihte; prahitam—angewendet; tejaḥ—Macht; prahartuḥ—des Ausführenden; kurute—bewirkt; aśivam—Unglück.

# ÜBERSETZUNG

O brāhmaṇa, Ich möchte dir nun einen Rat geben, der deinem eigenen Schutz dienen soll. Bitte hör Mich an. Dadurch, daß du ein Vergehen gegen Mahārāja Ambarīṣa begangen hast, hast du dir selbst geschadet. Deshalb solltest du auf der Stelle, ohne auch nur eine Sekunde zu zögern, zu ihm gehen. Wenn jemand seine sogenannte Macht gegen einen Gottgeweihten einsetzt, so schadet sie mit Sicherheit dem, der sie einsetzt. Der Leidtra-

gende ist also derjenige, der angreift, und nicht derjenige, der angegriffen wird.

## **ERLÄUTERUNG**

Ein Vaiṣṇava ist für Nichtgottgeweihte immer ein Gegenstand des Neides, selbst wenn es sich ergibt, daß der Nichtgottgeweihte der Vater des Vaiṣṇavas ist. Ein praktisches Beispiel ist Hiraṇyakaśipu. Er war neidisch auf Prahlāda Mahārāja, doch diese Mißgunst gegen den Gottgeweihten wirkte sich für ihn selbst nachteilig aus, nicht für Prahlāda. Jeder Schritt, den Hiraṇyakaśipu gegen Prahlāda Mahārāja unternahm, wurde von der Höchsten Persönlichkeit Gottes sehr ernst genommen, und als Hiraṇyakaśipu im Begriff stand, Prahlāda umzubringen, erschien der Herr deshalb persönlich und tötete Hiraṇyakaśipu. Dienst an einem Vaiṣṇava summiert sich allmählich und wird zu einem "Guthaben" für den Gottgeweihten. In ähnlicher Weise werden Handlungen, die darauf abzielen, dem Gottgeweihten Schaden zuzufügen, allmählich den Untergang desjenigen herbeiführen, der diese Handlungen begangen hat. Selbst ein solch großer brāhmaṇa und mystischer yogī wie Durvāsā befand sich in einer höchst prekären Lage, weil er ein Vergehen gegen die Lotosfüße Mahārāja Ambarīṣas, eines reinen Gottgeweihten, begangen hatte.

#### **VERS 70**

# तपो विद्या च वित्राणां निःश्रेयसकरे उमे । ते एव दुर्विनीतस्य कल्पेते कर्तुरन्यथा ॥७०॥

tapo vidyā ca viprāṇām niḥśreyasa-kare ubhe te eva durvinītasya kalpete kartur anyathā

tapaḥ—Bußen; vidyā—Wissen; ca—auch; viprāṇām—der brāhmaṇas; niḥśreya-sa—von dem, was zweifellos sehr glückverheißend für die Erhebung ist; kare—sind Ursachen; ubhe—sie beide; te—solche Entsagung und solches Wissen; eva—gewiß; durvinītasya—wenn solch eine Person ein Emporkömmling ist; kalpete—werden; kartuḥ—des Ausführenden; anyathā—genau das Gegenteil.

#### ÜBERSETZUNG

Für einen brähmana sind Entsagung und Gelehrtheit zweifellos glückverheißend, doch diese beiden Dinge sind höchst gefährlich, wenn sie von einem Menschen erworben werden, der keinen guten Charakter hat.

# **ERLÄUTERUNG**

Es heißt, daß ein Juwel sehr wertvoll ist, doch wenn es sich auf dem Kopf einer Schlange befindet, ist es gefährlich, auch wenn es kostbar ist. In ähnlicher Weise ist der Erfolg eines materialistischen Nichtgottgeweihten, der es mit seinen Studien und

mit seiner Entsagung sehr weit bringt, für die gesamte Gesellschaft gefährlich. Sogenannte gelehrte Wissenschaftler beispielsweise haben Nuklearwaffen erfunden, die für die gesamte Menschheit eine Gefahr darstellen. Es heißt deshalb: maninā bhūṣitah sarpaḥ kim asau na bhayankaraḥ. Eine Schlange, die ein Juwel auf dem Kopf trägt, ist genauso gefährlich wie eine Schlange ohne solch ein Juwel. Durvāsā Muni war ein überaus gelehrter brāhmaṇa, der über mystische Kräfte verfügte, doch weil er von unbeherrschtem Wesen war, wußte er seine Kräfte nicht richtig einzusetzen. Er war deshalb in höchstem Maße gefährlich. Die Höchste Persönlichkeit Gottes ist einem gefährlichen Menschen, der seine mystische Kraft zur Erreichung irgendeines persönlichen Zieles einsetzt, niemals zugeneigt. Durch die Fügung der Naturgesetze ist solcher Mißbrauch von Macht deshalb letzten Endes nicht für die Gesellschaft gefährlich, sondern für die Person, die ihre Macht mißbraucht.

# **VERS 71**

# ब्रह्मंस्तद् गच्छ भद्रं ते नाभागतन्तयं नृपम् । क्षमापय महाभागं ततः शान्तिर्भविष्यति ॥७१॥

brahmams tad gaccha bhadram te nābhāga-tanayam nṛpam kṣamāpaya mahā-bhāgam tataḥ śāntir bhaviṣyati

brahman—o brāhmaṇa; tat—deshalb; gaccha—gehe; bhadram—alles Glück; te—dir; nābhāga-tanayam—zu dem Sohn Mahārājas Nābhāgas; nṛpam—den König (Mahārāja Ambarīṣa); kṣamāpaya—versuche zu besänftigen; mahā-bhāgam—eine große Persönlichkeit, ein reiner Gottgeweihter; tataḥ—danach; śāntiḥ—Frieden; bhaviṣyati—es wird sein.

#### ÜBERSETZUNG

O bester der brāhmaṇas, du solltest deshalb unverzüglich König Ambarīşa, den Sohn Mahārāja Nābhāgas, aufsuchen. Alles Glück sei mit dir. Wenn es dir gelingt, Mahārāja Ambarīşa zufriedenzustellen, wirst du Frieden haben.

#### **ERLÄUTERUNG**

In diesem Zusammenhang zitiert Madhva Muni aus dem Garuda Purāņa:

brahmādi-bhakti-koṭy-aṁśād aṁśo naivāmbarīṣake naivanyasya cakrasyāpi tathāpi harir īśvaraḥ

tātkālikopaceyatvāt teṣāṁ yaśasa ādirāṭ brahmādayaś ca tat-kīrtim vyañjayām āsur uttamām

mohanāya ca daityānām brahmāde nindanāya ca anyārtham ca svayam viṣṇur brahmādyāś ca nirāśiṣaḥ

mānuṣeṣūttamātvāc ca teṣāṁ bhaktyādibhir guṇaiḥ brahmāder viṣṇv-adhīnatvajñāpanāya ca kevalam

durvāsāś ca svayam rudras tathāpy anyāyām uktavān tasyāpy anugrahārthāya darpa-nāśārtham eva ca

Die Lehre, die wir aus der Geschichte von Mahārāja Ambarīşa und Durvāsā Muni ziehen können, ist, daß sämtliche Halbgötter, einschließlich Brahmās und Śivas, Śrī Viṣṇu untergeordnet sind. Wenn ein Vaiṣṇava beleidigt wird, wird der Frevler deshalb von Śrī Viṣṇu, dem Höchsten Herrn, bestraft. Solch einen Menschen kann niemand beschützen, nicht einmal Brahmā oder Śiva.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 4. Kapitel im Neunten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Durvāsā Muni beleidigt Ambarīşa Mahārāja".

# 5. Kapitel

# Durvāsā Munis Leben wird verschont

In diesem Kapitel lesen wir, wie Mahārāja Ambarīşa dem Sudarśana-cakra Gebete darbrachte und wie das Sudarśana-cakra mit Durvāsā Muni Nachsicht hatte. Auf den Befehl der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Visnu, begab sich Duryasa Muni unverzüglich zu Mahārāja Ambarīsa und fiel zu seinen Lotosfüßen nieder. Da Mahārāja Ambarīsa von Natur aus sehr demütig und bescheiden war, wurde er verlegen und fühlte sich beschämt, weil Durvasa Muni ihm zu Füßen gefallen war, und so begann er dem Sudarsana-cakra Gebete darzubringen, nur um Durvāsā zu retten. Was hat es nun mit diesem Sudarśana-cakra auf sich? Das Sudarśana-cakra ist der Blick des Höchsten Herrn, durch den Er die gesamte materielle Welt erschafft. Sa aiksata, sa asrjata. Dies ist die Darstellung der Veden. Das Sudarsana-cakra, das der Ursprung der Schöpfung ist und das dem Herrn sehr lieb ist, hat Tausende von Speichen. Dieses Sudarśana-cakra übertrifft alle Waffen an Gefährlichkeit, beseitigt Dunkelheit und symbolisiert die Stärke hingebungsvollen Dienstes; es ist das Mittel, um religiösen Prinzipien Geltung zu verschaffen, und es ist der Vernichter aller irreligiösen Handlungen. Ohne seine Gnade kann das Universum nicht erhalten werden, und deshalb wird das Sudarsana-cakra vom Höchsten Herrn gebraucht. Als Mahārāja Ambarīşa das Sudarśana-cakra auf diese Weise bat, Nachsicht zu üben, ließ es sich besänftigen und sah davon ab. Durvāsā Muni zu töten, dem somit die Barmherzigkeit des Sudarśana-cakra zuteil wurde. Auf diese Weise lernte Durvāsā Muni, von dem üblen Gedanken, ein Vaisnava sei ein gewöhnlicher Mensch (vaisnave jātibuddhi), frei zu werden. Da Mahārāja Ambarīşa der kşatriya-Klasse angehörte, hielt Durvāsā Muni ihn für niedriger als die brāhmanas und wollte seine brahmanische Kraft gegen ihn einsetzen. Aus dieser Begebenheit sollte jeder lernen, wie man sich von der boshaften Denkweise, Vaisnavas geringzuschätzen, freimacht. Nach diesem Vorfall bewirtete Mahārāja Ambarīsa Durvāsā Muni mit einem reichlichen Mahl: dann nahm der König, der ein Jahr an derselben Stelle gestanden hatte, ohne etwas zu essen, ebenfalls prasāda zu sich. Mahārāja Ambarīsa teilte später seinen Besitz unter seinen Söhnen auf und begab sich an das Ufer des Manasa-sarovara, um hingebungsvolle Meditation zu praktizieren.

VERS 1
श्रीशुक उवाच
एवं भगवतादिष्टो दुर्वासाश्रकतापितः।
अम्बरीषम्रुपावृत्य तत्पादी दुःखितोऽग्रहीत्।। १।।

śrī-śuka uvāca evam bhagavatādiṣṭo durvāsāś cakra-tāpitaḥ ambarīṣam upāvṛtya tat-pādau duḥkhito 'grahīt

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; evam—auf diese Weise; bha-gavatā ādiṣṭah—von der Höchsten Persönlichkeit Gottes angewiesen; durvāsāḥ—der große mystische yogī namens Durvāsā; cakra-tāpitaḥ—vom Sudarśana-cakra sehr gepeinigt; ambarīṣam—zu Mahārāja Ambarīṣa; upāvṛṭya—sich nähernd; tat-pādau—bei seinen Lotosfüßen; duḥkhitaḥ—sehr bekümmert; agrahīt—er umfaßte.

## ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī sagte: Als Durvāsā Muni, dem das Sudarśana-cakra große Pein verursachte, so von Śrī Viṣṇu beraten worden war, suchte er sogleich Mahārāja Ambarīṣa auf. In seiner großen Not warf sich der Muni zu Boden und umklammerte die Lotosfüße des Königs.

#### VERS 2

# तस्य सोधममावीक्ष्य पादस्पर्शविलक्षितः। अस्तावीत् तद्धरेरस्त्रं कृपया पीडितो भृशम् ॥ २॥

tasya sodyamam āvīkṣya pāda-sparśa-vilajjitaḥ astāvīt tad dharer astram kṛpayā pīḍito bhrśam

tasya—von Durvāsā; saḥ—er, Mahārāja Ambarīşa; udyamam—die Bemühung; āvīkṣya—nachdem er gesehen hatte; pāda-sparša-vilajjitaḥ—sich schämend, weil Durvāsā seine Lotosfüße berührte; astāvīt—brachte Gebete dar; tat—zu jener; hareh astram—Waffe der Höchsten Persönlichkeit Gottes; kṛpayā—aus Barmherzigkeit; pīditaḥ—bekümmert; bhṛśam—sehr.

#### ÜBERSETZUNG

Als Durvāsā Mahārāja Ambarīṣas Lotosfüße berührte, war dieser sehr beschämt, und als er sah, daß Durvāsā sogar Gebete darzubringen versuchte, war er noch mehr betrübt, weil er Mitleid mit ihm hatte. Er begann daher sofort, der mächtigen Waffe der Höchsten Persönlichkeit Gottes Gebete darzubringen.

# VERS 3 अम्बरीश उवाच

त्वमग्निर्भगवान् सूर्यस्त्वं सोमो ज्योतिषां पतिः । त्वमापस्त्वं क्षितिर्च्योम वायुर्मात्रेन्द्रियाणि च ॥ ३॥ ambarīşa uvāca tvam agnir bhagavān sūryas tvam somo jyotişām patiḥ tvam āpas tvam kṣitir vyoma vāyur mātrendriyāṇi ca

ambarīṣaḥ—Mahārāja Ambarīṣa; uvāca—sagte; tvam—du (bist); agniḥ—das Feuer; bhagavān—die überaus mächtige; sūryaḥ—die Sonne; tvam—du (bist); somaḥ—der Mond; jyotiṣām—von allen leuchtenden Körpern; patiḥ—der Meister; tvam—du (bist); āpaḥ—Wasser; tvam—du (bist); kṣitiḥ—Erde; vyoma—Himmel; vāyuh—die Luft; mātra—die Objekte der Sinne; indriyāni—und die Sinne; ca—auch.

#### ÜBERSETZUNG

Mahārāja Ambarīşa sagte: O Sudarśana-cakra, du bist das Feuer, du bist die über alle Maßen mächtige Sonne, und du bist der Mond, der Herr aller leuchtenden Körper. Du bist Wasser, Erde und Himmel, du bist die Luft, du bist die fünf Sinnesobjekte [Klang, Berührung, Form, Geschmack und Geruch], und du bist auch die Sinne.

#### VERS 4

# सुदर्शन नमस्तुभ्यं सहस्राराच्युतप्रिय । सर्वास्त्रघातिन् विप्राय स्वस्ति भूया इडस्पते ॥ ४ ॥

sudarśana namas tubhyam sahasrārācyuta-priya sarvāstra-ghātin viprāya svasti bhūyā iḍaspate

sudarśana—o ursprünglicher Blick der Höchsten Persönlichkeit Gottes; namaḥ—achtungsvolle Ehrerbietungen; tubhyam—seien dir; sahasra-ara—o du, der du Tausende von Speichen hast; acyuta-priya—o du, der du der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Acyuta, über alle Maßen lieb bist; sarva-astra-ghātin—o Vernichter aller Waffen; viprāya—für diesen brāhmaṇa; svasti—sehr glückverheißend; bhūyāḥ—werde: idaspate—o Beherrscher der materiellen Welt.

# ÜBERSETZUNG

O Beherrscher der materiellen Welt, der du Acyuta, der Höchsten Persönlichkeit Gottes, über alle Maßen lieb bist, du hast Tausende von Speichen. O Vernichter aller Waffen, der du der ursprüngliche Blick der Höchsten Persönlichkeit Gottes bist, ich bringe dir meine achtungsvollen Ehrerbietungen dar. Gewähre diesem brāhmaņa gütigerweise Schutz und sei ihm wohlgesinnt.

# VERS 5

# त्वं धर्मस्त्वमृतं सत्यं त्वं यज्ञोऽखिलयज्ञश्चक् । त्वं लोकपालः सर्वात्मा त्वं तेजः पौरुषं परम् ॥ ५ ॥

tvam dharmas tvam ṛtam satyam tvam yajño 'khila-yajña-bhuk tvam loka-pālaḥ sarvātmā tvam tejaḥ pauruṣam param

tvam—du; dharmaḥ—Religion; tvam—du; rtam—ermutigende Aussagen; sat-yam—die endgültige Wahrheit; tvam—du; yajñaḥ—Opfer; akhila—universal; yajña-bhuk—der Genießer der Früchte, die die Folge eines Opfers sind; tvam—du; loka-pā-laḥ—der Erhalter der verschiedenen Planeten; sarva-ātmā—alldurchdringend; tvam—du; tejaḥ—Kraft; pauruṣam—der Höchsten Persönlichkeit Gottes; param—transzendental.

#### ÜBERSETZUNG

O Sudarśana-Rad, du verkörperst Religion, Wahrheit, Ermutigung und Opfer, und du bist der Genießer der Früchte des Opfers. Du bist der Erhalter des gesamten Universums, und du bist die höchste transzendentale Kraft in den Händen der Höchsten Persönlichkeit Gottes. Du bist der ursprüngliche Blick des Herrn, und deshalb kennt man dich als Sudarśana. Alles ist durch dein Wirken erschaffen worden, und deshalb bist du alldurchdringend.

## **FRIÄUTFRUNG**

Das Wort sudarsana bedeutet "glückverheißendes Sehen". Vedischen Aussagen können wir entnehmen, daß die materielle Welt durch den Blick der Höchsten Persönlichkeit Gottes erschaffen wird (sa aikṣata, sa asrjata). Die Höchste Persönlichkeit Gottes blickte über das mahat-tattva (die materielle Energie in ihrer Gesamtheit), und als das mahat-tattva in Bewegung gesetzt wurde, traten alle Dinge ins Sein. Westliche Philosophen glauben manchmal, die ursprüngliche Ursache der Schöpfung sei ein Materieklumpen gewesen, der explodiert sei. Wenn man sich diesen Klumpen als die Gesamtmasse der materiellen Energie vorstellt, als das mahattattva, kann man verstehen, daß der Klumpen vom Blick des Herrn in Bewegung gesetzt wurde, und somit ist der Blick des Herrn die ursprüngliche Ursache der materiellen Schöpfung.

VERS 6

नमः सुनाभाखिलधर्मसेतवे ह्यधर्मशीलासुरधृमकेतवे

# त्रैलोक्यगोपाय विशुद्धवर्चसे मनोजवायाद्भतकर्मणे गृणे ॥ ६ ॥

namah sunābhākhila-dharma-setave hy adharma-sīlāsura-dhūma-ketave trailokya-gopāya viśuddha-varcase mano-javāyādbhuta-karmaņe gṛṇe

namaḥ—alle Ehre sei dir; su-nābha—o du, der du eine glückbringende Nabe hast; akhila-dharma-setave—dessen Speichen als eine Stütze des gesamten Universums gelten; hi—gewiß; adharma-sīla—die irreligiös sind; asura—für die Dämonen; dhūma-ketave—dir, der du wie Feuer oder wie ein unglückverheißender Komet bist; trailokya—der drei materiellen Welten; gopāya—der Erhalter; viśuddha—transzendental; varcase—dessen Ausstrahlung; manaḥ-javāya—so schnell wie der Verstand; adbhuta—wunderbar; karmane—so aktiv; grne—ich spreche einfach aus.

### ÜBERSETZUNG

O Sudarśana, du hast eine überaus glückverheißende Nabe, und deshalb bist du die Stütze aller Religion. Für die gottlosen Dämonen bist du genau wie ein unheilverheißender Komet. Wahrlich, du bist der Erhalter der drei Welten, du bist voller transzendentaler Ausstrahlung, du bist so schnell wie der Verstand, und du vermagst Wunder zu wirken. Ich kann nur noch das Wort "namaḥ" aussprechen und dir dadurch alle Ehre erweisen.

#### **ERLÄUTERUNG**

Das Feuerrad des Herrn wird Sudarsana genannt, weil es zwischen hochgestellten und niedrigen Verbrechern oder Dämonen keinen Unterschied macht. Durväsä Muni war zweifelsohne ein mächtiger brähmana, doch sein Benehmen dem reinen Gottgeweihten Mahārāja Ambarīsa gegenüber war nicht besser als das Benehmen eines asura. In den sastras heißt es: dharmam tu saksad bhagavat-pranitam. Das Wort dharma bezieht sich auf die Anordnungen oder Gesetze der Höchsten Persönlichkeit Gottes. Sarva-dharmān parityajya mām ekam saranam vraja: Wirklicher dharma ist Hingabe an die Höchste Persönlichkeit Gottes. Wirklicher dharma bedeutet deshalb bhakti, hingebungsvoller Dienst für den Herrn. Das Sudarśana-cakra wird hier als dharma-setave (Beschützer des dharma) bezeichnet. Mahārāja Ambarīsa war ein wahrhaft religiöser Mensch, und um ihn zu beschützen, war das Sudarśana-cakra folglich sogar bereit, einen solch strikten brāhmana wie Durvāsā Muni zu bestrafen, da dieser sich wie ein Dämon verhalten hatte. Es gibt sogar Dämonen in der Gestalt von brāhmanas. Deshalb unterscheidet das Sudarśana-cakra nicht zwischen brähmana-Dämonen und śūdra-Dämonen. Jeder, der ein Gegner der Höchsten Persönlichkeit Gottes und Seiner Geweihten ist, wird als Dämon bezeichnet. In den śāstras wird von vielen brāhmanas und kṣatriyas berichtet, die dämonisch handelten und die als Dämonen bezeichnet wurden. Laut Aussage der śāstras muß man einen Menschen nach seinen Eigenschaften beurteilen. Wenn man von

einem brāhmaṇa-Vater abstammt, aber dämonische Eigenschaften hat, wird man als Dämon angesehen. Das Sudarśana-cakra ist immer bemüht, die Dämonen zu vernichten. Deshalb wird es als adharma-śīlāsura-dhūma-ketave bezeichnet. Diejenigen, die keine Gottgeweihten sind, bezeichnet man als adharma-śīla. Das Sudar-śana-cakra ist für diese dämonischen Nichtgottgeweihten genau wie ein unheilbringender Komet.

# VERS 7 त्वत्तेजसा धर्ममयेन संहतं तमः प्रकाशश्र दृशो महात्मनाम् । दुरत्ययस्ते महिमा गिरां पते त्वद्रूपमेतत् सदसत् परावरम् ॥ ७ ॥

tvat-tejasā dharma-mayena samhṛtam tamaḥ prakāśaś ca dṛśo mahātmanām duratyayas te mahimā girām pate tvad-rūpam etat sad-asat parāvaram

tvat-tejasā—durch deine Ausstrahlung; dharma-mayena—die voller religiöser Prinzipien ist; samhrtam—beseitigt; tamaḥ—Dunkelheit; prakāśaḥ ca—auch Erleuchtung; dṛśaḥ—aller Himmelsrichtungen; mahā-ātmanām—von großen, gelehrten Persönlichkeiten; duratyayaḥ—unüberwindlich; te—deine; mahimā—Herrlichkeiten; girām pate—Meister der Redekunst; tvat-rūpam—deine Manifestation; etat—diese; sat-asat—manifestiert und unmanifestiert; para-avaram—höher und niedriger.

## ÜBERSETZUNG

O Meister der Redekunst, deine Ausstrahlung, die voller religiöser Prinzipien ist, beseitigt die Dunkelheit der Welt, und das Wissen gelehrter Persönlichkeiten und großer Seelen tritt zutage. Wahrlich, niemand vermag deine Ausstrahlung zu übertreffen, denn alle Dinge, ob manifestiert oder unmanifestiert, grob- oder feinstofflich, über- oder untergeordnet, sind nichts als verschiedene deiner Formen, die durch deine Ausstrahlung sichtbar werden.

#### **FRIÄUTFRUNG**

Ohne Licht kann man nichts wahrnehmen, insbesondere nicht in der materiellen Welt. Das Licht in dieser Welt geht von der Ausstrahlung des Sudarsana aus, dem ursprünglichen Blick der Höchsten Persönlichkeit Gottes. Die Leuchtkraft der Sonne, des Mondes und des Feuers hat ihren Ursprung im Sudarsana. In ähnlicher Weise kommt auch die Erleuchtung durch Wissen vom Sudarsana, denn mit Hilfe des vom Sudarsana ausstrahlenden Lichtes kann man ein Ding vom anderen unter-

scheiden, das Bessere vom Schlechteren. Im allgemeinen betrachten die Leute einen mächtigen yogī wie Durvāsā Muni als bewundernswerte und überlegene Persönlichkeit, doch wenn eine solche Persönlichkeit vom Sudarsana-cakra verfolgt wird, zeigt sich ihr wahres Wesen, und wir sehen, wie unterlegen sie aufgrund ihres Benehmens gegenüber Gottgeweihten ist.

## VERS 8

# यदा विसृष्टस्त्वमनञ्जनेन वै बलं प्रविष्टोऽजित दैत्यदानवम्। बाहूदरोविङ्कित्रिरोधराणि वृश्वस्रजस्रं प्रधने विराजसे॥८॥

yadā visṛṣṭas tvam anañjanena vai balam praviṣṭo 'jita daitya-dānavam bāhūdarorv-anghri-śirodharāṇi vṛścann ajasram pradhane virājase

yadā—wenn; visṛṣṭaḥ—gesandt; tvam—du; anañjanena—von der transzendentalen Höchsten Persönlichkeit Gottes; vai—gewiß; balam—die Soldaten; praviṣṭaḥ—eindringend in; ajita—o Unermüdlicher und Unbezwingbarer; daitya-dānavam—der Daityas und der Dānavas (die Dāmonen); bāhu—Arme; udara—Bäuche; ūru—Schenkel; aṅghri—Beine; śiraḥ-dharāṇi—Hälse; vṛścan—abtrennend; ajasram—unablässig; pradhane—auf dem Schlachtfeld; virājase—du bleibst.

## ÜBERSETZUNG

O Unermüdlicher, wenn dich die Höchste Persönlichkeit Gottes beauftragt, in die Reihen der Soldaten der Daityas und der Dānavas einzudringen, verweilst du auf dem Schlachtfeld und trennst unaufhörlich ihre Arme, Bäuche, Schenkel, Beine und Köpfe ab.

#### VERS 9

स त्वं जगत्त्राण खलप्रहाणये निरूपितः सर्वेसहो गदाभृता। विप्रस्य चास्मत्कुलदेवहेतवे विधेहि भद्रं तदनुष्रहो हि नः॥९॥

sa tvam jagat-trāņa khala-prahāṇaye nirūpitah sarva-saho gadā-bhṛtā viprasya cāsmat-kula-daiva-hetave vidhehi bhadram tad anugraho hi naḥ

saḥ—diese Person; tvam—du; jagat-trāna—o Beschützer des ganzen Universums; khala-prahāṇaye—beim Töten der neidischen Feinde; nirūpitaḥ—wirst verwendet; sarva-sahaḥ—allmächtig; gadā-bhrtā—von der Höchsten Persönlichkeit Gottes; viprasya—von diesem brāhmaṇa; ca—auch; asmat—unser; kula-daiva-heta-ve—zum Wohl der Dynastie; vidhehi—bitte tue; bhadram—in jeder Hinsicht gut; tat—diese; anugraḥaḥ—Gunst; hi—gewiß; nah—unsere.

# ÜBERSETZUNG

O Beschützer des Universums, du dienst der Höchsten Persönlichkeit Gottes als allmächtige Waffe, um die neidischen Feinde zu töten. Bitte sei diesem armen brähmana zum Nutzen unserer gesamten Dynastie wohlgesinnt. Auf diese Weise wirst du uns allen zweifellos eine Gunst erweisen.

#### VERS 10

# यद्यस्ति दत्तमिष्टं वा स्वधर्मो वा स्वनुष्ठितः । कुलं नो विप्रदैवं चेद् द्विजो भवतु विज्वरः ॥१०॥

yady asti dattam iştam vā sva-dharmo vā svanuşthitaḥ kulam no vipra-daivam ced dvijo bhavatu vijvarah

yadi-wenn; asti-es gibt; dattam-Almosen; iṣṭam-Verehrung der Bildgestalt; vā-oder; sva-dharmaḥ-standesgemäße Pflicht; vā-oder; su-anuṣṭhitaḥ-makellos ausgeführt; kulam-Dynastie; naḥ-unsere; vipra-daivam-begünstigt von den brāhmaṇas; cet-wenn dem so ist; dvijaḥ-dieser brāhmaṇa; bhavatu-möge werden; vijvaraḥ-ohne eine Verbrennung (vom Sudarśana-cakra).

#### ÜBERSETZUNG

Wenn unsere Familie den richtigen Personen Almosen gegeben hat, wenn wir rituelle Zeremonien und Opfer vollzogen haben, wenn wir den Pflichten unseres Standes ordnungsgemäß nachgekommen sind und wenn uns gelehrte brähmanas geführt haben, so wünsche ich mir als Gegenleistung dafür, daß dieser brähmana von dem Brennen, das das Sudarsana-cakra verursacht, befreit werden möge.

## VERS 11

यदि नो भगवान् प्रीत एकः सर्वगुणाश्रयः । सर्वभृतात्मभावेन द्विजो भवतु विज्वरः ॥११॥ yadi no bhagavān prīta ekaḥ sarva-guṇāśrayaḥ sarva-bhūtātma-bhāvena dvijo bhavatu vijvaraḥ

yadi-wenn; naḥ-mit uns; bhagavān-die Höchste Persönlichkeit Gottes; prī-taḥ-ist zufrieden; ekaḥ-ohne etwas Vergleichbares; sarva-guṇā-āśrayaḥ-das Behältnis aller transzendentalen Eigenschaften; sarva-bhūta-ātma-bhāvena-durch eine barmherzige Haltung gegenüber allen Lebewesen; dvijaḥ-dieser brāhmaṇa; bhavatu-möge werden; vijvaraḥ-befreit von aller Verbrennung.

## ÜRFRSFTZUNG

Wenn der Höchste Herr, der einer ohne einen zweiten, der das Behältnis aller transzendentalen Eigenschaften und der die Zuflucht aller Lebewesen ist, mit uns zufrieden ist, so bitten wir Ihn darum, diesen brähmana, Durväsä Muni, vom Schmerz der Verbrennung zu befreien.

# VERS 12

# श्रीसुक उवाच इति संस्तुवतो राज्ञो विष्णुचक्रं सुदर्शनम् । अशाम्यत सर्वतो विग्रं प्रदहृदु राजयाच्छया ॥१२॥

śrī-śuka uvāca iti samstuvato rājño viṣṇu-cakram sudarśanam aśāmyat sarvato vipram pradahad rāja-yācñayā

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; iti—so; samstuvatah—gebeten; rājāah—von dem König; viṣnu-cakram—die Feuerradwaffe Śrī Viṣnus; sudarśanam—die als Sudarśana-cakra bezeichnet wird; aśāmyat—hörte auf, störend zu sein; sarvatah—in jeder Hinsicht; vipram—für den brāhmana; pradahat—verbrennen lassen; rāja—für den König; yācāayā—aufgrund des Flehens.

## ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: Als der König dem Sudarśana-cakra und Śrī Viṣṇu Gebete darbrachte, beruhigte sich das Sudarśana-cakra aufgrund seiner Gebete und hörte auf, den brāhmaṇa Durvāsā Muni zu versengen.

> VERS 13 स मुक्तोऽस्त्राग्नितापेन दुर्वासाः खस्तिमांस्ततः । प्रशशंस तमुर्वीशं युझानः परमाशिषः ॥१३॥

sa mukto 'strāgni-tāpena durvāsāḥ svastimāms tataḥ praśaśamsa tam urvīśam yunjānaḥ paramāśiṣaḥ

saḥ—er (Durvāsā Muni); muktaḥ—da er befreit worden war; astra-agni-tāpena—von der Hitze, die vom Feuer des Sudarśana-cakra ausströmt; durvāsāḥ—der große mystische yogī Durvāsā; svastimān—völlig zufrieden, da er von der sengenden Hitze befreit wurde; tataḥ—daraufhin; praśaśamsa—lobpries; tam—ihn; urvī-īśam—den König; yunjānaḥ—ausführend; parama-āśiṣaḥ—die höchsten Segnungen.

# ÜBERSETZUNG

Durvāsā Muni, der überaus mächtige Mystiker, war wahrhaft erleichtert, als er von der feurigen Hitze des Sudarśana-cakra befreit wurde. Daher pries er die Eigenschaften Mahārāja Ambarīşas und gab ihm die höchsten Segnungen.

# **VERS 14**

# हुर्नासा उनाच अहो अनन्तदासानां महत्त्वं दृष्टमद्य मे । कृतागसोऽपि यदु राजन् मङ्गलानि समीहसे ।।१४॥

durvāsā uvāca aho ananta-dāsānām mahattvam dṛṣṭam adya me kṛtāgaso 'pi yad rājan maṅgalāni samīhase

durvāsāh uvāca—Durvāsā Muni sagte; aho—o weh; ananta-dāsānām—der Diener der Höchsten Persönlichkeit Gottes; mahattvam—Größe; drṣṭam—gesehen; adya—heute; me—von mir; kṛta-āgasaḥ api—obwohl ich ein Frevler war; yat—trotzdem; rājan—o König; maṅgalāni—Glück; samīhase—du betest um.

#### ÜBERSETZUNG

Durvāsā Muni sprach: Mein lieber König, heute habe ich die Erhabenheit der Geweihten der Höchsten Persönlichkeit Gottes erfahren, denn obwohl ich ein Vergehen begangen habe, hast du für mein Wohlergehen gebetet.

#### VERS 15

दुष्करः को नु साधूनां दुस्त्यजो वा महात्मनाम् । यैः संगृहीतो भगवान् सात्वतामृषभो हरिः ॥१५॥ duşkarah ko nu sādhūnām dustyajo vā mahātmanām yaih sangṛhīto bhagavān sātvatām ṛṣabho hariḥ

duṣkaraḥ—schwierig zu tun; kaḥ—was; nu—in der Tat; sādhūnām—der Gottgeweihten; dustyajaḥ—unmöglich aufzugeben; vā—oder; mahā-ātmanām—der großen Persönlichkeiten; yaiḥ—von diesen Persönlichkeiten; saṅgṛhītaḥ—erlangt (durch hingebungsvollen Dienst); bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; sātvatām—der reinen Gottgeweihten; ṛṣabhaḥ—der Führer; hariḥ—der Herr.

## ÜBERSETZUNG

Welche Tat ist für diejenigen, die die Höchste Persönlichkeit Gottes, den Herrn der reinen Gottgeweihten, erreicht haben, unmöglich, und worauf können sie nicht verzichten?

#### VERS 16

# यन्नामश्रुतिमात्रेण पुमान् भवति निर्मलः । तस्य तीर्थपदः किं वा दासानामविशष्यते ॥१६॥

yan-nāma-śruti-mātreṇa pumān bhavati nirmalaḥ tasya tīrtah-padaḥ kim vā dāsānām avaśiṣyate

yat-nāma—den Heiligen Namen des Herrn; śruti-mātrena—einfach durch Hören; pumān—ein Mensch; bhavati—wird; nirmalah—gereinigt; tasya—von Ihm; tīrtha-padah—der Herr, zu dessen Füßen sich die heiligen Orte befinden; kim vā—was; dāsānām—von den Dienern; avasiṣyate—bleibt getan zu werden.

#### ÜBERSETZUNG

Was ist für die Diener des Herrn unmöglich? Schon durch das bloße Hören Seiner Heiligen Namen wird man gereinigt.

## VERS 17

राजन्ननुगृहीतोऽहं त्वयातिकरुणात्मना । मद्यं पृष्ठतः कृत्वा प्राणा यन्मेऽभिरक्षिताः ॥१७॥

> rājann anugṛhīto 'ham tvayātikaruṇātmanā mad-agham pṛṣṭhataḥ kṛtvā prāṇā yan me 'bhirakṣitāḥ

rājan—o König; anugṛhītaḥ—sehr stark begünstigt; aham—ich (bin); tvayā—von dir; ati-karuṇa-ātmanā—weil du äußerst barmherzig bist; mat-aghām—meine Vergehen; pṛṣṭhataḥ—in den Hintergrund; kṛtvā—so tuend; prāṇāḥ—Leben; yat—das; me—mein; abhiraksitāh—gerettet.

## ÜBERSETZUNG

O König, du hast über meine Vergehen hinweggesehen und mir das Leben gerettet. Ich bin dir deshalb zu großem Dank verpflichtet, denn du bist über alle Maßen barmherzig.

#### VERS 18

# राजा तमकृताहारः प्रत्यागमनकाङ्गया। चरणावुपसंगृद्य प्रसाद्य समभोजयत्।।१८॥

rājā tam akṛtāhāraḥ pratyāgamana-kāṅkṣayā caraṇāv upasaṅgṛḥya prasādya samabhojayat

rājā—der König; tam—ihm, Durvāsā Muni; akṛta-āhāraḥ—der kein Essen zu sich genommen hatte; pratyāgamana—zurückkehrend; kānkṣayā—wünschend; caraṇau—die Füße; upasangrhya—sich nähernd; prasādya—in jeder Hinsicht Freude bereitend; samabhojayat—gab reichlich zu essen.

#### ÜBERSETZUNG

Da der König die Rückkehr Durvāsā Munis erwartete, hatte er kein Essen zu sich genommen. Als der Weise zurückkehrte, warf sich der König deshalb bei seinen Lotosfüßen nieder, bereitete ihm in jeder Hinsicht Freude und bewirtete ihn fürstlich.

#### **VERS 19**

# सोऽशित्वा दतमानीतमातिथ्यं सार्वकामिकम् । तृप्तात्मा नृपति प्राह भुज्यतामिति सादरम् ।।१९॥

so 'sitvādṛtam ānītam ātithyam sārva-kāmikam tṛptātmā nṛpatim prāha bhujyatām iti sādaram

saḥ—er (Durvāsā); asitvā—nachdem er ausgiebig gegessen hatte; ādṛtam—mit großer Achtung; ānītam—empfangen; ātithyam—trug verschiedene Speisen auf; sārva-kāmikam—jedem Geschmack zusagend; trpta-ātmā—auf diese Weise völlig

befriedigt; nrpatim—zu dem König; prāha—sagte; bhujyatām—mein lieber König, iß ebenfalls; iti—auf diese Weise; sa-ādaram—mit großem Respekt.

## ÜBERSETZUNG

Mit solcher Achtung empfing der König Durvāsā Muni, der verschiedene köstliche Speisen aß und daraufhin so zufrieden war, daß er den König zuneigungsvoll aufforderte, ebenfalls zu essen, indem er sagte: "Bitte nimm deine Mahlzeit zu dir."

#### VERS 20

# प्रीतोऽस्म्यनुगृहीतोऽसि तव भागवतस्य वै । दर्शनस्पर्शनालापैरातिथ्येनात्ममेधसा ॥२०॥

prīto 'smy anugṛhīto 'smi tava bhāgavatasya vai darśana-sparśanālāpair ātith venātma-medhasā

prītaḥ—sehr zufrieden; asmi—ich bin; anugṛhītaḥ—sehr begünstigt; asmi—ich bin; tava—dein; bhāgavatasya—weil du ein reiner Gottgeweihter bist; vai—gewiß; darśana—durch deinen Anblick; sparśana—und durch das Berühren deiner Füße; ālāpaih—durch das Sprechen mit dir; ātithyena—durch deine Gastfreundschaft; ātma-medhasā—durch meine eigene Intelligenz.

#### ÜBERSETZUNG

Durvāsā Muni sagte: Ich bin sehr mit dir zufrieden, mein lieber König. Zuerst hielt ich dich für einen gewöhnlichen Menschen und nahm deine Gastfreundschaft in Anspruch, doch später erkannte ich mit meiner eigenen Intelligenz, daß du der erhabenste Geweihte des Herrn bist. Deshalb wurde ich einfach dadurch, daß ich dich gesehen, deine Füße berührt und mit dir gesprochen habe, von Freude erfüllt und bin dir zu Dank verpflichtet.

#### FRIÄUTFRUNG

Vaiṣṇavera kriyā mudrā vijñeha nā bujhaya. Es heißt, daß selbst ein sehr intelligenter Mensch die Handlungen eines reinen Vaiṣṇavas nicht zu verstehen vermag. Weil Durvāsā Muni ein großer mystischer yogī war, hielt er Mahārāja Ambarīṣa für einen gewöhnlichen Menschen und wollte ihn bestrafen. Dies ist ein typisches Beispiel für die falsche Einschätzung eines Vaiṣṇavas. Als Durvāsā Muni jedoch vom Sudarśana-cakra verfolgt wurde, erwachte seine Intelligenz. Deshalb wird das Wort ātma-medhasā gebraucht, das zum Ausdruck bringt, daß er aufgrund seiner persönlichen Erfahrung erkannte, was für ein großer Vaiṣṇava der König war. Als Durvāsā Muni vom Sudarśana-cakra verfolgt wurde, versuchte er, bei Brahmā und Śiva Schutz zu finden, und er war sogar in der Lage, die spirituelle Welt aufzusuchen,

den Höchsten Herrn von Angesicht zu Angesicht zu sehen und ein persönliches Gespräch mit Ihm zu führen, aber dennoch vermochte er sich nicht vor dem Angriff des Sudarśana-cakra zu retten. Auf diese Weise erfuhr er am eigenen Leib, welche Macht ein Vaiṣṇava hat. Durvāsā Muni war zweifellos ein großer yogī und ein hochgelehrter brāhmaṇa, doch obwohl er ein echter yogī war, wußte er nicht, welch großen Einfluß ein Vaiṣṇava hat. Deshalb wird gesagt, daß nicht einmal der gelehrteste Mensch einen Vaiṣṇava richtig einzuschätzen vermag (vaiṣṇavera kriyā mudrā vijñeha nā bujhaya). Wenn sogenannte jñānīs und yogīs den Charakter eines Vaiṣṇavas studieren, besteht immer die Möglichkeit, daß sie sich irren. Die Größe eines Vaiṣṇavas läßt sich daran messen, wie sehr ihn die Höchste Persönlichkeit Gottes begünstigt, indem Sie ihn befähigt, unvorstellbare Dinge zu vollbringen.

## **VERS 21**

# कर्मावदातमेतत् ते गायन्ति खःस्त्रियो ग्रुहुः। कीर्ति परमपुण्यां च कीर्तियिष्यति भूरियम्।।२१।।

karmāvadātam etat te gāyanti svaḥ-striyo muhuḥ kīrtim parama-puṇyām ca kīrtayiṣyati bhūr iyam

karma—Handeln; avadātam—ohne irgendeinen Makel; etat—all dieses; te—dein; gāyanti—werden besingen; svaḥ-striyaḥ—Frauen von den himmlischen Planeten; muhuḥ—immer; kīrtim—glorreiche Eigenschaften; parama-puṇyām—höchst rühmenswert und fromm; ca—auch; kīrtayiṣyati—werden unablässig lobpreisen; bhūḥ—die ganze Welt; iyam—dieses.

#### ÜBERSETZUNG

All die vom Glück gesegneten Frauen auf den himmlischen Planeten werden deinen makellosen Charakter unablässig besingen, und auch die Bewohner dieser Welt werden deine glorreichen Eigenschaften unaufhörlich lobpreisen.

#### VERS 22

श्रीशुक उवाच एवं संकीर्त्य राजानं दुर्वासाः परितोषितः । ययौ विहायसामन्त्र्य ब्रह्मलोकमहैतुकम् ॥२२॥

> śrī-śuka uvāca evam sankīrtya rājānam durvāsāh paritositah

# yayau vihāyasāmantrya brahmalokam ahaitukam

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; evam—so; sankīrtya—lobpreisen; rājānam—den König; durvāsāh—der große mystische yogī Durvāsā Muni; paritoṣi-tah—in jeder Hinsicht befriedigt; yayau—verließ jenen Ort; vihāyasā—auf den Weltraumwegen; āmantrya—die Erlaubnis einholend; brahmalokam—zum obersten Planeten dieses Universums; ahaitukam—wo es keine trockene philosophische Spekulation gibt.

## ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: Nachdem der große mystische yogī Durvāsā Muni auf diese Weise in jeder Hinsicht zufriedengestellt worden war, brach er mit dem Einverständnis des Königs auf, wobei er diesen unaufhörlich rühmte. Er reiste auf den Wegen, die durch den Weltraum führen, nach Brahmaloka, wo es keine trockenen philosophischen Spekulanten und Agnostiker gibt.

## **ERLÄUTERUNG**

Obwohl Durvāsā Muni durch den Weltraum nach Brahmaloka zurückkehrte, benötigte er kein Raumschiff, denn mächtige mystische yogīs können ohne mechanische Hilfsmittel von Planet zu Planet reisen. Es gibt einen Planeten namens Siddhaloka, dessen Bewohner zu jedem beliebigen anderen Planeten fliegen können, weil sie von Natur aus die mystischen Kräfte besitzen, die man durch das Praktizieren von yoga erwerben kann. Durvāsā Muni, der große mystische yogī, war also in der Lage, durch den Weltraum zu reisen und jeden beliebigen Planeten, sogar Brahmaloka, zu erreichen. Auf Brahmaloka ist jeder selbstverwirklicht, und es ist dort nicht nötig, philosophische Spekulation zu betreiben, um die Absolute Wahrheit zu verstehen. Mit seiner Reise nach Brahmaloka verfolgte Durvāsā Muni offensichtlich die Absicht, den Bewohnern Brahmalokas zu berichten, wie mächtig ein Gottgeweihter ist und wie ein Gottgeweihter jedes Lebewesen in der materiellen Welt übertreffen kann. Die sogenannten jāānīs und yogīs lassen sich mit einem Gottgeweihten nicht vergleichen.

## VERS 23

# संवत्सरोऽत्यगात् तावद् यावता नागतो गतः । म्रुनिस्तद्दर्शनाकाङ्को राजाब्भक्षो बभृव ह ॥२३॥

samvatsaro 'tyagāt tāvad yāvatā nāgato gataḥ munis tad-darśanākānkṣo rājāb-bhakṣo babhūva ha samvatsarah—ein volles Jahr; atyagāt—verstrich; tāvat—so lange; yāvatā—wie; na—nicht; āgatah—kehrte zurück; gatah—Durvāsā Muni, der jenen Ort verlassen hatte; munih—der große Weise; tat-darśana-ākānkṣah—den Wunsch habend, ihn wiederzusehen; rāja—der König; ap-bhakṣah—nur Wasser zu sich nehmend; ba-bhūva—blieb; ha—tatsächlich.

# ÜBERSETZUNG

Durvāsā Muni hatte das Haus Mahārāja Ambarīşas verlassen, und bis zu seiner Rückkehr hatte der König ein ganzes Jahr lang gefastet und sich nur von Wasser ernährt.

## VERS 24

# गतेऽथ दुर्वाससि सोऽम्बरीषो द्विजोपयोगातिपवित्रमाहरत् । ऋषेर्विमोक्षं व्यसनं च वीक्ष्य मेने खवीर्यं च परातुभावम् ॥२४॥

gate 'tha durvāsasi so 'mbarīşo dvijopayogātipavitram āharat ṛṣer vimokṣaṁ vyasanaṁ ca vīkṣya mene sva-vīryaṁ ca parānubhāvam

gate—bei seiner Rückkehr; atha—daraufhin; durvāsasi—der große mystische yogī Durvāsā; saḥ—er, der König; ambarīṣaḥ—Mahārāja Ambarīṣa; dvija-upayoga—höchst angemessen für einen reinen brāhmaṇa; ati-pavitram—sehr reines Essen; āharat—gab ihm zu essen und aß selbst ebenfalls; rṣeḥ—des großen Weisen; vimok-ṣam—Befreiung; vyasanam—von der großen Gefahr, vom Sudarśana-cakra verbrannt zu werden; ca—und; vīkṣya—sehend; mene—dachte nach; sva-vīryam—über seine eigene Macht; ca—auch; para-anubhāvam—auf grund seiner reinen Hingabe an den Höchsten Herrn.

## ÜBERSETZUNG

Als Durvāsā Muni nach einem Jahr zurückkehrte, bewirtete ihn Mahārāja Ambarīşa fürstlich mit einer Vielzahl reiner Speisen, und darauf aß er selbst. Als der König sah, daß der brāhmaṇa Durvāsā aus der großen Gefahr, verbrannt zu werden, gerettet worden war, konnte er verstehen, daß er durch die Gnade des Herrn ebenfalls Macht erlangt hatte, doch er rechnete sich dies nicht als Verdienst an, denn alles war vom Herrn vollbracht worden.

#### **ERLÄUTERUNG**

Ein Gottgeweihter wie Mahārāja Ambarīşa ist zweifellos ständig mit einer Vielfalt von Tätigkeiten beschäftigt. Natürlich ist die materielle Welt voller Gefahren, die man überstehen muß, doch weil ein Gottgeweihter voll und ganz auf die Höchste Persönlichkeit Gottes vertraut, ist er durch nichts aus der Fassung zu bringen. Ein gutes Beispiel ist Mahārāja Ambarīşa. Er war der Herrscher der gesamten Welt und mußte vielen Pflichten nachkommen, und bei der Erfüllung dieser Pflichten wurden ihm von Personen wie Durvāsā Muni viele Schwierigkeiten in den Weg gelegt, doch der König verließ sich ganz auf die Barmherzigkeit des Herrn und ertrug alles geduldig. Der Herr befindet Sich jedoch im Herzen eines jeden (sarvasya cāham hrdi sanniviṣṭaḥ), und Er lenkt die Dinge so, wie es Ihm beliebt. Obwohl Mahārāja Ambarīṣa mit vielen Schwierigkeiten zu kämpfen hatte, arrangierte der Herr, der Mahārāja Ambarīṣa barmherzig gesinnt war, alles so wunderbar, daß Durvāsā Muni und Mahārāja Ambarīṣa am Ende gute Freunde wurden und auf der Grundlage von bhakti-yoga in gutem Einvernehmen auseinandergingen. Am Ende war Durvāsā Muni von der Kraft des bhakti-yoga überzeugt, obwohl er selbst ein großer mystischer yogī war. Die Richtigkeit der Aussage Śrī Kṛṣṇas in der Bhagavad-gītā (6.47) ist somit bestätigt:

yoginām api sarveṣāṁ mad-gatenāntarātmanā śraddhāvān bhajate yo māṁ sa me yuktatamo mataḥ

"Von allen yogīs ist der am engsten in yoga mit Mir vereint, der mit starkem Vertrauen immer in Mir weilt und Mich im transzendentalen liebevollen Dienst verehrt, und er ist der höchste von allen."

Es ist also eine Tatsache, daß ein Gottgeweihter der größte yogī ist, wie die Geschichte von Mahārāja Ambarīşa und Durvāsā Muni beweist.

#### VERS 25

एवं विधानेकगुणः स राजा
परात्मनि ब्रह्मणि वासुदेवे ।
क्रियाकलापैः सम्रुवाह भक्ति
ययाविरिञ्च्यान निरयांश्वकार ॥२५॥

evam vidhāneka-guṇah sa rājā parātmani brahmaṇi vāsudeve kriyā-kalāpaiḥ samuvāha bhaktim yayāviriñcyān nirayāms cakāra

evam—auf diese Weise; vidhā-aneka-guṇaḥ—ausgestattet mit den verschiedensten guten Eigenschaften; saḥ—er, Mahārāja Ambarīṣa; rājā—der König; paraātmani—zur Überseele; brahmaṇi—zum Brahman; vāsudeve—zur Höchsten Persönlichkeit Gottes, Kṛṣṇa, Vāsudeva; kriyā-kalāpaiḥ—durch praktische Tätigkeiten; samuvāha—führte aus; bhaktim—hingebungsvollen Dienst; yayā—durch solche Tätig-

keiten; *āviriñcyān*—angefangen vom höchsten Planeten; *nirayān*—bis hinunter zu den höllischen Planeten; *cakāra*—er machte die Erfahrung, daß überall Gefahr droht.

# ÜBERSETZUNG

Mahārāja Ambarīṣa, der sich durch eine Vielzahl transzendentaler Eigenschaften auszeichnete, war sich so aufgrund hingebungsvollen Dienstes über das Brahman, den Paramātmā und die Höchste Persönlichkeit Gottes voll bewußt und führte deshalb vollkommenen hingebungsvollen Dienst aus. Aufgrund seiner Hingabe betrachtete er selbst den höchsten Planeten in der materiellen Welt als nicht besser als die höllischen Planeten.

## **ERLÄUTERUNG**

Ein erhabener und reiner Gottgeweihter wie Mahārāja Ambarīsa weiß über Brahman, Paramatma und Bhagavan genau Bescheid. Mit anderen Worten, ein Geweihter Vasudevas, Krsnas, besitzt vollkommenes Wissen über alle Aspekte der Absoluten Wahrheit. Die Absolute Wahrheit wird in drei Aspekten erkannt, nämlich als Brahman, Paramatma und Bhagavan (brahmeti paramatmeti bhagavan iti sabdyate). Ein Geweihter der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Vasudeva, weiß alles (vāsudevah sarvam iti), weil Vāsudeva, Krsna, sowohl Paramātmā als auch Brahman miteinschließt. Man braucht den Paramatma nicht durch das voga-System zu erkennen, denn der Gottgeweihte, der unablässig an Vasudeva denkt, ist der größte yogī (yoginām api sarveṣām). Was jñāna betrifft, so ist jemand, der ein vollkommener Geweihter Vāsudevas ist, der größte mahātmā (vāsudevah sarvam iti sa mahātmā sudurlabhah). Ein mahātmā ist jemand, der vollständiges Wissen von der Absoluten Wahrheit hat. Als Geweihter der Persönlichkeit Gottes wußte Mahārāja Ambarīsa daher genau Bescheid über Paramātmā, Brahman, māyā, die materielle Welt, die spirituelle Welt und über die Hintergründe aller Geschehnisse. Er war sich all dieser Dinge bewußt. Yasmin vijñāte sarvam evam vijñātam bhavati. Weil der Gottgeweihte Vāsudeva kennt, kennt er alles innerhalb der Schöpfung Vāsudevas (vāsudevah sarvam iti sa mahātmā sudurlabhah). Solch ein Gottgeweihter mißt dem höchstmöglichen Maß an Glück, das in der materiellen Welt erreicht werden kann, keinen großen Wert bei.

> nārāyaṇa-parāḥ sarve na kutaścana bibhyati svargāpavarga-narakeṣv api tulyārtha-darśinaḥ (SB. 6.17.28)

Weil ein Gottgeweihter fest im hingebungsvollen Dienst verankert ist, beeindruckt ihn keine Errungenschaft der materiellen Welt. Śrīla Prabodhānanda Sarasvatī schrieb deshalb (*Caitanya-candrāmrta* 5):

kaival yam narakā yate tridaša-pūr ākāša-puṣpā yate durdāntendriya-kāla-sarpa-patalī protkhāta-damstrā yate viśvam pūrna-sukhāyate vidhi-mahendrādiś ca kīṭāyate yat-kārunya-katākṣa-vaibhava-vatām tam gauram eva stumaḥ

In den Augen eines Menschen, der durch Hingabe an große Persönlichkeiten wie Caitanya Mahāprabhu ein reiner Gottgeweihter wird, ist kaivalya, Verschmelzen mit dem Brahman, nicht besser als die Hölle. Was himmlische Planeten betrifft, so sind sie für einen Gottgeweihten wie ein Trugbild, und was durch yoga erworbene Kräfte anbelangt, so kümmert sich ein Gottgeweihter nicht im geringsten darum, denn das, was man mit dem Praktizieren von yoga bezweckt, erreicht der Gottgeweihte automatisch. Das ist alles möglich, wenn man durch das Befolgen der Anweisungen Caitanya Mahāprabhus ein Geweihter des Herrn wird.

VERS 26
श्रीशुक उवाच
अथाम्बरीषस्तनयेषु राज्यं
समानशीलेषु विसृज्य धीरः ।
वनं विवेशात्मिन वासुदेवे
मनो दथद् ध्वस्तगुणप्रवाहः ॥२६॥

śrī-śuka uvāca athāmbarīṣas tanayeṣu rājyaṁ samāna-śīleṣu visṛjya dhīraḥ vanaṁ viveśātmani vāsudeve mano dadhad dhvasta-guṇa-pravāhaḥ

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; atha—auf diese Weise; ambarīṣaḥ—König Ambarīṣa; tanayeṣu—an seine Söhne; rājyam—das Königreich; samāna-śīleṣu—die gleich qualifiziert waren wie ihr Vater; visrjya—aufteilend; dhīraḥ—die höchstgelehrte Persönlichkeit, Mahārāja Ambarīṣa; vanam—in den Wald; viveśa—ging hinein; ātmani—auf den Höchsten Herrn; vāsudeve—Śrī Kṛṣṇa, der als Vāsudeva bekannt ist; manaḥ—Geist; dadhat—konzentrierend; dhvasta—besiegte; guṇa-pravāhaḥ—die Wellen der materiellen Erscheinungsweisen der Natur.

#### ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: Daraufhin zog sich Mahārāja Ambarīşa, der nicht mehr länger mit materiellen Dingen zu leben wünschte, aus dem aktiven Familienleben zurück, weil er im hingebungsvollen Leben eine hohe Stufe erreicht hatte. Er teilte seinen Besitz unter seinen Söhnen auf, die ebenso qualifiziert waren wie ihr Vater, und er selbst trat in den Lebensstand des vānaprastha und ging in den Wald, um seinen Geist ganz auf Śrī Vāsudeva zu konzentrieren.

# **ERLÄUTERUNG**

Als reiner Gottgeweihter war Mahārāja Ambarīşa in jeder Lebenslage befreit, denn wie Śrīla Rūpa Gosvāmī erklärt, ist ein Gottgeweihter immer befreit.

īhā yasya harer dāsye karmaṇā manasā girā nikhilāsv apy avasthāsu jīvan-muktah sa ucyate

In diesem Vers aus dem *Bhakti-rasāmṛta-sindhu* erklärt Śrīla Rūpa Gosvāmī, daß ein Mensch in jeder Lebenslage befreit ist, wenn sein einziger Wunsch darin besteht, dem Herrn zu dienen. Mahārāja Ambarīṣa war zweifellos unter allen Umständen befreit, doch als vorbildlicher König trat er in den Lebensstand des *vānaprastha*, das heißt, er zog sich aus dem Familienleben zurück. Es ist unbedingt notwendig, daß man alle familiären Bindungen löst und sich ganz auf die Lotosfüße Vāsudevas konzentriert. Aus diesem Grund teilte Mahārāja Ambarīṣa das Königreich unter seinen Söhnen auf und zog sich aus dem Familienleben zurück.

## VERS 27

# इत्येतत् पुण्यमाख्यानमम्बरीषस्य भूपतेः । संकीर्तयन्ननुध्यायन् भक्तो भगवतो भवेत् ॥२७॥

ity etat puṇyam ākhyānam ambarīṣasya bhūpate saṅkīrtayann anudhyāyan bhakto bhagavato bhavet

iti—so; etat—diese; punyam ākhyānam—die frömmste Tat in der Geschichte; ambarīṣasya—von Mahārāja Ambarīṣa; bhūpate—o König (Mahārāja Parīkṣit); sankīrtayan—durch Chanten, durch Wiederholen; anudhyāyan—oder durch Meditieren über; bhaktah—ein Geweihter; bhagavatah—der Höchsten Persönlichkeit Gottes; bhavet—man kann werden.

#### ÜBERSETZUNG

Jeder, der diese Geschichte von den Taten Mahārāja Ambarīşas erzählt oder auch nur darüber nachdenkt, wird mit Sicherheit ein reiner Geweihter des Herrn.

# **ERLÄUTERUNG**

Śrīla Viśvanātha Cakravartī Ţhākura stellt einen sehr treffenden Vergleich an. Wenn ein Mensch sehr begierig ist, immer mehr Geld zusammenzuraffen, ist er nicht einmal zufrieden, wenn er Millionär oder Multimillionär geworden ist, sondern möchte immer noch mehr verdienen, koste es, was es wolle. Dieselbe Haltung

findet man bei einem Gottgeweihten. Der Gottgeweihte gibt sich nie zufrieden, indem er denkt: "Mein hingebungsvoller Dienst hat den Höhepunkt erreicht." Je mehr er dem Herrn dient, desto mehr Dienst möchte er tun. Das ist die Haltung eines Gottgeweihten. Mahārāja Ambarīşa war in seinem Familienleben zweifellos ein reiner Gottgeweihter, dem es an nichts mangelte, weil sein Geist und all seine Sinne im hingebungsvollen Dienst beschäftigt waren (sa vai manah kṛṣṇa-padāravindayor vacāmsi vaikuntha-gunānuvarnane). Mahārāja Ambarīsa war in sich selbst zufrieden, denn all seine Sinne waren im hingebungsvollen Dienst beschäftigt (sarvopādhi-vinirmuktam tat-paratvena nirmalam / hṛṣīkeṇa hṛṣīkeśa-sevanam bhaktir ucyate). Obwohl Mahārāja Ambarīşa all seine Sinne im hingebungsvollen Dienst beschäftigt hatte, verließ er sein Heim und begab sich in den Wald, um seinen Geist ganz auf die Lotosfüße Krsnas zu konzentrieren, genau wie ein Geschäftsmann immer noch mehr zu verdienen versucht, obwohl es ihm nicht an Geld mangelt. Diese Haltung, immer mehr im hingebungsvollen Dienst beschäftigt zu werden, versetzt einen in die erhabenste Position. Während ein Mensch auf der karma-Ebene in zunehmendem Maße gebunden und verstrickt wird - wie der Geschäftsmann, der immer mehr Geld verdienen will -, wird der Gottgeweihte in zunehmendem Maße befreit.

## VERS 28

# अम्बरीषस्यचरितं येशृण्वन्तिमहात्मनः । मुक्ति प्रयान्तितेसर्वेभक्तयाविष्णोः प्रसादतः॥२८॥

ambarīşasya caritam ye srnvanti mahātmanah muktim prayānti te sarve bhaktyā viṣṇoḥ prasādataḥ

ambarīṣasya—von Mahārāja Ambarīṣa; caritam—Charakter; ye—Personen, die; śṛṇvanti—hören; mahā-ātmanaḥ—von der großen Persönlichkeit, von dem großen Gottgeweihten; muktim—Befreiung; prayānti—werden mit Sicherheit erlangen; te—solche Personen; sarve—sie alle; bhaktyā—einfach durch hingebungsvollen Dienst; visnoh—von Śrī Visnu; prasādatah—durch die Barmherzigkeit.

#### ÜBERSETZUNG

Durch die Gnade des Herrn erlangen diejenigen, die über die Taten des großen Gottgeweihten Mahārāja Ambarīşa hören, mit Sicherheit Befreiung oder werden unverzüglich Gottgeweihte.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 5. Kapitel im Neunten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Durvāsā Munis Leben wird verschont".

# **Der Sturz Saubhari Munis**

Śukadeva Gosvāmī beschreibt zunächst die Nachkommen Mahārāja Ambarīşas und dann alle Könige von Śaśāda bis zu Māndhātā. In diesem Zusammenhang schildert er auch, wie der große Weise Saubhari die Töchter Māndhātās heiratete.

Mahārāja Ambarīşa hatte drei Söhne: Virūpa, Ketumān und Śambhu. Der Sohn Virūpas war Pṛṣadaśva, und dessen Sohn war Rathītara. Rathītara hatte keine Söhne, doch er bat den großen Weisen Aṅgirā um Hilfe, worauf dieser mit Rathītaras Frau mehrere Söhne zeugte. Diese wurden nach ihrer Geburt gleichzeitig als die Dynastie Aṅgirā Rṣis und die Dynastie Rathītaras bekannt.

Der Sohn Manus war Ikşvāku. Er hatte hundert Söhne, von denen Vikukşi, Nimi und Dandakā die ältesten waren. Die Söhne Mahārāja Ikşvākus wurden die Könige verschiedener Teile der Welt. Einer dieser Söhne, Vikukşi, wurde aus dem Königreich verbannt, weil er gewisse Regeln und Vorschriften, die bei Opfern zu beachten sind, verletzte. Dank der Gnade Vasişthas und der Macht mystischen yogas erlangte Mahārāja Ikşvāku nach dem Verlassen seines Körpers Befreiung. Als Mahārāja Ikşvāku starb, kehrte sein Sohn Vikukşi zurück und übernahm die Regierung des Königreichs. Er vollzog verschiedene Arten von Opfern und erfreute so die Höchste Persönlichkeit Gottes. Dieser Vikukşi wurde später unter dem Namen Śasāda berühmt.

Vikukşis Sohn kämpfte auf der Seite der Halbgötter gegen die Dämonen und erlangte wegen seines wertvollen Dienstes Berühmtheit als Purañjaya, Indravāha und Kakutstha. Der Sohn Purañjayas war Anenā, der Sohn Anenās war Pṛthu, und der Sohn Pṛthus war Viśvagandhi. Der Sohn Viśvagandhis war Candra, der Sohn Candras war Yuvanāśva, und dessen Sohn war Śrāvasta, der Śrāvastī Purī erbaute. Der Sohn Śrāvastas war Bṛhadaśva. Bṛhadaśvas Sohn Kuvalayāśva tötete einen Dämon namens Dhundhu und wurde deshalb unter dem Namen Dhundhumāra, "der Vernichter Dhundhus", berühmt. Seine Söhne hießen Dṛḍhāśva, Kapilāśva und Bhadrāśva. Außer diesen hatte er noch Tausende anderer Söhne, doch diese verbrannten in dem Feuer, das aus Dhundhus Maul hervorloderte, zu Asche. Der Sohn Dṛḍhāśvas war Haryaśva, der Sohn Haryaśvas war Nikumbha, der Sohn Nikumbhas war Bahulāśva, und dessen Sohn war Kṛśāśva. Kṛśāśvas Sohn war Senajit, und dessen Sohn war Yuvanāśva.

Yuvanāśva heiratete einhundert Frauen, hatte aber keine Söhne und zog deshalb in den Wald. Um ihm zu helfen, vollzogen die Weisen im Wald ein Opfer, einen sogenannten Indra-yajña. Einmal wurde der König jedoch im Wald dermaßen durstig, daß er das Wasser trank, das für die Durchführung des yajña bestimmt war. Als Folge davon kam nach einiger Zeit aus der rechten Seite seines Bauches ein Sohn hervor. Das Kind, das sehr schön war, weinte, weil es Muttermilch trinken wollte, worauf Indra es an seinem Zeigefinger saugen ließ. Aus diesem Grund wurde der Sohn Yuvanāśvas auch Māndhātā genannt. Yuvanāśva nahm Bußen auf sich und erreichte schließlich die Vollkommenheit.

Daraufhin wurde Mändhätä der Herrscher und regierte die Erde, die aus sieben Inseln besteht. Diebe und Gauner fürchteten diesen mächtigen König sehr, weshalb man ihn Trasaddasyu, "einen, vor dem Halunken und Diebe große Angst haben", nannte. Mändhätä zeugte im Schoße seiner Frau Bindumatī die Söhne Purukutsa, Ambarīşa und Mucukunda. Diese drei Söhne hatten fünfzig Schwestern, die alle Frauen des großen Weisen Saubhari wurden.

In diesem Zusammenhang erzählt Śukadeva Gosvāmī die Geschichte von Saubhari Muni, der, nur weil seine Sinne von Fischen erregt wurden, aufhörte, yoga zu praktizieren, und alle Töchter Māndhātās heiraten wollte, um geschlechtliche Freuden zu genießen. Später bedauerte Saubhari Muni diesen Schritt sehr und trat deshalb in den Lebensstand des vānaprastha. Er nahm harte Bußen auf sich und erlangte so die Vollkommenheit. In diesem Zusammenhang schildert Śukadeva Gosvāmī, wie Saubhari Munis Ehefrauen ebenfalls die Vollkommenheit erreichten.

## VERS 1

# श्रीशुक उवाच

# विरूपः केतुमाञ्छम्भुरम्बरीषसुतास्त्रयः । विरूपात् पृषदश्वोऽभृत् तत्पुत्रस्तु रथीतरः ॥ १ ॥

śrī-śuka uvāca virūpaḥ ketumāñ chambhur ambarīṣa-sutās trayaḥ virūpāt pṛṣadaśvo 'bhūt tat-putras tu rathītaraḥ

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; virūpaḥ—namens Virūpa; ketumān—namens Ketumān; śambhuḥ—namens Śambhu; ambarīṣa—von Ambarīṣa Mahārāja; sutāh trayaḥ—die drei Söhne; virūpāt—von Virūpa; prṣadaśvaḥ—namens Pṛṣadaśva; abhūt—es war; tat-putraḥ—sein Sohn; tu—und; rathītaraḥ—namens Rathītara.

## ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī sagte: O Mahārāja Parīkşit, Ambarīşa hatte drei Söhne, die Virūpa, Ketumān und Śambhu hießen. Virūpa hatten einen Sohn namens Prsadaśva, und Prsadaśva hatte einen Sohn namens Rathītara.

# VERS 2

रथीतरस्यात्रजस्य भार्यायां तन्तवेऽर्थितः। अङ्गरा जनयामास ब्रह्मवर्चस्विनः सतान्।। २।।

> rathītarasyāprajasya bhāryāyāṁ tantave 'rthitaḥ

# aṅgirā janayām āsa brahma-varcasvinaḥ sutān

rathītarasya—von Rathītara; aprajasya—der keine Söhne hatte; bhāryāyām—seiner Frau; tantave—um die Nachkommenschaft zu vermehren; arthitaḥ—nachdem er gebeten worden war; angirāḥ—der große Weise Angirā; janayām āsa—verursachte, daß sie zur Welt kamen; brahma-varcasvinaḥ—die brahmanische Eigenschaften hatten; sutān—Söhne.

# ÜBERSETZUNG

Rathītara hatte keine Söhne und bat deshalb den großen Weisen Aṅgirā, an seiner Stelle Söhne zu zeugen. Auf diese Bitte hin zeugte Aṅgirā mit Rathītaras Frau Söhne, und diese kamen alle mit brahmanischen Fähigkeiten zur Welt.

# **ERLÄUTERUNG**

Um bessere Nachkommenschaft zu bekommen, wurde im vedischen Zeitalter manchmal ein Mann ersucht, mit der Ehefrau eines Mannes von niedriger Herkunft Söhne zu zeugen. In einem solchen Fall wird die Frau mit einem Acker verglichen. Der Besitzer eines Ackers kann jemand anderen beauftragen, auf seinem Acker Getreide anzubauen, doch weil das Getreide vom Land hervorgebracht wird, gilt es als das Eigentum des Besitzers des Ackers. In ähnlicher Weise war es einer Frau manchmal gestattet, sich von jemand anderem als dem eigenen Ehemann schwängern zu lassen, doch die Söhne, die sie zur Welt brachte, galten dann als die Söhne ihres Ehemannes. Solche Söhne wurden kşetra-jāta genannt. Weil Rathītara keine Söhne hatte, wandte er diese Methode zu seinem Vorteil an.

#### VERS 3

एते क्षेत्रप्रस्ता वै पुनस्त्वाङ्गिरसाः स्मृताः । रथीतराणां प्रवराः क्षेत्रोपेता द्विजातयः ॥ ३॥

> ete kṣetra-prasūtā vai punas tv āṅgirasāḥ smṛtāḥ rathītarāṇāṁ pravarāḥ kṣetropetā dvi-jātayaḥ

ete—die von Angirā gezeugten Söhne; kṣetra-prasūtāḥ—wurden die Söhne Rathītaras und gehörten zu seiner Familie (weil sie vom Schoß seiner Frau geboren wurden); vai—gewiß; punaḥ—wieder; tu—aber; āngirasāḥ—von der Dynastie Angirās; smṛtāḥ—sie wurden genannt; rathītarāṇām—von allen Söhnen Rathītaras; pravarāḥ—die wichtigsten; kṣetra-upetāḥ—weil sie von dem kṣetra (Feld) geboren wurden; dvi-jātayaḥ—brāhmaṇa genannt (da sie eine Mischung von brāhmaṇa und kṣatriya waren).

# ÜBERSETZUNG

Da all diese Söhne aus dem Schoße der Frau Rathītaras geboren wurden, galten sie als die Dynastie Rathītaras; doch weil sie mit dem Samen Angirās gezeugt worden waren, kannte man sie auch als die Dynastie Angirās. Von allen Nachkommen Rathītaras waren diese Söhne die wichtigsten, denn sie wurden aufgrund ihrer Abkunft als brāhmanas angesehen.

# **ERLÄUTERUNG**

Laut Śrīla Viśvanātha Cakravartī Thākura bedeutet das Wort dvi-jātayaḥ, "vermischte Kaste" und weist auf eine Mischung von brāhmana und ksatriya hin.

# VERS 4

क्षुवतस्तु मनोर्जज्ञे इक्ष्वाकुर्घाणतः सुतः। तस्य पुत्रशतज्येष्ठा विकुक्षिनिमिदण्डकाः॥४॥

> kşuvatas tu manor jajñe ikşvākur ghrāṇataḥ sutaḥ tasya putra-śata-jyeṣṭhā vikukṣi-nimi-danḍakāḥ

kşuvataḥ—während er nieste; tu—aber; manoḥ—von Manu; jajñe—wurde geboren; ikşvākuḥ—namens Ikşvāku; ghrāṇataḥ—aus den Nasenlöchern; sutaḥ—der Sohn; tasya—von Ikşvāku; putra-sata—hundert Söhne; jyeşṭhāḥ—führend; vikukşi—namens Vikukşi; nimi—namens Nimi; daṇḍakāḥ—namens Daṇḍakā.

#### ÜRERSETZUNG

Der Sohn Manus war Ikşvāku. Als Manu nieste, wurde Ikşvāku aus seinen Nasenlöchern geboren. König Ikşvāku hatte hundert Söhne, von denen Vikukşi, Nimi und Daṇḍakā die wichtigsten waren.

# **ERLÄUTERUNG**

An früherer Stelle rechnet das *Bhāgavatam* (9.1.11-12) Ikṣvāku zwar zu den zehn Söhnen, die Manu mit seiner Frau Śrāddhā zeugte, doch laut Śrīdhara Svāmī ist dies eine Verallgemeinerung. Hier wird genauer ausgeführt, daß Ikṣvāku durch das bloße Niesen Manus geboren wurde.

# VERS 5

तेषां पुरस्तादभवन्नार्यावर्ते नृपा नृप। पश्चविंशतिः पश्चाच त्रयो मध्येऽपरेऽन्यतः ॥ ५ ॥ teṣām purastād abhavann āryāvarte nṛpā nṛpa pañca-vimśatiḥ paścāc ca trayo madhye 'pare 'nyataḥ

teṣām—unter all diesen Söhnen; purastāt—auf der Ostseite; abhavan—sie wurden; āryāvarte—an einem Ort, der zwischen den Himalaya- und den Vindhya-Bergen liegt und der als Āryāvarta bekannt ist; nrpāḥ—Könige; nrpa—o König (Mahārāja Parīkṣit); pañca-vimśatiḥ—fünfundzwanzig; paścāt—auf der Westseite; ca—auch; trayah—drei von ihnen; madhye—in der Mitte (zwischen Osten und Westen); apare—andere; anyatah—an anderen Orten.

# ÜBERSETZUNG

Von diesen hundert Söhnen wurden fünfundzwanzig Könige auf der Westseite von Äryāvarta, einem Gebiet, das zwischen dem Himalaya und den Vindhya-Bergen liegt. Weitere fünfundzwanzig wurden Könige im Osten von Äryāvarta, und die drei Hauptsöhne wurden Könige in der Mitte. Die anderen Söhne wurden an verschiedenen anderen Orten Könige.

## VERS 6

# स एकदाष्टकाश्राद्धे इक्ष्वाकुः सुतमादिशत् । मांसमानीयतां मेध्यं विकुक्षे गच्छ मा चिरम्।। ६ ॥

sa ekadāṣṭakā-śrāddhe ikṣvākuḥ sutam ādiśat māṁsam ānīyatāṁ medhyaṁ vikukse gaccha mā ciram

saḥ—jener König (Mahārāja Ikṣvāku); ekadā—einmal; aṣṭakā-śrāddhe—während der Monate Januar, Februar und März, wenn den Ahnen Opfergaben dargebracht werden; ikṣvākuḥ—König Ikṣvāku; sutam—seinem Sohn; ādiśat—befahl; māmsam—Fleisch; āniyatām—bring hierher; medhyam—reines (durch Jagen gewonnenes); vikukṣe—o Vikukṣi; gaccha—gehe sofort; mā ciram—unverzüglich.

# ÜBERSETZUNG

Während der Monate Januar, Februar und März werden den Ahnen sogenannte aṣṭakā-śrāddha-Opfergaben dargebracht. Die śrāddha-Zeremonie wird während der dunklen vierzehn Tage des Monats abgehalten. Als Mahārāja Ikṣvāku im Verlauf dieser Zeremonie seine Opfergaben darbrachte, befahl er seinem Sohn Vikukṣi, unverzüglich in den Wald zu gehen, um ein wenig reines Fleisch zu bringen.

# तथेति सवनं गत्वा मृगान् हत्वा क्रियार्हणान् । श्रान्तो बुभ्रक्षितो वीरः शशं चाददपस्मृतिः ॥ ७ ॥

tatheti sa vanam gatvā mṛgān hatvā kriyārhaṇān śrānto bubhukṣito vīraḥ śaśam cādad apasmṛtiḥ

tathā—der Anweisung gemäß; iti—so; sah—Vikukşi; vanam—in den Wald; gat-vā—gehend; mṛgān—Tiere; hatvā—töten; kriyā-arhaṇān—geeignet, während der śrāddha-Zeremonie im yajña geopfert zu werden; śrāntah—als er erschöpft war; bubhukşitah—und hungrig; vīrah—der Held; śaśam—ein Kaninchen; ca—ebenfalls; ādat—er aß; apasmṛtih—vergessend (daß das Fleisch dazu bestimmt war, in der śrāddha geopfert zu werden).

# ÜBERSETZUNG

Ikşvākus Sohn Vikukşi begab sich daraufhin in den Wald und tötete viele Tiere, die als Opfergaben in Frage kamen. Als ihn aber Hunger und Müdigkeit übermannten, vergaß er, wofür das Fleisch bestimmt war, und aß ein Kaninchen, das er erlegt hatte.

# **ERLÄUTERUNG**

Es ist offensichtlich, daß kṣatriyas im Wald Tiere töteten, da sich das Fleisch der Tiere für eine bestimmte Art von Opfer eignete. Die Darbringung von Opfergaben für die Ahnen in der sogenannten śrāddha-Zeremonie ist ebenfalls eine Art von yajña. Während dieses yajña konnte man Fleisch opfern, das von erlegten Waldtieren stammte. Im gegenwärtigen Zeitalter jedoch, im Kali-yuga, ist diese Art von Opfer untersagt. Śrī Caitanya Mahāprabhu zitierte in diesem Zusammenhang eine Aussage des Brahma-vaivarta Purāṇa:

aśvamedham gavālambham sannyāsam pala-paitṛkam devareṇa sutotpattim kalau pañca vivarjayet

"Im Kali-Zeitalter sind fünf Dinge verboten: bei einem Opfer ein Pferd darzubringen, bei einem Opfer eine Kuh darzubringen, in den Lebensstand des sannyāsa zu treten, den Ahnen Opfergaben in Form von Fleisch darzubringen und Kinder mit der Frau des Bruders zu zeugen."

Das Wort pala-paitrkam bezieht sich auf die Opferung von Fleisch, das den Ahnen als Opfergabe dargebracht wird. In früheren Zeiten war solch eine Opferung erlaubt, doch im gegenwärtigen Zeitalter ist es verboten, Fleisch als Opfergabe darzubringen. Im gegenwärtigen Zeitalter, dem Kali-yuga, ist jeder darauf bedacht, Tiere

zu jagen, doch die meisten Menschen sind śūdras, nicht kṣatriyas. Den Aussagen der Veden zufolge dürfen jedoch nur kṣatriyas jagen, während es den śūdras gestattet ist, das Fleisch von Ziegen und anderen unwichtigen Tieren zu essen, nachdem sie diese vor der Bildgestalt der Göttin Kali oder ähnlicher Halbgötter geopfert haben. Im großen und ganzen ist Fleischessen nicht allen verboten; eine bestimmte Klasse von Menschen darf unter gewissen Umständen und unter gewissen Einschränkungen Fleisch essen. Was jedoch das Essen von Rindfleisch anbelangt, so ist es allen strengstens verboten. Aus diesem Grund spricht Kṛṣṇa persönlich in der Bhagavadgītā davon, daß die Kühe beschützt werden müssen (go-rakṣyam). Fleischesser dürfen gemäß ihrer jeweiligen gesellschaftlichen Stellung und im Einklang mit den Anweisungen der śāstra Fleisch essen, allerdings niemals das Fleisch von Kühen. Kühe müssen unter allen Umständen beschützt werden.

# VERS 8

# शेषं निवेदयामास पित्रे तेन च तद्गुरुः। चोदितः प्रोक्षणायाह दुष्टमेतदकर्मकम्॥८॥

śeşam nivedayām āsa pitre tena ca tad-guruḥ coditaḥ prokṣaṇāyāha dustam etad akarmakam

seṣam—die Überreste; nivedayām āsa—er übergab; pitre—seinem Vater; tena—von ihm; ca—auch; tat-guruḥ—ihr Priester oder spiritueller Meister; coditaḥ—gebeten; prokṣaṇāya—zur Reinigung; āha—sagte; duṣṭam—verschmutzt; etat—all dieses Fleisch; akarmakam—als Opfergabe in der śrāddha-Zeremonie ungeeignet.

#### ÜBERSETZUNG

Vikukşi brachte die Überreste des Fleisches zu König Ikşvāku, und dieser gab es an Vasiştha weiter, der es reinigen sollte. Vasiştha erkannte jedoch sofort, daß Vikukşi schon einen Teil des Fleisches gegessen hatte, und erklärte deshalb, daß es sich nicht für den Gebrauch in der śrāddha-Zeremonie eigne.

#### **ERLÄUTERUNG**

Was dafür bestimmt ist, im yajña geopfert zu werden, darf niemand kosten, bevor es der Bildgestalt dargebracht worden ist. In unseren Tempeln wird nach diesem Grundsatz gehandelt. Niemand darf Speisen aus der Küche essen, wenn sie nicht der Bildgestalt geopfert wurden. Wenn jemand von einer zubereiteten Speise ißt, bevor sie der Bildgestalt geopfert wurde, ist das gesamte Gericht verunreinigt und kann nicht mehr geopfert werden. Diejenigen, die in der Bildgestaltenverehrung tätig sind, müssen sich dieser Tatsache voll bewußt sein, damit sie davor bewahrt bleiben, Vergehen bei der Verehrung der Bildgestalten zu begehen.

# ज्ञात्वा पुत्रस्य तत् कर्म गुरुणाभिहितं नृपः । देशान्तिःसारयामास सुतं त्यक्तविधि रुषा ॥ ९॥

jñātvā putrasya tat karma guruṇābhihitam nṛpaḥ deśān niḥsārayām āsa sutam tyakta-vidhim ruṣā

jñātvā—wissend; putrasya—von seinem Sohn; tat—diese; karma—Tat; gurunā—vom spirituellen Meister (Vasiṣṭha); abhihitam—informiert; nrpaḥ—der König (Ikṣvāku); deśāt—aus dem Land; niḥsārayām āsa—vertrieb; sutam—seinen Sohn; tyakta-vidhim—weil er die regulierenden Prinzipien verletzt hatte; rusā—aus Zorn.

# ÜBERSETZUNG

Als König Ikşvāku auf diese Weise von Vasiştha erfuhr, was sein Sohn Vikukşi getan hatte, packte ihn heftiger Zorn. Da Vikukşi die regulierenden Prinzipien verletzt hatte, befahl er ihm, das Land zu verlassen.

#### VERS 10

# स तु विप्रेण संवादं ज्ञापकेन समाचरन् । त्यक्त्वा कलेवरं योगी स तेनावाप यत् परम् ॥१०॥

sa tu vipreņa samvādam jñāpakena samācaran tyaktvā kalevaram yogī sa tenāvāpa yat param

saḥ—Mahārāja Ikṣvāku; tu—gewiß; vipreṇa—mit dem brāhmaṇa (Vasiṣṭha); samvādam—Gespräch; jñāpakena—mit demjenigen, der unterweist; samācaran—sich dementsprechend verhaltend; tyaktvā—aufgebend; kalevaram—diesen Körper; yogī—der ein bhakti-yogī im Lebensstand der Entsagung war; saḥ—der König; tena—durch solche Unterweisung; avāpa—erlangte; yat—diejenige Position, die; param—höchste.

## ÜBERSETZUNG

Nachdem Mahārāja Ikṣvāku von dem erhabenen und gelehrten brāhmaṇa Vasiṣṭha, der über die Absolute Wahrheit sprach, unterwiesen worden war, wurde er ein Asket. Durch das Befolgen der Prinzipien, die ein yogī zu beachten hat, erlangte er nach dem Verlassen seines materiellen Körpers die höchste Vollkommenheit.

# पितर्युपरतेऽभ्येत्य विकुक्षिः पृथिवीमिमाम् । शासदीजे हरिं यज्ञैः शशाद इति विश्रुतः ॥११॥

pitary uparate 'bhyetya vikukşih pṛthivīm imām śāsad īje harim yajñaiḥ śaśāda iti viśrutah

pitari—als sein Vater; uparate—nachdem er von dem Königreich befreit worden war; abhyetya—nachdem er zurückgekommen war; vikukşiḥ—der Sohn namens Vikukşi; pṛthivīm—den Planeten Erde; imām—diesen; śāsat—regierte; ije—verehrte; harim—die Höchste Persönlichkeit Gottes; yajñaiḥ—durch die Durchführung verschiedener Opfer; śaśa-adaḥ—Śaśāda ("derjenige, der ein Kaninchen gegessen hat"); iti—so; viśrutah—gefeiert.

## ÜBERSETZUNG

Nachdem sein Vater gestorben war, kehrte Vikukşi in das Land zurück und wurde in der Folge König. Er herrschte über den Planeten Erde und führte mehrere Opfer durch, um die Höchste Persönlichkeit Gottes zufriedenzustellen. Später wurde er als Śaśāda berühmt.

#### VERS 12

# पुरञ्जयस्तस्य सुत इन्द्रवाह इतीरितः । ककुत्स्य इति चाप्युक्तः शृणु नामानि कर्मभिः ।।१२।।

puranjayas tasya suta indravāha itīritaḥ kakutstha iti cāpy uktaḥ śṛṇu nāmāni karmabhiḥ

puram-jayah-Purañjaya ("der Eroberer der Residenz"); tasya-sein (Vikukşis); sutah-Sohn; indra-vāhah-Indravāha ("derjenige, dessen Träger Indra ist"); iti-so; īritah-bekannt als solcher; kakutsthah-Kakutstha ("auf dem Buckel eines Stieres befindlich"); iti-so; ca-auch; api-gewiß; uktah-als solcher bekannt; śrņu-höre; nāmāni-alle Namen; karmabhih-entsprechend seinen Taten.

# ÜBERSETZUNG

Der Sohn Śaśādas war Purañjaya, der als Indravāha bekannt ist und manchmal auch Kakutstha genannt wird. Bitte höre von mir, wie er entsprechend seinen Taten verschiedene Namen erhielt.

# कृतान्त आसीत् समरो देवानां सह दानवैः। पार्ष्णिग्राहो वृतो वीरो देवेंदैंत्यपराजितैः।।१३॥

kṛtānta āsīt samaro devānām saha dānavaiḥ pārṣṇigrāho vṛto vīro devair daitya-parājitaiḥ

kṛta-antaḥ—ein verheerender Krieg; āsīt—es fand statt; samaraḥ—ein Kampf; devānām—der Halbgötter; saha—mit; dānavaiḥ—den Dämonen; pārṣṇigrāhaḥ—ein sehr guter Gehilfe; vṛtaḥ—angenommen; vīraḥ—ein Held; devaiḥ—von den Halbgöttern; daitya—von den Dämonen; parājitaih—die besiegt worden waren.

## ÜBERSETZUNG

Zwischen den Halbgöttern und den Dämonen fand einst ein schrecklicher Krieg statt. Da die Halbgötter eine Niederlage erlitten hatten, machten sie Purañjaya zu ihrem Verbündeten und besiegten in der Folge die Dämonen. Man kennt diesen Helden deshalb als Purañjaya, als "den, der die Stadt der Dämonen eroberte".

#### VERS 14

# वचनाद् देवदेवस्य विष्णोर्विश्वात्मनः प्रभोः । वाहनत्वे वृतस्तस्य बभूवेन्द्रो महावृषः ॥१४॥

vacanād deva-devasya viṣṇor viśvātmanaḥ prabhoḥ vāhanatve vṛtas tasya babhūvendro mahā-vrsah

vacanāt—auf den Befehl oder die Worte hin; deva-devasya—des Höchsten Herrn aller Halbgötter; viśva-ātmanaḥ—der Überseele der gesamten Schöpfung; prabhoḥ—des Herrn, des Kontrollierenden; vāhanatve—weil er der Träger wurde; vrtaḥ—beschäftigt; tasya—im Dienst Purañjayas; babhūva—er wurde; indraḥ—der König des Himmels; mahā-vṛṣaḥ—ein großer Stier.

#### ÜBERSETZUNG

Purañjaya erklärte sich bereit, alle Dämonen zu töten, aber nur unter der Bedingung, daß Indra sein Träger sein würde. Aus Stolz nahm Indra diesen Vorschlag nicht an, willigte jedoch später auf Anweisung des Höchsten Herrn, Visnu, ein und verwandelte sich in einen großen Stier, auf dem Purañjaya reiten konnte.

## **VERS 15-16**

स संनद्धो धनुर्दिव्यमादाय विशिखाञ्छितान् । स्तूयमानस्तमारुद्ध युयुत्सुः ककुदि स्थितः ॥१५॥ तेजसाप्यायितो विष्णोः पुरुषस्य महात्मनः । प्रतीच्यां दिशि दैत्यानां न्यरुणत् त्रिदशैः पुरम् ॥१६॥

> sa sannaddho dhanur divyam ādāya višikhāñ chitān stūyamānas tam āruhya yuyutsuḥ kakudi sthitaḥ

tejasāpyāyito viṣṇoḥ puruṣasya mahātmanaḥ pratīcyām diśi daityānām nyaruṇat tridaśaiḥ puram

saḥ—er, Purañjaya; sannaddhaḥ—der gut ausgerüstet war; dhanuḥ divyam—einen erstklassigen oder transzendentalen Bogen; ādāya—nehmend; višikhān—Pfeile; śitān—sehr scharf; stūyamānaḥ—über die Maßen gerühmt werden; tam—ihn (den Stier); āruhya—besteigend; yuyutsuḥ—kampfbereit; kakudi—auf dem Rücken des Stieres; sthitaḥ—sich befindend; tejasā—von der Macht; āpyāyitaḥ—begünstigt; viṣṇoḥ—von Śrī Viṣṇu; puruṣasya—die höchste Person; mahā-ātmanaḥ—die Überseele; pratīcyām— in der westlichen; diśi—Richtung; daityānām—der Dämonen; nyaruṇat—eroberte; tridaśaiḥ—umgeben von Halbgöttern; puram—die Stadt.

#### ÜBERSETZUNG

Der gut gerüstete und von Kampfbegierde erfüllte Purañjaya ergriff einen transzendentalen Bogen und sehr spitze Pfeile, stieg unter Hochrufen der Halbgötter auf den Rücken des Stieres [Indra] und setzte sich auf dessen Höcker. Deshalb ist er als Kakutstha bekannt. Ermächtigt von Śrī Viṣṇu, der die Überseele und die Höchste Persönlichkeit ist, saß Purañjaya auf dem großen Stier und ist daher als Indravāha bekannt. Umringt von den Halbgöttern, griff er die Stadt der Dämonen vom Westen her an.

#### VFRS 17

तैस्तस्य चाभृत् प्रधनं तुम्रुलं लोमहर्षणम् । यमाय भक्षेरनयद् दैत्यान् अभिययुर्मृधे ॥१७॥

tais tasya cābhūt pradhanam tumulam loma-harsanam

# yamāya bhallair anayad daityān abhiyayur mṛdhe

taih—mit den Dämonen; tasya—von ihm, Purañjaya; ca—auch; abhūt—es fand statt; pradhanam—ein Kampf; tumulam—sehr ungestüm; loma-harṣaṇam—wenn man davon hört, stehen einem die Haare zu Berge; yamāya—in das Reich Yamarājas; bhallaih—von den Pfeilen; anayat—geschickt; daityān—von den Dämonen; abhiyayuh—die sich ihm entgegenstellten; mrdhe—in jenem Kampf.

## ÜBERSETZUNG

Zwischen den Dämonen und Purañjaya entspann sich ein erbitterter Kampf. Ja, die Schlacht war so blutig, daß sich einem die Haare sträuben, wenn man darüber hört. Alle Dämonen, die mutig genug waren, sich Purañjaya entgegenzustellen, wurden von seinen Pfeilen sofort in das Reich Yamarājas geschickt.

#### VERS 18

# तस्येषुपाताभिम्रुखं युगान्ताग्निमिवोल्बणम् । विसृज्य दुदुवुदैंत्या हन्यमानाः खमालयम् ॥१८॥

tasyeşu-pātābhimukham yugāntāgnim ivolbaṇam visṛjya dudruvur daityā hanyamānāḥ svam ālayam

tasya—sein (Puranjayas); işu-pāta—das Schießen der Pfeile; abhimukham—angesichts; yuga-anta—am Ende des Zeitalters; agnim—die Flammen; iva—genau wie; ulbanam—ungestüm; visrjya—aushörend anzugreisen; dudruvuh—rannten davon; daityāh—alle Dämonen; hanyamānāh—getötet (von Puranjaya); svam—eigenes; ālayam—in das Haus.

## ÜBERSETZUNG

Um sich vor den lodernden Pfeilen Indravähas zu retten, die den Flammen der Vernichtung am Ende der Zeitalter glichen, flüchteten diejenigen Dämonen, die den Tod der restlichen Armee überlebt hatten, in größter Hast in ihre Häuser.

#### VERS 19

जित्वा परं धनं सर्वे सस्त्रीकं वज्जपाणये । प्रत्ययच्छत् स राजिंपरिति नामभिराहृतः ॥१९॥ jitvā param dhanam sarvam sastrīkam vajra-pāṇaye pratyayacchat sa rājarşir iti nāmabhir āhṛtaḥ

jitvā—bezwingend; param—Feinde; dhanam—Reichtum; sarvam—alles; sastrīkam—samt ihren Frauen; vajra-pāṇaye—an Indra, der den Donnerkeil trägt; pratyayacchat—brachte zurück und übergab; saḥ—dieser; rāja-ṛṣiḥ—heiliger König (Puranjaya); iti—so; nāmabhiḥ—mit Namen; āhrtaḥ—wurde benannt.

# ÜBERSETZUNG

Nachdem der heilige König Purañjaya über den Feind gesiegt hatte, gab er alles, einschließlich der Reichtümer und Frauen des Feindes, Indra, der einen Donnerkeil trägt. Wegen dieser Tat hat er unter dem Namen Purañjaya Berühmtheit erlangt. Purañjaya besitzt also verschiedene Namen, weil er verschiedene Taten vollbracht hat.

## VERS 20

# पुरञ्जयस्य पुत्रोऽभूदनेनास्तत्सुतः पृथुः । विश्वगन्धिस्ततश्चन्द्रो युवनाश्वस्तु तत्सुतः ॥२०॥

purañjayasya putro 'bhūd anenās tat-sutaḥ pṛthuḥ viśvagandhis tataś candro vuvanāśvas tu tat-sutah

purañjayasya—von Purañjaya; putraḥ—Sohn; abhūt—wurde geboren; anenāḥ—namens Anenā; tat-sutaḥ—sein Sohn; pṛthuḥ—namens Pṛthu; viśvagandhiḥ—namens Viśvagandhi; tataḥ—sein Sohn; candraḥ—namens Candra; yuvanāśvaḥ—namens Yuvanāśva; tu—gewiß; tat-sutaḥ—sein Sohn.

## ÜBERSETZUNG

Der Sohn Purañjayas hieß Anenā, Anenās Sohn war Pṛthu, und Pṛthus Sohn war Viśvagandhi. Viśvagandhis Sohn war Candra, und Candras Sohn war Yuvanāśva.

#### VFRS 21

# श्रावस्तस्तत्सुतो येन श्रावस्ती निर्ममे पुरी। बृहदश्वस्तु श्रावस्तिस्ततः कुवलयाश्वकः॥२१॥

śrāvastas tat-suto yena śrāvastī nirmame purī

# bṛhadaśvas tu śrāvastis tataḥ kuvalayāśvakaḥ

śrāvastah—namens Śrāvasta; tat-sutah—der Sohn Yuvanāśvas; yena—von dem; śrāvastī—namens Śrāvastī; nirmame—wurde erbaut; purī—die große Stadt; bṛhadaśvaḥ—Bṛhadaśva; tu—jedoch; śrāvastih—von Śrāvasta gezeugt; tataḥ—von ihm; ku-valayāśvakaḥ—namens Kuvalayāśva.

## ÜBERSETZUNG

Der Sohn Yuvanāśvas war Śrāvasta, der die Stadt erbaute, die als Śrāvastī Purī bekannt war. Der Sohn Śrāvastas war Bṛhadaśva, und Bṛhadaśvas Sohn war Kuvalayāśva. Auf diese Weise vergrößerte sich die Dynastie.

## VERS 22

# यः प्रियार्थमुतङ्कस्य धुन्धुनामासुरं बली । सुतानामेकविंशत्या सहस्रेरहनद् वृतः ॥२२॥

yaḥ priyārtham utaṅkasya dhundhu-nāmāsuraṁ balī sutānām eka-viṁsatyā sahasrair ahanad vrtah

yaḥ—er, der; priya-artham—um der Zufriedenstellung willen; utankasya—des großen Weisen Utanka; dhundhu-nāma—namens Dhundu; asuram—einen Dämon; balī—sehr mächtig (Kuvalayāśva); sutānām—der Söhne; eka-vimsatyā—von einundzwanzig; sahasraiḥ—tausend; ahanat—getötet; vṛtaḥ—umgeben.

## ÜBERSETZUNG

Um den Weisen Utanka zufriedenzustellen, tötete der überaus mächtige Kuvalayāśva einen Dämon namens Dhundhu. Seine einundzwanzigtausend Söhne standen ihm dabei zur Seite.

# **VERS 23-24**

धुन्धुमार इति ख्यातस्तत्सुतास्ते च जज्वलुः । धुन्धोर्मुखाग्निना सर्वे त्रय एवावशेषिताः ॥२३॥ दृढाश्वः कपिलाश्वश्व भद्राश्व इति भारत । दृढाश्वपुत्रो हुर्यश्वो निकुम्भस्तत्सुतः स्मृतः ॥२४॥

> dhundhumāra iti khyātas tat-sutās te ca jajvaluh

dhundhor mukhāgninā sarve traya evāvašeşitāḥ

dṛdhāśvaḥ kapilāśvaś ca bhadrāśva iti bhārata dṛḍhāśva-putro haryaśvo nikumbhas tat-sutaḥ smṛtaḥ

dhundhu-māraḥ—derjenige, der Dhundhu getötet hat; iti—so; khyātaḥ—gefeiert; tat-sutāḥ—seine Söhne; te—sie alle; ca—auch; jajvaluḥ—verbrannt; dhundhoḥ—von Dhundhu; mukha-agninā—von dem Feuer, das aus dem Mund hervorloderte; sarve—sie alle; trayaḥ—drei; eva—nur; avaśeṣitāḥ—blieben am Leben; drḍhāśvaḥ— Drḍhāśva; kapilāśvaḥ—Kapilāśva; ca—und; bhadrāśvaḥ—Bhadrāśva; iti—so; bhārata—o Mahārāja Parīkṣit; drḍhāśva-putraḥ—der Sohn Drḍhāśvas; haryaśvaḥ—namens Haryaśva; nikumbhaḥ—Nikumbha; tat-sutaḥ—sein Sohn; smṛtaḥ—weithin bekannt.

# ÜBERSETZUNG

O Mahārāja Parīkṣit, aus diesem Grunde wurde Kuvalayāśva unter dem Namen Dhundhumāra [,,derjenige, der Dhundhu tötete"] berühmt. Seine Söhne indessen wurden alle bis auf drei von dem Feuer, das aus Dhundhus Mund hervorloderte, zu Asche verbrannt. Die überlebenden Söhne waren Dṛḍhāśva, Kapilāśva und Bhadrāśva. Dṛḍhāśva bekam einen Sohn namens Haryaśva, dessen Sohn unter dem Namen Nikumbha Berühmtheit erlangte.

## VERS 25

# बहुलाश्वो निकुम्भस्य क्रशाश्वोऽथास्य सेनजित् । युवनाश्वोऽभवत् तस्य सोऽनपत्यो वनं गतः ॥२५॥

bahulāśvo nikumbhasya kṛśāśvo 'thāsya senajit yuvanāśvo 'bhavat tasya so 'napatyo vanaṁ gatah

bahulāśvaḥ—namens Bahulāśva; nikumbhasya—von Nikumbha; kṛśāśvaḥ—namens Kṛśāśva; atha—daraufhin; asya—von Kṛśāśva; senajit—Senajit; yuvanāśvaḥ—namens Yuvanāśva; abhavat—wurde geboren; tasya—von Senajit; saḥ—er; anapatyaḥ—ohne Söhne; vanam gataḥ—zog sich als vānaprastha in den Wald zurück.

#### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Nikumbhas war Bahulāśva, der Sohn Bahulāśvas war Kṛśāśva, der Sohn Kṛśāśvas war Senajit, und der Sohn Senajits war Yuvanāśva hatte keine Söhne, weshalb er sich aus dem Familienleben zurückzog und in den Wald ging.

# भार्याश्वतेन निर्विण्ण ऋषयोऽस्य कृपालवः । इष्टिं स वर्तयाश्वकुरैन्द्रीं ते सुसमाहिताः ॥२६॥

bhāryā-śatena nirviṇṇa ṛṣayo 'sya kṛpālavaḥ iṣṭiṁ sma vartayāṁ cakrur aindrīṁ te susamāhitāh

bhāryā-satena—mit einhundert Frauen; nirvinnah—sehr verdrießlich; rṣayah—die Weisen (im Wald); asya—ihm gegenüber; krpālavah—voller Barmherzigkeit; iṣṭim—eine rituelle Zeremonie; sma—in der Vergangenheit; vartayām cakruḥ—begannen durchzuführen; aindrīm—bekannt als Indra-yajña; te—sie alle; su-samāhitāh—sehr sorgfältig und aufmerksam.

# ÜBERSETZUNG

Obwohl Yuvanāśva zusammen mit seinen hundert Frauen in den Wald zog, waren sie alle sehr unglücklich. Doch die Weisen im Wald waren dem König sehr wohlgesinnt und begannen deshalb mit großer Sorgfalt und Aufmerksamkeit, einen Indra-yajña durchzuführen, um dem König den Wunsch nach einem Sohn zu erfüllen.

# **ERLÄUTERUNG**

Man darf zwar zusammen mit seiner Frau in den Lebensstand des vānaprastha treten; dies bedeutet jedoch, daß man sich ganz aus dem Haushälterleben zurückzieht. Obwohl sich König Yuvanāśva aus dem Familienleben zurückgezogen hatte, waren er und seine Frauen immer noch bekümmert, weil sie keinen Sohn hatten.

## VERS 27

# राजा तद्यज्ञसदनं प्रविष्टो निश्चि तर्षितः । दृष्टा शयानान् विप्रांस्तान् पपौ मन्त्रजलं स्वयम् ॥२७॥

rājā tad-yajña-sadanam praviṣṭo niśi tarṣitaḥ dṛṣṭvā śayānān viprāms tān papau mantra-jalam svayam

rājā—der König (Yuvanāśva); tat-yajña-sadanam—die Opferarena; praviṣṭaḥ—betrat; niśi—nachts; tarṣitaḥ—da er durstig war; dṛṣṭvā—sehend; śayānān—daliegen; viprān—alle brāhmaṇas; tān—sie alle; papau—trank; mantra-jalam—Wasser, das mit mantras geheiligt worden ist; svayam—persönlich.

# ÜBERSETZUNG

Eines Nachts hatte der König Durst. Er betrat die Opferarena, und als er sah, daß alle brähmanas schliefen, trank er das geheiligte Wasser, das eigentlich von seiner Frau getrunken werden sollte.

# **ERLÄUTERUNG**

Yajñas, die von brāhmaņas gemäß dem vedischen Zeremoniell durchgeführt werden, sind derart wirkungsvoll, daß die Heiligung von Wasser durch vedische mantras dazu verhelfen kann, ein angestrebtes Ziel zu erreichen. In diesem Fall heiligten die brāhmaṇas das Wasser, damit es die Frau des Königs während des yajña trinken konnte. Doch das Schicksal wollte es, daß der König in der Nacht Durst bekam, in die Opferarena ging und das Wasser selbst trank.

## VERS 28

# उत्थितास्ते निशम्याथ व्युदकं कलशं प्रभो । पप्रच्छुः कस्य कर्मेदं पीतं पुंसवनं जलम् ॥२८॥

utthitās te nisamyātha vyudakam kalasam prabho papracchuḥ kasya karmedam pītam pumsavanam jalam

utthitāḥ—nachdem sie aufgewacht waren; te—sie alle; niśamya—sehend; atha—daraufhin; vyudakam—leer; kalaśam—den Wassertopf; prabho—o König Parīkṣit; papracchuḥ—fragten; kasya—wessen; karma—Tat; idam—diese; pītam—getrunken; pumsavanam—das die Geburt eines Kindes herbeiführen sollte; jalam—Wasser.

#### ÜBERSETZUNG

Als die brāhmaṇas aufstanden und sahen, daß der Wassertopf leer war, fragten sie, wer dieses Wasser, das die Zeugung eines Kindes hätte ermöglichen sollen, getrunken habe.

#### VFRS 29

राज्ञा पीतं विदित्वा वै ईश्वरप्रहितेन ते । ईश्वराय नमश्रकुरहो दैववलं बलम् ॥२९॥

> rājāā pītam viditvā vai īśvara-prahitena te īśvarāya namaś cakrur aho daiva-balam balam

rājñā—vom König; pītam—getrunken; viditvā—dies begreifend; vai—wahrhaftig; īśvara-prahitena—von der Vorsehung veranlaßt; te—sie alle; īśvarāya—der Höchsten Persönlichkeit Gottes, dem höchsten Kontrollierenden; namaḥ cakruḥ—brachten achtungsvolle Ehrerbietungen dar; aho—o weh; daiva-balam—die Macht der Vorsehung; balam—ist wirkliche Macht.

## ÜBERSETZUNG

Als die brāhmaṇas schließlich erfuhren, daß der König, veranlaßt vom höchsten Kontrollierenden, das Wasser getrunken hatte, riefen sie alle: "Wahrhaftig, die Macht der Vorsehung ist wirkliche Macht. Niemand kann der Macht des Höchsten ausweichen." Auf diese Weise brachten sie dem Herrn ihre achtungsvollen Ehrerbietungen dar.

# **VERS 30**

# ततः काल उपावृत्ते कुक्षिं निर्मिद्य दक्षिणम् । युवनाश्वस्य तनयश्रक्रवर्ती जजान ह ॥३०॥

tataḥ kāla upāvṛtte kukṣiṁ nirbhidya dakṣiṇam yuvanāśvasya tanayaś cakravartī jajāna ha

tataḥ—daraufhin; kāle—Zeit; upāvṛtte—als sie reif war; kukṣim—den unteren Teil des Bauches; nirbhidya—durchbohrend; dakṣiṇam—die rechte Seite; yuvanāśvasya—von König Yuvanāśva; tanayaḥ—einen Sohn; cakravartī—mit allen guten Merkmalen eines Königs; jajāna—brachte hervor; ha—in der Vergangenheit.

# ÜBERSETZUNG

Daraufhin kam zur gegebenen Zeit aus der rechten unteren Hälfte von König Yuvanāśvas Bauch ein Sohn hervor, der alle guten Merkmale eines mächtigen Königs aufwies.

#### **VERS 31**

# कं धास्यति कुमारोऽयं स्तन्ये रोरूयते भृशम् । मां धाता वत्स मा रोदीरितीन्द्रो देशिनीमदात् ॥३१॥

kam dhāsyati kumāro 'yam stanye rorūyate bhṛśam mām dhātā vatsa mā rodīr itīndro deśinīm adāt

kam-von wem; dhāsyati-wird es betreut werden, indem ihm Muttermilch gegeben werden wird; kumāraḥ-Kind; ayam-dieses; stanye-weil es Muttermilch

trinken will; rorūyate—es weint; bhṛśam—so heftig; mām dhātā—trinke einfach; vatsa—mein liebes Kind; mā rodīḥ—weine nicht; iti—so; indraḥ—König Indra; deśinīm—den Zeigefinger; adāt—gab ihm zum Saugen.

# ÜBERSETZUNG

Da das Kind Muttermilch haben wollte, weinte es so heftig, daß alle brāhmaṇas sehr besorgt wurden. "Wer wird sich um diesen Säugling kümmern?" fragten sie. Darauf kam Indra, der mit diesem yajña verehrt wurde, und tröstete das Kind mit den Worten: "Weine nicht." Dann schob er seinen Zeigefinger in den Mund des Säuglings und sagte: "Sauge an mir."

#### **VERS 32**

# न ममार पिता तस्य विप्रदेवप्रसादतः। युवनाश्वोऽथ तत्रैव तपसा सिद्धिमन्वगात्॥३२॥

na mamāra pitā tasya vipra-deva-prasādataḥ yuvanāśvo 'tha tatraiva tapasā siddhim anvagāt

na—nicht; mamāra—starb; pitā—der Vater; tasya—des Säuglings; vipra-deva-prasādataḥ—aufgrund der Barmherzigkeit und der Segnungen der brāhmaṇas; yu-vanāśvaḥ—König Yuvanāśva; atha—danach; tatra eva—am selben Ort; tapasā—indem er Entsagung übte; siddhim—Vollkommenheit; anvagāt—erreichte.

# ÜBERSETZUNG

Weil Yuvanāśva, der Vater des Kindes, von den brāhmaṇas gesegnet wurde, gelang es ihm, dem Tod zu entrinnen. Nach diesem Vorfall nahm er harte Entsagungen auf sich und erlangte am selben Ort die Vollkommenheit.

## **VERS 33-34**

त्रसद्दस्युरितीन्द्रोऽङ्ग विदये नाम यस्य वै । यसात् त्रसन्ति द्युद्धिया दस्यवो रात्रणादयः ॥३३॥ योवनाश्वोऽथ मान्धाता चक्रवर्त्यवनीं प्रसः । सप्तद्वीपवतीमेकः शशासाच्युततेजसा ॥३४॥

> trasaddasyur itīndro 'ṅga vidadhe nāma yasya vai yasmāt trasanti hy udvignā dasyavo rāvanādayah

yauvanāśvo 'tha māndhātā cakravarty avanīm prabhuḥ sapta-dvīpavatīm ekaḥ śaśāsācyuta-tejasā

trasat-dasyuḥ—namens Trasaddasyu ("einer, der Diebe und Gauner bedroht"); iti—so; indraḥ—der König des Himmels; anga—mein lieber König; vidadhe—gab; nāma—den Namen; yasya—den; vai—gewiß; yasmāt—vor dem; trasanti—fürchten sich; hi—gewiß; udvignāḥ—die Ursache von Angst; dasyavaḥ—Diebe und Halunken; rāvaṇa-ādayaḥ—angeführt von großen Rākṣasas wie Rāvaṇa; yauvanāsvaḥ—der Sohn Yuvanāsvas; atha—so; māndhātā—bekannt als Māndhātā; cakravartī—der Herrscher der Welt; avanīm—Erde; prabhuḥ—der Herrscher; saptadvīpa-vatīm—aus sieben Inseln bestehend; ekaḥ—einer allein; acyuta-tejasā—weil er dank der Begünstigung durch die Höchste Persönlichkeit Gottes mächtig war.

### ÜBERSETZUNG

Māndhātā, der Sohn Yuvanāśvas, rief bei Rāvaṇa und anderen Dieben und Halunken, die Schrecken verbreiteten, Angst hervor. O König Parīkṣit, weil sie ihn, den Sohn Yuvanāśvas, fürchteten, war er als Trasaddasyu bekannt. Diesen Namen erhielt er von König Indra. Durch die Gnade der Höchsten Persönlichkeit Gottes war der Sohn Yuvanāśvas derart mächtig, daß er, als er Herrscher wurde, die ganze Welt, die aus sieben Inseln besteht, regierte, ohne irgendeinen Mitregenten zu haben.

### **VERS 35-36**

ईजे च यज्ञं कतुभिरात्मविद् भृरिदक्षिणैः । सर्वदेवमयं देवं सर्वात्मकमतीन्द्रियम् ॥३५॥ द्रव्यं मन्त्रो विधिर्यज्ञो यजमानस्तथर्त्विजः । धर्मो देशश्च कालश्च सर्वमेतद् यदात्मकम् ॥३६॥

> īje ca yajñam kratubhir ātma-vid bhūri-dakṣiṇaiḥ sarva-devamayam devam sarvātmakam atīndriyam

dravyam mantro vidhir yajño yajamānas tathartvijaḥ dharmo deśaś ca kālaś ca sarvam etad yad ātmakam

*ije*—er verehrte; ca—auch; yajñam—den Herrn der Opfer; kratubhiḥ—durch groß angelegte Rituale; ātma-vit—durch Selbstverwirklichung vollkommen bewußt; bhūri-dakṣiṇaiḥ—indem er den brāhmaṇas große Spenden gab; sarva-deva-ma-

yam—aus allen Halbgöttern bestehend; devam—der Herr; sarva-ātmakam—die Überseele eines jeden; ati-indriyam—in einer transzendentalen Stellung befindlich; dravyam—Zutaten; mantrah—das Chanten der vedischen Hymnen; vidhih—regulierenden Prinzipien; yajāāh—die Verehrung; yajamānah—der Ausführende; tathā—mit; rtvijah—den Priestern; dharmah—religiöse Grundsätze; deśah—das Land; ca—und; kālaḥ—die Zeit; ca—auch; sarvam—alles; etat—diese Dinge; yat—das, was ist; ātmakam—förderlich für Selbstverwirklichung.

### ÜBERSETZUNG

Die Höchste Persönlichkeit Gottes ist nicht verschieden von den glückverheißenden Aspekten großer Opfer: den Zutaten, die für das Opfer benötigt werden, dem Chanten vedischer Hymnen, den regulierenden Prinzipien, dem Ausführenden, den Priestern, dem Ergebnis des Opfers, der Opferarena und der Zeit, zu der das Opfer stattfindet. Da Mändhätä sich der Prinzipien der Selbstverwirklichung bewußt war, verehrte er die in einer transzendentalen Stellung befindliche Höchste Seele, die Höchste Persönlichkeit Gottes, Śrī Viṣṇu, der alle Halbgötter miteinschließt, und zudem gab er den brähmanas reiche Spenden. Auf diese Weise führte er yajñas durch, um den Herrn zu verehren.

### **VERS 37**

# यावत् सूर्य उदेति सा यावच प्रतितिष्ठति । तत् सर्वे यौवनाश्वस्य मान्धातुः क्षेत्रमुच्यते ॥३७॥

yāvat sūrya udeti sma yāvac ca pratitiṣṭhati tat sarvaṁ yauvanāśvasya māndhātuh ksetram ucyate

yāvat—solange wie; sūryaḥ—die Sonne; udeti—ist am Horizont aufgegangen; sma—in der Vergangenheit; yāvat—solange wie; ca—auch; pratitiṣṭhati—bleibt weiterhin; tat—all diese oben genannten Dinge; sarvam—alles; yauvanāśvasya—des Sohnes Yuvanāśvas; māndhātuḥ—der Māndhātā hieß; kṣetram—Land; ucyate—gilt als.

### ÜBERSETZUNG

Es heißt, daß alles Land — von dem Ort, wo die Sonne hellstrahlend am Horizont aufgeht, bis zu dem Ort, an dem sie untergeht — dem berühmten Māndhātā, dem Sohn Yuvanāśvas, gehört.

### VFRS 38

शशबिन्दोर्दुहितरि बिन्दुमत्यामथान्नृपः । पुरुकुत्समम्बरीषं म्रुचुकुन्दं च योगिनम् ।

# तेषां स्वसारः पश्चाशत् सौभरिं वत्रिरे पतिम् ॥३८॥

śaśabindor duhitari bindumatyām adhān nṛpaḥ purukutsam ambarīṣam mucukundam ca yoginam teṣām svasāraḥ pañcāśat saubharim vavrire patim

śaśabindoḥ—eines Königs namens Śaśabindu; duhitari—der Tochter; bindumatyām—deren Name Bindumatī war; adhāt—zeugte; nrpaḥ—der König (Māndhātā); purukutsam—Purukutsa; ambarīṣam—Ambarīṣa; mucukundam—Mucukunda; ca—und; yoginam—ein überaus erhabener Mystiker; teṣām—von ihnen; svasāraḥ—die Schwestern; pañcāśat—fünfzig; saubharim—den großen Weisen Saubhari; vavrire—akzeptierten; patim—als Ehemann.

### ÜBERSETZUNG

Māndhātā zeugte mit Bindumatī, der Tochter Śaśabindus, drei Söhne, nämlich Purukutsa, Ambarīşa und Mucukunda, der ein großer mystischer yogī war. Diese drei Brüder hatten fünfzig Schwestern, die alle den großen Weisen Saubhari zum Mann nahmen.

### **VERS 39-40**

यम्रनान्तर्जले मग्नस्तप्यमानः परं तपः। निष्टेतिं मीनराजस्य दृष्ट्वा मेथुनधर्मिणः॥३९॥ जातस्पृहो नृपं विप्रः कन्यामेकामयाचत । सोऽप्याह गृह्यतां ब्रह्मन् कामं कन्या खयंवरे ॥४०॥

> yamunāntar-jale magnas tapyamānah param tapah nirvṛtim mīna-rājasya dṛṣṭvā maithuna-dharmiṇaḥ

jāta-spṛho nṛpaṁ vipraḥ kanyām ekām ayācata so 'py āha gṛhyatāṁ brahman kāmaṁ kanyā svayaṁvare

yamunā-antaḥ-jale—in das tiefe Wasser des Flusses Yamunā; magnaḥ—ganz eingetaucht; tapyamānaḥ—Bußübungen praktizierend; param—außergewöhnliche; tapaḥ—Entsagung; nirvṛtim—Freude; mīna-rājasya—eines großen Fisches; dṛṣṭvā—sehend; maithuna-dharmiṇaḥ—der sich geschlechtlich betätigte; jāta-spṛhaḥ—

wurde sexuell erregt; nrpam—zum König (Māndhātā); viprah—der brāhmana (Saubhari Rṣi); kanyām ekām—eine Tochter; ayācata—bat um; sah—er, der König; api—ebenfalls; āha—sagte; grhyatām—du kannst nehmen; brahman—o brāhmana; kāmam—wie sie wünscht; kanyā—Tochter; svayamvare—nach eigener Wahl.

### ÜBERSETZUNG

Während Saubhari Rsi tief unten im Wasser der Yamunā Askese übte, beobachtete er zwei Fische beim Geschlechtsverkehr. Auf diese Weise wurde er der Freude der Sexualität gewahr und ging, von diesem Verlangen getrieben, zu König Māndhātā und bat ihn um eine seiner Töchter. Auf seine Bitte hin antwortete der König: ,,O brāhmaṇa, jede meiner Töchter darf nach ihrer eigenen Wahl einen beliebigen Ehemann annehmen."

### **ERLÄUTERUNG**

Hier beginnt die Geschichte von Saubhari Rsi. Laut Viśvanātha Cakravartī Thākura war Māndhātā der König von Mathurā, als Saubhari Rsi tief unten auf dem Grund der Yamunā Entsagung praktizierte. Als der rsi geschlechtliche Begierde verspürte, stieg er aus dem Wasser und ging zu König Māndhātā, um bei ihm um eine seiner Töchter anzuhalten.

### **VERS 41-42**

स विचिन्त्याप्रियं स्त्रीणां जरठोऽहमसंमतः। वलीपलित एजत्क इत्यहं प्रत्युदाहृतः।।४१।। साधयिष्ये तथात्मानं सुरस्त्रीणामभीप्सितम्। किं पुनर्मनुजेन्द्राणामिति व्यवसितः प्रश्चः।।४२।।

> sa vicintyāpriyam strīṇām jaraṭho 'ham asan-mataḥ valī-palita ejat-ka ity aham pratyudāhrtaḥ

sādhayişye tathātmānam sura-strīṇām abhīpsitam kim punar manujendrāṇām iti vyavasitaḥ prabhuḥ

saḥ—er, Saubhari Muni; vicintya—bei sich denkend; apriyam—nicht geliebt; strīnām—von den Frauen; jarathaḥ—wegen des hohen Alters kraftlos; aham—ich; asat-mataḥ—von ihnen nicht begehrt; valī—runzelig; palitaḥ—grauhaarig; ejat-kaḥ—mit einem ständig zitternden Kopf; iti—auf diese Weise; aham—ich; pratyudāḥrtaḥ—verschmäht (von ihnen); sādhayisye—ich werde auf solche Weise handeln; ta-

thā—wie; ātmānam—mein Körper; sura-strīnām—für die himmlischen Frauen der höheren Planeten; abhīpsitam—begehrenswert; kim—ganz zu schweigen von; punaḥ—noch; manuja-indrānām—der Töchter irdischer Könige; iti—auf diese Weise; vyavasitaḥ—entschlossen; prabhuḥ—Saubhari, der überaus mächtige Mystiker.

### ÜBERSETZUNG

Saubhari Muni dachte bei sich: Aufgrund meines hohen Alters bin ich nun gebrechlich. Mein Haar ist grau geworden, meine Haut ist schlaff, und mein Kopf zittert ständig. Darüber hinaus bin ich ein yogī und gefalle den Frauen deshalb nicht. Da mich der König so verschmähte, werde ich meinen Körper so verändern, daß ich selbst für Frauen der himmlischen Planeten begehrenswert bin, ganz zu schweigen also von den Töchtern irdischer Könige.

### VERS 43

म्रुनिः प्रवेशितः क्षत्रा कन्यान्तः पुरमृद्धिमत् । वृतः स राजकन्याभिरेकं पश्चाश्चता वरः ॥४३॥

> muniḥ pravesitaḥ kṣatrā kanyāntaḥpuram ṛddhimat vṛtaḥ sa rāja-kanyābhir ekam pañcāśatā varaḥ

munih—Saubhari Muni; pravesitah—wurde eingelassen; kṣatrā—vom Palastboten; kanyā-antaḥpuram—in die Gemächer der Prinzessinnen; rddhi-mat—in jeder Beziehung höchst prunkvoll; vrtaḥ—akzeptiert; saḥ—er; rāja-kanyābhih—von allen Prinzessinnen; ekam—er allein; pañcāśatā—von allen fünfzig; varah—der Ehemann.

### ÜBERSETZUNG

Als Saubhari Muni sich in einen völlig verjüngten und schönen Mann verwandelt hatte, führte ihn der Palastbote in die Prinzessinnengemächer, die höchst prunkvoll eingerichtet waren. Hierauf akzeptierten ihn alle fünfzig Prinzessinnen als ihren Gatten, obwohl er nur ein einziger Mann war.

### VERS 44

तासां कलिरभूद् भूयांस्तदर्थेऽपोद्यसौहृदम् । ममानुरूपो नायं व इति तद्गतचेतसाम् ॥४४॥

> tāsām kalir abhūd bhūyāms tad-arthe 'pohya sauhṛdam

### mamānurūpo nāyam va iti tad-gata-cetasām

tāsām—von allen Prinzessinnen; kalih—Uneinigkeit und Streit; abhūt—es gab; bhūyān—sehr viel; tat-arthe—wegen Saubhari Muni; apohya—aufgebend; sauhr-dam—eine gute Beziehung; mama—meine; anurūpah—die passende Person; na—nicht; ayam—dieser; vah—deiner; iti—auf diese Weise; tat-gata-cetasām—da sie von ihm angezogen wurden.

### ÜBERSETZUNG

Da sich die Prinzessinnen zu Saubhari Muni hingezogen fühlten, gaben sie ihre schwesterliche Beziehung auf und zankten sich. Jede behauptete: "Dieser Mann paßt genau zu mir und nicht zu dir." Auf diese Weise entstand ein heftiger Streit.

### **VERS 45-46**

स बह्रुचस्ताभिरपारणीय-तपः श्रियानर्घ्यपरिच्छदेष

गृहेषु नानोपवनामलाम्भः-

सरः सु सौगन्धिककाननेषु ॥४५॥

118811

महाईशय्यासनवस्त्रभूषण-

स्नानानुलेपाभ्यवहारमाल्यकैः

खलङ्कृतस्तीपुरुषेषु नित्यदा रेमेऽनुगायदृद्विजभुज्ञचन्दिषु

sa bahv-ṛcas tābhir apāraṇīyatapaḥ-śriyānarghya-paricchadeṣu gṛheṣu nānopavanāmalāmbhaḥ-

saraḥsu saugandhika-kānaneşu

mahārha-sayyāsana-vastra-bhūṣaṇasnānānulepābhyavahāra-mālyakaiḥ svalaṅkṛta-strī-puruṣeṣu nityadā reme 'nugāyad-dvija-bhṛṅga-vandiṣu

saḥ—er, Saubhari Rṣi; bahu-rcaḥ—überaus geschickt im Einsetzen vedischer mantras; tābhiḥ—mit seinen Frauen; apāranīya—unbegrenzt; tapaḥ—das Ergebnis von Entsagung; śriyā—durch Reichtümer; anarghya—Dinge, die dem Genuß dienen; paricchadeṣu—ausgestattet mit verschiedenen Kleidern und Gewändern; grhe-

su—im Haus und in den Zimmern; nānā—eine Vielfalt von; upavana—Parks; ama-la—sauber; ambhaḥ—Wasser; saraḥsu—in Seen; saugandhika—stark duftend; kāna-neṣu—in Gärten; mahā-arha—sehr kostbares; śayyā—Bettzeug; āsana—Sitzgelegenheiten; vastra—Kleidung; bhūṣaṇa—Schmuckstücke; snāna—Badegelegenheit; an-ulepa—Sandelholz; abhyavahāra—köstliche Speisen; mālyakaiḥ—und mit Girlanden; su-alaṅkrta—schön gekleidet und geschmückt; strī—Frauen; puruṣeṣu—auch mit Männern; nityadā—ständig; reme—genossen; anugāyat—gefolgt von dem Gesang von; dvija—Vögeln; bhrnga—Hummeln; vandiṣu—und Berufssängern.

### ÜBERSETZUNG

Saubhari Muni beherrschte die Kunst, mantras perfekt zu chanten, und deshalb erlangte er als Ergebnis seiner harten Entsagung ein luxuriös eingerichtetes Heim mit Kleidern, Schmuckstücken, ordentlich gekleideten und geschmückten Dienerinnen und Lakaien und einer Vielzahl von Parks mit kristallklaren Seen und Gärten. In den Gärten, die vom Duft der verschiedensten Blumen erfüllt waren, war der Gesang von Berufssängern, das Zwitschern von Vögeln und das Summen von Bienen zu hören. Saubharis Heim war mit einer Fülle von kostbaren Betten, Sitzmöbeln, Zierat und Bädern ausgestattet, und es gab eine Vielzahl von Sandelholzpasten, Blumengirlanden und köstlichen Speisen. Umgeben von solch großem Prunk, widmete sich der muni zusammen mit seinen zahlreichen Frauen dem Familienleben.

### **ERLÄUTERUNG**

Saubhari Rsi war ein großer yogī. Ein yogī, der die Vollkommenheit erreicht hat, kommt in den Genuß acht materieller Fähigkeiten - animā, laghimā, mahimā, prāpti, prākāmya, īśitva, vaśitva und kāmāvasāyitā. Weil Saubhari Muni ein vollkommener yogī war, erfreute er sich eines Höchstmaßes an materiellem Genuß. Das Wort bahv-rca bedeutet "Meister im Chanten von mantras". Ebenso, wie man materiellen Reichtum auf gewöhnlichem Wege, das heißt mit materiellen Mitteln, erwerben kann, so ist dies auch mit feinstofflichen Mitteln möglich, das heißt mit Hilfe von mantras. Saubhari Muni beschaffte sich durch mantras materiellen Reichtum, doch dies war nicht die Vollkommenheit des Lebens. Wie sich noch zeigen wird, wurde Saubhari Muni sehr frustriert, weil ihn der materielle Reichtum nicht befriedigte. Daher kehrte er allem den Rücken, ging wieder als vanaprastha in den Wald und erreichte dort endgültigen Erfolg. Nur die jenigen, die nicht ātma-tattvavit sind und sich des spirituellen Wertes des Lebens nicht bewußt sind, können mit äußerlichen materiellen Reichtümern zufriedengestellt werden. Doch wer atmatattva-vit ist, kann materiellem Wohlstand nichts abgewinnen. Das ist die Lehre, die wir aus dem Leben und den Taten Saubhari Munis ziehen können.

### **VERS 47**

यद्गार्हस्थ्यं तु संवीक्ष्य सप्तद्वीपवतीपतिः । विस्मितः स्तम्भमजहात् सार्वभौमश्रियान्वितम् ॥ ४७॥ yad-gārhasthyam tu samvīkṣya sapta-dvīpavatī-patiḥ vismitaḥ stambham ajahāt sārvabhauma-śriyānvitam

yat—er, dessen; gārhasthyam—Familienleben, Haushälterleben; tu—aber; samvīkṣya—beobachtend; sapta-dvīpa-vatī-patiḥ—Māndhātā, der der König der gesamten Welt war, die aus sieben Inseln besteht; vismitaḥ—wurde von Verwunderung ergriffen; stambham—Hochmut, der auf einer einflußreichen Stellung beruht; ajahāt—er gab auf; sārva-bhauma—der Herrscher der gesamten Welt; śriyā-anvitam—gesegnet mit allen Arten von Reichtum.

### ÜBERSETZUNG

Mändhätä, der König der gesamten Welt, die aus sieben Inseln besteht, wurde von Verwunderung ergriffen, als er sah, mit welchem Prunk Saubhari Munis Heim ausgestattet war. Er gab daher seinen falschen Stolz auf sein Amt als Herrscher der Welt auf.

### **ERLÄUTERUNG**

Jeder ist stolz auf seine eigene Position, doch hier erfahren wir erstaunlicherweise, daß sich der Herrscher der gesamten Welt Saubhari Muni in bezug auf materielles Glück in jeder Hinsicht unterlegen fühlte, als er dessen Reichtum sah.

#### VFRS 48

# एवं गृहेष्वभिरतो विषयान् विविधैः सुर्खैः । सेवमानो न चातुष्यदाज्यस्तोकैरिवानलः ॥४८॥

evam grheşv abhirato vişayān vividhaih sukhaih sevamāno na cātuşyad ājya-stokair ivānalah

evam—auf diese Weise; gṛheṣu—in häuslichen Angelegenheiten; abhirataḥ—immer verstrickt; viṣayān—materielle Dinge; vividhaiḥ—mit einer Vielzahl von; su-khaiḥ—Glück; sevamānaḥ—genießend; na—nicht; ca—auch; atuṣyat—befriedigten ihn; ājya-stokaiḥ—von Fetttropfen; iva—wie; analaḥ—ein Feuer.

### ÜBERSETZUNG

Auf diese Weise genoß Saubhari Muni in der materiellen Welt Sinnenbefriedigung; aber dennoch war er ganz und gar nicht zufrieden, genau wie ein Feuer niemals verlöscht, wenn man ihm ständig Tropfen von Öl zuführt.

### **ERLÄUTERUNG**

Materielle Begierde ist genau wie ein loderndes Feuer. Wenn man in ein Feuer ständig Fett hineintropfen läßt, vergrößert es sich und wird nie verlöschen. Deshalb wird man niemals Erfolg haben, wenn man seine materiellen Wünsche zu stillen versucht, indem man sie befriedigt. In der modernen Gesellschaft ist jeder bestrebt, sich wirtschaftlich besserzustellen, was eine weitere Form ist, ständig Öl in das materielle Feuer tropfen zu lassen. Die westlichen Länder sind auf dem Gipfel materieller Zivilisation angelangt, aber dennoch sind die Menschen unzufrieden. Wahre Befriedigung findet man im Kṛṣṇa-Bewußtsein, wie Kṛṣṇa in der Bhagavad-gītā (5.29) mit folgenden Worten bestätigt:

bhoktāram yajña-tapasām sarva-loka-maheśvaram suhrdam sarva-bhūtānām jñātvā mām śāntim rechati

"Da die Weisen Mich als das endgültige Ziel aller Opfer und Bußen kennen, als den Höchsten Herrn aller Planeten und Halbgötter und den Wohltäter und wohlmeinenden Freund aller Lebewesen, erlangen sie Frieden von den Qualen des materiellen Daseins."

Man muß deshalb versuchen, Kṛṣṇa-bewußt zu werden und durch das richtige Befolgen der vorgeschriebenen Regeln Fortschritte im Kṛṣṇa-Bewußtsein zu machen. Dann kann man ein ewiges, glückseliges Leben voll Frieden und Wissen erreichen.

### **VERS 49**

# स कदाचिदुपासीन आत्मापह्ववमात्मनः। ददर्श बह्वचाचार्यो भीनसङ्गसम्रुत्थितम्॥४९॥

sa kadācid upāsīna ātmāpahnavam ātmanaḥ dadarśa bahv-ṛcācāryo mīna-saṅga-samutthitam

saḥ—er (Saubhari Muni); kadācit—eines Tages; upāsīnaḥ—sich hinsetzend; ātma-apahnavam—die Selbsterniedrigung (die zum Fall von der Stufe der tapasya führte); ātmanaḥ—selbstverursacht; dadarśa—beobachtete; bahu-rca-ācāryaḥ—Saubhari Muni, der die Kunst, mantras zu chanten, beherrschte; mīna-sanga—die geschlechtliche Vereinigung von Fischen; samutthitam—verursacht durch dieses Ereignis.

### ÜBERSETZUNG

Eines Tages saß Saubhari Muni, der die Kunst, mantras zu chanten, beherrschte, an einem abgeschiedenen Ort und dachte über den Grund nach,

warum er so zu Fall gekommen war. Dies war einfach deswegen verursacht worden, weil er beobachtet hatte, wie sich zwei Fische paarten.

### FRIÄUTFRUNG

Visvanātha Cakravartī Thākura bemerkt, daß Saubhari Muni aufgrund eines vaiṣṇava-aparādha zu Fall kam und aufhörte, Entsagung zu praktizieren. In der Vergangenheit hatte sich folgendes abgespielt: Als Garuḍa einmal Fische erbeuten wollte, bot ihnen Saubhari Muni unnötigerweise Schutz. Dadurch, daß Saubhari Muni Garuḍa um die Beute brachte, die dieser verzehren wollte, beging er zweifellos ein schweres Vergehen gegen einen Vaiṣṇava. Wegen dieses vaiṣṇava-aparādha (Vergehen gegen die Lotosfüße eines Vaiṣṇavas) fiel Saubhari Muni von der erhabenen Stufe herab, die er durch das Praktizieren von mystischer tapasya erreicht hatte. Man sollte deshalb einen Vaiṣṇava bei der Ausführung seiner Pläne nicht behindern. Das ist die Lehre, die wir aus dieser Begebenheit ziehen müssen.

### VERS 50

अहो इमं पञ्चत मे विनाशं तपस्तिनः सचिरतव्रतस्य । अन्तर्जले वारिचरप्रसङ्गात् प्रच्यावितं ब्रह्म चिरं धृतं यत् ॥५०॥

aho imam pasyata me vināsam tapasvinah sac-carita-vratasya antarjale vāri-cara-prasangāt pracyāvitam brahma ciram dhṛtam yat

aho—o weh; imam—diesen; paśyata—seht nur; me—von mir; vināśam—Fall; ta-pasvinah—der ich ein solch großer, entsagter Mystiker war; sat-carita—einen sehr guten Charakter habend und alle Regeln und Vorschriften, die zu beachten sind, befolgend; vratasya—von einem, der mit Entschlossenheit ein Gelübde abgelegt hat; antaḥ-jale—in den Tiefen des Wassers; vāri-cara-prasaṅgāt—aufgrund der geschlechtlichen Vereinigung der Wassertiere; pracyāvitam—zu Fall gekommen; brahma—von Tätigkeiten eines Menschen, der das Brahman verwirklicht hat, oder von den Tätigkeiten eines Asketen; ciram—lange Zeit; dhṛtam—ausgeführt; yat—die.

#### ÜBERSETZUNG

Weh mir! Obwohl ich tief unter Wasser Askese übte und alle Regeln und Vorschriften befolgte, die von heiligen Menschen geachtet werden, habe ich die Früchte meiner lang dauernden Bußen verloren, nur weil ich bei der geschlechtlichen Vereinigung von Fischen zugegen war. Jeder sollte diesen Fehltritt studieren und daraus lernen.

### VERS 51

# सङ्गं त्यजेत मिथुनव्रतीनां मुमुक्षः सर्वात्मना न विसृजेद् बहिरिन्द्रियाणि । एकश्ररन् रहसि चित्तमनन्त ईशे युझीत तद्वतिषु साधुषु चेत प्रसङ्गः ॥५१॥

sangam tyajeta mithuna-vratīnām mumukşuḥ sarvātmanā na visrjed bahir-indriyāṇi ekas caran rahasi cittam ananta īse yunjīta tad-vratiṣu sādhuṣu cet prasangaḥ

sangam—Gesellschaft; tyajeta—muß aufgeben; mithuna-vratīnām—eines Menschen, der der Geschlechtslust frönt, geschehe dies nun auf erlaubte oder auf unzulässige Weise; mumukṣuḥ—Menschen, die Befreiung erlangen wollen; sarva-ātma-nā—in jeder Hinsicht; na—nicht; visrjet—gebrauche; bahiḥ-indriyāṇi—die äußeren Sinne; ekaḥ—allein; caran—sich begebend; rahasi—an einen abgeschiedenen Ort; cittam—das Herz; anante īśe—auf die Lotosfüße der unbegrenzten Höchsten Persönlichkeit Gottes fixiert; yuñjīta—man kann Umgang pflegen; tat-vratiṣu—mit Menschen gleicher Gesinnung (die von der materiellen Fessel befreit werden wollen); sādhusu—solche Heilige; cet—wenn; prasangah—man möchte Gesellschaft.

### ÜBERSETZUNG

Ein Mensch, der aus der materiellen Gefangenschaft befreit werden will, muß die Gesellschaft sexuell interessierter Menschen meiden und sollte seine Sinne nicht äußerlich gebrauchen [zum Sehen, Hören, Sprechen, Gehen usw.]. Man sollte sich immer an einem abgeschiedenen Ort aufhalten und seinen Geist fest auf die Lotosfüße der unbegrenzten Persönlichkeit Gottes fixieren; und wenn man überhaupt jemandes Gesellschaft sucht, so sollte man mit Gleichgesinnten verkehren.

### **ERLÄUTERUNG**

Saubhari Muni gibt hier seine durch Erfahrung gewonnenen Erkenntnisse wieder. Er lehrt uns, daß Menschen, die an das andere Ufer des materiellen Ozeans gelangen wollen, die Gesellschaft von Personen, die nach Geschlechtsverkehr und Gelderwerb trachten, auf geben müssen. Den gleichen Rat gibt uns auch Śrī Caitanya Mahāprabhu:

nişkiñcanasya bhagavad-bhajanonmukasya pāram param jigamişor bhava-sāgarasya sandarsanam vişayiṇām atha yoşitām ca hā hanta hanta vişa-bhakṣaṇato 'py asādhu (Caitanya-candrodaya-nāṭaka 8.27) "Wahrhaftig, für einen Menschen, der den aufrichtigen Wunsch hat, den materiellen Ozean zu überqueren und sich ohne Motive im transzendentalen liebevollen Dienst des Herrn zu betätigen, ist es ein größerer Greuel, einen der Sinnenbefriedigung verfallenen Materialisten oder eine materialistisch gesinnte Frau zu sehen, als freiwillig Gift zu trinken."

Wer den Wunsch hat, von materieller Bindung gänzlich befreit zu werden, hat die Möglichkeit, sich dem transzendentalen liebevollen Dienst des Herrn zu widmen. Er darf nicht mit vişayī verkehren, das heißt mit materialistischen Menschen bzw. solchen, die auf Sexualität aus sind. Jeder Materialist trachtet nach Sexualität. Einem erhabenen Heiligen wird deshalb unmißverständlich geraten, die Gesellschaft materialistisch gesinnter Menschen zu meiden. Srīla Narottama dasa Thākura empfiehlt ebenfalls, man solle den ācāryas dienen, und wenn man mit anderen Menschen zusammenleben wolle, so müsse man mit Gottgeweihten zusammensein (tändera carana sevi bhakta-sane vāsa). Die Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein eröffnet viele Zentren, damit Menschen zu Gottgeweihten werden können und durch Gemeinschaft mit den Bewohnern eines solchen Zentrums automatisch das Interesse an materiellen Dingen verlieren. Dies ist zwar ein hochgestecktes Ziel, doch es hat sich gezeigt, daß die Gesellschaft für Krsna-Bewußtsein durch die Gnade Caitanya Mahāprabhus Erfolg hat. Einfach durch ständige Gemeinschaft mit den Mitgliedern der Bewegung für Krsna-Bewußtsein, durch das Essen von prasada und durch die Teilnahme am Chanten des Hare-Krsna-mantra machen gewöhnliche Menschen beachtliche Fortschritte. Saubhari Muni bedauerte, daß er schlechte Gemeinschaft hatte. obwohl er sich sehr tief unter Wasser aufhielt. Weil er in die schlechte Gemeinschaft von Fischen geriet, die vor seinen Augen Geschlechtsverkehr hatten, kam er zu Fall. Auch an einem abgelegenen Ort ist man nicht sicher, wenn man keine gute Gemeinschaft hat.

#### VERS 52

# एकस्तपस्व्यहमथाम्भसि मत्स्यसङ्गात् पञ्चाशदासमुत पञ्चसहस्रसर्गः । नान्तं त्रजाम्युभयकृत्यमनोरथानां मायागुणहितमतिर्विषयेऽर्थभावः ।।५२।

ekas tapasvy aham athāmbhasi matsya-saṅgāt pañcāśad āsam uta pañca-sahasra-sargaḥ nāntam vrajāmy ubhaya-kṛtya-manorathānām māyā-guṇair hṛta-matir viṣaye 'rtha-bhāvaḥ

ekah-nur einer; tapasvī-großer Weiser; aham-ich; atha-so; ambhasi-im tiefen Wasser; matsya-sangāt-durch den Umgang mit den Fischen; pañcāsat-fünfzig; āsam-bekam Frauen; uta-und ganz zu schweigen von den hundert Söhnen, die ich mit jeder von ihnen zeugte; pañca-sahasra-sargah-eine fünftausendköpfige Nachkommenschaft; na antam-kein Ende; vrajāmi-ich kann finden;

ubhaya-kṛtya—Pflichten dieses Lebens und des nächsten; manorathānām—Erfindungen des Geistes; māyā-guṇaiḥ—beeinflußt von Erscheinungsweisen der materiellen Natur; hṛta—verloren; matiḥ viṣaye—starke Anziehung zu materiellen Dingen; artha-bhāyah—Dinge, die im eigenen Interesse liegen.

### ÜBERSETZUNG

Am Anfang war ich allein und widmete mich der Entsagung des mystischen yoga. Doch da ich mit geschlechtlich verkehrenden Fischen in Berührung kam, erwachte in mir der Wunsch zu heiraten. Dann wurde ich der Ehemann von fünfzig Frauen und zeugte mit jeder von ihnen hundert Söhne, wodurch die Zahl meiner Familienangehörigen auf fünftausend anwuchs. Unter dem Einfluß der Erscheinungsweisen der materiellen Natur fiel ich herab und dachte, ich würde im materiellen Leben glücklich sein. Als Folge davon nehmen meine Wünsche nach materiellem Genuß kein Ende, weder in diesem Leben noch im nächsten.

### **VERS 53**

### एवं वसन् गृहे कालं विरक्तो न्यासमास्थितः । वनं जगामानुययुस्तत्पत्न्यः पतिदेवताः ॥५३॥

evam vasan gṛhe kālam virakto nyāsam āsthitaḥ vanam jagāmānuyayus tat-patnyaḥ pati-devatāḥ

evam—auf diese Weise; vasan—lebend; grhe—zu Hause; kālam—Zeit verbringend; viraktah—wurde losgelöst; nyāsam—im Lebensstand der Entsagung; āsthitah—wurde verankert; vanam—in den Wald; jagāma—er ging; anuyayuh—gefolgt; tatpatnyah—alle seine Frauen; pati-devatāh—denn ihr einziger Gegenstand der Verehrung war ihr Ehemann.

### ÜBERSETZUNG

Auf diese Weise lebte er eine Zeitlang als Haushälter, doch dann verlor er das Interesse an materiellem Genuß. Um sich vom materiellen Umgang zu lösen, trat er in den Lebensstand des vänaprastha und begab sich in den Wald. Seine treuen Frauen folgten ihm, denn ihr Ehemann war für sie die einzige Zuflucht.

### VERS 54

तत्र तप्त्वा तपस्तीक्ष्णमात्मदर्शनमात्मवान् । सहैवात्रिभिरात्मानं युयोज परमात्मनि ॥५४॥ tatra taptvā tapas tīkṣṇam ātma-darśanam ātmavān sahaivāgnibhir ātmānam yuyoja paramātmani

tatra—im Wald; taptvā—Askese übend; tapah—die regulierenden Prinzipien der Entsagung; tīkṣṇam—sehr strikt; ātma-darśanam—was Selbstverwirklichung fördert; ātmavān—mit dem Selbst vertraut; saha—mit; eva—gewiß; agnibhih—Feuer; ātmānam—das eigene Selbst; yuyoja—er beschäftigte sich; parama-ātmani—sich mit der Höchsten Seele befassend.

### ÜBERSETZUNG

Saubhari Muni, der das Selbst völlig verstanden hatte, unterzog sich im Wald härtesten Bußen. So erreichte er schließlich im Feuer zur Zeit des Todes den Dienst für die Höchste Persönlichkeit Gottes.

### **ERLÄUTERUNG**

Zur Zeit des Todes wird der grobstoffliche Körper vom Feuer verbrannt, und wenn keine Wünsche nach materiellem Genuß mehr vorhanden sind, wird auch der feinstoffliche Körper aufgelöst, und so bleibt die reine Seele übrig. Dies wird in der Bhagavad-gītā bestätigt (tyaktvā dehaṁ punar janma naiti). Wenn man von der Fessel des grobstofflichen wie auch des feinstofflichen Körpers frei ist und eine reine Seele bleibt, kehrt man nach Hause, zu Gott, zurück, um dem Herrn zu dienen. Tyaktvā dehaṁ punar janma naiti mām eti: Ein solcher Mensch geht nach Hause, zu Gott, zurück. Saubhari Muni erreichte offensichtlich diese Stufe der Vollkommenheit.

#### VFRS 55

## ताः खपत्युर्महाराज निरीक्ष्याध्यात्मिकीं गतिम् । अन्त्रीयुस्तत्त्रभावेण अग्निं शान्तमिवार्चिषः ॥५५॥

tāḥ sva-patyur mahārāja nirīkṣyādhyātmikīm gatim anvīyus tat-prabhāveṇa agnim śāntam ivārciṣaḥ

tāḥ—alle Frauen Saubharis; sva-patyuḥ—mit ihrem eigenen Ehemann; mahā-rāja—o König Parīkṣit; nirīkṣya—beobachtend; adhyātmikīm—spirituell; gatim—Fortschritt; anvīyuḥ—folgten; tat-prabhāveṇa—durch den Einfluß ihres Ehemannes (obwohl sie nicht qualifiziert waren, vermochten sie durch den Einfluß ihres Ehemannes ebenfalls die spirituelle Welt zu erreichen); agnim—das Feuer; śāntam—völlig verschmolzen; iva—wie; arciṣaḥ—die Flammen.

### ÜBERSETZUNG

O Mahārāja Parīkṣit, dadurch, daß die Frauen Saubhari Munis den Fortschritt ihres Ehemannes im spirituellen Dasein mitverfolgten, konnten sie dank seiner spirituellen Kraft ebenso in die spirituelle Welt eingehen, genauso, wie die Flammen eines Feuers ein Ende haben, wenn das Feuer gelöscht wird.

### **ERLÄUTERUNG**

Wie es in der Bhagavad-gītā (9.32) heißt, gelten Frauen als nicht besonders befähigt, spirituellen Prinzipien zu folgen (striyo vaiśyās tathā śūdrās te 'pi yānti parām gatim), doch wenn eine Frau das Glück hat, einen geeigneten Ehemann zu bekommen, der spirituell fortgeschritten ist, und wenn sie ihm immer dient, wird ihr derselbe Erfolg zuteil wie ihrem Mann. Hier wird klar gesagt, daß die Frauen Saubhari Munis dank des Einflusses ihres Ehemanns ebenfalls die spirituelle Welt erreichten. Sie waren nicht qualifiziert, doch da sie ihrem Gatten ergeben gehorchten, gingen sie wie er ebenfalls in die spirituelle Welt ein. Eine Frau sollte deshalb ihrem Ehemann pflichttreu dienen, und wenn dieser spirituell fortgeschritten ist, wird die Frau automatisch die Möglichkeit bekommen, die spirituelle Welt zu betreten.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 6. Kapitel im Neunten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Der Sturz Saubhari Munis".

### 7. Kapitel

### Die Nachkommen König Māndhātās

In diesem Kapitel werden die Nachkommen König Māndhātās beschrieben, und in diesem Zusammenhang wird auch die Lebensgeschichte von Purukutsa und Hariscandra erzählt.

Der berühmteste Sohn Mandhatas war Ambarisa, dessen Sohn Yauvanasva war, und Yauvanāśvas Sohn war Hārīta. Diese drei sind die bedeutendsten Persönlichkeiten in der Dynastie Mandhatas. Purukutsa, ein weiterer Sohn Mandhatas, heiratete die Schwester der Schlangen (sarpa-gana), die Narmadā hieß. Der Sohn Purukutsas war Trasaddasyu, dessen Sohn Anaranya war. Anaranyas Sohn war Haryasva, Haryasvas Sohn war Prāruṇa, Prāruṇas Sohn war Tribandhana, und Tribandhanas Sohn war Satyavrata, der auch unter dem Namen Trisanku bekannt ist. Als Triśanku die Tochter eines brāhmana entführte, verfluchte ihn sein Vater wegen dieser sündvollen Tat, worauf Triśanku ein candāla wurde, das heißt niedriger als ein śūdra. Später wurde er dank dem Zutun Viśvāmitras auf die himmlischen Planeten gebracht, doch der Einfluß der Halbgötter bewirkte, daß er wieder herabfiel. Viśvāmitra setzte jedoch seine Kräfte ein, und so wurde der Sturz Triśankus aufgehalten. Der Sohn Triśańkus war Hariścandra. Hariścandra führte einmal einen Rājasūyayajña aus, doch Viśvāmitra raubte ihm voller Arglist alle Besitztümer, beanspruchte sie als daksinā-Beitrag und tadelte ihn auf vielerlei Art. Dies führte zu einem Streit zwischen Viśvāmitra und Vasistha. Hariścandra hatte keine Söhne, doch auf den Rat Nāradas hin verehrte er Varuṇa, worauf ihm ein Sohn namens Rohita geboren wurde. Hariscandra versprach, Rohita werde in einem Varuna-yajña dargebracht werden. Varuna erinnerte Hariscandra wiederholt an dieses Versprechen, doch aus Zuneigung zu seinem Sohn brachte der König verschiedene Ausreden vor, um seinen Sohn nicht opfern zu müssen. Auf diese Weise verstrich die Zeit, und allmählich wuchs der Sohn zu einem Mann heran. Um sein Leben zu retten, nahm der Jüngling Pfeil und Bogen zur Hand und zog in den Wald. Zu Hause erkrankte Hariścandra inzwischen an Wassersucht, nachdem ihn Varuna angegriffen hatte. Als Rohita von dem Leiden seines Vaters erfuhr, wollte er in die Hauptstadt zurückkehren, aber König Indra hinderte ihn daran. Auf Anweisung Indras lebte Rohita sechs Jahre lang im Wald und kehrte dann nach Hause zurück. Rohita kaufte Sunahsepha, den zweiten Sohn Ajīgartas, und gab ihn seinem Vater Hariścandra als Opfertier. Als das Opfer auf diese Weise durchgeführt wurde, waren Varuna und die anderen Halbgötter besänftigt, und Hariscandra wurde von seiner Krankheit befreit. Bei diesem Opfer fungierte Viśvāmitra als hotā-Priester, Jamadagni als adhvaryu, Vasistha als brahmā und Ayāsya als udgātā. Da König Indra mit dem Opfer sehr zufrieden war, schenkte er Hariscandra einen goldenen Wagen, und Visvamitra segnete ihn mit transzendentalem Wissen. So schildert Sukadeva Gosvāmī, wie Hariscandra die Vollkommenheit erlangte.

### VERS 1

### श्रीशुक उवाच

मान्धातुः पुत्रप्रवरो योऽम्बरीषः प्रकीर्तितः । पितामहेन प्रष्टतो यौवनाश्वस्तु तत्सुतः । हारीतस्तस्य पुत्रोऽभृन्मान्धातृप्रवरा इमे ॥ १॥

> śrī-śuka uvāca māndhātuḥ putra-pravaro yo 'mbarīṣaḥ prakīrtitaḥ pitāmahena pravṛto yauvanāśvas tu tat-sutaḥ hārītas tasya putro 'bhūn māndhātr-pravarā ime

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; māndhātuḥ—von Māndhātā; putra-pravarah—der prominente Sohn; yah—derjenige, der; ambarīṣah—unter dem Namen Ambarīṣa; prakīrtitah—berühmt; pitāmahena—von seinem Großvater Yuvanāśva; pravṛtaḥ—angenommen; yauvanāśvah—namens Yauvanāśva; tu—und; tat-sutaḥ—der Sohn Ambarīṣas; hārītaḥ—namens Hārīta; tasya—von Yauvanāśva; putraḥ—der Sohn; abhūt—wurde; māndhātṛ—in der Dynastie Māndhātās; pravarāḥ—höchst vortrefflich: ime—sie alle.

### ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī sagte: Der wichtigste von den Söhnen Māndhātās war derjenige, der als Ambarīşa Berühmtheit erlangte. Ambarīşa wurde von seinem Großvater Yuvanāśva als Sohn angenommen. Ambarīşas Sohn war Yauvanāśva, und Yauvanāśvas Sohn war Hārīta. In Māndhātās Dynastie waren Ambarīşa, Hārīta und Yauvanāśva besonders herausragende Persönlichkeiten.

### VERS 2

# नर्मदा श्रातिभर्दत्ता पुरुकुत्साय योरगैः। तया रसातलं नीतो भ्रुजगेन्द्रप्रयुक्तया॥२॥

narmadā bhrātṛbhir dattā purukutsāya yoragaiḥ tayā rasātalam nīto bhujagendra-prayuktayā

narmadā—namens Narmadā; bhrātrbhih—von ihren Brüdern; dattā—wurde geschenkt; purukutsāya—Purukutsa; yā—sie, die; uragaih—von den Schlangen (sarpa-

gaṇa); tayā—von ihr; rasātalam—in den unteren Bereich des Universums; nītaḥ—wurde gebracht; bhujaga-indra-prayuktayā—beaustragt von Vāsuki, dem König der Schlangen.

### ÜBERSETZUNG

Die Schlangenbrüder Narmadās gaben Narmadā Purukutsa zur Frau. Sie war von Vāsuki geschickt worden und brachte Purukutsa in die untere Region des Universums.

### **ERLÄUTERUNG**

Bevor Śukadeva Gosvāmī die Nachkommen Purukutsas, des Sohnes Māndhātās, beschreibt, schildert er, wie Purukutsa mit Narmadā verheiratet wurde, die den Auftrag hatte, ihn in die unteren Regionen des Universums zu bringen.

### VERS 3

# गन्धर्वानवधीत् तत्र वध्यान् वै विष्णुशक्तिधृक् । नागास्त्रव्थवरः सर्पादभयं सरतामिदम् ॥ ३॥

gandharvān avadhīt tatra vadhyān vai viṣṇu-śakti-dhṛk nāgāl labdha-varaḥ sarpād abhayaṁ smaratām idam

gandharvān—die Bewohner Gandharvalokas; avadhīt—er tötete; tatra—dort (in der unteren Region des Universums); vadhyān—die es verdienten, getötet zu werden; vai—gewiß; viṣṇu-śakti-dhṛk—da er von Śrī Viṣṇu ermächtigt war; nāgāt—von den Nāgas; labdha-varaḥ—eine Segnung erhalten habend; sarpāt—von den Schlangen; abhayam—Sicherheit; smaratām—von denen, die sich erinnern; idam—an diesen Vorfall.

### ÜBERSETZUNG

Da Purukutsa von Śrī Viṣṇu ermächtigt war, gelang es ihm dort, auf Rasātala, dem unteren Teil des Universums, alle Gandharvas zu töten, die den Tod verdienten. Purukutsa erhielt von den Schlangen die Segnung, daß jedem, der sich an die Geschichte erinnert, wie er von Narmadā in den unteren Bereich des Universums gebracht wurde, Sicherheit vor den Angriffen von Schlangen garantiert wird.

### VERS 4

त्रसद्दस्यः पौरुकुत्सो योऽनरण्यस्य देहकृत् । हर्यश्वसत्स्रुतस्तसात्प्रारुणोऽथ त्रिबन्धनः ॥ ४॥ trasaddasyuḥ paurukutso yo 'naraṇyasya deha-kṛt haryaśvas tat-sutas tasmāt prāruṇo 'tha tribandhanaḥ

trasaddasyuh—namens Trasaddasyu; paurukutsah—der Sohn Purukutsas; yah—der; anaranyasya—von Anaranya; deha-kṛt—der Vater; haryaśvah—namens Haryaśva; tat-sutah—der Sohn Anaranyas; tasmāt—von ihm (Haryaśva); prārunah—namens Prāruna; atha—daraufhin, von Prāruna; tribandhanah—sein Sohn, Tribandhana.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Purukutsas war Trasaddasyu, der wiederum der Vater Anaraṇyas war. Anaraṇyas Sohn war Haryaśva, der Vater Prāruṇas. Prāruṇa war der Vater Tribandhanas.

### **VERS 5-6**

तस्य सत्यवतः पुत्रस्निश्रङ्करिति विश्रुतः । प्राप्तश्राण्डालतां शापाद् गुरोः कौशिकतेजसा ॥ ५ ॥ सश्रिरो गतः स्वर्गमद्यापि दिवि दृश्यते । पातितोऽवाक् शिरा देवैस्तेनैव स्तम्भितो बलात्॥ ६ ॥

> tasya satyavratah putras triśankur iti viśrutah prāptaś cāṇḍālatāṁ śāpād guroḥ kauśika-tejasā

saśarīro gataḥ svargam adyāpi divi dṛśyate pātito 'vāk-śirā devais tenaiva stambhito balāt

tasya—von Tribandhana; satyavratah—namens Satyavrata; putrah—der Sohn; trišankuh—namens Trišanku; iti—so; višrutah—berühmt; prāptah—hatte erlangt; cāndālatām—das Wesen eines candāla, das niedrīger ist als das eines śūdra; śāpāt—aufgrund des Fluches; guroh—seines Vaters; kausika-tejasā—durch die Macht Kausikas (Viśvāmitra); sa-sarīrah—noch im gegenwärtigen Körper; gatah—begab sich; svargam—zu den himmlischen Planeten; adya api—bis heute; divi—am Himmel; dršyate—kann gesehen werden; pātitah—nachdem er heruntergestürzt war; avāk-sirāh—mit dem Kopf nach unten; devaih—durch die Macht der Halbgötter; tena—von Viśvāmitra; eva—gewiß; stambhitah—zum Stillstand gebracht; balāt—durch überlegene Kraft.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Tribandhanas war Satyavrata, der unter dem Namen Triśańku berühmt ist. Weil er die Tochter eines brāhmaṇa entführte, als sie gerade verheiratet wurde, verfluchte ihn sein Vater dazu, ein caṇḍāla zu werden, das heißt niedriger als ein śūdra. Danach ermöglichte ihm Viśvāmitra, in seinem materiellen Körper zum oberen Planetensystem, zu den himmlischen Planeten, zu gelangen, doch die Halbgötter bewirkten, daß er wieder herabstürzte. Dank Viśvāmitras Macht fiel er jedoch nicht ganz herunter; selbst heute noch kann man ihn mit dem Kopf nach unten am Himmel hängen sehen.

### VERS 7

# त्रैशङ्कवो हरिश्चन्द्रो विश्वामित्रवसिष्ठयोः। यत्रिमित्तमभूद् युद्धं पक्षिणोर्बहुवार्षिकम्।। ७।।

traiśankavo hariścandro viśvāmitra-vasiṣṭhayoḥ yan-nimittam abhūd yuddham pakṣiṇor bahu-vārṣikam

traisankavah—der Sohn Trisankus; hariscandrah—namens Hariscandra; visvāmitra-vasiṣṭhayoh—zwischen Visvāmitra und Vasiṣṭha; yat-nimittam—wegen Hariscandra; abhūt—es gab; yuddham—einen erbitterten Kampf; pakṣinoh—beide waren in Vögel verwandelt worden; bahu-vārṣikam—viele Jahre lang.

#### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Triśańkus war Hariścandra, der der Grund war, daß es zwischen Viśvāmitra und Vasiṣṭha zu einem Streit kam. Sie bekämpften sich viele Jahre lang, nachdem sie in Vögel verwandelt worden waren.

### **ERLÄUTERUNG**

Viśvāmitra und Vasistha waren seit jeher Feinde. Viśvāmitra war anfangs ein kṣatriya gewesen, doch durch harte Bußen wollte er ein brāhmaṇa werden. Vasistha war aber nicht bereit, ihn anzuerkennen. So lagen die beiden immer im Streit. Später akzeptierte Vasistha ihn jedoch, weil Viśvāmitra die Eigenschaft der Versöhnlichkeit besaß. Einmal führte Hariścandra einen yajña aus, bei dem Viśvāmitra als Priester tätig war; doch da Viśvāmitra über Hariścandra in Zorn geriet, nahm er Hariścandra sämtliche Besitztümer weg und beanspruchte sie als dakṣiṇā-Beitrag. Vasiṣtha gefiel dies jedoch nicht, weshalb zwischen ihm und Viṣvāmitra ein Streit entbrannte. Die Auseinandersetzung wurde derart heftig, daß sich beide gegenseitig verfluchten. Der eine sagte: "Du sollst ein Vogel werden!" und der andere: "Du sollst eine Ente werden!" Auf diese Weise wurden beide zu Vögeln und kämpften wegen Hariścandra noch viele Jahre lang weiter. Wir können sehen, daß ein großer

mystischer yogī vom Format Saubharis der Sinnenbefriedigung zum Opfer fiel und daß solch große Weise wie Vasistha und Visvāmitra Vögel wurden. So ist die materielle Welt. Ābrahma-bhuvanāl lokāḥ punar āvartino 'rjuna. Selbst wenn man noch so hervorragende materielle Eigenschaften hat, muß man in der materiellen Welt bzw. in diesem Universum die Leiden von Geburt, Tod, Alter und Krankheit durchmachen (janma-mṛtyu-jarā-vyādhi). Deshalb sagt Kṛṣṇa, daß man in dieser Welt nichts als Leid findet (duḥkhālayam aśāśvatam). Im Bhāgavatam heißt es, daß hier bei jedem Schritt Gefahr droht (padam padam yad vipadām). Die Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein ist die größte Segnung für die menschliche Gesellschaft, da sie den Menschen durch den einfachen Vorgang des Chantens des Hare-Kṛṣṇa-mantra die Möglichkeit bietet, aus der materiellen Welt herauszukommen.

### VERS 8

### सोऽनपत्यो विषण्णात्मा नारदस्योपदेशतः। वरुणं शरणं यातः पुत्रो मे जायतां प्रभो ॥ ८॥

so 'napatyo vişannātmā nāradasyopadesataḥ varuṇam saraṇam yātaḥ putro me jāyatām prabho

saḥ—dieser Hariścandra; anapatyaḥ—da er keinen Sohn hatte; viṣanṇa-ātmā—deshalb sehr bekümmert; nāradasya—von Nārada; upadeśataḥ—auf den Rat hin; varuṇam—bei Varuṇa; śaraṇam yātaḥ—suchte Zuflucht; putraḥ—einen Sohn; me—von mir; jāyatām—laß geboren werden; prabho—o mein Herr.

### ÜBERSETZUNG

Hariścandra hatte keinen Sohn und war deshalb zu Tode betrübt. Auf den Rat Nāradas hin suchte er daher eines Tages bei Varuṇa Zuflucht und sagte zu ihm: "Mein Herr, ich habe keinen Sohn. Würdest du mir bitte einen schenken?"

#### VFRS 9

# यदि वीरो महाराज तेनैव त्वां यजे इति । तथैति वरुणेनास्य पुत्रो जातस्तु रोहितः ॥ ९॥

yadi vīro mahārāja tenaiva tvāṁ yaje iti tatheti varuņenāsya putro iātas tu rohitah yadi-wenn; vīraḥ-es gibt einen Sohn; mahārāja-o Mahārāja Parīkṣit; tena eva-sogar durch diesen Sohn; tvām-dir; yaje-ich werde ein Opfer darbringen; iti-so; tathā-wie du wünschst; iti-so akzeptiert; varuņena-von Varuņa; asya-von Mahārāja Hariścandra; putraḥ-ein Sohn; jātaḥ-wurde geboren; tu-tatsächlich; rohitah-namens Rohita.

### ÜBERSETZUNG

O König Parīkşit, Hariścandra flehte Varuṇa an: "Mein Herr, wenn mir ein Sohn geboren wird, werde ich ihn in einem Opfer darbringen, um dich damit zu erfreuen." Darauf entgegnete Varuṇa: "So sei es." Dank der Segnung Varuṇas bekam Hariścandra einen Sohn namens Rohita.

### VERS 10

### जातः सुतो ह्यनेनाङ्ग मां यजस्वेति सोऽत्रवीत्। यदा पशुर्निर्दशः स्याद्थ मेघ्यो भवेदिति ॥१०॥

jātaḥ suto hy anenāṅga māṁ yajasveti so 'bravīt yadā paśur nirdaśaḥ syād atha medhyo bhaved iti

jātah—ist geboren worden; sutah—ein Sohn; hi—in der Tat; anena—mit diesem Sohn; anga—o Hariścandra; mām—mir; yajasva—bringe ein Opfer dar; iti—so; sah—er, Varuna; abravīt—sagte; yadā—wenn; paśuh—ein Tier; nirdaśah—hat zehn Tage verbracht; syāt—sollte werden; atha—dann; medhyah—geeignet, im Opfer dargebracht zu werden; bhavet—wird; iti—so (sprach Hariścandra).

### ÜBERSETZUNG

Als das Kind zur Welt gekommen war, suchte Varuna Hariścandra auf und sagte: "Nun hast du einen Sohn. Diesen Sohn kannst du mir in einem Opfer darbringen." Darauf erwiderte Hariścandra: "Wenn nach der Geburt eines Tieres zehn Tage verstrichen sind, kann das Tier geopfert werden."

### **VERS 11**

# निर्दशेच स आगत्य यजस्वेत्याह सोऽन्नवीत् । दन्ताः पशोर्यजायरत्रथः मेध्यो भवेदिति ॥११॥

nirdaśe ca sa āgatya yajasvety āha so 'bravīt dantāḥ paśor yaj jāyerann atha medhyo bhaved iti nirdase—nach zehn Tagen; ca—auch; sah—er, Varuna; āgatya—dorthin kommend; yajasva—nun opfere; iti—so; āha—sprach; sah—er, Hariscandra; abravīt—antwortete; dantāh—die Zähne; pasoh—des Tieres; yat—wenn; jāyeran—sind erschienen; atha—dann; medhyah—geeignet, geopfert zu werden; bhavet—wird werden; iti—so.

### ÜBERSETZUNG

Nach zehn Tagen kam Varuna erneut und sagte zu Hariścandra: "Nun kannst du das Opfer durchführen." Hariścandra antwortete: "Wenn ein Tier Zähne bekommt, wird es rein genug, um geopfert zu werden."

### VFRS 12

### दन्ता जाता यजस्वेति स प्रत्याहाथ सोऽत्रवीत् । यदा पतन्त्यस्य दन्ता अथ मेध्यो भवेदिति ।।१२॥

dantā jātā yajasveti sa pratyāhātha so 'bravīt yadā patanty asya dantā atha medhyo bhaved iti

dantāh—die Zähne; jātāh—sind gewachsen; yajasva—nun opfere; iti—so; sah—er, Varuna; pratyāha—sagte; atha—daraufhin; sah—er, Hariscandra; abravīt—erwiderte; yadā—wenn; patanti—fallen aus; asya—seine; dantāh—Zähne; atha—dann; medhyah—geeignet für das Opfer; bhavet—wird werden; iti—so.

### ÜBERSETZUNG

Als die Zähne gewachsen waren, kam Varuna und sagte zu Hariscandra: "Nun hat das Tier Zähne bekommen, und du kannst das Opfer durchführen." Hariscandra erwiderte: "Wenn ihm alle Zähne ausgefallen sind, wird es reif für das Opfer sein."

### VERS 13

# पञ्चोर्निपतिता दन्ता यजस्वेत्याह सोऽत्रवीत् । यदा पञ्चोः पुनर्दन्ता जायन्तेऽथ पञ्चः शुचिः ॥१३॥

paśor nipatitā dantā yajasvety āha so 'bravīt yadā paśoḥ punar dantā jāyante 'tha paśuḥ śuciḥ

paśoh—des Tieres; nipatitāh—sind ausgefallen; dantāh—die Zähne; yajasva—nun opfere ihn; iti—so; āha—sprach (Varuna); sah—er, Hariścandra; abravīt—antworte-

te; yadā—wenn; paśoh—des Tieres; punaḥ—wieder; dantāḥ—die Zähne; jāyante—wachsen; atha—dann; paśuh—das Tier; śucih—ist rein und kann geopfert werden.

### ÜBERSETZUNG

Als die Zähne ausgefallen waren, kam Varuna zurück und sagte zu Hariścandra: "Nun sind dem Tier die Zähne ausgefallen, und du kannst das Opfer durchführen." Doch Hariścandra erwiderte: "Wenn dem Tier neue Zähne wachsen, wird es rein genug sein, um geopfert zu werden."

### VERS 14

## पुनर्जाता यजस्वेति स प्रत्याहाथ सोऽत्रवीत् । साम्राहिको यदाराजन्राजन्योऽथ पशुः शुचिः ॥१४॥

punar jātā yajasveti sa pratyāhātha so 'bravīt sānnāhiko yadā rājan rājanyo 'tha pašuh śucih

punaḥ-wieder; jātāḥ-sind gewachsen; yajasva-nun bringe das Opfer dar; iti-so; saḥ-er, Varuṇa; pratyāha-antwortete; atha-daraufhin; saḥ-er, Hariścandra; abravīt-sagte; sānnāhikaḥ-fāhig, sich mit einem Schild auszurüsten; yadā-wenn; rājan-o König Varuṇa; rājanyaḥ-der kṣatriya; atha-dann; paśuḥ-das Opfertier; śuciḥ-wird gereinigt.

### ÜBERSETZUNG

Als die Zähne wieder gewachsen waren, kam Varuṇa und sagte zu Hariścandra: "Jetzt kannst du das Opfer durchführen." Doch Hariścandra entgegnete darauf: "O König, wenn das Opfertier ein kṣatriya wird und fähig ist, sich im Kampf gegen den Feind mit einem Schild zu schützen, dann wird es gereinigt sein."

### VERS 15

# इति पुत्रानुरागेण स्नेहयन्त्रितचेतसा। कालं वश्चयता तं तम्रुक्तो देवस्तमैक्षत ॥१५॥

iti putrānurāgeņa sneha-yantrita-cetasā kālaṁ vañcayatā taṁ tam ukto devas tam aiksata

iti-auf diese Weise; putra-anurāgeņa-aufgrund von Zuneigung zum Sohn; sneha-yantrita-cetasā-mit einem Geist, der von dieser Zuneigung beherrscht

wurde; kālam—Zeit; vancayatā—betrügend; tam—zu ihm; tam—das; uktaḥ—sagte; devaḥ—der Halbgott Varuna; tam—zu ihm, Hariścandra; aikṣata—wartete auf die Erfüllung seines Versprechens.

### ÜBERSETZUNG

Hariścandra hing natürlich sehr an seinem Sohn. Aufgrund dieser Zuneigung bat er den Halbgott Varuna zu warten. Also wartete und wartete Varuna, daß die Zeit kommen würde.

### VERS 16

# रोहितस्तदभिज्ञाय पितुः कर्म चिकीर्षितम् । प्राणप्रेप्सुर्धनुष्पाणिररण्यं प्रत्यपद्यत ॥१६॥

rohitas tad abhijnāya pituḥ karma cikīrṣitam prāṇa-prepsur dhanuṣ-pāṇir araṇyam pratyapadyata

rohitah—der Sohn Hariscandras; tat—diese Tatsache; abhijñāya—da er völlig verstanden hatte; pituh—seines Vaters; karma—Handlung; cikīrṣitam—was er praktisch tat; prāṇa-prepsuh—da er sein Leben retten wollte; dhanuh-pāṇih—seinen Bogen und seine Pfeile nehmend; aranyam—in den Wald; pratyapadyata—brach auf.

### ÜBERSETZUNG

Da Rohita verstand, daß sein Vater ihn als Opfertier darbringen wollte, bewaffnete er sich mit Pfeil und Bogen und begab sich in den Wald, um dem Tod zu entrinnen.

#### VERS 17

### पितरं वरुणग्रस्तं श्रुत्वा जातमहोदरम्। रोहितो ग्राममेयाय तमिन्द्रः प्रत्यषेधत ॥१७॥

pitaram varuṇa-grastam śrutvā jāta-mahodaram rohito grāmam eyāya tam indraḥ pratyaṣedhata

pitaram—über seinen Vater; varuna-grastam—als er von Varuna mit Wassersucht gestraft worden war; śrutvā—nachdem er gehört hatte; jāta—war geworden; mahā-udaram—ein aufgeblähter Bauch; rohitah—sein Sohn Rohita; grāmam eyāya—wollte in die Hauptstadt zurückkommen; tam—ihm (Rohita); indrah—König Indra; pratyasedhata—verbot, dorthin zu gehen.

### ÜBERSETZUNG

Als Rohita hörte, daß sein Vater wegen Varuna von der Wassersucht befallen worden war und sein Magen sich aufgebläht hatte, wollte er in die Hauptstadt zurückkehren, was ihm Indra jedoch verbot.

### VERS 18

# भूमेः पर्यटनं पुण्यं तीर्थक्षेत्रनिषेवणैः । रोहितायादिशच्छकःसोऽप्यरण्येऽवसत् समाम् ॥१८॥

bhūmeḥ paryaṭanam puṇyam tīrtha-kṣetra-niṣevaṇaiḥ rohitāyādiśac chakraḥ so 'py araṇye 'vasat samām

bhūmeḥ—auf der Oberfläche der Welt; paryaṭanam—reisend; puṇyam—heilige Orte; tīrtha-kṣetra—Pilgerorte; niṣevaṇaiḥ—indem man solchen Orten dient oder sich zu ihnen begibt und aus ihnen zurückkommt; rohitāya—Rohita; ādiśat—befahl; śakraḥ—König Indra; saḥ—er, Rohita; api—auch; aranye—im Wald; avasat—lebte; samām—ein Jahr lang.

### ÜBERSETZUNG

König Indra riet Rohita, zu verschiedenen Pilgerstätten und heiligen Orten zu reisen, denn dies ist eine wahrhaft fromme Tat. Rohita folgte diesem Rat und ging ein Jahr lang in den Wald.

### **VERS 19**

### एवं द्वितीये तृतीये चतुर्थे पश्चमे तथा । अभ्येत्याभ्येत्य स्थविरो विप्रो भृत्वाह वृत्रहा ॥१९॥

evam dvitīye tṛtīye caturthe pañcame tathā abhyetyābhyetya sthaviro vipro bhūtvāha vṛtra-hā

evam—auf diese Weise; dvitīye—im zweiten Jahr; trtīye—im dritten Jahr; catur-the—im vierten Jahr; pañcame—im fünften Jahr; tathā—sowie auch; abhyetya—vor ihm erscheinend; abhyetya—erneut vor ihm erscheinend; sthaviraḥ—ein uralter Mann; vipraḥ—ein brāhmaṇa; bhūtvā—geworden; āha—sagte; vṛtra-hā—Indra.

#### ÜBERSETZUNG

Jedesmal, wenn Rohita am Ende des zweiten, dritten, vierten und fünften Jahres in seine Hauptstadt zurückkehren wollte, erschien der König des Himmels, Indra, in der Gestalt eines alten brāhmaṇa und verbot ihm, zurückzukehren, wobei er immer wieder die gleichen Worte gebrauchte wie im vorangegangenen Jahr.

### **VERS 20**

# षष्ठं संवत्सरं तत्र चरित्वा रोहितः पुरीम् । उपव्रजन्मजीगर्तादकीणान्मध्यमं सुतम् । ग्रुनःशेफं पश्चं पित्रे प्रदाय समवन्दत ॥२०॥

şaştham samvatsaram tatra caritvā rohitah purīm upavrajann ajīgartād akrīnān madhyamam sutam śunaḥśepham paśum pitre pradāya samavandata

şaştham—das sechste; samvatsaram—Jahr; tatra—im Wald; caritvā—umherwandernd; rohitaḥ—der Sohn Hariścandras; purīm—in seine Hauptstadt; upavrajan—begab sich; ajīgartāt—von Ajīgarta; akrīnāt—kaufte; madhyamam—den zweiten; sutam—Sohn; śunaḥśepham—dessen Name Śunaḥśepha war; paśum—um ihn als Opfertier zu gebrauchen; pitre—seinem Vater; pradāya—darbringend; samavandata—brachte achtungsvoll seine Ehrerbietungen dar.

### ÜBERSETZUNG

Im sechsten Jahr dann kehrte Rohita, nachdem er im Wald umhergewandert war, in die Hauptstadt seines Vaters zurück. Er kaufte Ajīgartas zweiten Sohn, der Śunaḥśepha hieß, und machte ihn seinem Vater Hariścandra zum Geschenk, damit dieser ihn als Opfertier gebrauchen konnte. Dabei brachte er Hariścandra seine achtungsvollen Ehrerbietungen dar.

### **FRIÄUTFRUNG**

Offensichtlich konnte man in jenen Tagen einen Menschen kaufen, wenn dies aus irgendeinem Grund nötig war. Hariscandra benötigte jemanden, der bei einem yajña als Opfertier dienen sollte, und so wurde jemandem ein Mensch abgekauft, so daß das Versprechen erfüllt werden konnte, das Hariscandra Varuna gegeben hatte. Vor Millionen von Jahren gab es sowohl Tieropfer als auch Sklavenhandel. Tatsächlich existieren diese beiden Einrichtungen seit unvordenklichen Zeiten.

#### VERS 21

ततः पुरुषमेधेन हरिश्वन्द्रो महायशाः । धुक्तोदरोऽयजद् देवान् वरुणादीन् महत्कथः ॥२१॥ tatah puruşa-medhena hariścandro mahā-yaśāḥ muktodaro 'ya jad devān varuṇādīn mahat-kathaḥ

tatah—daraufhin; puruṣa-medhena—dadurch, daß er einen Menschen im yajña opferte; hariścandrah—König Hariścandra; mahā-yaśāh—sehr berühmt; mukta-udarah—wurde von der Wassersucht befreit; ayajat—brachte Opfer dar; devān—den Halbgöttern; varuṇa-ādīn—angeführt von Varuṇa und anderen; mahat-kathah—neben anderen großen Persönlichkeiten berühmt in der Geschichte.

### ÜBERSETZUNG

Daraufhin führte der berühmte König Hariścandra, eine der erhabenen Persönlichkeiten der Geschichte, großangelegte Opfer durch, in deren Verlauf ein Mensch geopfert wurde, und erfreute so alle Halbgötter. Als Folge davon wurde seine von Varuṇa hervorgerufene Wassersucht geheilt.

### VFRS 22

# विश्वामित्रोऽभवत् तसिन् होता चाध्वर्युरात्मवान् । जमदग्निरभृद् ब्रह्मा वसिष्ठोऽयास्यः सामगः ॥२२॥

viśvāmitro 'bhavat tasmin hotā cādhvaryur ātmavān jamadagnir abhūd brahmā vasiṣṭho 'yāsyaḥ sāma-gaḥ

viśvāmitraḥ—der große Weise und Mystiker Viśvāmitra; abhavat—wurde; tas-min—bei diesem großen Opfer; hotā—der Opfergaben darbringende Oberpriester; ca—auch; adhvaryuḥ—eine Person, die Hymnen aus dem Yajur Veda vorträgt und bestimmte Rituale vollzieht; ātmavān—völlig selbstverwirklicht; jamadagniḥ—Jamadagni; abhūt—wurde; brahmā—als der oberste brāhmaṇa fungierend; vasiṣṭhaḥ—der große Weise Vasiṣṭhaḥ—der große Weise Ayāsya; sāma-gaḥ—eingesetzt als der Rezitator der Sāma-Veda-mantras.

### ÜBERSETZUNG

Bei diesem großen Menschenopfer brachte Viśvāmitra als oberster Opferpriester die Gaben dar, der völlig selbstverwirklichte Jamadagni war für das Chanten der mantras aus dem Yajur Veda verantwortlich, Vasistha war der oberste brāhmaṇa-Priester, und der Weise Ayāsya trug die Hymnen des Sāma Veda vor.

### VERS 23

# तस्मै तुष्टो ददाविन्द्रः शातकोम्भमयं रथम् । श्चनःशेफस्य माहात्म्यमुपरिष्टात् प्रचक्ष्यते ॥२३॥

tasmai tuşto dadāv indraḥ śātakaumbhamayam ratham śunahśephasya māhātmyam upariṣṭāt pracakṣyate

tasmai—ihm, König Hariscandra; tuṣṭaḥ—da er sehr zufrieden war; dadau—schenkte; indraḥ—der König des Himmels; śātakaumbha-mayam—aus Gold bestehend; ratham—einen Wagen; śunaḥsephasya—über Śunaḥsepha; māhātmyam—glorreiche Eigenschaften; upariṣṭāt—im Verlaufe der Beschreibung der Söhne Visvāmitras; pracakṣyate—wird erzählt werden.

### ÜBERSETZUNG

Da König Indra mit Hariścandra sehr zufrieden war, schenkte er ihm einen goldenen Wagen. Von Sunahsephas glorreichen Eigenschaften wird bei der Beschreibung von Viśvāmitras Sohn berichtet werden.

#### VERS 24

# सत्यं सारं धृतिं दृष्ट्वा सभार्यस्य च भूपतेः । विश्वामित्रो भृशं प्रीतो ददावविहतां गतिम् ॥२४॥

satyam sāram dhṛtim dṛṣṭvā sabhāryasya ca bhūpateḥ viśvāmitro bhṛśam prīto dadāv avihatām gatim

satyam—Wahrhaftigkeit; sāram—Beständigkeit; dhṛtim—Nachsicht; dṛṣṭvā—dadurch, daß er sah; sa-bhāryasya—mit seiner Frau; ca—und; bhūpateḥ—von Mahārāja Hariścandra; viśvāmitrah—der große Weise Viśvāmitra; bhṛśam—sehr; prītah—erfreut; dadau—gab ihm; avihatām gatim—unvergängliches Wissen.

### ÜBERSETZUNG

Der große Weise Viśvāmitra sah, daß Mahārāja Hariścandra und seine Frau wahrheitsliebend, nachsichtig und sich über das Wichtigste im Leben bewußt waren, und so gab er ihnen zur Erfüllung der menschlichen Mission unvergängliches Wissen.

### **VERS 25-26**

मनः पृथिव्यां तामद्भिस्तेजसापोऽनिलेन तत् । स्वे वायुं धारयंस्तच भृतादौ तं महात्मनि ॥२५॥ तस्मिञ्ज्ञानकलां ध्यात्वा तयाज्ञानं विनिर्दहन् । हित्वा तां स्वेन मावेन निर्वाणसुखसंविदा । अनिर्देश्याप्रतक्येण तस्यौ विध्वस्तवन्धनः ॥२६॥

> manaḥ pṛthivyām tām adbhis tejasāpo 'nilena tat khe vāyum dhārayams tac ca bhūtādau tam mahātmani

tasmiñ jñāna-kalām dhyātvā tayājñānam vinirdahan hitvā tām svena bhāvena nirvāṇa-sukha-samvidā anirdeśyāpratarkyeṇa tasthau vidhvasta-bandhanah

manaḥ—den Geist (der voller materieller Verlangen nach Essen, Schlafen, Sexualität und Verteidigung ist); pṛthivyām—in die Erde; tām—diese; adbhiḥ—mit Wasser; tejasā—und mit Feuer; apaḥ—das Wasser; anilena—in das Feuer; tat—dieses; khe—in den Raum; vāyum—die Luft; dhārayan—eingehen lassend; tat—diese; ca—auch; bhūta-ādau—in das falsche Ego, den Ursprung des materiellen Daseins; tam—dieses (das falsche Ego); mahā-ātmani—in das mahat-tattva, die gesamte materielle Energie; tasmin—in die gesamte materielle Energie; jīāna-kalām—spirituelles Wissen und seine verschiedenen Zweige; dhyātvā—durch Meditieren; tayā—durch diesen Vorgang; ajīānam—Unwissenheit; vinirdahan—im einzelnen bezwungen; hitvā—aufgebend; tām—materielles Streben; svena—durch Selbsterkenntnis; bhāvena—in hingebungsvollem Dienst; nirvāṇa-sukha-samvidā—durch transzendentale Glückseligkeit dem materiellen Dasein ein Ende bereitend; anirdeśya—unwahrnehmbar; apratarkyeṇa—unbegreiflich; tasthau—blieb; vidhvasta—völlig befreit von; bandhanah—materieller Bindung.

### ÜBERSETZUNG

Mahārāja Hariścandra reinigte zuerst seinen Geist, der voller Gedanken an materiellen Genuß war, indem er ihn mit der Erde verschmelzen ließ. Darauf ließ er die Erde mit dem Wasser, das Wasser mit dem Feuer, das Feuer mit der Luft und die Luft mit dem Raum verschmelzen. Sodann ließ er den Raum mit der gesamten materiellen Energie und die gesamte materielle

Energie mit dem spirituellen Wissen verschmelzen. Dieses spirituelle Wissen besteht in der Erkenntnis, daß man selbst ein Teilchen des Höchsten Herrn ist. Wenn die selbstverwirklichte spirituelle Seele im Dienst für den Herrn tätig ist, ist sie ewig unwahrnehmbar und unbegreiflich. Auf diese Weise im spirituellen Wissen verankert, ist sie gänzlich von materieller Bindung befreit.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 7. Kapitel im Neunten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Die Nachkommen König Māndhātās".

### Die Söhne Sagaras begegnen Śrī Kapiladeva

Im vorliegenden Achten Kapitel werden die Nachkommen Rohitas beschrieben. In der Dynastie Rohitas gab es einen König namens Sagara, dessen Geschichte im Zusammenhang mit Kapiladeva und der Vernichtung der Söhne Sagaras erzählt wird.

Der Sohn Rohitas hieß Harita, und dessen Sohn war Campa, der eine Stadt erbaute, die als Campāpurī bekannt war. Der Sohn Campas war Sudeva, der Sohn Sudevas war Vijaya, Vijayas Sohn war Bharuka, und Bharukas Sohn war Vrka. Bāhuka, dem Sohn Vrkas, wurde von seinen Feinden das Leben zur Plage gemacht, und deshalb verließ er zusammen mit seiner Frau sein Zuhause und zog in den Wald. Als er dort starb, wollte seine Frau nach den satī-Prinzipien handeln und ihrem Mann in den Tod folgen. Doch als sie gerade im Begriff war, ihren Entschluß in die Tat umzusetzen, bemerkte ein Weiser namens Aurva, daß sie schwanger war, und verbot ihr, sich umzubringen. Die anderen Frauen Bähukas mischten ihr Gift in das Essen, aber trotzdem kam ihr Sohn zur Welt, und zwar zusammen mit dem Gift, weshalb man ihm den Namen Sagara gab (sa bedeutet "mit" und gara "Gift"). König Sagara befolgte die Anordnungen des großen Weisen Aurva und brachte vielen Volksstämmen bessere Umgangsformen bei, unter anderem den Yavanas, Sakas, Haihayas und Barbaras. Der König tötete sie nicht, sondern lehrte sie, sich besser zu betragen. Außerdem führte König Sagara — wiederum auf Anweisung Aurvas — aśvamedha-Opfer durch; aber das für dieses Opfer benötigte Pferd wurde von Indra, dem Himmelskönig, gestohlen, König Sagara hatte zwei Frauen, Sumati und Keśini. Auf der Suche nach dem Pferd gruben die Söhne Sumatis die Erdoberfläche an vielen Stellen auf und hoben auf diese Weise einen Graben aus, der später als Sagara-Ozean bekannt wurde. Bei ihrer Suche stießen sie auf die große Persönlichkeit Kapiladeva, und da sie fälschlicherweise dachten, Er habe das Pferd gestohlen, griffen sie Ihn an, worauf sie alle zu Asche verbrannten. Keśinī, die zweite Frau König Sagaras, hatte einen Sohn namens Asamañjasa, dessen Sohn Amsuman später das Pferd suchte und seine Onkel rettete. Als Amsuman zu Kapiladeva kam, sah er sowohl das für das Opfer bestimmte Pferd als auch einen Haufen Asche. Amsuman brachte Kapiladeva Gebete dar, die diesem große Freude bereiteten, worauf Er das Pferd zurückgab. Nachdem Amsuman das Pferd wiedererhalten hatte, blieb er jedoch immer noch vor Kapiladeva stehen, und dieser verstand, daß Amsuman auch seine Onkel retten wollte. Aus diesem Grunde verriet ihm Kapiladeva, daß dies mit Wasser aus der Gangā geschehen könne. Hierauf brachte Amsumān Kapiladeva achtungsvolle Ehrerbietungen dar, umkreiste Ihn und brach auf, um das Opferpferd zurückzubringen. Als König Sagara seinen yajña beendet hatte, übertrug er Amśumån die Königswürde und erlangte durch Befolgen der Anweisungen Aurvas Befreiung.

### VERS 1

### श्रीशुक उवाच

### हरितो रोहितसुतश्रम्पस्तसाद् विनिर्मिता। चम्पापुरी सुदेवोऽतो विजयो यस्य चात्मजः॥१॥

śrī-śuka uvāca harito rohita-sutaś campas tasmād vinirmitā campāpurī sudevo 'to vijayo yasya cātmajah

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; haritah—der König namens Harita; rohita-sutah—der Sohn König Rohitas; campah—namens Campa; tasmāt—von Harita; vinirmitā—wurde erbaut; campā-purī—die Stadt Campāpurī; sudevah—namens Sudeva; atah—daraufhin (von Campa); vijayah—namens Vijaya; yasya—von dem (Sudeva); ca—auch; ātma-jah—der Sohn.

### ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: Der Sohn Rohitas war Harita, und Haritas Sohn war Campa, der die Stadt Campāpurī erbaute. Der Sohn Campas war Sudeva, und dessen Sohn war Vijaya.

### VERS 2

# भरुकस्तत्सुतस्तसाद् वृकस्तस्यापि बाहुकः । सोऽरिभिर्हतभू राजा सभार्यो वनमाविशत् ॥ २ ॥

bharukas tat-sutas tasmād vṛkas tasyāpi bāhukaḥ so 'ribhir hṛta-bhū rājā sabhāryo vanam āvišat

bharukah—namens Bharuka; tat-sutah—der Sohn Vijayas; tasmāt—von ihm (Bharuka); vṛkaḥ—namens Vṛka; tasya—sein; api—auch; bāhukaḥ—namens Bāhuka; sah—er, der König; aribhih—von seinen Feinden; hṛta-bhūh—da ihm das Land weggenommen wurde; rājā—der König (Bāhuka); sa-bhāryah—mit seiner Frau; vanam—in den Wald; āvišat—ging.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Vijayas war Bharuka, dessen Sohn war Vrka, und Vrkas Sohn war Bāhuka. Die Feinde König Bāhukas bemächtigten sich all seiner Besitz-

tümer, weshalb der König in den Lebensstand des vānaprastha trat und sich zusammen mit seiner Frau in den Wald begab.

### VERS 3

### वृद्धं तं पश्चतां प्राप्तं महिष्यनुमरिष्यती । और्वेण जानतात्मानं प्रजावन्तं निवारिता ।। ३ ।।

vṛddham tam pañcatām prāptam mahiṣy anumariṣyatī aurveṇa jānatātmānam prajāvantam nivāritā

vṛddham—als er alt geworden war; tam—ihn; pañcatām—Tod; prāptam—der erlangt hatte; mahiṣī—die Königin; anumariṣyatī—die mit ihm sterben und satī werden wollte; aurveṇa—von dem großen Weisen Aurva; jānatā—bemerkend, daß; ātmānam—der Körper der Königin; prajā-vantam—trug einen Sohn im Schoß; nivā-ritā—es wurde verboten.

### ÜBERSETZUNG

Als Bāhuka alt geworden war und starb, wollte ihm eine seiner Frauen in den Tod folgen, wie es der satī-Ritus vorschreibt. Aurva Muni wußte jedoch, daß sie schwanger war, und verbot ihr deshalb, sich umzubringen.

#### VERS 4

# आज्ञायास्ये सपत्नीभिर्गरो दत्तोऽन्धसा सह । सह तेनैव संजातः सगराख्यो महायशाः । सगरश्रक्रवर्त्यासीत् सागरो यत्सुतैः कृतः ॥ ४॥

ājñāyāsyai sapatnībhir garo datto 'ndhasā saha saha tenaiva sañjātaḥ sagarākhyo mahā-yaśāḥ sagaras cakravarty āsīt sāgaro yat-sutaih kṛtah

ājñāya—(dies) wissend; asyai—dieser schwangeren Königin; sapatnībhiḥ—von den anderen Frauen Bāhukas; garaḥ—Gift; dattaḥ—wurde gegeben; andhasā saha—mit ihrem Essen; saha tena—mit diesem Gift; eva—auch; sañjātaḥ—wurde geboren; sagara-ākhyaḥ—namens Sagara; mahā-yaśāḥ—sehr berühmt; sagaraḥ—König Sagara; cakravartī—der Herrscher; āsīt—wurde; sāgaraḥ—der Ort, der als Gaṅgāsāgara bekannt ist; yat-sutaih—von dessen Söhnen; krtah—wurde ausgegraben.

### ÜBERSETZUNG

Da die anderen Frauen Bāhukas wußten, daß sie schwanger war, verschworen sie sich gegen sie und gaben ihr vergiftetes Essen, das jedoch nicht wirkte. Statt dessen kam ihr Sohn zusammen mit dem Gift zur Welt und wurde deshalb unter dem Namen Sagara ["einer, der mit Gift geboren wurde"] berühmt. Sagara erlangte später die Stellung des Herrschers. Der Ort, der als Gangāsāgara bekannt ist, wurde von seinen Söhnen ausgegraben.

### **VERS 5-6**

यस्तालजङ्कान् यवनाञ्छकान् हैहयबर्चरान् । नावधीद् गुरुवाक्येन चक्रे विकृतवेषिणः ॥ ५॥ मुण्डाञ्छ्मश्रुधरान् कांश्चिन्युक्तकेशार्थमुण्डितान् । अनन्तर्वाससः कांश्चिदबहिर्वाससोऽपरान् ॥ ६॥

> yas tālajaṅghān yavanāñ chakān haihaya-barbarān nāvadhīd guru-vākyena cakre vikrta-vesinah

muṇḍāñ chmaśru-dharān kāṁścin mukta-keśārdha-muṇḍitān anantar-vāsasaḥ kāṁścid abahir-vāsaso 'parān

yaḥ—Mahārāja Sagara, der; tālajanghān—der unzivilisierte Volksstamm, der als Tālajangha bezeichnet wird; yavanān—Menschen, die für die vedische Literatur nichts übrig haben; śakān—ein atheistischer Menschenschlag; haihaya—die Unzivilisierten; barbarān—und die Barbaras; na—nicht; avadhīt—tötete; guru-vākyena—auf den Befehl seines spirituellen Meisters hin; cakre—machte sie; vikṛta-veṣiṇaḥ—abstoßend gekleidet; muṇḍān—kahlgeschoren; śmaśru-dharān—Schnurrbärte tragend; kāmścit—einige von ihnen; mukta-keśa—lose hängendes Haar; ardha-muṇḍi-tān—zur Hälfte geschoren; anantaḥ-vāsasaḥ—ohne Unterwäsche; kāmścit—einige von ihnen; abahiḥ-vāsasaḥ—ohne Überkleidung; aparān—andere.

### ÜBERSETZUNG

Auf Anweisung seines spirituellen Meisters Aurva vermied es Sagara Mahārāja, unzivilisierte Menschen wie die Tālajanghas, Yavanas, Śakas, Haihayas und Barbaras zu töten, sondern sorgte dafür, daß sich einige von ihnen abstoßend kleideten, und einige ließ er kahlscheren, gestattete ihnen aber, Schnurrbärte zu tragen. Manche ließ er mit lose herabhängendem Haar zurück, andere zur Hälfte geschoren und einige ohne Unterwäsche

oder ohne Überkleidung. So veranlaßte König Sagara, daß sich diese verschiedenen Volksstämme unterschiedlich kleideten, tötete sie jedoch nicht.

### VERS 7

सोऽश्वमेधैरयजत सर्ववेदसुरात्मकम् । और्वोपदिष्टयोगेन हरिमात्मानमीश्वरम् । तस्योत्सृष्टं पश्चं यज्ञे जहाराश्वं पुरन्दरः ॥ ७॥

> so 'svamedhair ayajata sarva-veda-surātmakam aurvopadiṣṭa-yogena harim ātmānam īśvaram tasyotsṛṣṭaṁ paśuṁ yajñe jahārāśvaṁ purandaraḥ

saḥ—er, Mahārāja Sagara; aśvamedhaiḥ—indem er aśvamedha-yajñas durchführte; ayajata—verehrte; sarva-veda—allen vedischen Wissens; sura—und von allen gelehrten Weisen; ātmakam—die Überseele; aurva-upadiṣṭa-yogena—durch das Praktizieren von mystischem yoga, das ihn Aurva gelehrt hatte; harim—zur Höchsten Persönlichkeit Gottes; ātmānam—zur Überseele; īśvaram—zum höchsten Kontrollierenden; tasya—von ihm (Sagara Mahārāja); utsṛṣṭam—das dazu bestimmt war, geopfert zu werden; paśum—das Opfertier; yajñe—im Opfer; jahāra—stahl; aśvam—das Pferd; purandarah—der König des Himmels, Indra.

### ÜBERSETZUNG

Sagara Mahārāja führte aśvamedha-Opfer aus, wobei er sich an die Anweisungen des großen Weisen Aurva hielt, und stellte auf diese Weise den Höchsten Herrn zufrieden, der der höchste Kontrollierende ist, die Überseele aller gelehrten Weisen, der Kenner allen vedischen Wissens und die Höchste Persönlichkeit Gottes. Doch Indra, der König des Himmels, stahl das Pferd, das bei dem Opfer dargebracht werden sollte.

### VERS 8

# सुमत्यास्तनया दप्ताः पितुरादेशकारिणः। हयमन्वेषमाणास्ते समन्तान्न्यखनन् महीम् ॥ ८॥

sumatyās tanayā dṛptāḥ pitur ādeśa-kāriṇaḥ hayam anveṣamāṇās te samantān nyakhanan mahīm sumatyāḥ tanayāḥ—die Söhne Königin Sumatis; dṛptāḥ—sehr stolz auf ihre Tapferkeit und auf ihre Macht; pituḥ—ihres Vaters (Mahārāja Sagara); ādeša-kāriṇaḥ—die Anweisung befolgend; hayam—das Pferd (das von Indra gestohlen worden war); anveṣamāṇāḥ—während sie suchten; te—sie alle; samantāt—überall; nyakhanan—gruben auf; mahīm—die Erde.

### ÜBERSETZUNG

[König Sagara hatte zwei Frauen, nämlich Sumati und Keśinī.] Die Söhne Sumatis, die sehr stolz auf ihre Tapferkeit und ihre Macht waren, suchten auf Befehl ihres Vaters nach dem verschwundenen Pferd. Dabei gruben sie die Erde an sehr vielen Stellen auf.

### **VERS 9-10**

प्रागुदीच्यां दिशि हयं ददशुः कपिलान्तिके । एष वाजिहरश्रीर आस्ते मीलितलोचनः ॥ ९॥ हन्यतां हन्यतां पाप इति षष्टिसहस्निणः । उदायुधा अभिययुरुन्मिमेष तदा म्रुनिः ॥१०॥

> prāg-udīcyāṁ diśi hayaṁ dadṛśuḥ kapilāntike eṣa vāji-haraś caura āste mīlita-locanah

hanyatām hanyatām pāpa iti ṣaṣṭi-sahasriṇaḥ udāyudhā abhiyayur unmimeṣa tadā muniḥ

prāk-udīcyām—in der nordöstlichen; disi—Richtung; hayam—das Pferd; dadr-suh—sie erblickten; kapila-antike—in der Nähe von Kapilas āsrama; eṣaḥ—hier ist; vāji-haraḥ—der Pferdedieb; cauraḥ—der Dieb; āste—verweilend; mīlita-locanaḥ—mit geschlossenen Augen; hanyatām hanyatām—tötet Ihn, tötet Ihn; pāpaḥ—eine höchst sündhafte Person; iti—auf diese Weise; ṣaṣṭi-sahasriṇaḥ—die sechzigtausend Söhne Sagaras; udāyudhāḥ—ihre Waffen hebend; abhiyayuḥ—sie kamen näher; unmimeṣa—öffnete die Augen; tadā—in diesem Augenblick; muniḥ—Kapila Muni.

#### ÜBERSETZUNG

Schließlich entdeckten sie das Pferd im Nordosten in der Nähe des āśrama Kapila Munis. "Hier ist der Mann, der das Pferd gestohlen hat!" sagten sie. "Er sitzt hier mit geschlossenen Augen und ist zweifelsohne sehr sündhaft. Tötet Ihn! Tötet Ihn!" Mit diesen Rufen erhoben die Söhne Saga-

ras, insgesamt sechzigtausend an der Zahl, ihre Waffen. Als sie auf den Weisen zugingen, öffnete dieser Seine Augen.

#### VERS 11

### स्वशरीराप्रिना तावन्महेन्द्रहृतचेतसः । महद्वव्यतिक्रमहता भससादभवन् क्षणात् ॥११॥

sva-śarīrāgninā tāvan mahendra-hṛta-cetasaḥ mahad-vyatikrama-hatā bhasmasād abhavan kṣaṇāt

sva-śarīra-agninā—von dem Feuer, das aus ihren eigenen Körpern hervorloderte; tāvat—auf der Stelle; mahendra—von den Täuschungen des Himmelskönigs Indra; hrta-cetasaḥ—da sie um ihren klaren Verstand gebracht worden waren; mahat—eine große Persönlichkeit; vyatikrama-hatāḥ—besiegt, weil man den Fehler begangen hat, zu beleidigen; bhasmasāt—in Asche verwandelt; abhavan—wurden; ksanāt—augenblicklich.

### ÜBERSETZUNG

Die Söhne Sagaras waren durch den Einfluß Indras, des Himmelskönigs, um ihre Vernunft gebracht worden und hatten eine große Persönlichkeit respektlos behandelt. Als Folge davon schoß Feuer aus ihren Körpern hervor, und sie wurden in Sekundenschnelle zu Asche verbrannt.

### **ERLÄUTERUNG**

Der materielle Körper ist eine Kombination aus Erde, Wasser, Feuer, Luft und Äther. Im Körper ist bereits Feuer vorhanden, und jeder weiß aus eigener Erfahrung, daß dieses Feuer manchmal heftiger und manchmal weniger heftig brennt. Das Feuer im Körper der Söhne Sagara Mahārājas nahm so stark zu, daß sie alle zu Asche verbrannten. Das Feuer wurde deshalb so heiß, weil sie sich einer großen Persönlichkeit gegenüber respektlos benommen hatten. Solch ein Verhalten wird mahad-vyatikrama genannt. Sie wurden vom Feuer ihres eigenen Körpers getötet, weil sie eine große Persönlichkeit beleidigt hatten.

### **VERS 12**

न साधुवादो म्रुनिकोपभर्जिता नृपेन्द्रपुत्रा इति सत्त्वधामनि। कथं तमो रोषमयं विभाव्यते जगत्पवित्रात्मनि खेरजो भ्रवः।।१२॥ na sādhu-vādo muni-kopa-bharjitā nṛpendra-putrā iti sattva-dhāmani katham tamo roṣamayam vibhāvyate jagat-pavitrātmani khe rajo bhuvaḥ

na-nicht; sādhu-vādaḥ-die Meinung gelehrter Persönlichkeiten; muni-kopa -vom Zorn Kapila Munis; bharjitāḥ-wurden zu Asche verbrannt; nrpendra-putrāḥ-alle Söhne Sagara Mahārājas; iti-so; sattva-dhāmani-in Kapila Muni, in dem die Erscheinungsweise der Tugend vorherrschte; katham-wie; tamaḥ-die Erscheinungsweise der Unwissenheit; roṣa-mayam-manifestierte sich in Form von Zorn; vibhāvyate-kann sich manifestieren; jagat-pavitra-ātmani-in Ihm, dessen Körper die gesamte Welt zu reinigen vermag; khe-im Äther; rajaḥ-Staub; bhu-vah-der Erde.

### ÜBERSETZUNG

Manchmal wird die Ansicht vertreten, die Söhne König Sagaras seien von dem Feuer verbrannt worden, das aus den Augen Kapila Munis hervorschoß. Diese Aussage wird jedoch von bedeutenden gelehrten Persönlichkeiten nicht anerkannt, denn Kapila Munis Körper befindet sich vollständig in der Erscheinungsweise der Tugend und kann daher nicht die Erscheinungsweise der Unwissenheit in Form von Zorn aufweisen, genau wie der reine Himmel nicht vom Staub der Erde verunreinigt werden kann.

#### VERS 13

### यस्येरिता सांख्यमयी दृढेह नी-र्यया मुमुक्षुस्तरते दुरत्ययम् । भवार्णवं मृत्युपथं विपश्चितः परात्मभृतस्य कथं पृथन्त्रतिः ॥१३॥

yasyeritā sāṅkhyamayī dṛḍheha naur yayā mumukşus tarate duratyayam bhavārṇavaṁ mṛtyu-pathaṁ vipaścitaḥ parātma-bhūtasya kathaṁ pṛthaṅ-matiḥ

yasya—von dem; *īritā*—ist erklärt worden; *sānkhya-mayī*—die Form der Philosophie habend, die die materielle Welt analysiert (*sānkhya*-Philosophie); *dṛdhā*—sehr stark (um die Menschen aus dieser materiellen Welt zu retten); *iha*—in dieser materiellen Welt; *nauḥ*—ein Boot; *yayā*—mit dessen Hilfe; *mumukṣuḥ*—ein Mensch, der befreit werden will; *tarate*—kann überqueren; *duratyayam*—sehr schwierig zu überwinden; *bhava-arṇavam*—den Ozean der Unwissenheit; *mṛtyu-patham*—ein materielles Leben der wiederholten Geburten und Tode; *vipaścitaḥ*—einer gelehrten Per-

sönlichkeit; parātma-bhūtasya—der auf die transzendentale Ebene erhoben worden ist; katham—wie; pṛthak-matiḥ—ein Gefühl der Unterscheidung (zwischen Feind und Freund).

### ÜBERSETZUNG

Kapila Muni verkündete in der materiellen Welt die sāńkhya-Philosophie, die ein stabiles Boot ist, mit dem man den Ozean der Unwissenheit überqueren kann. Ein Mensch, der den Ozean der materiellen Welt überqueren will, kann bei dieser Philosophie Schutz finden. Wie kann es bei einer solch gelehrten Persönlichkeit, die auf der erhabenen Ebene der Transzendenz verankert ist, irgendeine Unterscheidung zwischen Freund und Feind geben?

### **ERLÄUTERUNG**

Wer auf die transzendentale Ebene (brahma-bhūta) erhoben wird, ist immer voller Freude (prasannātmā). Da solch ein erhabener Mensch von den Unterschieden zwischen Gut und Schlecht, die in der materiellen Welt scheinbar existieren, nicht beeinflußt wird, ist er samaḥ sarveṣu bhūteṣu, das heißt allen gleichgesinnt, ohne zwischen Freund und Feind zu unterscheiden. Weil er sich auf der absoluten Ebene befindet, auf der es keinerlei materielle Verunreinigung gibt, wird er als parātma-bhūta oder brahma-bhūta bezeichnet. Kapila Muni war deshalb nicht im geringsten zornig auf die Söhne Sagara Mahārājas, vielmehr wurden sie von der Hitze ihres eigenen Körpers zu Asche verbrannt.

#### VFRS 14

### योऽसमञ्जस इत्युक्तः स केशिन्या नृपात्मजः । तस्य पुत्रोऽग्रुमान् नाम पितामहहिते रतः ॥१४॥

yo 'samañjasa ity uktaḥ sa keśinyā nṛpātmajaḥ tasya putro 'ṁśumān nāma pitāmaha-hite ratah

yaḥ—einer der Söhne Sagara Mahārājas; asamañjasaḥ—dessen Name Asamañjasa war; iti—als solcher; uktaḥ—bekannt; saḥ—er; keśinyāḥ—im Schoß Keśinīs, der zweiten Königin Sagara Mahārājas; nrpa-ātmajaḥ—der Sohn des Königs; tasya—von ihm (Asamañjasa); putraḥ—der Sohn; amśumān nāma—trug den Namen Amśumān; pitāmaha-hite—für das Wohl seines Großvaters, Sagara Mahārāja, zu arbeiten; rataḥ—immer damit beschäftigt.

### ÜBERSETZUNG

Einer der Söhne Sagara Mahārājas hieß Asamañjasa. Er war der Sohn der zweiten Frau des Königs, Keśinī. Der Sohn Asamañjasas hieß Amśumān, und

er war immer darauf bedacht, für das Wohl seines Großvaters Sagara Mahārāja zu sorgen.

#### **VERS 15-16**

# असमञ्जस आत्मानं दर्शयश्वसमञ्जसम् । जातिसारः पुरा सङ्गाद् योगी योगाद् विचालितः ॥१५॥ आचरन् गहिंतं लोके ज्ञातीनां कर्म विप्रियम् । सरय्वां क्रीडतो बालान् प्रास्यदुद्वेजयञ्जनम् ॥१६॥

asamañjasa ātmānam darśayann asamañjasam jāti-smaraḥ purā saṅgād yogī yogād vicālitaḥ

ācaran garhitam loke jñātīnām karma vipriyam sarayvām krīḍato bālān prāsyad udvejayañ janam

asamañjasaḥ—der Sohn Sagara Mahārājas; ātmānam—sich selbst; darśayan—zeigend; asamañjasam—sehr lästig; jāti-smaraḥ—in der Lage, sich an sein vergangenes Leben zu erinnern; purā—vormals; saṅgāt—aufgrund schlechter Gesellschaft; yogī—obwohl er ein großer mystischer yogī war; yogāt—vom Pfad des mystischen yoga; vicālitaḥ—fiel herunter; ācaran—sich benehmend; garhitam—sehr schlecht; loke—in der Gesellschaft; jħātīnām—seiner Verwandten; karma—Tätigkeiten; vipriyam—nicht sehr vorteilhaft; sarayvām—in den Fluß Sarayū; krīḍataḥ—während sie mit Spielen beschäftigt waren; bālān—alle Knaben; prāsyat—pflegte zu werfen; udvejayan—belästigend; janam—die Leute.

### ÜBERSETZUNG

Vormals, in seinem letzten Leben, war Asamañjasa ein großer mystischer yogī gewesen, doch aufgrund schlechter Gesellschaft war er von der hohen Stufe, die er erreicht hatte, wieder herabgefallen. In diesem Leben nun war er in einer königlichen Familie geboren worden und war ein jāti-smara, das heißt, er hatte die besondere Fähigkeit, sich an sein letztes Leben erinnern zu können. Trotzdem gefiel es ihm, die Rolle des Bösewichts zu spielen, und deshalb pflegte er Dinge zu tun, die in den Augen der Öffentlichkeit verwerflich waren und seinen Verwandten schadeten. Knaben, die im Sarayū-Fluß spielten, warf er auf rücksichtslose Weise in die Tiefen des Wassers.

### **VERS 17**

### एवं वृत्तः परित्यक्तः पित्रा स्नेहमपोद्य वै । योगैक्वर्येण बालांस्तान् दर्शयित्वा ततो ययौ ॥१७॥

evam vṛttaḥ parityaktaḥ pitrā sneham apohya vai yogaiśvaryeṇa bālāms tān darśayitvā tato yayau

evam vṛṭṭtaḥ—so beschäftigt (mit niederträchtigen Handlungen); pariṭyaktaḥ—verdammt; pitrā—von seinem Vater; sneham—Zuneigung; apohya—aufgebend; vai—gewiß; yoga-aiśvaryeṇa—mittels mystischer Kraft; bālān tān—all diese Knaben (die er in das Wasser geworfen und getötet hatte); darśayitvā—nachdem er sie wieder ihren Eltern gezeigt hatte: tatah yayau—er verließ jenen Ort.

### ÜBERSETZUNG

Weil Asamañjasa solch schändliche Taten beging, verscherzte er sich die Zuneigung seines Vaters und wurde von ihm verbannt. Daraufhin entfaltete Asamañjasa seine mystische Kraft und erweckte die Knaben wieder zum Leben, um sie dem König und ihren Eltern zu zeigen. Daraufhin verließ er Ayodhyā.

### **ERLÄUTERUNG**

Asamañjasa war ein jāti-smara. Da er über mystische Kräfte verfügte, vergaß er sein früheres Bewußtsein nicht und konnte zudem Tote wieder zum Leben erwekken. Durch die wunderbare Wiederbelebung der toten Kinder erregte er natürlich Aufsehen und zog die Aufmerksamkeit des Königs und der breiten Masse auf sich. Dann entfernte er sich auf schnellstem Wege aus der Stadt.

#### VFRS 18

### अयोंध्यावासिनः सर्वे बालकान् पुनरागतान् । दृष्ट्वा विसिस्मिरे राजन् राजा चाप्यन्वतप्यत ॥१८॥

ayodhyā-vāsinah sarve bālakān punar āgatān drstvā visismire rājan rājā cāpy anvatapyata

ayodhyā-vāsinaḥ—die Einwohner von Ayodhyā; sarve—alle; bālakān—ihre Söhne; punaḥ—wieder; āgatān—lebendig geworden; dṛṣṭvā—nachdem sie dies gesehen hatten; visismire—waren erstaunt; rājan—o König Parīkṣit; rājā—König Sagara; ca—auch; api—wahrhaftig; anvatapyata—beklagte sehr (die Abwesenheit seines Sohnes).

### ÜBERSETZUNG

O König Parīkşit, als alle Einwohner von Ayodhyā sahen, daß ihre Söhne wieder lebendig geworden waren, staunten sie sehr, und König Sagara war sehr betrübt darüber, daß sein Sohn fortgegangen war.

#### **VERS 19**

# अंशुमांश्रोदितो राज्ञा तुरगान्वेषणे ययौ । पितृव्यखातानुपथं भस्मान्ति ददृशे हयम् ॥१९॥

amsumāms codito rājāā turagānveşaņe yayau pitrvya-khātānupatham bhasmānti dadrse hayam

amsumān—der Sohn Asamanjasas; coditah—beauftragt; rajnā—vom König; turaga—das Pferd; anvesane—um zu suchen; yayau—zog aus; pitrvya-khāta—den die Brüder seines Vaters eingeschlagen hatten; anupatham—dem Pfad folgend; bhasmaanti—neben dem Haufen Asche; dadrše—er erblickte; hayam—das Pferd.

### ÜBERSETZUNG

Danach beauftragte König Sagara seinen Enkel Amsuman, das Pferd zu suchen. Auf demselben Pfad wie seine Onkel gelangte Amsuman schließlich zu dem Aschenhaufen und fand nicht weit davon das Pferd.

### **VERS 20**

### तत्रासीनं मुनिं वीक्ष्य कपिलाख्यमधोक्षजम् । अस्तौत समाहितमनाः प्राङ्गलिः प्रणतो महान ॥२०॥

tatrāsīnam munim vīkşya kapilākhyam adhokşajam astaut samāhita-manāh prāñialih pranato mahān

tatra—dort; āsīnam—sitzend; munim—den großen Weisen; vīkṣya—sehend; kapila-ākhyam—bekannt als Kapila Muni; adhokṣajam—die Inkarnation Viṣnus; astaut—brachte Gebete dar; samāhita-manāḥ—mit großer Aufmerksamkeit; prāñjalih—mit gefalteten Händen; praṇataḥ—warf sich zu Boden und brachte Ehrerbietungen dar; mahān—Amsumān, die große Persönlichkeit.

#### ÜBERSETZUNG

Neben dem Pferd sah der große Amsuman den Weisen Kapila sitzen, den Heiligen, der eine Inkarnation Visnus ist. Amsuman erwies Ihm voller Achtung Ehrerbietungen, faltete seine Hände und brachte Ihm mit großer Aufmerksamkeit Gebete dar.

VERS 21

अंशुमानुवान

न पत्थित त्वां परमात्मनोऽजनो

न बुध्यतेऽद्यापि समाधियुक्तिभिः।
कुतोऽपरे तस्य मनःशरीरधीविसर्गस्यच्टा वयमप्रकाशाः॥२१॥

amsumān uvāca na pasyati tvām param ātmano 'jano na budhyate 'dyāpi samādhi-yuktibhiḥ kuto 'pare tasya manaḥ-sarīra-dhīvisarga-sṛṣṭā vayam aprakāsāḥ

amsumān uvāca—Amsumān sagte; na—nicht; pasyati—können sehen; tvām—Dich, o Herr; param—transzendental; ātmanaḥ—von uns Lebewesen; ajanaḥ—Brahmā; na—nicht; budhyate—kann verstehen; adya api—bis zum heutigen Tage; samādhi—durch Meditation; yuktibhiḥ—oder durch mentale Spekulation; kutaḥ—wie; apare—andere; tasya—sein; manaḥ-śarīra-dhī—die den Körper oder den Geist für das Selbst halten; visarga-sṛṣṭāḥ—geschaffene Wesen in der materiellen Welt; vayam—wir; aprakāśāḥ—ohne transzendentales Wissen.

#### ÜBERSETZUNG

Amsuman sagte: Mein Herr, selbst Brahma ist bis zum heutigen Tage außerstande, Deine Position zu verstehen, da sie sein Auffassungsvermögen weit übersteigt. Weder durch Meditation noch durch mentale Spekulation ist es ihm gelungen, Dich zu verstehen, ganz zu schweigen von anderen wie uns, die wir von Brahma in verschiedenen Formen erschaffen wurden, nämlich als Halbgötter, Säugetiere, Menschen, Vögel und Reptilien. Wir befinden uns völlig in Unwissenheit. Wie können also wir Dich verstehen, der Du die Transzendenz bist?

### **ERLÄUTERUNG**

icchā-dveşa-sammutthena dvandva-mohena bhārata sarva-bhūtāni sammoham sarge yānti parantapa "O Nachkomme Bharatas [Arjuna], o Bezwinger des Feindes, alle Lebewesen kommen in Illusion zur Welt, überwältigt von den Dualitäten der Begierde und des Hasses." (Bg. 7.27)

Alle Lebewesen in der materiellen Welt werden von den drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur beeinflußt. Selbst Brahmā steht unter dem Einfluß der Erscheinungsweise der Tugend. In ähnlicher Weise werden die Halbgötter im allgemeinen von der Erscheinungsweise der Leidenschaft beeinflußt, während Lebewesen, die nicht so hoch entwickelt sind wie die Halbgötter, mit anderen Worten Menschen und Tiere, unter dem Einfluß der Erscheinungsweise der Unwissenheit oder einer Mischung aus Tugend, Leidenschaft und Unwissenheit stehen. Aus diesem Grunde wollte Amsumän erklären, daß seine Onkel, die zu Asche verbrannt waren, Śrī Kapiladeva nicht verstehen konnten, da sie dem Einfluß der Erscheinungsweisen der materiellen Natur unterlagen. "O Herr, Du übersteigst selbst Brahmās direktes und indirektes Begriffsvermögen", betete er, "und deshalb werden wir Dich nicht verstehen können, wenn Du uns nicht die Kraft dazu gibst."

athāpi te deva padāmbuja-dvayaprasāda-leśānugṛhīta eva hi jānāti tattvaṁ bhagavan-mahimno na cānya eko 'pi ciraṁ vicinvan

"Mein Herr, wenn Du einen Menschen auch nur mit einem Fünkchen der Barmherzigkeit Deiner Lotosfüße segnest, kann er Deine Größe verstehen. Diejenigen aber, die die Höchste Persönlichkeit Gottes mittels Spekulation zu begreifen versuchen, können Dich nicht verstehen, auch wenn sie die *Veden* viele Jahre studieren." (SB. 10.14.29)

Den Herrn, die Höchste Persönlichkeit Gottes, kann nur der jenige verstehen, dem der Herr Seine Gunst schenkt, und niemand sonst.

### VERS 22

# ये देहभाजस्त्रिगुणप्रधाना गुणान् विपञ्चन्त्युत वा तमश्च। यन्मायया मोहितचेतसस्त्वां विदुः स्वसंस्थं न बहिःप्रकाशाः ॥२२॥

ye deha-bhājas tri-guṇa-pradhānā guṇān vipasyanty uta vā tamas ca yan-māyayā mohita-cetasas tvām viduḥ sva-samstham na bahiḥ-prakāsāḥ

ye—diejenigen Personen, die; deha-bhājaḥ—haben den materiellen Körper angenommen; tri-guṇa-pradhānāḥ—beeinflußt von den drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur; guṇān—die Manifestation der drei Erscheinungsweisen der mate-

riellen Natur; vipaśyanti—können nur sehen; uta—es wird so gesagt; vā—entweder; tamaḥ—die Erscheinungsweise der Unwissenheit; ca—und; yat-māyayā—von dessen illusionierender Energie; mohita—ist verwirrt worden; cetasaḥ—dessen Herz; tvām—Du, o Herr; viduḥ—Wissen; sva-samstham—im eigenen Körper befindlich; na—nicht; bahiḥ-prakāśāḥ—diejenigen, die nur die Wirkungen der äußeren Energie sehen können.

### ÜBERSETZUNG

Mein Herr, Du befindest Dich in Deiner ganzen Fülle im Herzen eines jeden, doch die vom materiellen Körper umhüllten Lebewesen können Dich nicht sehen, denn sie stehen unter dem Einfluß der äußeren Energie und werden von den drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur gelenkt. Da ihre Intelligenz von sattva-guṇa, rajo-guṇa und tamo-guṇa bedeckt ist, können sie nur die Aktionen und Reaktionen dieser drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur wahrnehmen. Wegen der Aktionen und Reaktionen auf die Erscheinungsweise der Unwissenheit können die Lebewesen, seien sie nun im Wach- oder im Schlafzustand, nur die Vorgänge der materiellen Natur sehen; Dich, o Herr, können sie nicht sehen.

### **ERLÄUTERUNG**

Solange man sich nicht im transzendentalen, liebevollen Dienst für den Herrn betätigt, kann man die Höchste Persönlichkeit Gottes nicht verstehen. Der Herr befindet Sich im Herzen eines jeden, doch weil die bedingten Seelen von der materiellen Natur beeinflußt werden, können sie nur die Aktionen und Reaktionen der materiellen Natur sehen, nicht aber die Höchste Persönlichkeit Gottes. Man muß sich deshalb sowohl innerlich als auch äußerlich reinigen.

apavitrah pavitro vā sarvāvasthām gato 'pi vā yah smaret pundarīkākşam sa bāhyābhyantarah śucih

Um uns äußerlich rein zu halten, sollten wir dreimal täglich baden, und um innere Reinheit zu erreichen, müssen wir das Herz reinigen, indem wir den Hare-Kṛṣṇa-mantra chanten. Die Mitglieder der Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein müssen immer nach diesem Grundsatz handeln (bāhyābhyantaraḥ śuciḥ). Dann werden sie die Höchste Persönlichkeit Gottes eines Tages von Angesicht zu Angesicht sehen können.

VERS 23 तं त्वामहं ज्ञानघनं स्वभाव-प्रचलतायागुणभेदमोहैः

### सनन्दनाद्येर्धनिमिर्विभाव्यं कथं विमृदः परिभावयामि ॥२३॥

tam tvām aham jñāna-ghanam svabhāvapradhvasta-māyā-guṇa-bheda-mohaiḥ sanandanādyair munibhir vibhāvyam katham vimūḍhaḥ paribhāvayāmi

tam-jene Persönlichkeit; tvām-Dich; aham-ich; jñāna-ghanam-Dich, o Herr, der Du konzentriertes Wissen bist; svabhāva-vom spirituellen Wesen her; pradhvasta-frei von Verunreinigung; māyā-guṇa-verursacht von den drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur; bheda-mohaiḥ-durch Entfaltung der Verwirrung der Unterscheidung; sanandana-ādyaiḥ-von solchen Persönlichkeiten wie den vier Kumāras (Sanat-kumāra, Sanaka, Sanandana und Sanātana); munibhiḥ-von solch großen Weisen; vibhāvyam-verehrungswürdig; katham-wie; vimū-dhaḥ-der ich von der materiellen Natur getäuscht werde; paribhāvayāmi-kann ich an Dich denken.

### ÜBERSETZUNG

O mein Herr, Weise, die vom Einfluß der drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur frei sind, wie beispielsweise die vier Kumāras [Sanat, Sanaka, Sanandana und Sanātana], können an Dich denken, der Du konzentriertes Wissen bist. Doch wie kann ein unwissender Mensch wie ich an Dich denken?

### **ERLÄUTERUNG**

Das Wort svabhāva bezieht sich auf die eigene spirituelle Natur, das heißt auf die ursprüngliche, wesenseigene Stellung. Wenn das Lebewesen in dieser ursprünglichen Stellung verankert ist, wird es von den Erscheinungsweisen der materiellen Natur nicht berührt. Sa guṇān samatītyaitān brahma-bhūyāya kalpate (Bg. 14.26). Sobald man vom Einfluß der drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur frei ist, befindet man sich auf der Brahman-Ebene. Musterbeispiele von solchen auf der Brahman-Ebene verankerten Persönlichkeiten sind die vier Kumāras und Nārada. Solche Autoritäten können von Natur aus die Position der Höchsten Persönlichkeit Gottes verstehen, während eine bedingte Seele, die vom Einfluß der materiellen Natur nicht befreit ist, den Höchsten nicht erkennen kann. In der Bhagavad-gītā (2.45) rät Kṛṣṇa deshalb Arjuna: traigunya-viṣayā vedā nistraiguṇyo bhavārjuna. Man muß sich vom Einfluß der drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur freimachen und sich über sie erheben. Wer unter dem Einfluß der drei materiellen Erscheinungsweisen bleibt, kann die Höchste Persönlichkeit Gottes nicht verstehen.

vers 24 प्रश्चान्त मायागुणकर्मलि<del>ङ्ग-</del> मनामरूपं सदसद्विग्रुक्तम् ।

### ज्ञानोपदेशाय गृहीतदेहं नमामहे त्वां पुरुषं पुराणम् ॥२४॥

praśānta māyā-guṇa-karma-lingam anāma-rūpam sad-asad-vimuktam jñānopadeśāya gṛhīta-deham namāmahe tvām puruṣam purāṇam

praśānta—o vollkommen Friedvoller; māyā-guṇa—die Erscheinungsweisen der materiellen Natur; karma-liṅgam—für die fruchtbringende Tätigkeiten charakteristisch sind; anāma-rūpam—einer, der keinen materiellen Namen bzw. keine materielle Gestalt hat; sat-asat-vimuktam—transzendental zu den manifestierten und unmanifestierten Erscheinungsweisen der materiellen Natur; jñāna-upadeśāya—um transzendentales Wissen zu verteilen (wie es in der Bhagavad-gītā enthalten ist); gṛhīta-deham—hat eine Gestalt angenommen, die wie ein materieller Körper aussieht; namāmahe—ich bringe meine achtungsvollen Ehrerbietungen dar; tvām—Dir; puruṣam—die Höchste Person; purāṇam—die ursprüngliche.

### ÜBERSETZUNG

O Herr, der Du von vollkommenem Frieden erfüllt bist, Du wirst von der materiellen Natur, den fruchtbringenden Tätigkeiten und den sich daraus ergebenden materiellen Namen und Formen nicht berührt, obwohl sie Deine Schöpfung sind. Deshalb unterscheidet sich Dein transzendentaler Name von materiellen Namen und Dein Körper von materiellen Körpern. Du nimmst eine Gestalt an, die einem materiellen Körper gleicht, nur um uns Anweisungen wie die in der Bhagavad-gītā enthaltenen zu geben, doch in Wirklichkeit bist Du die höchste, ursprüngliche Person. Ich bringe Dir deshalb meine achtungsvollen Ehrerbietungen dar.

### **ERLÄUTERUNG**

Śrīla Yāmunācārya rezitiert in seinem Stotra-ratna (43) folgenden Vers:

bhavantam evānucaran nirantarah prasānta-niḥseṣa-manorathāntarah kadāham aikāntika-nitya-kiṅkarah praharsayisyāmi sanātha-iīvitam

"Indem man Dir unablässig dient, wird man von allen materiellen Wünschen befreit und erlangt vollkommenen Frieden. Wann werde ich für immer Dein zuverlässiger Diener sein und immer Freude daran finden, einen solch fähigen Meister zu haben?"

Manorathenāsati dhāvato bahiḥ: Wer auf der mentalen Ebene handelt, muß letzten Endes wieder materielle Handlungen ausführen. Im Höchsten Herrn und in Seinem reinen Geweihten dagegen gibt es keinerlei materielle Verunreinigung. Daher

wird der Herr als *praśānta* bezeichnet, das heißt "von vollkommenem Frieden erfüllt und unberührt von den Störungen des materiellen Daseins". Der Höchste Herr hat keinen materiellen Namen und keinen materiellen Körper; nur dumme Menschen glauben, der Name und die Gestalt des Herrn seien materiell (*avajānanti mām mūdha mānuṣīm tanum āśritam*). Der Höchste Herr ist die ursprüngliche Person. Trotzdem glauben diejenigen, die nur wenig Wissen haben, der Herr sei gestaltlos. Der Herr hat zwar keine Gestalt im materiellen Sinn; Er hat jedoch eine transzendentale Gestalt (*sac-cid-ānanda-vigraha*).

### **VERS 25**

### त्वन्मायारचिते लोके वस्तुबुद्ध्या गृहादिषु । भ्रमन्ति कामलोभेर्ष्यामोहविभ्रान्तचेतसः ॥२५॥

tvan-māyā-racite loke vastu-buddhyā gṛhādişu bhramanti kāma-lobherṣyāmoha-vibhrānta-cetasah

tvat-māyā—durch Deine materielle Energie; racite—was hergestellt wird; loke—in dieser Welt; vastu-buddhyā—als wirklich betrachtend; gṛha-ādiṣu—an Haus und Herd usw.; bhramanti—wandern; kāma—von lustvollen Wünschen; lobha—von Gier; iṛṣyā—von Neid; moha—und von Illusion; vibhrānta—wird verwirrt; cetasaḥ—deren Herzen.

### ÜBERSETZUNG

O mein Herr, diejenigen, deren Herz aufgrund des Einflusses von Lust, Gier, Neid und Illusion verwirrt ist, sind in dieser von Deiner mäyä geschaffenen Welt nur an trügerischem Haus und Herd interessiert. An Heim, Frau und Kindern hängend, wandern sie unaufhörlich in der materiellen Welt umher.

#### VERS 26

# अद्य नः सर्वभृतात्मन् कामकर्मेन्द्रियाशयः । मोहपाशो दृढन्छिमो मगवंस्तव दर्शनात् ॥२६॥

adya naḥ sarva-bhūtātman kāma-karmendriyāsayaḥ moha-pāso dṛḍhas chinno bhagavams tava darsanāt

adya—heute; naḥ—unser; sarva-bhūta-ātman—o Du, der Du die Überseele bist; kāma-karma-indriya-āsayaḥ—unter dem Einfluß lüsterner Wünsche und frucht-

bringender Handlungen stehend; moha-pāśaḥ—dieser feste Knoten der Illusion; dṛḍhaḥ—sehr stark; chinnaḥ—zerschnitten; bhagavān—o mein Herr; tava darśa-nāt—einfach dadurch, daß ich Dich sehe.

### ÜBERSETZUNG

O Überseele aller Lebewesen, o Höchste Persönlichkeit Gottes, durch Deinen bloßen Anblick bin ich nun von allen lustvollen Wünschen befreit worden, die die Ursache von unüberwindlicher Illusion und Bindung an die materielle Welt sind.

#### VERS 27

### श्रीशुक उवाच इत्थंगीतानुभावस्तं भगवान् कपिलो मुनिः । अंशुमन्तम्रवाचेदमनुश्राद्य घिया नृप ॥२७॥

śrī-śuka uvāca ittham gītānubhāvas tam bhagavān kapilo muniḥ amśumantam uvācedam anugrāhya dhiyā nṛpa

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; ittham—auf diese Weise; gīta-anubhāvaḥ—dessen glorreiche Eigenschaften beschrieben werden; tam—zu Ihm; bhagavān—die Persönlichkeit Gottes; kapilaḥ—namens Kapila Muni; muniḥ—der große Weise; amśumantam—zu Amśumān; uvāca—sagte; idam—dieses; anugrāhya—da er sehr barmherzig war; dhiyā—mit dem Pfad des Wissens; nṛpa—o König Parīkṣit.

### ÜBERSETZUNG

O König Parīkşit, als Amsumān den Herrn auf diese Weise gepriesen hatte, erklärte ihm der große Weise Kapila, die mächtige Inkarnation Vişnus, den Pfad des Wissens, da Er ihm sehr gewogen war.

#### VERS 28

### श्रीमगवानुवाच

अश्वोऽयं नीयतां वत्स पितामहपश्चस्तव । इमे च पितरो दग्धा गङ्गाम्मोऽर्हन्ति नेतरत् ॥२८॥

> śrī-bhagavān uvāca aśvo 'yaṁ nīyatāṁ vatsa

pitāmaha-paśus tava ime ca pitaro dagdhā gaṅgāmbho 'rhanti netarat

śrī-bhagavān uvāca—die große Persönlichkeit Kapila Muni sagte; aśvaḥ—Pferd; ayam—dieses; nīyatām—nimm; vatsa—o Mein Sohn; pitāmaha—deines Großvaters; paśuḥ—dieses Tier; tava—deine; ime—all diese; ca—auch; pitaraḥ—Körper der Ahnen; dagdhāḥ—zu Asche verbrannt; gangā-ambhaḥ—das Wasser der Gangā; arhanti—können gerettet werden; na—nicht; itarat—mit anderen Mitteln.

### ÜBERSETZUNG

Die Persönlichkeit Gottes sagte: Mein lieber Amsuman, hier ist das Tier, das dein Großvater für sein Opfer sucht. Bitte nimm es! Was deine Ahnen betrifft, die zu Asche verbrannt worden sind, so können sie nur durch Ganga-Wasser gerettet werden, und auf keine andere Weise.

### VERS 29

### तं परिक्रम्य शिरसा प्रसाद्य हयमानयत् । सगरस्तेन पशुना यज्ञशेषं समापयत् ॥२९॥

tam parikramya sirasā prasādya hayam ānayat sagaras tena pasunā yajāa-seṣam samāpayat

tam—diesen großen Weisen; parikramya—nachdem er umkreist hatte; śirasā—(indem er sich verneigte) mit seinem Kopf; prasādya—Ihn völlig zufrieden machend; hayam—das Pferd; ānayat—brachte zurück; sagaraḥ—König Sagara; tena—durch dieses; paśunā—Tier; yajña-śeṣam—die letzte rituelle Zeremonie des Opfers; samā-payat—führte durch.

### ÜBERSETZUNG

Darauf umkreiste Amsuman Kapila Muni und brachte Ihm achtungsvolle Ehrerbietungen dar, indem er den Kopf neigte. Nachdem Amsuman Kapila Muni auf diese Weise völlig zufriedengestellt hatte, brachte er das für das Opfer bestimmte Pferd zurück, worauf Mahārāja Sagara mit diesem Pferd die restlichen Rituale vollzog.

#### **VERS 30**

राज्यमंग्रुमते न्यस्य निःस्पृहो म्रुक्तबन्धनः । और्वोपदिष्टमार्गेण लेभे गतिमनुत्तमाम् ॥३०॥ rājyam amsumate nyasya niḥspṛho mukta-bandhanaḥ aurvopadiṣṭa-mārgeṇa lebhe gatim anuttamām

rājyam—sein Königreich; amsumate—Amsumān; nyasya—nachdem er übergeben hatte; niḥspṛhaḥ—ohne weitere materielle Wünsche; mukta-bandhanaḥ—von materieller Bindung vollständig befreit; aurva-upadiṣṭa—von dem großen Weisen Aurva gelehrt; mārgeṇa—indem er jenen Pfad beschritt; lebhe—erreichte; gatim—Ziel; anuttamām—höchstes.

### ÜBERSETZUNG

Nachdem Sagara Mahārāja Amsumān mit der Regierung seines Königreiches betraut hatte und somit von aller materiellen Sorge und Bindung befreit war, erreichte er das höchste Ziel, indem er den von Aurva Muni gewiesenen Pfad beschritt.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 8. Kapitel im Neunten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Die Söhne Sagaras begegnen Śrī Kapiladeva".



### 9. Kapitel

### Die Dynastie Amsumans

In diesem Kapitel wird die Geschichte der Dynastie Amsumans bis zum Nachkommen namens Khatvanga erzählt; zudem wird geschildert, wie Bhagīratha das Wasser der Gangā auf die Erde brachte.

Mahārāja Amsumān hatte einen Sohn namen Dilīpa, der die Gangā in diese Welt zu bringen versuchte, dabei iedoch starb, ohne sein Vorhaben ausgeführt zu haben. Bhagīratha, der Sohn Dilīpas, war entschlossen, die Gangā in die materielle Welt zu bringen, und erlegte sich zu diesem Zweck harte Bußen auf. Da Mutter Ganga mit seinen Bußen völlig zufrieden war, erschien sie vor ihm und wollte ihm eine Segnung gewähren, worauf er sie bat, seine Ahnen zu befreien. Obwohl sich Mutter Gangā bereit erklärte, auf die Erde herabzukommen, stellte sie zwei Bedingungen: erstens, daß sich ein geeigneter Mann finden würde, der in der Lage wäre, ihre Wellen zu bändigen, und zweitens, daß zwar alle sündhaften Menschen durch ein Bad in ihrem Wasser von sündhaften Reaktionen befreit werden sollten, daß sie selbst aber die Last all dieser Reaktionen nicht allein tragen wolle. Diese beiden Bedingungen gab Mutter Gangā Bhagīratha zu bedenken, worauf dieser antwortete: "Die Persönlichkeit Gottes Siva wird hunderprozentig imstande sein, die Wellen deines Wassers zu bändigen, und wenn reine Gottgeweihte in deinem Wasser baden, werden die sündhaften Reaktionen, die sündvolle Menschen dort abgeladen haben, neutralisiert werden." Hierauf nahm Bhagīratha Bußen auf sich, um die Gunst Śivas zu erlangen, der Asutosa genannt wird, weil er von Natur aus sehr schnell mit jemandem zufrieden ist. Siva nahm Bhagīrathas Vorschlag an und erklärte sich bereit, die Wucht der herabstürzenden Gangā zu bremsen. Auf diese Weise wurden Bhagirathas Ahnen einfach dadurch, daß sie von Gangā-Wasser berührt wurden, befreit und durften die himmlischen Planeten betreten.

Der Sohn Bhagīrathas war Śruta, der Sohn Śrutas war Nābha, und Nābhas Sohn war Sindhudvīpa. Der Sohn Sindhudvīpas war Ayutāyu, und der Sohn Ayutāyus war Rtūparna, der ein Freund Nalas war. Rtūparna brachte Nala die Kunst des Glücksspiels bei und lernte von ihm die Kunst der aśva-vidyā. Der Sohn Rtūparņas hieß Sarvakāma, der Sohn Sarvakāmas war Sudāsa, und dessen Sohn trug den Namen Saudāsa. Die Frau Saudāsas hieß Damayantī oder Madayantī, und Saudāsa war auch unter dem Namen Kalmäsapäda bekannt. Weil Saudäsa bei der Ausführung seiner fruchtbringenden Tätigkeiten ein Fehler unterlief, wurde er von Vasistha dazu verflucht, ein Rāksasa zu werden. Als er einmal durch den Wald wanderte, sah er einen brāhmana, der mit seiner Frau Geschlechtsverkehr hatte, und da er ein Råksasa geworden war, wollte er den bråhmana verschlingen. Obwohl die Frau des brāhmana wiederholt um Gnade für ihren Mann flehte, verzehrte Saudāsa den brāhmana, weshalb ihn die Frau mit folgenden Worten verfluchte: "Sobald du dich geschlechtlich betätigst, wirst du augenblicklich sterben!" Aus diesem Grund blieb Saudāsa zwölf Jahre lang kinderlos, obwohl er vom Fluch Vasistha Munis befreit worden war. Nach dieser Zeit schwängerte Vasistha mit Saudasas Erlaubnis dessen Frau Madayantī. Weil Madayantī das Kind viele Jahre lang in ihrem Schoß trug, es

aber nicht zu gebären vermochte, schlug ihr Vasistha mit einem Stein auf den Bauch, worauf ein Sohn zur Welt kam, und dieser Sohn bekam den Namen Asmaka.

Der Sohn Asmakas hieß Bālika. Der Fluch Parasurāmas konnte ihm nichts anhaben, da er von vielen Frauen umgeben war, weshalb er auch als Nārīkavaca bekannt ist. Als es auf der ganzen Welt keine kṣatriyas mehr gab, wurde er der Stammvater neuer kṣatriyas. Man nennt ihn daher auch manchmal Mūlaka. Bālika zeugte Daśaratha, Daśaratha zeugte Aiḍaviḍi, und Aiḍaviḍi zeugte Viśvasaha. Der Sohn Viśvasahas war Mahārāja Khaṭvāṅga, der als Verbündeter der Halbgötter gegen die Dämonen kämpfte. Da er die Schlacht gewann, wollten ihm die Halbgötter eine Segnung erteilen. Als der König jedoch fragte, wie lange er noch zu leben habe, wurde ihm mitgeteilt, sein Leben werde nur noch ein paar Sekunden dauern. Daraufhin verließ er sofort die himmlischen Planeten und kehrte mit dem Flugzeug in sein eigenes Reich zurück. Er war sich bewußt, daß alles in dieser materiellen Welt belanglos ist, und richtete deshalb seine gesamte Aufmerksamkeit auf die Verehrung der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Hari.

### VERS 1

### श्रीशुक उवाच

## अंग्रुमांश्र तपस्तेपे गङ्गानयनकाम्यया । कालं महान्तं नाशक्रोत् ततः कालेन संस्थितः ॥ १॥

śrī-śuka uvāca amśumāmś ca tapas tepe gaṅgānayana-kāmyayā kālaṁ mahāntaṁ nāśaknot tataḥ kālena saṁsthitaḥ

śrī-śukaḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; amśumān—König Amśumān; ca—ebenfalls; tapaḥ tepe—übte Entsagung; gangā—die Gangā; ānayana-kāmyayā—mit der Absicht, die Gangā in die materielle Welt zu bringen, um auf diese Weise seine Ahnen zu befreien; kālam—Zeit; mahāntam—lange; na—nicht; aśaknot—war erfolgreich; tatah—daraufhin; kālena—zur gegebenen Zeit; samsthitah—starb.

### ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: König Amśumān praktizierte wie sein Großvater über einen sehr großen Zeitraum hin Bußübungen. Trotzdem gelang es ihm nicht, die Gangā in die materielle Welt zu bringen, und so starb er nach einiger Zeit.

#### VERS 2

दिलीपस्तत्स्रतस्तद्वदशक्तः कालमेयिवान् । भगीरथस्तस्य सुतस्तेपे स सुमहत् तपः ॥ २ ॥ dilīpas tat-sutas tadvad ašaktaḥ kālam eyivān bhagīrathas tasya sutas tepe sa sumahat tapaḥ

dilīpaḥ—namens Dilīpa; tat-sutaḥ—der Sohn Amsumāns; tat-vat—wie sein Vater; asaktaḥ—außerstande, die Gangā in die materielle Welt zu bringen; kālam eyi-vān—wurde ein Opfer der Zeit und starb; bhagīrathaḥ tasya sutaḥ—sein Sohn Bhagīratha; tepe—tat Buße; saḥ—er; su-mahat—sehr große; tapaḥ—Entsagung.

### ÜBERSETZUNG

Wie Amsuman selbst, so gelang es auch seinem Sohn Dilīpa nicht, die Gangā in die materielle Welt zu bringen, und als seine Zeit gekommen war, fiel auch er dem Tod zum Opfer. Daraufhin erlegte sich Dilīpas Sohn Bhagīratha überaus harte Bußen auf, um die Gangā in die materielle Welt zu bringen.

#### VERS 3

### दर्शयामास तं देवी प्रसन्ना वरदास्मि ते । इत्युक्तः स्वमभिष्रायं शशंसावनतो नृपः ॥ ३ ॥

darśayām āsa taṁ devī prasannā varadāsmi te ity uktaḥ svam abhiprāyaṁ śaśaṁsāvanato nṛpah

darśayām āsa—erschien; tam—ihm, König Bhagīratha; devī—Mutter Gangā; prasannā—da sie sehr zufrieden war; varadā asmi—ich werde eine Segnung gewähren; te—dir; iti uktaḥ—so angesprochen; svam—seinen eigenen; abhiprāyam—Wunsch; śaśamsa—erklärte; avanataḥ—sich sehr ehrerbietig verneigend; nrpaḥ—der König (Bhagīratha).

### ÜBERSETZUNG

Schließlich erschien Mutter Gangā vor König Bhagīratha und sagte: "Ich bin mit deiner Entsagung sehr zufrieden und erkläre mich nun bereit, dir die Segnungen zu gewähren, die du dir wünschst." Nachdem Gangādevī, Mutter Gangā, so zum König gesprochen hatte, verneigte sich dieser vor ihr und erklärte seinen Wunsch.

### **ERLÄUTERUNG**

Der König wünschte sich, daß seine Ahnen gerettet würden, die zu Asche verbrannt worden waren, weil sie Kapila Muni respektlos behandelt hatten.

### VERS 4

### कोऽपि धारयिता वेगं पतन्त्या मे महीतले । अन्यथा भृतलं भिच्चा नृप यास्ये रसातलम् ॥ ४॥

ko 'pi dhārayitā vegam patantyā me mahī-tale anyathā bhū-talam bhittvā nrpa yāsye rasātalam

kaḥ—wer ist jene Person; api—wahrhaftig; dhārayitā—wer kann standhalten; vegam—der Wucht der Wellen; patantyāḥ—den herabstürzenden; me—meinen; mahītale—auf die Erde; anyathā—andernfalls; bhū-talam—die Erdoberfläche; bhittvā—durchbohrend; nrpa—o König; yāsye—ich werde hinuntergehen; rasātalam—bis nach Pātāla, in den unteren Teil des Universums.

### ÜBERSETZUNG

Mutter Gangā erwiderte: Wenn ich vom Himmel auf die Erdoberfläche herabstürze, wird das Wasser natürlich eine ungeheure Wucht haben. Wer wird diese Wucht dämpfen? Wenn ich nicht gebremst werde, durchstoße ich die Erdoberfläche und fließe nach Rasātala hinab, in das Pātāla-Gebiet des Universums.

### VERS 5

# किं चाहं न भुवं यास्ये नरा मय्यामृजन्त्यघम् । मृजामि तदघं क्वाहं राजंस्तत्र विचिन्त्यताम् ॥ ५ ॥

kim cāham na bhuvam yāsye narā mayy āmrjanty agham mrjāmi tad agham kvāham rājams tatra vicintyatām

kim ca—außerdem; aham—ich; na—nicht; bhuvam—auf die Erde; yāsye—werde gehen; narāh—die Menschen; mayi—in mir, in meinem Wasser; āmrjanti—reinigen sich von; agham—den Reaktionen auf ihr sündvolles Handeln; mrjāmi—ich werde waschen; tat—diese; agham—Anhäufung sündhafter Reaktionen; kva—zu wem; aham—ich; rājan—o König; tatra—über diese Tatsache; vicintyatām—bitte denke gründlich nach und entscheide.

### ÜBERSETZUNG

O König, ich möchte mich nicht auf den Planeten Erde hinabbegeben, denn die Menschen dort werden in meinem Wasser baden, um sich von den Reaktionen auf ihre sündvollen Taten reinzuwaschen. Wie werde ich von all diesen sündhaften Reaktionen, die sich in mir ansammeln werden, Befreiung erlangen? Dieser Umstand bedarf deiner gründlichen Erwägung.

### **ERLÄUTERUNG**

Die Höchste Persönlichkeit Gottes sagt:

sarva-dharmān parityajya mām ekam śaraṇam vraja aham tvām sarva-pāpebhyo mokṣayiṣyāmi mā śucaḥ

"Gib alle Arten von Religion auf und ergib dich einfach Mir. Ich werde dich von allen sündhaften Reaktionen befreien. Fürchte dich nicht." (Bg. 18.66)

Die Höchste Persönlichkeit Gottes kann die Reaktionen der sündhaften Handlungen eines jeden auf Sich nehmen und wirkungslos machen, da Sie pavitra ist, das heißt rein wie die Sonne, die niemals von irgendwelchem weltlichen Schmutz verunreinigt wird. Tejīyasām na dosāya vahneh sarva-bhujo yathā (SB. 10.33.29). Einer Persönlichkeit, die sehr mächtig ist, kann keine sündhafte Reaktion etwas anhaben. Hier erfahren wir jedoch, daß sich Mutter Ganga fürchtete, die Sünden der Menschen, die in ihrem Wasser baden würden, aufgebürdet zu bekommen. Dieser Umstand zeigt, daß niemand außer der Höchsten Persönlichkeit Gottes imstande ist, die Reaktionen auf sündvolle Handlungen zu tilgen, seien dies nun die eigenen oder die anderer. Manchmal muß der spirituelle Meister, nachdem er einen Schüler angenommen hat, die Verantwortung für die vergangenen sündhaften Handlungen dieses Schülers übernehmen, und wenn die Last dieser sündhaften Handlungen übermäßig schwer wird, muß er bisweilen leiden und die Sünden des Schülers ganz oder zumindest teilweise abbüßen. Jeder Schüler muß deshalb sehr vorsichtig sein und sich hüten, nach der Einweihung sündhafte Handlungen zu begehen. Der bedauernswerte spirituelle Meister ist so gütig und barmherzig, daß er einen Schüler annimmt und dessen sündhafte Handlungen teilweise abbüßt, indem er dafür leidet. Aber da Krsna mit Seinem Diener Mitleid hat, der Seinen Ruhm verkündet, tilgt Er die Reaktionen sündhafter Handlungen an seiner Statt. Selbst Mutter Ganga fürchtete die sündhaften Reaktionen der breiten Masse und überlegte besorgt, wie sie von der Last dieser Sünden frei werden würde.

#### VERS 6

श्रीभगीरथ उवाच साधवो न्यासिनः श्रान्ता त्रक्षिष्ठा लोकपावनाः। हरन्त्यषं तेऽक्रसङ्गात् तेष्वास्ते द्यघमिद्धरिः ॥ ६ ॥

> śrī-bhagīratha uvāca sādhavo nyāsinaḥ śāntā

brahmişihā loka-pāvanāḥ haranty aghaṁ te 'ṅga-saṅgāt tesv āste hy agha-bhid dharih

śrī-bhagīrathaḥ uvāca—Bhagīratha sagte; sādhavaḥ—heilige Menschen; nyāsi-naḥ—sannyāsīs; śāntāḥ—von Frieden erfüllt, von materiellen Ängsten frei; brahmiṣ-thāḥ—geschickt im Befolgen der regulierenden Prinzipien der vedischen Schriften; loka-pāvanāḥ—die damit beschäftigt sind, die ganze Welt zu retten, die sehr tief gesunken ist; haranti—werden wegnehmen; agham—die Reaktionen auf sündhaftes Leben; te—von dir (Mutter Gangā); anga-sangāt—indem sie im Gangā-Wasser baden; teṣu—in ihnen; āste—es befindet sich; hi—gewiß; agha-bhit—die Höchste Persönlichkeit Gottes, die alle Sünden bezwingen kann; hariḥ—der Herr.

### ÜBERSETZUNG

Bhagīratha sagte: Diejenigen, die aufgrund der Ausübung hingebungsvollen Dienstes heilig sind und deshalb, von materiellen Wünschen befreit,
auf der Stufe der Entsagung stehen und reine Gottgeweihte sind und die in
den Veden aufgezeichneten regulierenden Prinzipien meisterhaft zu befolgen wissen, sind immer ruhmreich und rein in ihrem Benehmen, und sie
können alle gefallenen Seelen retten. Wenn solche reinen Gottgeweihten in
deinem Wasser baden, werden die sündhaften Reaktionen anderer Menschen, die sich dort angesammelt haben, mit Sicherheit ausgelöscht, da solche Gottgeweihten in ihrem Herzen immer die Höchste Persönlichkeit Gottes tragen, die alle sündhaften Reaktionen tilgen kann.

### **FRIÄUTFRUNG**

In der Mutter Gangā kann jeder baden, und deshalb nehmen nicht nur sündhafte Personen im Gangā-Wasser ihr Bad, sondern in Hardwar und an anderen heiligen Orten, an denen die Gangā vorbeifließt, baden auch Heilige und Gottgeweihte. Gottgeweihte und Heilige, die auf einer hohen Stufe der Entsagung stehen, können sogar die Gangā befreien. Tīrthī-kurvanti tīrthāni svāntaḥ-sthena gadābhṛtā (SB. 1.13.10). Da heilige Gottgeweihte immer den Herrn im Herzen tragen, sind sie in der Lage, die heiligen Orte von allen sündhaften Reaktionen völlig zu befreien. Aus diesem Grund müssen gewöhnliche Menschen heilige Persönlichkeiten immer respektvoll und ehrerbietig behandeln. Sobald man einen Vaiṣṇava oder sogar einen sannyāsī erblickt, sollte man dieser heiligen Persönlichkeit unverzüglich Ehrerbietungen darbringen. Versäumt man dies, muß man für den Rest des Tages fasten. Das ist eine vedische Anweisung. Man muß äußerst vorsichtig sein und sich hüten, Vergehen gegen die Lotosfüße eines Gottgeweihten oder Heiligen zu begehen.

Es existieren zwar Methoden der *prāyaścitta*, der Buße, doch diese sind unzulänglich, wenn man sich von sündhaften Reaktionen befreien will. Von sündhaften Reaktionen kann man sich nur durch hingebungsvollen Dienst reinwaschen, wie die Geschichte von Ajāmila zeigt:

kecit kevalayā bhaktyā vāsudeva-parāyaṇāḥ

### agham dhunvanti kārtsnyena nīhāram iva bhāskarah

"Nur einige Menschen, die die Stufe makellosen, unverfälschten hingebungsvollen Dienstes für Kṛṣṇa erreicht haben, sind in der Lage, das Unkraut sündhafter Handlungen so vollständig zu entwurzeln, daß es unmöglich wieder zu wuchern beginnen kann. Durch die Ausführung hingebungsvollen Dienstes können sie dies mit Leichtigkeit bewerkstelligen, genau wie es für die Sonne ein leichtes ist, den Nebel mit ihren Strahlen zu vertreiben." (SB. 6.1.15)

Wenn man sich in der Obhut eines Gottgeweihten befindet und ihm mit aufrichtigem Bemühen dient, kann man durch diesen bhakti-yoga-Vorgang mit Sicherheit sämtliche Reaktionen auslöschen.

### VERS 7

### धारियष्यति ते वेगं रुद्रस्त्वात्मा शरीरिणाम् । यसिम्नोतमिदं प्रोतं विश्वं शाटीव तन्तुषु ॥ ७॥

dhārayiṣyati te vegam rudras tv ātmā śarīriṇām yasminn otam idam protam viśvam śātīva tantusu

dhārayişyati—wird tragen; te—deiner; vegam—den Druck der Wellen; rudraḥ—Śiva; tu—gewiß; ātmā—die Überseele; śarīriṇām—aller verkörperten Seelen; yasmin—in der; otam—befindet sich in seiner Länge; idam—dieses ganze Universum; protam—Breite; viśvam—das ganze Universum; śāṭī—ein Tuch; iva—wie; tantusu—in Fäden.

### ÜBERSETZUNG

Wie ein Tuch, das aus Längs- und Querfäden gewebt ist, wird das gesamte Universum in seiner ganzen Länge und Breite von verschiedenen Energien der Höchsten Persönlichkeit Gottes durchzogen. Siva ist eine Inkarnation des Herrn und repräsentiert deshalb die in der verkörperten Seele befindliche Überseele. Er kann deine reißenden Wellen mit seinem Kopf auffangen.

### **ERLÄUTERUNG**

Es heißt, daß das Wasser der Gangā auf dem Kopf Śivas ruht. Śiva ist eine Inkarnation der Höchsten Persönlichkeit Gottes, die das gesamte Universum mit Hilfe verschiedener Energien in Gang hält. Śiva wird in der *Brahma-samhitā* (5.45) beschrieben:

> kşīram yathā dadhi vikāra-viśeşa-yogāt sañjāyate na hi tatah prthag asti hetoh

yah sambhutām api tathā samupaiti kāryād govindam ādi-puruṣam tam aham bhajāmi

"Milch verwandelt sich in Yoghurt, wenn sie mit einer Yoghurtkultur in Berührung kommt, aber Yoghurt ist im Grunde von seiner Zusammensetzung her nichts anderes als Milch. In ähnlicher Weise nimmt Govinda, die Höchste Persönlichkeit Gottes, die Gestalt Sivas an, um gewisse materielle Handlungen auszuführen. Ich bringe bei den Lotosfüßen Śrī Govindas meine Ehrerbietungen dar."

Śiva ist die Höchste Persönlichkeit Gottes, ähnlich wie Yoghurt auch Milch ist, obwohl er gleichzeitig keine Milch ist. Für die Erhaltung der materiellen Welt sind drei Inkarnationen zuständig, nämlich Brahmā, Viṣṇu und Maheśvara (Śiva). Śiva ist Viṣṇu in einer Inkarnation, die für die Erscheinungsweise der Unwissenheit zuständig ist. Die materielle Welt befindet sich hauptsächlich in der Erscheinungsweise der Unwissenheit, und deshalb wird Śiva hier mit der Länge und Breite des gesamten Universums verglichen, das einem aus längs und quer verlaufenden Fäden gewobenen Tuch gleicht.

### VERS 8

### इत्युक्त्वा स नृपो देवं तपसातोषयच्छिवम् । कालेनाल्पीयसा राजंस्तस्येशश्राश्चतुष्यत ॥ ८॥

ity uktvā sa nṛpo devam tapasātoşayac chivam kālenālpīyasā rājams tasyeśaś cāśv atusyata

iti uktvā—nachdem er auf diese Weise gesprochen hatte; saḥ—er; nṛpaḥ—der König (Bhagīratha); devam—Śiva; tapasā—durch das Praktizieren von Bußen; atoṣayat—erfreute; śivam—Śiva, der Allglückverheißende; kālena—nach einem Zeitraum; alpīyasā—der nicht sehr lang war; rājan—o König; tasya—mit ihm (Bhagīratha); īśaḥ—Śiva; ca—tatsächlich; āśu—sehr bald; atuṣyata—wurde zufrieden.

#### ÜBERSETZUNG

Nachdem Bhagīratha so gesprochen hatte, erfreute er Śiva, indem er sich Bußen auferlegte. O König Parīkşit, Śiva war schon nach sehr kurzer Zeit mit Bhagīratha zufrieden.

### **ERLÄUTERUNG**

Die Worte āśv atuṣyata drücken aus, daß Śiva sehr bald zufrieden war. Aus diesem Grunde wird Śiva auch Āśutoṣa genannt. Materialistische Menschen werden Anhänger Śivas, weil Śiva jedem, der ihn darum bittet, sehr schnell Segnungen gewährt, ohne sich darum zu kümmern, ob es seinen Geweihten gut oder schlecht geht. Obwohl materialistische Menschen wissen, daß materielles Glück nichts anderes ist als eine andere Form des Leids, jagen sie ihm nach, und um es auf schnellstem

Wege zu bekommen, verehren sie Siva. Man kann beobachten, daß Materialisten im allgemeinen Geweihte vieler Halbgötter sind, besonders von Siva und Mutter Durgā. Sie streben nicht wirklich nach spirituellem Glück, denn sie wissen fast nichts darüber. Wenn man jedoch den aufrichtigen Wunsch hat, spirituelles Glück zu erlangen, muß man bei Śrī Viṣṇu Zuflucht suchen, wie es der Herr Selbst verlangt:

sarva-dharmān parityajya mām ekam śaraṇam vraja aham tvām sarva-pāpebhyo mokṣayiṣyāmi mā śucaḥ

"Gib alle Arten von Religion auf und ergib dich einfach Mir. Ich werde dich von allen sündhaften Reaktionen befreien. Fürchte dich nicht." (Bg. 18.66)

### VERS 9

### तथेति राज्ञाभिहितं सर्वलोकहितः शिवः । दधारावहितो गङ्गां पादपूतजलां हरेः ॥ ९ ॥

tatheti rājñābhihitam sarva-loka-hitaḥ śivaḥ dadhārāvahito gangām pāda-pūta-jalām hareḥ

tathā—so (sei es); iti—so; rājñā abhihitam—nachdem er vom König (Bhagīratha) angesprochen worden war; sarva-loka-hitaḥ—die Persönlichkeit Gottes, die immer allen Glück bringt; sivaḥ—Śiva; dadhara—trug; avahitaḥ—mit großer Aufmerksamkeit; gangām—die Gangā; pāda-pūta-jalām hareḥ—deren Wasser transzendental rein ist, weil es von den Zehen des Höchsten Herrn, Visnu, ausgeht.

### ÜBERSETZUNG

Als König Bhagīratha an Śiva herantrat und ihn bat, die reißenden Wellen der Gaṅgā zu tragen, erklärte sich Śiva mit den Worten "So sei es!" einverstanden. Dann trug er die Gaṅgā mit großer Vorsicht auf dem Kopf, denn ihr Wasser ist reinigend, weil es von den Zehen Śrī Viṣṇus entspringt.

### VERS 10

मगीरथः स राजर्षिनिन्ये भ्रुवनपावनीम् । यत्र खपितृणां देहा भस्मीभृताः स शेरते ॥१०॥

> bhagīrathaḥ sa rājarşir ninye bhuvana-pāvanīm

### yatra sva-pitṛṇām dehā bhasmībhūtāh sma śerate

bhagīrathaḥ—König Bhagīratha; saḥ—er; rāja-ṛṣiḥ—der große heilige König; ninye—trug oder brachte; bhuvana-pāvanīm—Mutter Gangā, die das ganze Universum befreien kann; yatra—an jenen Ort; sva-pitṛnām—seiner Vorfahren; dehāḥ—die Körper; bhasmībhūtāḥ—die zu Asche verbrannt worden waren; sma śerate—lagen.

### ÜBERSETZUNG

König Bhagīratha, der eine große und heilige Persönlichkeit war, brachte die Gangā, die alle gefallenen Seelen befreien kann, an jene Stelle der Erde, an dem die zu Asche verbrannten Körper seiner Vorfahren lagen.

### **VERS 11**

### रथेन वायुवेगेन प्रयान्तमनुधावती । देशान् पुनन्ती निर्देग्धानासिश्चत् सगरात्मजान् ॥११॥

rathena väyu-vegena prayäntam anudhävatī deśān punantī nirdagdhān āsiñcat sagarātmajān

rathena—auf einen Wagen; vāyu-vegena—der mit der Geschwindigkeit des Windes fuhr; prayāntam—Mahārāja Bhagīratha, der vorausfuhr; anudhāvatī—hinterherlaufend; deśān—alle Länder; punantī—heiligend; nirdagdhān—die zu Asche verbrannt worden waren; āsincat—versprengt; sagara-ātmajān—die Söhne Sagaras.

### ÜBERSETZUNG

Bhagīratha bestieg einen Wagen, der so schnell war wie der Wind, und fuhr vor Mutter Gangā her, die ihm folgte. Sie reinigte dabei viele Länder, und schließlich erreichten sie die Asche der Vorfahren Bhagīrathas, der Söhne Sagaras, die auf diese Weise mit Wasser aus der Gangā besprengt wurden.

#### VERS 12

यजलस्पर्शमात्रेण ब्रह्मदण्डहता अपि । सगरात्मजा दिवं जम्मुः केवलं देहभस्मभिः ॥१२॥

> yaj-jala-sparśa-mātreṇa brahma-daṇḍa-hatā api sagarātmajā divam jagmuḥ kevalam deha-bhasmabhih

yat-jala—deren Wasser; sparśa-mātreṇa—einfach nur dadurch, daß sie berührten; brahma-daṇḍa-hatāḥ—diejenigen, die dafür verurteilt wurden, gegen brahma, das Selbst, ein Vergehen begangen zu haben; api—obwohl; sagara-ātmajāḥ—die Söhne Sagaras; divam—zu den himmlischen Planeten; jagmuḥ—gingen; kevalam—nur; deha-bhasmabhiḥ—durch die Asche, die nach der Verbrennung ihrer Körper übriggeblieben war.

### ÜBERSETZUNG

Da die Söhne Sagara Mahārājas eine große Persönlichkeit beleidigt hatten, hatten sich ihre Körper dermaßen erhitzt, daß sie zu Asche verbrannten. Doch nur weil sie alle mit Wasser aus der Gangā besprengt wurden, qualifizierten sie sich dafür, zu den himmlischen Planeten zu gehen. Was soll man dann erst von denjenigen sagen, die das Wasser der Mutter Gangā verwenden, um sie zu verehren?

### **ERLÄUTERUNG**

Mutter Gangā wird mit ihrem eigenen Wasser verehrt: Ein Gottgeweihter nimmt ein wenig Wasser aus der Gangā und opfert es ihr. Wenn der Gottgeweihte das Wasser nimmt, verliert Mutter Gangā nichts, und wenn er das Wasser zurückgibt, indem er es opfert, gewinnt die Gangā nichts; der jenige jedoch, der sie verehrt, zieht daraus seinen Nutzen. In ähnlicher Weise opfert ein Gottgeweihter dem Herrn voll tiefer Hingabe patram puspam phalam toyam — ein Blatt, eine Blume, eine Frucht oder ein wenig Wasser. Doch alles, einschließlich des Blatts, der Blume, der Frucht und des Wassers, gehört dem Herrn, und deshalb kann keine Rede von Verzicht oder Annehmen sein. Man sollte einfach den bhakti-Vorgang nützen, denn durch ihn verliert man nichts, sondern gewinnt die Gunst der Höchsten Persönlichkeit.

# VERS 13

### भस्मीभृताङ्गसङ्गे स्वर्याताः सगरात्मजाः । किं पुनः श्रद्धया देवीं सेवन्ते ये धृतवताः ॥१३॥

bhasmībhūtāṅga-saṅgena svar yātāḥ sagarātmajāḥ kiṁ punaḥ śraddhayā devīṁ sevante ye dhṛta-vratāḥ

bhasmībhūta-anga—durch den Körper, der zu Asche verbrannt worden war; sangena—dadurch, daß sie mit dem Wasser der Gangā in Berührung gebracht wurden; svaḥ yātāḥ—gingen zu den himmlischen Planeten; sagara-ātmajāḥ—die Söhne Sagaras; kim—was soll man sagen von; punaḥ—wieder; śraddhayā—mit Vertrauen und Hingabe; devīm—Mutter Gangā; sevante—verehren; ye—diejenigen, die; dhṛta-vratāḥ—mit entschlossenen Gelübden.

### ÜBERSETZUNG

Einfach dadurch, daß die Asche ihrer verbrannten Körper mit dem Wasser der Ganga in Berührung kam, wurden die Söhne Sagara Mahārājas zu den himmlischen Planeten erhoben. Was soll man also erst von einem Gottgeweihten sagen, der mit Entschlossenheit das Gelübde abgelegt hat, Mutter Ganga voller Vertrauen zu verehren? Man kann sich vorstellen, wie sehr ein solcher Gottgeweihter gesegnet ist.

### VERS 14

# न ह्येतत् परमाश्चर्यं स्वर्धुन्या यदिहोदितम् । अनन्तचरणाम्भोजप्रद्धताया भवच्छिदः ॥१४॥

na hy etat param āścaryam svardhunyā yad ihoditam ananta-caraṇāmbhojaprasūtāyā bhava-cchidaḥ

na-nicht; hi-gewiß; etat-diese; param-höchst; āścaryam-erstaunliche Sache; svardhunyāḥ-des Wassers der Gangā; yat-was; iha-hiermit; uditam-ist beschrieben worden; ananta-des Höchsten Herrn; carana-ambhoja-von den Lotosfüßen; prasūtāyāḥ-von dem, das ausgeht; bhava-chidaḥ-das von materieller Bindung befreien kann.

### ÜBERSETZUNG

Weil Mutter Gangā von der Lotoszehe der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Anantadeva, ausgeht, ist sie in der Lage, uns von materieller Bindung zu befreien. Deshalb ist all das, was hier über sie berichtet wird, nicht im geringsten erstaunlich.

### **ERLÄUTERUNG**

Es ist tatsächlich erwiesen, daß jeder, der Mutter Gangā regelmäßig verehrt, indem er einfach in ihrem Wasser badet, sehr gesund bleibt und allmählich ein Geweihter des Herrn wird. Das sind die Auswirkungen des Badens im Wasser der Gangā. In der Gangā zu baden wird in allen vedischen śāstras empfohlen, und wer diesen Ratschlag befolgt, wird mit Sicherheit von sämtlichen sündhaften Reaktionen befreit werden. Der praktische Beweis dafür ist der Umstand, daß die Söhne Mahārāja Sagaras zu den himmlischen Planeten erhoben wurden, nur weil die Asche ihrer verbrannten Körper von Gangā-Wasser berührt wurde.

VERS 15 संनिवेश्य मनो पसिञ्छद्धया द्वनयोऽमलाः । त्रैगुण्यं दुस्त्यजं हित्वा सद्यो यातास्तदात्मताम् ॥१५॥ sannivešya mano yasmiñ chraddhayā munayo 'malāḥ traiguṇyam dustyajam hitvā sadyo yātās tad-ātmatām

sannivesya—ungeteilte Aufmerksamkeit zuwendend; manah—der Geist; yasmin—dem; śraddhayā—mit Vertrauen und Hingabe; munayah—große Heilige; amalāh—von jeglicher Verschmutzung durch Sünden frei; traigunyam—die drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur; dustyajam—sehr schwer zu überwinden; hitvā—sie können trotzdem überwinden; sadyah—sofort; yātāh—erlangt; tat-ātmatām—das spirituelle Wesen des Höchsten.

### ÜBERSETZUNG

Große Weise, die von jeglichen materiellen Begierden befreit sind, konzentrieren ihren Geist ganz auf den Dienst des Herrn. Solche Personen werden mühelos von materiellen Bindungen befreit und erreichen die transzendentale Ebene, wodurch sie das spirituelle Wesen des Herrn erwerben. Das ist die Herrlichkeit der Höchsten Persönlichkeit Gottes.

### **VERS 16-17**

श्रुतो भगीरथाञ्जन्ने तस्य नामोऽपरोऽमवत् । सिन्धुद्वीपस्ततस्तसादयुतायुस्ततोऽभवत् ॥१६॥ ऋतुपर्णो नलसखो योऽश्वविद्यामयात्रलात् । दन्त्वाक्षहृदयं चासौ सर्वकामस्तु तत्सुतम्॥१७॥

> śruto bhagīrathāj jajñe tasya nābho 'paro 'bhavat sindhudvīpas tatas tasmād ayutāyus tato 'bhavat

rtūparņo nala-sakho yo 'śva-vidyām ayān nalāt dattvākṣa-hṛdayam cāsmai sarvakāmas tu tat-sutam

śrutaḥ—ein Sohn namens Śruta; bhagīrathāt—von Bhagīratha; jajñe—wurde geboren; tasya—von Śruta; nābhaḥ—namens Nābha; aparaḥ—ein anderer als der Nābha, der vorher beschrieben wurde; abhavat—wurde geboren; sindhudvīpaḥ—namens Sindhudvīpa; tataḥ—von Nābha; tasmāt—von Sindhudvīpa; ayutāyuḥ—ein Sohn namens Ayutāyu; tataḥ—daraufhin; abhavat—wurde geboren; rtūpar-naḥ—ein Sohn namens Rtūparna; nala-sakhaḥ—der ein Freund Nalas war; yaḥ—einer, der; aśva-vidyām—die Kunst, Pferde zu dressieren; ayāt—erwarb; nalāt—von Nala; dattvā—nachdem er als Gegenleistung gegeben hatte; akṣa-hṛdayam—die Ge-

heimnisse der Kunst des Glücksspiels; ca-und; asmai-an Nala; sarvakāmaḥ-namens Sarvakāma; tu-gewiß; tat-sutam-sein Sohn (der Sohn Rtūparnas).

### ÜBERSETZUNG

Bhagīratha hatte einen Sohn namens Śruta, dessen Sohn Nābha war. Dieser ist ein anderer als der Nābha, der früher beschrieben wurde. Nābha hatte einen Sohn namens Sindhudvīpa; Sindhudvīpa hatte einen Sohn namens Ayutāyu, und Ayutāyus Sohn hieß Rtūparņa, der ein Freund von Nalarāja wurde. Rtūparņa lehrte Nalarāja die Kunst des Glücksspiels, und Nalarāja gab Rtūparņa Unterweisungen in der Dressur und Pflege von Pferden. Der Sohn Rtūparņas war Sarvakāma.

### **ERLÄUTERUNG**

Auch Glücksspiel ist eine Kunst, und den kṣatriyas ist es erlaubt, ihr Talent darin zu erproben. Durch die Gnade Kṛṣṇas kamen die Pāṇḍavas im Spiel um ihren gesamten Besitz; da sie keine besonders talentierten Spieler waren, verloren sie ihr Königreich, ihre Frau, ihre Familie und ihr Haus. Gottgeweihte haben, mit anderen Worten, manchmal kein Geschick für materialistische Tätigkeiten. Die śāstra rät deshalb dem Lebewesen, besonders dem Gottgeweihten, von materialistischen Tätigkeiten ab, denn diese sind mit seiner Natur völlig unvereinbar. Ein Gottgeweihter sollte daher mit dem Essen zufrieden sein, das ihm der Höchste Herr als prasāda zukommen läßt, was immer es auch sei. Ein Gottgeweihter bleibt rein, weil er sich von sündhaften Handlungen wie Glücksspiel, Berauschung, Fleischessen und unzulässiger Sexualität fernhält.

#### VFRS 18

ततः सुदासस्तत्पुत्रो दमयन्तीपतिर्नृपः । आहुर्मित्रसद्दं यं वै कल्माषाङ्क्रिम्रुत कचित् । वसिष्ठशापाद् रक्षोऽभृदनपत्यः स्वकर्मणा ॥१८॥

> tataḥ sudāsas tat-putro damayantī-patir nṛpaḥ āhur mitrasahaṁ yaṁ vai kalmāṣāṅghrim uta kvacit vasiṣṭha-śāpād rakṣo 'bhūd anapatyaḥ sva-karmaṇā

tataḥ—von Sarvakāma; sudāsaḥ—wurde Sudāsa geboren; tat-putraḥ—der Sohn Sudāsas; damayantī-patiḥ—der Ehemann Damayantīs; nrpaḥ—er wurde König; āhuḥ—es wird gesagt; mitrasaham—Mitrasaha; yam vai—auch; kalmāṣānghrim—als Kalmāṣapāda; uta—bekannt; kvacit—manchmal; vasistha-śāpāt—da er von Vasis-

tha verflucht wurde; rakṣaḥ—ein Menschenfresser; abhūt—wurde; anapatyaḥ—ohne Sohn; sva-karmaṇā—aufgrund seiner eigenen sündvollen Tat.

### ÜBERSETZUNG

Sarvakāma hatte einen Sohn namens Sudāsa. Sudāsas Sohn hieß Saudāsa und wurde der Ehemann Damayantīs. Manche kennen ihn auch als Mitrasaha oder Kalmāṣapāda. Durch sein eigenes Verschulden blieb Mitrasaha ohne Söhne und wurde von Vasiṣṭha dazu verflucht, ein Menschenfresser [Rākṣasa] zu werden.

#### **VERS 19**

### श्रीराजीवाच

किं निमित्तो गुरोः शापः सौदासस्य महात्मनः । एतद् वेदितुमिच्छामः कथ्यतां न रहो यदि ।।१९॥

> śrī-rājovāca kim nimitto guroḥ śāpaḥ saudāsasya mahātmanaḥ etad veditum icchāmaḥ kathyatām na raho yadi

śrī-rājā uvāca—König Parīkṣit sagte; kim nimittah—aus welchem Grund; guroh—des spirituellen Meisters; śāpah—Verfluchung; saudāsasya—von Saudāsa; mahāātmanah—der großen Seele; etat—das; veditum—zu wissen; icchāmah—ich wünsche; kathyatām—bitte erzähle mir; na—nicht; rahah—vertraulich; yadi—wenn.

### ÜBERSETZUNG

König Parīkşit sagte: O Śukadeva Gosvāmī, warum wurde Saudāsa, der eine große Seele war, von seinem spirituellen Meister Vasişṭha verflucht? Das würde ich gerne erfahren. Bitte erzähle mir davon, sofern die Angelegenheit nicht geheim ist!

**VERS 20-21** 

श्रीशुक उवाच

सौदासो मृगयां किश्चिचरन् रक्षो जघान ह । मुमोच श्रातरं सोऽथ गतः प्रतिचिकीर्षया ॥२०॥ सश्चिन्तयत्रघं राज्ञः सदरूपधरो गृहे । गुरवे भोक्तुकामाय पक्त्वा निन्ये नरामिषम् ॥२१॥ śrī-śuka uvāca saudāso mṛgayām kiñcic caran rakṣo jaghāna ha mumoca bhrātaram so 'tha gataḥ praticikīṛṣayā

sancintayann agham rājnah sūda-rūpa-dharo gṛhe gurave bhoktu-kāmāya paktvā ninye narāmişam

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; saudāsah—König Saudāsa; mṛgayām—beim Jagen; kiñcit—manchmal; caran—umherstreifend; rākṣaḥ—einen Rākṣasa, einen Menschenfresser; jaghāna—tötete; ha—in der Vergangenheit; mumoca—ließ frei; bhrātaram—den Bruder dieses Rākṣasas; saḥ—der Bruder; atha—daraufhin; gataḥ—ging; praticikīrṣayā—um Rache zu nehmen; sañcintayan—er dachte; agham—um Schaden zuzufügen; rājñaḥ—des Königs; sūda-rūpa-dharaḥ—verkleidete sich als Koch; gṛhe—in das Haus; gurave—dem spirituellen Meister des Königs; bhoktu-kāmāya—der dorthin kam, um zu Abend zu essen; paktvā—nachdem er gekocht hatte; ninye—gab; nara-āmiṣam—das Fleisch eines Menschen.

### ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī sagte: Einmal ging Saudāsa in den Wald auf die Jagd und tötete dort einen Menschenfresser [Rākṣasa]. Der Bruder des Menschenfressers wurde von ihm verschont und freigelassen, faßte aber trotzdem den Entschluß, Rache zu üben. Mit der Absicht, dem König Schaden zuzufügen, ließ er sich im königlichen Palast als Koch anstellen. Eines Tages war der spirituelle Meister des Königs, Vasiṣṭha Muni, zum Abendessen eingeladen, und der Rākṣasa-Koch servierte ihm Menschenfleisch.

#### VERS 22

### परिवेक्ष्यमाणं भगवान् विलोक्याभक्ष्यमञ्जसा । राजानमञ्चपत् कुद्धो रक्षो होवं भविष्यसि ॥२२॥

parivekşyamāṇam bhagavān vilokyābhakşyam añjasā rājānam aśapat kruddho rakşo hy evam bhavişyasi

parivekşyamānam—während er die Speisen untersuchte; bhagavān—der überaus Mächtige; vilokya—als er sah; abhakşyam—ungenießbar; añjasā—dank seiner mystischen Kraft völlig mühelos; rājānam—den König; aśapat—verfluchte; krud-dhaḥ—da er sehr zornig war; rakṣaḥ—ein Menschenfresser; hi—wahrlich; evam—auf diese Weise; bhaviṣyasi—du sollst werden.

### ÜBERSETZUNG

Als Vasistha Muni das Essen, das ihm aufgetischt wurde, untersuchte, erkannte er durch seine mystische Kraft, daß es Menschenfleisch war und deshalb nicht gegessen werden konnte. Dies versetzte ihn in großen Zorn, und er verfluchte Saudāsa sofort dazu, ein Menschenfresser zu werden.

### **VERS 23-24**

रक्षःकृतं तद् विदित्वा चक्रेद्वादशवार्षिकम् । सोऽप्यपोऽञ्जलिमादाय गुरुं शप्तुं समुद्यतः ॥२३॥ वारितो मदयन्त्यापो रुशतीः पादयोर्जहौ । दिशः त्वमवनीं सर्वे पश्यञ्जीवमयं नृपः ॥२४॥

> rakşaḥ-kṛtam tad viditvā cakre dvādaśa-vārşikam so 'py apo-'njalim ādāya gurum śaptum samudyataḥ

vārito madayantyāpo ruśatīḥ pādayor jahau diśaḥ kham avanīṁ sarvaṁ paśyañ jīvamayaṁ nrpah

rakṣaḥ-kṛtam—nur von dem Rākṣasa getan; tat—das Servieren des Menschenfleisches; viditvā—nachdem er erkannt hatte; cakre—(Vasiṣṭha) tat; dvādaśa-vāṛṣi-kam—zwölf Jahre lang Buße zur Sühne; saḥ—dieser Saudāsa; api—auch; apaḥ-añja-lim—eine Handvoll Wasser; ādāya—nehmend; gurum—seinen spirituellen Meister, Vasiṣṭha; śaptum—zu verfluchen; samudyataḥ—bereitete sich darauf vor; vāri-taḥ—da es ihm verboten wurde; madayantyā—von seiner Frau, die auch als Madayantī bekannt war; apaḥ—Wasser; ruśatīḥ—durch das Chanten eines mantra stark; pādayoḥ jahau—warf auf seine Beine; diśaḥ—alle Richtungen; kham—am Himmel; avanīm—auf der Erdoberfläche; sarvam—überall; paśyan—sehend; jīva-mayam—voller Lebewesen; nṛpaḥ—der König.

### ÜBERSETZUNG

Als Vasistha erkannte, daß ihm der Rākṣasa, nicht der König, das Menschenfleisch serviert hatte, tat er zwölf Jahre lang Buße, um sich von der Schuld reinzuwaschen, die er mit der Verfluchung des schuldlosen Königs auf sich geladen hatte. In der Zwischenzeit trank König Saudāsa nur Wasser, chantete den śapa-mantra und bereitete sich auf diese Weise vor, Vasiṣṭha zu verfluchen, doch seine Frau Madayantī hielt ihn davon ab. Darauf sah der König, daß die zehn Richtungen, der Himmel und die Erdoberfläche voller Lebewesen waren.

### VERS 25

### राक्षसं भावमापन्नः पादे कल्मापतां गतः। व्यवायकाले ददृशे वनौकोदम्पती द्विजौ ॥२५॥

rākṣasam bhāvam āpannaḥ pāde kalmāṣatām gataḥ vyavāya-kāle dadṛśe vanauko-dampatī dvijau

rākṣasam—eines Menschenfressers; bhāvam—das Wesen; āpannaḥ—nachdem er erlangt hatte; pāde—auf dem Bein; kalmāṣatām—einen schwarzen Fleck; gataḥ—bekam; vyavāya-kāle—zur Zeit des Geschlechtsverkehrs; dadṛśe—er sah; vana-okaḥ—im Wald wohnend; dam-patī—einen Mann und seine Frau; dvijau—die brāhmanas waren.

### ÜBERSETZUNG

In der Folge nahm Saudāsa das Wesen eines Menschenfressers an, und auf seinem Bein erschien ein schwarzer Fleck, der ihm den Namen Kalmāşapāda eintrug. Einmal sah König Kalmāşapāda im Wald ein brāhmaṇa-Ehepaar beim Geschlechtsverkehr.

### **VERS 26-27**

क्षुधार्तो जगृहे विप्रं तत्पत्न्याहाकृतार्थवत् । न भवान् राक्षसः साक्षादिक्ष्याकृणां महारथः ॥२६॥ मदयन्त्याः पतिवीरं नाधर्मं कर्तुमर्हसि । देहि मेऽपत्यकामाया अकृतार्थं पति द्विजम् ॥२७॥

> kşudhārto jagrhe vipram tat-patny āhākṛtārthavat na bhavān rākṣasaḥ sākṣād ikṣvākūṇām mahā-rathaḥ

madayantyāḥ patir vīra nādharmam kartum arhasi dehi me 'patya-kāmāyā akṛtārtham patim dvijam

kşudhā-ārtaḥ—da ihn Hunger plagte; jagṛhe—packte; vipram—den brāhmaṇa; tat-patnī—dessen Frau; āha—sagte; akṛta-arthavat—die unbefriedigt, bedauernswert und hungrig war; na—nicht; bhavān—du; rākṣasaḥ—ein Menschenfresser; sākṣāt—direkt oder in Wirklichkeit; ikṣvākūṇām—einer der Nachkommen Mahārāja

Ikşvākus; mahā-rathah—ein großer Kämpfer; madayantyāh—von Madayantī; pa-tih—der Ehemann; vīra—o Held; na—nicht; adharmam—irreligiöse Handlung; kar-tum—zu tun; arhasi—du verdienst; dehi—bitte gib; me—meinen; apatya-kāmā-yāh—da ich mir einen Sohn wünsche; akrta-artham—deren Wunsch nicht erfüllt worden ist; patim—Ehemann; dvijam—der ein brāhmaṇa ist.

### ÜBERSETZUNG

König Saudāsa war sehr hungrig, und so packte er den brāhmaņa, überwältigt von seinen Rākṣasa-Trieben. Daraufhin sagte die bemitleidenswerte Frau des brāhmaṇa zum König: O Held, du bist nicht wirklich ein Menschenfresser, sondern vielmehr einer der Nachkommen Mahārāja Ikṣvākus. Du bist wahrhaftig ein großer Krieger, der Ehemann Madayantīs. Eine solch irreligiöse Tat ist deiner nicht würdig. Ich wünsche mir einen Sohn. Gib mir deshalb bitte meinen Ehemann zurück, der mich noch nicht geschwängert hat.

### **VERS 28**

### देहोऽयं मानुषो राजन् पुरुषस्थाखिलार्थदः । तस्मादस्य वधो वीर सर्वार्थवध उच्यते ॥२८॥

deho 'yam mānuşo rājan puruşasyākhilārthadaḥ tasmād asya vadho vīra sarvārtha-vadha ucyate

dehaḥ-Körper; ayam-dieser; mānusaḥ-menschlicher; rājan-o König; puruṣa-sya-des Lebewesens; akhila-universal; artha-daḥ-segensreich; tasmāt-deshalb; asya-des Körpers meines Ehemannes; vadhaḥ-das Töten; vīra-o Held; sarva-artha-vadhaḥ-alle segensreichen Möglichkeiten tötend; ucyate-es wird gesagt.

### ÜBERSETZUNG

O König, o Held, dieser menschliche Körper ist dazu bestimmt, uns in jeder Beziehung Vorteile zu bringen. Wenn du diesen Körper vorzeitig tötest, wirst du ihn dadurch aller Vorteile berauben, die das menschliche Leben bietet.

### **ERLÄUTERUNG**

Śrīla Narottama dāsa Thākura sagt in einem seiner Lieder:

hari hari viphale janama gonāinu manuşya-janama-pāiyā, rādhā-kṛṣṇa nā bhajiyā, jāniyā śuniyā vişa khāinu

Der menschliche Körper ist von unschätzbarem Wert, denn in diesem Körper hat man die Möglichkeit, die Lehren Krsnas zu verstehen und den endgültigen Bestimmungsort des Lebewesens zu erreichen. Der Zweck des Lebewesens in der materiellen Welt besteht darin, nach Hause, zu Gott, zurückzukehren. In der materiellen Welt sehnt man sich nach Glück, doch weil man vom eigentlichen Ziel nichts weiß, wandert man von einem Körper zum nächsten. Wer sich jedoch in der glücklichen Lage befindet, einen menschlichen Körper zu besitzen, kann nach den vier Prinzipien dharma, artha, kāma und mokṣa handeln, und wer diese Regeln ordnungsgemäß befolgt, macht weiteren Fortschritt, erlangt Befreiung und kann sich schließlich im Dienst Rädhäs und Krsnas betätigen. Erreicht jemand diesen Punkt, so ist sein Leben von Erfolg gekrönt, denn der Sinn des Lebens besteht darin, den Kreislauf wiederholter Geburten und Tode anzuhalten und nach Hause, zu Gott, zurückzukehren (mām eti), um dort Rādhā und Krsna zu dienen. Der menschliche Körper ist also dafür bestimmt, die letzte Sprosse auf der Stufenleiter des spirituellen Fortschritts zu erklimmen. In der ganzen menschlichen Gesellschaft wird es als sehr schwerwiegend angesehen, wenn ein Mensch getötet wird. Gleichzeitig werden aber Tausende und Abertausende von Tieren in Schlachthäusern getötet, ohne daß sich jemand daran stößt. Wird jedoch auch nur ein einziger Mensch getötet, so wird dies als große Untat angesehen. Warum? Weil der menschliche Körper von größter Wichtigkeit ist, da man in ihm die Mission des Lebens erfüllen kann.

#### VERS 29

एष हि ब्राह्मणो विद्वांस्तपःशीलगुणान्वितः । आरिराधयिषुर्वेह्म महापुरुषसंज्ञितम् । सर्वभृतात्मभावेन भृतेष्वन्तर्हितं गुणैः ॥२९॥

> eşa hi brāhmaņo vidvāms tapaḥ-śīla-guṇānvitaḥ ārirādhayişur brahma mahā-puruṣa-samjñitam sarva-bhūtātma-bhāvena bhūtesv antarhitam gunaih

eşaḥ—dieser; hi—tatsächlich; brāhmaṇaḥ—ein qualifizierter brāhmaṇa; vidvān—im vedischen Wissen gelehrt; tapaḥ—Entsagung; śīla—gutes Benehmen; guṇa-an-vitaḥ—mit allen guten Eigenschaften ausgestattet; ārirādhayiṣuḥ—der sich der Verehrung zu widmen wünscht; brahma—des Höchsten Brahmans; mahā-puruṣa—der Höchsten Person, Kṛṣṇa; samjāitam—bekannt als; sarva-bhūta—aller Lebewesen; ātma-bhāvena—als Überseele; bhūteṣu—in jedem Lebewesen; antarhitam—im Innersten des Herzens; guṇaiḥ—durch Eigenschaften.

# ÜBERSETZUNG

Dieser Mann hier ist ein gelehrter, hochqualifizierter brāhmaṇa, der sich Bußen auferlegte und der den starken Wunsch hat, den Höchsten Herrn, die Überseele im innersten Herzen aller Lebewesen, zu verehren.

# **ERLÄUTERUNG**

Die Frau des *brāhmaṇa* betrachtete ihren Ehemann nicht als Pseudo-*brāhmaṇa*, der den Titel *brāhmaṇa* nur trug, weil er aus einer *brāhmaṇa*-Familie stammte. Nein, dieser *brāhmaṇa* war tatsächlich qualifiziert, da er die brahmanischen Eigenschaften besaß. *Yasya yal lakṣaṇam proktam* (SB. 7.11.35). Die Eigenschaften eines *brāhmaṇa* werden in der śāstra aufgezählt:

śamo damas tapaḥ śaucaṁ kṣāntir ārjavam eva ca jñānaṁ vijñānam āstikyaṁ brahma-karma svabhāvajam

"Friedfertigkeit, Selbstbeherrschung, Enthaltsamkeit, Reinheit, Duldsamkeit, Ehrlichkeit, Gelehrsamkeit, Weisheit und Religiosität sind die Eigenschaften, die die Handlungsweise der *brāhmaṇas* bestimmen." (*Bg.* 18.42)

Man muß nicht nur qualifiziert sein, sondern auch wirklichen brahmanischen Tätigkeiten nachgehen. Einfach nur qualifiziert zu sein ist nicht genug; man muß die Pflichten eines brāhmana erfüllen. Die Pflicht eines brāhmana besteht darin, das param brahma, Kṛṣṇa, zu kennen (param brahma param dhāma pavitram paramam bhavān). Da dieser brāhmana tatsächlich qualifiziert war und zudem die brahmanischen Pflichten erfüllte (brahma-karma), wäre es eine höchst sündvolle Tat gewesen, ihn zu töten, und so flehte seine Frau für ihn um Gnade.

#### VERS 30

# सोऽयं ब्रह्मर्षिवर्यस्ते राजर्षिप्रवराद् विभो । कथमहित धर्मज्ञ वधं पितुरिवात्मजः ॥३०॥

so 'yam brahmarşi-varyas te rājarşi-pravarād vibho katham arhati dharma-jña vadham pitur ivātmajaḥ

saḥ—er, der brāhmaṇa; ayam—dieser; brahma-ṛṣi-varyaḥ—nicht nur ein brāhmaṇa, sondern der beste der großen Weisen (brahmarṣis); te—auch von dir; rājaṛṣi-pravarāt—der du der beste aller heiligen Könige (rājarṣis) bist; vibho—o Oberhaupt des Staates; katham—wie; arhati—er verdient; dharma-jña—o du, der du über religiöse Prinzipien genau Bescheid weißt; vadham—tötend; pituḥ—vom Vater; iva—wie; ātmajaḥ—der Sohn.

# ÜBERSETZUNG

Mein Herr, du verfügst über genaue Kenntnisse der religiösen Grundsätze. Genau wie es ein Sohn niemals verdient, von seinem Vater getötet zu werden, so sollte dieser brāhmaṇa vom König beschützt und auf keinen Fall getötet werden. Wodurch hat er es verdient, von einem rājarşi wie dir getötet zu werden?

# **ERLÄUTERUNG**

Mit dem Wort rājarşi bezeichnet man einen König, der wie ein rṣi, ein Weiser, handelt. Solch ein König wird auch naradeva genannt, da er als Repräsentant des Höchsten Herrn gilt. Weil es seine Pflicht ist, das Königreich so zu regieren, daß die brahmanische Kultur erhalten bleibt, wird er niemals einen brāhmaṇa töten wollen. Da brāhmaṇas, Frauen, Kinder, alte Menschen und Kühe als nicht bestrafbar gelten, bat die Frau des brāhmaṇa den König, von dieser sündhaften Tat Abstand zu nehmen.

#### **VERS 31**

# तस्य साधोरपापस्य भ्रूणस्य ब्रह्मवादिनः। कथं वधं यथा बभ्रोर्भन्यते सन्मतो भवान्॥३१॥

tasya sādhor apāpasya bhrūṇasya brahma-vādinaḥ kathaṁ vadhaṁ yathā babhror manyate san-mato bhavān

tasya—von ihm; sādhoḥ—des großen heiligen Menschen; apāpasya—von jemandem, der kein sündhaftes Leben führt; bhrūṇasya—des Embryos; brahma-vādinaḥ—von jemandem, der im vedischen Wissen wohlbewandert ist; katham—wie; vadham—das Töten; yathā—wie; babhroḥ—einer Kuh; manyate—du denkst; sat-mataḥ—in höheren Kreisen sehr angesehen; bhavān—du.

#### ÜBERSETZUNG

Du bist ein sehr bekannter Mann und genießt in gelehrten Kreisen hohes Ansehen. Wie kannst du es wagen, diesen heiligen, sündlosen brähmana zu töten, der sich im vedischen Wissen auskennt? Ihn zu töten wäre, als ob du ein Kind im Mutterleib oder eine Kuh töten würdest.

#### **ERLÄUTERUNG**

Im Amara-kośa-Wörterbuch heißt es: bhrūno 'rbhake bāla-garbhe. Das Wort bhrūna bezieht sich entweder auf eine Kuh oder ein Lebewesen im embryonalen Zustand. Den hilflosen Embryo der Seele im Mutterleib zu zerstören ist gemäß der vedischen Kultur genauso sündhaft wie das Töten einer Kuh oder eines brāhmaṇa. Im Embryo befindet sich das Lebewesen in einem Zustand beschränkter Handlungsfä-

higkeit. Die Theorie der modernen Wissenschaft, Leben sei eine Kombination von Chemikalien, ist unsinnig; Wissenschaftler können keine Lebewesen herstellen, ja sie können nicht einmal ein Ei erzeugen. Zu glauben, die Wissenschaftler könnten eine chemische Situation schaffen, die der eines Eis gleicht, und Leben daraus erzeugen, ist absurd. Ihre Theorie, eine Kombination von Chemikalien besitze Leben, kann man gelten lassen, doch diese Schurken sind nicht in der Lage, solche lebende Kombinationen zu erzeugen. Hier ist die Rede von bhrūṇasya vadham — vom Töten eines bhrūṇa, das heißt von der Zerstörung eines Embryos. Dieser Vers stellt eine Herausforderung von seiten der vedischen Literatur dar. Die kurzsichtige, atheistische Auffassung, das Lebewesen sei eine Kombination von Materie, stellt eine Unwissenheit höchsten Grades dar.

# **VERS 32**

# यद्ययं क्रियते भक्ष्यस्तिहं मां खाद पूर्वतः। न जीविष्ये विना येन क्षणं च मृतकं यथा ॥३२॥

yady ayam kriyate bhakşyas tarhi mām khāda pūrvataḥ na jīvişye vinā yena kṣaṇam ca mṛtakam yathā

yadi-wenn; ayam-dieser brāhmaṇa; kriyate-wird angenommen; bhakṣyaḥ -als Essen; tarhi-dann; mām-mich; khāda-iß; pūrvataḥ-vorher; na-nicht; jīviṣye-ich werde leben; vinā-ohne; yena-den (mein Ehemann); kṣaṇam ca-auch nur einen Augenblick; mrtakam-ein toter Körper; yathā-wie.

# ÜBERSETZUNG

Ohne meinen Ehemann kann ich keinen Augenblick mehr leben. Wenn du ihn verzehren willst, dann ist es besser, du verschlingst mich zuerst, denn ohne ihn bin ich wie ein toter Körper.

#### **ERLÄUTERUNG**

In der vedischen Kultur ist es üblich, daß eine Frau ihrem Ehemann in den Tod folgt. Dieser Brauch wird als satī oder saha-maraṇa bezeichnet. Wenn der Ehemann stirbt, geht die Frau freiwillig in den Tod, indem sie sich in das lodernde Bestattungsfeuer stürzt, in dem die Leiche des Ehemannes verbrannt wird. Die Frau des brāhmaṇa drückt hier in diesem Vers Gefühle aus, die mit der vedischen Kultur untrennbar verbunden sind. Eine Frau ohne Ehemann ist wie ein toter Körper. Deshalb muß ein Mädchen gemäß der vedischen Kultur verheiratet werden. Dafür hat ihr Vater zu sorgen. Ein Mädchen mag verschenkt werden, und ein Ehemann mag mehr als eine Frau haben, doch ein Mädchen muß verheiratet sein. Das ist vedische Kultur. Eine Frau soll in jedem Stadium ihres Lebens abhängig sein: In ihrer Kindheit steht sie unter dem Schutz ihres Vaters, in der Jugend unter dem Schutz des

Ehemannes, und im Alter wird sie von ihren erwachsenen Söhnen beschützt. Gemäß der *Manu-samhitā* darf sie niemals eigenmächtig handeln. Unabhängigkeit bedeutet für eine Frau ein leidvolles Leben. In der heutigen Zeit sind viele Mädchen nicht verheiratet und wähnen sich frei, doch ihr Leben ist unglücklich. Hier wird von einer Frau berichtet, die sich ohne ihren Ehemann wie eine Leiche fühlte.

#### **VERS 33**

# एवं करुणभाषिण्या विलयन्त्या अनाथवत् । व्याघः पश्चमिवाखादत् सौदासः शापमोहितः॥३३॥

evam karuṇa-bhāṣiṇyā vilapantyā anāthavat vyāghraḥ paśum ivākhādat saudāsah śāpa-mohitah

evam—auf diese Weise; karuna-bhāṣinyāḥ—während ihn die Frau des brāhmaṇa mit mitleiderregenden Worten anflehte; vilapantyāḥ—laut klagend; anātha-vat—genau wie eine Frau, die keinen Beschützer hat; vyāghrāḥ—ein Tiger; paśum—Beutetier; iva—wie; akhādat—aß auf; saudāsaḥ—König Saudāsa; śāpa—durch den Fluch: mohitah—weil er verdammt war.

# ÜBERSETZUNG

Da der Fluch Vasiṣṭhas auf König Saudāsa lastete, verschlang dieser den brāhmaṇa, genau wie ein Tiger seine Beute verzehrt. Obwohl die Frau des brāhmaṇa Saudāsa so mitleiderregend anflehte, blieb dieser angesichts ihres Jammerns ungerührt.

# **ERLÄUTERUNG**

Diese Begebenheit zeigt, wie mächtig das Schicksal ist. König Saudāsa war von Vasistha verslucht worden, und obwohl er hochqualifiziert war, mußte er ein tigergleicher Rākṣasa werden, denn das war sein Schicksal. *Tal labhyate duḥkhavad anyataḥ sukham* (SB. 1.5.18). So, wie uns das Schicksal Leid bringt, kann es auch Glück schicken. Die Macht des Schicksals ist äußerst groß, doch wenn man die Ebene des Kṛṣṇa-Bewußtseins erreicht, kann man sein Schicksal ändern. *Karmāṇi nirdahati kintu ca bhakti-bhājām* (B.s. 5.54).

#### VERS 34

# ब्राह्मणी वीक्ष्य दिधिषुं पुरुषादेन भक्षितम् । शोचन्त्यात्मानमुर्वीशमशपत् कुपिता सती ॥३४॥

brāhmaņī vīkṣya didhiṣum puruṣādena bhakṣitam

# śocanty ātmānam urvīśam aśapat kupitā satī

brāhmaņī—die Frau des brāhmaņa; vīkṣya—nachdem sie gesehen hat; didhiṣum—ihr Ehemann, der gerade im Begriff war, den Samen eines Kindes in sie einzugeben; puruṣa-adena—von dem Menschenfresser (Rākṣasa); bhakṣitam—aufgefressen; śocantī—bitterlich klagend; ātmānam—um ihren Körper oder um sich selbst; urvīśam—den König; aśapat—verfluchte; kupitā—da sie zornig war; satī—die keusche Frau.

#### ÜBERSETZUNG

Als die keusche Frau des brähmana sah, daß ihr Ehemann, der gerade im Begriff war, Samen ausströmen zu lassen, von dem Menschenfresser verschlungen worden war, wurde sie von Kummer und Wehklagen überwältigt, und voller Zorn verfluchte sie den König.

#### VERS 35

# यसान्मे भक्षितः पाप कामार्तायाः पतिस्त्वया । तवापि मृत्युराधानादकृतप्रज्ञ दर्शितः ॥३५॥

yasmān me bhakşitah pāpa kāmārtāyāh patis tvayā tavāpi mṛtyur ādhānād akrta-prajña darsitah

yasmāt—weil; me—mein; bhakṣitaḥ—wurde aufgefressen; pāpa—o Sündvoller; kāma-ārtāyāḥ—einer Frau, die starkes Verlangen nach geschlechtlicher Vereinigung spürte; patiḥ—Ehemann; tvayā—von dir; tava—deinen; api—ebenfalls; mṛt-yuḥ—Tod; ādhānāt—wenn du deine Frau zu schwängern versuchst; akṛta-prajāa—o dummer Schurke; darsitaḥ—dieser Fluch wird über dich verhängt.

#### ÜBFRSFTZUNG

O törichter, sündvoller Mensch, weil du meinen Ehemann verschlungen hast, als ich geschlechtliche Begierde verspürte und den Samen eines Kindes empfangen wollte, werde ich dich ebenfalls sterben sehen, wenn du deine Frau zu schwängern versuchst. Mit anderen Worten: Sowie du den Versuch unternimmst, dich mit deiner Frau geschlechtlich zu vereinigen, sollst du sterben.

#### VERS 36

एवं मित्रसहं शप्त्वा पतिलोकपरायणा । तदस्थीनि समिद्धेऽग्नी प्रास्य भर्तुर्गतिं गता ॥३६॥ evam mitrasaham śaptvā pati-loka-parāyaṇā tad-asthīni samiddhe 'gnau prāsya bhartur gatim gatā

evam—auf diese Weise; mitrasaham—König Saudāsa; saptvā—nachdem sie verflucht hatte; pati-loka-parāyaṇā—weil sie sich danach sehnte; samiddhe agnau—in das brennende Feuer; prāsya—nachdem sie gelegt hatte; bhartuḥ—ihres Ehemannes; gatim—zum Ziel; gatā—sie ging ebenfalls.

# ÜBERSETZUNG

Auf diese Weise verfluchte die Frau des brähmana König Saudäsa, der auch als Mitrasaha bekannt ist. Dann setzte sie die Gebeine ihres Ehemannes in Brand, und da sie danach verlangte, ihrem Mann nachzufolgen, stürzte sie sich in das Feuer und gelangte an denselben Ort wie er.

# **VERS 37**

# विशापो द्वादशान्दान्ते मैथुनाय समुद्यतः । विज्ञाप्य त्राह्मणीशापं महिष्या स निवारितः ॥३०॥

višāpo dvādašābdānte maithunāya samudyataḥ vijñāpya brāhmaṇī-śāpam mahisyā sa nivāritah

viśāpaḥ—da der Fluch von ihm genommen worden war; dvādaśa-abda-ante—nach zwölf Jahren; maithunāya—Geschlechtsverkehr mit seiner Frau; samudya-taḥ—als Saudāsa sich anschickte, zu haben; vijñāpya—ihn erinnernd an; brāhmaṇī-śāpam—den Fluch, den die brāhmaṇī verhängt hatte; mahiṣyā—von der Königin; sah—er (der König); nivāritah—gehindert.

### ÜBERSETZUNG

Als König Saudāsa nach zwölf Jahren von Vasiṣṭhas Fluch befreit wurde, wollte er mit seiner Frau Geschlechtsverkehr haben. Doch die Königin brachte ihn von seinem Vorhaben ab, indem sie ihn an den Fluch der brāhmanī erinnerte.

#### VFRS 38

# अत ऊर्घ्वं स तत्याज स्त्रीसुखं कर्मणाप्रजाः । वसिष्ठस्तद्वज्ञातो मदयन्त्यां प्रजामधात् ॥३८॥

ata ūrdhvam sa tatyāja strī-sukham karmanāprajāh

# vasiṣṭhas tad-anujñāto madayantyāṁ prajām adhāt

ataḥ—auf diese Weise; ūrdhvam—in der nahen Zukunft; saḥ—er, der König; tatyāja—gab auf; strī-sukham—die Freude des Geschlechtsverkehrs; karmaṇā—durch das Schicksal; aprajāḥ—blieb sohnlos; vasiṣṭhaḥ—der große Heilige Vasiṣṭha; tat-anujñātaḥ—nachdem er vom König die Erlaubnis erhalten hatte, einen Sohn zu zeugen; madayantyām—im Schoß Madayantīs, der Frau König Saudāsas; prajām—ein Kind; adhāt—zeugte.

# ÜBERSETZUNG

Als der König auf diese Weise gewarnt worden war, verzichtete er auf zukünftigen Geschlechtsgenuß und blieb durch die Fügung des Schicksals kinderlos. Später jedoch zeugte der große Vasistha mit Erlaubnis des Königs im Schoße Madayantīs ein Kind.

### **VERS 39**

# सा वै सप्त समा गर्भमिबश्रन व्यजायत । जन्नेऽरमनोदरं तस्याः सोऽस्मकस्तेन कथ्यते ॥३९॥

sā vai sapta samā garbham abibhran na vyajāyata jaghne 'śmanodaram tasyāḥ so 'śmakas tena kathyate

sā-sie, Königin Madayantī; vai-tatsāchlich; sapta-sieben; samāḥ-Jahre; garbham-das Kind im Schoß; abibhrat-trug; na-nicht; vyajāyata-brachte zur Welt; jaghne-geschlagen; aśmanā-mit einem Stein; udaram-Bauch; tasyāḥ-von ihr; saḥ-ein Sohn; aśmakaḥ-namens Aśmaka; tena-deswegen; kathyate-wurde genannt.

# ÜBERSETZUNG

Da Madayantī das Kind sieben Jahre lang in ihrem Schoß trug, ohne niederzukommen, schlug ihr Vasiṣṭha mit einem Stein auf den Bauch, worauf das Kind schließlich zur Welt kam. Aus diesem Grunde wurde ihm der Name Asmaka gegeben [,,das Kind, das von einem Stein geboren wurde"].

#### VFRS 40

अभ्मकाहरिको जज्ञे यः स्त्रीभिः परिरक्षितः । नारीकवच इत्युक्तो निःक्षत्रे मृतकोऽभवत् ॥४०॥

> aśmakād bāliko jajñe yah strībhih pariraksitah

# nārī-kavaca ity ukto nihksatre mūlako 'bhavat

aśmakāt—von diesem Sohn namens Aśmaka; bālikaḥ—ein Sohn namens Bālika; jajñe—wurde geboren; yaḥ—dieses Kind Bālika; strībhiḥ—von Frauen; parirakṣitaḥ—wurde beschützt; nārī-kavacaḥ—einen aus Frauen bestehenden Schild habend; iti uktaḥ—war als solcher bekannt; niḥkṣatre—als es keine kṣatriyas gab (nachdem Paraśurāma sämtliche kṣatriyas getötet hatte); mūlakaḥ—Mūlaka, der Vorfahr der kṣatriyas; abhavat—er wurde.

#### ÜBERSETZUNG

Aśmaka wurde ein Sohn namens Bālika geboren. Weil Bālika von Frauen umgeben war und so vor dem Zorn Paraśurāmas bewahrt blieb, war er als Nārīkavaca bekannt ["einer, der von Frauen beschützt wird"]. Als Paraśurāma alle kṣatriyas vernichtete, wurde Bālika der Stammvater neuer kṣatriyas. Er war daher auch unter dem Namen Mūlaka bekannt, die Wurzel der kṣatriya-Dynastie.

#### **VERS 41**

# ततो दशरथस्तसात् पुत्र ऐडविडिस्ततः। राजा विश्वसहो यस्य खट्वाङ्गश्रकवर्त्यभूत्॥४१॥

tato daśarathas tasmāt putra aidavidis tataḥ rājā viśvasaho yasya khatvāṅgaś cakravarty abhūt

tatah—von Bālika; daśarathah—ein Sohn namens Daśaratha; tasmāt—ihm; putrah—ein Sohn; aidavidih—Aidavidi; tatah—von ihm; rājā viśvasahah—der berühmte König Viśvasaha wurde geboren; yasya—von dem; khaṭvāṅgaḥ—der König namens Khaṭvāṅga; cakravartī—Herrscher; abhūt—wurde.

#### ÜBERSETZUNG

Von Bālika kam ein Sohn namens Daśaratha, von Daśaratha kam ein Sohn namens Aiḍaviḍi, und von Aiḍaviḍi kam König Viśvasaha. Der Sohn König Viśvasahas war der berühmte Mahārāja Khaṭvāṅga.

#### VERS 42

यो देवैरथितो दैत्यानवधीद युधि दुर्जयः । मुहूर्तमायुक्कीत्वैत्य खपुरं संदधे मनः ॥४२॥

yo devair arthito daityān avadhīd yudhi durjayah

# muhūrtam āyur jñātvaitya sva-puram sandadhe manah

yaḥ-König Khaṭvāṅga, der; devaiḥ-von den Halbgöttern; arthitaḥ-gebeten; daityān-die Dämonen; avadhīt-tötete; yudhi-in einem Kampf; durjayaḥ-sehr heftig; muhūrtam-nur eine Sekunde lang; āyuḥ-Lebensdauer; jñātvā-wissend; etya-begab sich; sva-puram-in seine eigene Stadt; sandadhe-fixierte; manaḥ-den Geist

#### ÜBFRSFTZUNG

König Khaṭvāṅga war im Kampfe unbesiegbar. Auf die Bitte der Halbgötter hin verbündete er sich mit ihnen gegen die Dämonen und siegte. Darauf waren die Halbgötter mit ihm sehr zufrieden und wollten ihm eine Segnung gewähren. Der König fragte sie, wie lange er noch zu leben habe, und erfuhr, daß ihm nur noch ein Augenblick übrigblieb. Er verließ daher augenblicklich seinen Palast und begab sich in seine eigene Residenz, wo er seinen Geist auf die Lotosfüße des Herrn fixierte.

### **ERLÄUTERUNG**

Die Art und Weise, wie Mahārāja Khaţvānga hingebungsvollen Dienst ausführte, kann uns als leuchtendes Beispiel dienen. Mahārāja Khaţvānga widmete sich nur einen Augenblick lang dem hingebungsvollen Dienst für den Herrn, gelangte aber trotzdem zurück zu Gott. Man wird also mit Sicherheit nach Hause, zu Gott, zurückkehren — darüber besteht kein Zweifel (asamśaya) —, wenn man hingebungsvollen Dienst von Beginn seines Lebens an praktiziert.

In der Bhagavad-gītā wird das Wort asamsaya gebraucht, um den Gottgeweihten zu beschreiben. Der Herr Selbst sagt dort folgendes:

mayy āsakta-manāḥ pārtha yogam yunjan mad-āśrayaḥ asamśayam samagram mām yathā jñāsyasi tac chṛṇu

"O Sohn Prthäs [Arjuna], höre nun, wie du Mich frei von allen Zweiseln erkennen kannst, indem du dir völlig über Mich bewußt wirst und mit an Mich angehaftetem Geist yoga praktizierst." (Bg. 7.1)

Weiter sagt der Herr:

janma karma ca me divyam evam yo vetti tattvatah tyaktvā deham punar janma naiti mām eti so 'rjuna

"Wer die transzendentale Natur Meines Erscheinens und Meiner Taten kennt, wird nach dem Verlassen seines Körpers nicht wieder in der materiellen Welt geboren, sondern gelangt in Mein ewiges Reich, o Arjuna." (Bg. 4.9)

Deshalb sollte man unmittelbar vom Beginn des Lebens an bhakti-yoga praktizieren, denn dadurch wird die Anhaftung an Krsna vergrößert. Wenn man täglich die Bildgestalt im Tempel sieht, sie verehrt, indem man ihr etwas opfert, den Heiligen Namen der Persönlichkeit Gottes chantet und andere durch Predigen so weit wie möglich über die glorreichen Taten des Herrn aufklärt, entwickelt man Anhaftung an Krsna. Diese wird als äsakti bezeichnet. Wenn jemandes Geist an Krsna angehaftet ist (mayy āsakta-manāḥ), kann er die Mission des Lebens im Laufe eines einzigen Menschenlebens erfüllen. Läßt man diese Gelegenheit jedoch ungenützt verstreichen, so weiß man nicht, wo man hingelangen wird, wie lange man im Kreislauf von Geburt und Tod treiben wird und wann man wieder einen menschlichen Körper bekommt und somit die Chance, nach Hause, zu Gott, zurückzukehren. Wer im höchsten Maße intelligent ist, nützt deshalb jede Sekunde seines Lebens, um dem Herrn voller Liebe zu dienen.

### **VERS 43**

# न मे ब्रह्मकुलात्प्राणाः कुलदैवात्र चात्मजाः । न श्रियो न मही राज्यं न दाराश्वातिवस्लभाः ॥४३॥

na me brahma-kulāt prāṇāḥ kula-daivān na cātmajāḥ na śriyo na mahī rājyaṁ na dārāś cātivallabhāh

na-nicht; me-mein; brahma-kulāt-als die Gruppen der brāhmaṇas; prāṇāḥ
-Leben; kula-daivāt-als die Persönlichkeiten, die für meine Familie verehrungswürdig sind; na-nicht; ca-auch; ātmajāḥ-Söhne und Töchter; na-nicht; śriyaḥ
-Reichtum; na-nicht; mahī-die Erde; rājyam-Königreich; na-nicht; dārāḥ
-Frau; ca-auch; ati-vallabhāḥ-äußerst lieb.

#### ÜBERSETZUNG

Mahārāja Khatvānga dachte: Nicht einmal mein Leben ist mir lieber als die brahmanische Kultur und die brāhmanas, die von meiner Familie verehrt werden, geschweige denn mein Königreich, mein Land, meine Frau, meine Kinder und mein Reichtum. Nichts ist mir so lieb wie die brāhmanas.

# **ERLÄUTERUNG**

Mahārāja Khaţvānga, dessen Herz der brahmanischen Kultur gehörte, wollte den Zeitraum eines Augenblicks nützen, indem er sich völlig der Höchsten Persönlichkeit Gottes ergab. Der Herr wird mit folgendem Gebet verehrt:

namo brāhmaṇya-devāya go brāhmaṇa-hitāya ca jagad-dhitāya kṛṣṇāya govindāya namo namah "Ich erweise der Höchsten Absoluten Wahrheit, Kṛṣṇa, meine achtungsvollen Ehrerbietungen. Er ist der wohlmeinende Freund der Kühe und der *brāhmaṇas* sowie auch aller anderen Lebewesen. Ich bringe meine Ehrerbietungen wiederholt Govinda dar, der allen Sinnen Freude schenkt."

Ein Geweihter Kṛṣṇas ist sehr eng mit der brahmanischen Kultur verbunden. Tatsächlich ist jeder intelligente Mensch, der Kṛṣṇa kennt und weiß, was Kṛṣṇa will, ein wirklicher brāhmaṇa. Brahma jānātīti brāhmaṇah. Kṛṣṇa ist das Parabrahman, und deshalb sind alle Kṛṣṇa-bewußten Persönlichkeiten, das heißt alle Geweihten Kṛṣṇas, erhabene brāhmaṇas. Khaṭvāṇga Mahārāja betrachtete die Geweihten Kṛṣṇas als die wahren brāhmaṇas und die wahren Führer der menschlichen Gesellschaft. Wer im Kṛṣṇa-Bewußtsein und im spirituellen Verständnis Fortschritt machen will, muß der brahmanischen Kultur größte Bedeutung beimessen und Kṛṣṇa verstehen (kṛṣṇāya govindāya). Dann wird sein Leben erfolgreich sein.

# **VERS 44**

# न बाल्येऽपि मतिर्मद्यमधर्मे रमते कचित्। नापस्यग्रुत्तमश्लोकादन्यत् किञ्चन वस्त्वहम् ॥४४॥

na bālye 'pi matir mahyam adharme ramate kvacit nāpašyam uttamašlokād anyat kiñcana vastv aham

na-nicht; bālye-in der Kindheit; api-gewiß; matiḥ-Anziehung; mahyam-von mir; adharme-zu irreligiösen Prinzipien; ramate-genießt; kvacit-zu irgendeiner Zeit; na-nicht; apaśyam-ich sah; uttamaślokāt-als die Persönlichkeit Gottes; anyat-anderes; kincana-irgend etwas; vastu-Substanz; aham-ich.

#### ÜBERSETZUNG

Belanglose Dinge oder irreligiöse Prinzipien übten nie einen Reiz auf mich aus, nicht einmal in meiner Kindheit. Ich habe nichts gefunden, was bedeutender wäre als die Persönlichkeit Gottes.

# **ERLÄUTERUNG**

Mahārāja Khaţvānga ist ein Musterbeispiel eines Kṛṣṇa-bewußten Menschen. In den Augen eines Kṛṣṇa-bewußten Menschen ist außer der Höchsten Persönlichkeit Gottes nichts von Belang, und er betrachtet nichts in dieser materiellen Welt als vom Höchsten Herrn getrennt. Im Caitanya-caritāmṛta (Madhya 8.274) heißt es:

sthāvara-jaṅgama dekhe, nā dekhe tāra mūrti sarvatra haya nija ista-deva-sphūrti

"Der mahā-bhāgavata, der fortgeschrittene Gottgeweihte, sieht selbstverständlich alle beweglichen und unbeweglichen Dinge, doch genaugenommen sieht er

nicht die Formen dieser Dinge, vielmehr sieht er überall, wo er hinblickt, sofort die Gestalt des Höchsten Herrn."

Obwohl sich ein Gottgeweihter in der materiellen Welt befindet, ist er nicht mit ihr verbunden. Nirbandhah kṛṣṇa-sambandhe. Er sieht die materielle Welt in Beziehung zur Höchsten Persönlichkeit Gottes. Ein Gottgeweihter mag damit beschäftigt sein, Geld zu verdienen, doch dieses Geld verwendet er für die Verbreitung der Bewegung für Krsna-Bewußtsein, indem er große Tempel baut und die Verehrung der Höchsten Persönlichkeit Gottes einführt. Khatvanga Maharaja war daher kein Materialist. Ein Materialist hängt immer an seiner Frau, seinen Kindern, seinem Heim, seinem Besitz und an vielen anderen Dingen, die der Sinnenbefriedigung dienen. Khatvānga Mahārāja jedoch konnte — wie oben erwähnt — diesen Dingen keinen Reiz abgewinnen, und es gab nichts, was er vom Höchsten Herrn getrennt gesehen hätte. İśāvās vam idam sarvam: Alles ist mit der Höchsten Persönlichkeit Gottes verbunden. Natürlich ist dieses Bewußtsein nicht für gewöhnliche Menschen gedacht. Doch wenn man den Pfad hingebungsvollen Dienstes gemäß den im Nektar der Hingabe festgelegten Regeln praktiziert, kann man in diesem Bewußtsein geschult werden und vollkommenes Verständnis erlangen. Ein Kṛṣṇa-bewußter Mensch findet an keiner Sache Geschmack, die nicht mit Krsna in Beziehung steht.

# **VERS 45**

# देवैः कामवरो दत्तो मह्यं त्रिभुवनेश्वरैः। न वृणे तमहं कामं भृतभावनभावनः॥४५॥

devaiḥ kāma-varo datto mahyam tri-bhuvaneśvaraiḥ na vṛṇe tam aham kāmam bhūtabhāvana-bhāvanah

devaih—von den Halbgöttern; kāma-varah—die Segnung, die er haben wollte, worin auch immer sie bestand; dattah—wurde gegeben; mahyam—mir; tri-bhu-vana-īśvaraih—von den Halbgöttern, den Beschützern der drei Welten (die in der materiellen Welt tun können, was sie wollen); na vṛṇe—akzeptierte nicht; tam—diese; aham—ich; kāmam—alle Annehmlichkeiten in dieser materiellen Welt; bhū-tabhāvana-bhāvanah—ganz in die Höchste Persönlichkeit Gottes versunken (und deshalb an nichts Materiellem interessiert).

#### ÜBERSETZUNG

Die Halbgötter, die Lenker der drei Welten, wollten mir eine Segnung nach freier Wahl gewähren, doch ich wollte ihre Segnungen nicht, denn mein Interesse gilt der Höchsten Persönlichkeit Gottes, die alles in dieser materiellen Welt erschaffen hat. Die Höchste Persönlichkeit Gottes bedeutet mir mehr als alle materiellen Segnungen.

# **ERLÄUTERUNG**

Ein Gottgeweihter befindet sich immer in einer transzendentalen Position. Param drstvā nivartate: Wer die Höchste Persönlichkeit Gottes gesehen hat, ist an materiellem Sinnengenuß nicht mehr interessiert. Selbst ein solch erhabener Gottgeweihter wie Dhruva Mahārāja begab sich mit einem materiellen Ziel vor Augen in den Wald, doch als er die Höchste Persönlichkeit Gottes tatsächlich sah, weigerte er sich, irgendeine materielle Segnung anzunehmen. Er sagte: svāmin krtārtho 'smi varam na yāce. "Mein lieber Herr, ich bin völlig zufrieden mit dem, was Du mir gegeben oder nicht gegeben hast. Es gibt nichts, worum ich Dich bitten möchte, denn ich bin völlig damit zufrieden, in Deinem Dienst beschäftigt zu sein." Das ist die Haltung eines reinen Gottgeweihten, der von der Persönlichkeit Gottes nichts bekommen möchte, weder etwas Materielles noch etwas Spirituelles. Unsere Bewegung für Krsna-Bewußtsein wird deshalb krsna-bhāvanāmrta-saṅgha genannt, die Vereinigung von Menschen, die Zufriedenheit finden, indem sie einfach an Krsna denken. In Gedanken an Krsna versunken zu sein ist mit keinerlei Kosten oder Schwierigkeiten verbunden. Krsna sagt: man-manā bhava mad-bhakto mad-yājī mām namaskuru. "Beschäftige deinen Geist immer damit, an Mich zu denken, bringe Mir Ehrerbietungen dar und verehre Mich." (Bg. 9.34). Jeder kann ohne weiteres immer an Krsna denken, dem steht nichts im Wege. Dies wird als krsna-bhāvanāmrta bezeichnet. Wer in krsna-bhāvanāmrta versunken ist, bittet Krsna nicht um materielle Vorteile, sondern um die Segnung, den Ruhm des Herrn auf der ganzen Welt verbreiten zu können. Mama janmani janmanīśvare bhavatād bhaktir ahaitukī tvayi. Ein Krsna-bewußter Mensch möchte nicht einmal aus dem Kreislauf von Geburt und Tod befreit werden, sondern betet einfach nur: "Es ist mir gleichgültig, als was ich geboren werde, das liegt ganz bei Dir. Ich habe nur eine Bitte: Laß mich immer in Deinem Dienst beschäftigt sein!"

#### **VERS 46**

# ये विश्विप्तेन्द्रियधियो देवास्ते खहृदि स्थितम् । न विन्दन्ति प्रियं शश्वदात्मानं किम्रुतापरे ॥४६॥

ye vikşiptendriya-dhiyo devās te sva-hṛdi sthitam na vindanti priyam śaśvad ātmānam kim utāpare

ye—diejenigen Persönlichkeiten; vikṣipta-indriya-dhiyaḥ—deren Sinne, deren Geist und deren Intelligenz aufgrund materieller Umstände immer erregt sind; de-vāḥ—wie die Halbgötter; te—solche Personen; sva-hṛdi—im Innern des Herzens; sthitam—befindlich; na—nicht; vindanti—kennen; priyam—die Persönlichkeit Gottes, die über alle Maßen geliebt wird; śaśvat—unaufhörlich, ewig; ātmānam—die Höchste Persönlichkeit Gottes; kim uta—ganz zu schweigen von; apare—anderen (wie Menschen).

# ÜBERSETZUNG

Obwohl die Halbgötter die Vorteile haben, deren man sich im oberen Planetensystem erfreut, werden ihr Geist, ihre Sinne und ihre Intelligenz von materiellen Umständen in Erregung versetzt. Deshalb gelingt es selbst solch erhabenen Persönlichkeiten nicht, die Höchste Persönlichkeit Gottes zu erkennen, die Sich ewig im Innern des Herzens befindet. Welche Möglichkeit haben dann andere, wie beispielsweise die menschlichen Lebewesen, die nicht so viele Vorteile haben?

# **ERLÄUTERUNG**

Es ist eine Tatsache, daß Sich die Höchste Persönlichkeit Gottes immer im Herzen eines jeden befindet (īśvarah sarva-bhūtānām hrd-deśe 'rjuna tisthati). Doch aufgrund unserer materiellen Ängste, die in dieser materiellen Welt unvermeidlich sind, können wir den Höchsten Herrn nicht verstehen, obwohl Er uns so nahe ist. Denen, die aufgrund materieller Umstände immer in Unruhe sind, wird der voga-Vorgang empfohlen, damit sie ihren Geist auf die Höchste Persönlichkeit Gottes im Herzen richten können. Dhyānāvasthita-tad-gatena manasā paśyanti yam yoginah. Da der Geist und die Sinne unter materiellen Umständen ständig in Erregung sind, muß man den Geist mit Hilfe von voga-Techniken wie dhāranā, āsana und dhyāna zum Schweigen bringen und ihn auf die Höchste Persönlichkeit Gottes richten. Mit anderen Worten: Der voga-Vorgang ist ein Versuch, den Herrn mit materiellen Mitteln zu erkennen, während bhakti, hingebungsvoller Dienst, der spirituelle Vorgang der Gotteserkenntnis ist. Mahārā ja Khatvānga wählte den spirituellen Pfad und war deshalb an nichts Materiellem mehr interessiert. Krsna sagt in der Bhagavad-gītā (18.55): bhaktyā mām abhijānāti. "Nur durch hingebungsvollen Dienst kann man Mich verstehen." Man kann Kṛṣṇa, das Parabrahman, die Höchste Persönlichkeit Gottes, nur durch hingebungsvollen Dienst verstehen. Der Herr sagt nirgendwo, daß man Ihn durch das Praktizieren von mystischem yoga oder durch philosophisches Spekulieren verstehen kann. Bhakti ist höher als all diese materiellen Techniken. Anyābhilāsitā-śūnyam jñāna-karmādy-anāvrtam. Bhakti ist unverschmutzt, denn nicht einmal jñāna oder fromme Handlungen sind ihr beigemischt.

#### **VERS 47**

अथेशमायारचितेषु सङ्गं गुणेषु गन्धर्वपुरोपमेषु। रूढं प्रकृत्यात्मनि विश्वकर्तु-र्भावेन हित्वा तमहं प्रपद्ये।।४७॥

atheśa-māyā-raciteşu saṅgaṁ guṇeşu gandharva-puropameşu rūḍhaṁ prakṛṭyātmani viśva-kartur bhāvena hitvā tam ahaṁ prapadye atha—deshalb; īśa-māyā—durch die äußere Energie der Höchsten Persönlichkeit Gottes; raciteṣu—an geschaffene Dinge; sangam—Anhaftung; guneṣu—in den Erscheinungsweisen der materiellen Natur; gandharva-pura-upameṣu—die mit einem gandharva-pura-Trugbild verglichen werden (eine Stadt oder Häuser, die in einem Wald oder auf einem Hügel gesehen werden); rūdham—sehr mächtig; prakṛtyā—von der materiellen Natur; ātmani—der Überseele; viśva-kartuḥ—des Schöpfers des gesamten Universums; bhāvena—durch hingebungsvollen Dienst; hitvā—aufgebend; tam—Ihm (dem Herrn); aham—ich; prapadye—ergebe mich.

### ÜBERSETZUNG

Deshalb sollte ich nun meine Anhaftung an Dinge aufgeben, die von der äußeren Energie der Höchsten Persönlichkeit Gottes geschaffen wurden. Ich sollte meine Gedanken auf den Herrn richten und mich Ihm auf diese Weise ergeben. Diese materielle Schöpfung, die von der äußeren Energie des Herrn geschaffen wurde, ist wie eine nur in der Einbildung existierende Stadt, die man auf einem Hügel oder in einem Wald erblickt. Jede bedingte Seele wird von Natur aus von materiellen Dingen angezogen und hängt an ihnen, doch man muß sich von dieser Anhaftung kurzerhand freimachen und sich der Höchsten Persönlichkeit Gottes ergeben.

#### **ERLÄUTERUNG**

Wenn man in einem Flugzeug über eine gebirgige Gegend fliegt, kommt es manchmal vor, daß man am Himmel eine Stadt mit Türmen und Palästen zu sehen glaubt. Manchmal meint man auch, in einem großen Wald ähnliche Dinge zu entdecken. Dies nennt man ein gandharva-pura, ein Trugbild. Die gesamte Welt, in der wir leben, gleicht einem solchen Trugbild, und jeder materialistische Mensch hängt an ihr. Khatvanga Maharaja jedoch war an solchen Dingen nicht interessiert, denn er stand auf einer hohen Stufe des Krsna-Bewußtseins. Auch wenn ein Gottgeweihter scheinbar materialistischen Tätigkeiten nachgeht, ist er sich doch seiner Position sehr genau bewußt. Nirbandhah kṛṣṇa-sambandhe yuktam vairāgyam ucyate: Wenn man alle materiellen Dinge in Beziehung zum liebevollen Dienst des Herrn gebraucht, ist man in yukta-vairāgya, richtiger Entsagung, verankert. In dieser materiellen Welt sollte man nichts für die eigene Sinnenbefriedigung verwenden, vielmehr sollte alles in den Dienst des Herrn gestellt werden. So denkt man in der spirituellen Welt. Mahārāja Khaţvānga rät, man solle materielle Anhaftungen aufgeben und sich der Höchsten Persönlichkeit Gottes ergeben. Auf diese Weise macht man sein Leben zu einem Erfolg. Das ist reiner bhakti-yoga, in dem vairāgya-vidyā, Entsagung und Wissen, enthalten sind.

> vairāgya-vidyā-nija-bhakti-yogaśikṣārtham ekaḥ puruṣaḥ purāṇaḥ śrī-kṛṣṇa-caitanya-śarīra-dhārī kṛpāmbudhir yas tam aham prapadye

"Ich suche bei der Persönlichkeit Gottes, die jetzt als Śrī Caitanya Mahāprabhu erschienen ist, Zuflucht. Er ist der Ozean aller Barmherzigkeit, und Er ist herabge-

kommen, um uns Loslösung von der Materie, Wissen und hingebungsvollen Dienst zu Ihm Selbst zu lehren." (Caitanya-candrodaya-nāṭaka 6.74)

Śrī Kṛṣṇa Caitanya Mahāprabhu hat die Bewegung der vairāgya-vidyā gegründet, die uns dazu verhilft, Loslösung vom materiellen Dasein und liebende Hingabe zu erlangen. Die Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein, die Bewegung des hingebungsvollen Dienstes, bietet als einzige den Vorgang an, mit dessen Hilfe wir unser falsches Geltungsbewußtsein in dieser materiellen Welt bekämpfen können.

### **VERS 48**

# इति व्यवसितो बुद्ध्या नारायणगृहीतया । हित्वान्यभावमञ्जानं ततः स्वंभावमास्थितः ॥४८॥

iti vyavasito buddhyā nārāyaṇa-gṛhītayā hitvānya-bhāvam ajñānam tatah svam bhāvam āsthitah

iti—so; vyavasitah—den festen Entschluß gefaßt habend; buddhyā—durch rechte Intelligenz; nārāyaṇa-grhītayā—völlig von der Barmherzigkeit Nārāyaṇas, der Höchsten Persönlichkeit Gottes, kontrolliert; hitvā—aufgebend; anya-bhāvam—andere Arten des Bewußtseins (außerhalb des Kṛṣṇa-Bewußtseins); ajñānam—das nichts anderes ist als nicht endende Unwissenheit und Dunkelheit; tatah—daraufhin; svam—seine ursprüngliche Stellung als ewiger Diener Kṛṣṇas; bhāvam—hingebungsvoller Dienst; āsthitah—befindlich.

#### ÜBERSETZUNG

Auf diese Weise gab Mahārāja Khaṭvāṅga mit Hilfe seiner Intelligenz, die in der Darbringung von Dienst für den Herrn fortgeschritten war, die falsche Identifikation mit dem Körper auf, der voller Unwissenheit ist. In seiner ursprünglichen Stellung als ewiger Diener widmete er sich dem Dienst für den Herrn.

# **ERLÄUTERUNG**

Wenn jemand wirklich reines Kṛṣṇa-Bewußtsein entwickelt, hat niemand das Recht, ihm etwas vorzuschreiben. Wenn man Kṛṣṇa-bewußt ist, befindet man sich nicht mehr in der Dunkelheit der Unwissenheit, und wenn man von aller Dunkelheit befreit worden ist, befindet man sich in seiner ursprünglichen Position. Jīvera 'svarūpa' haya — kṛṣṇera 'nitya-dāsa'. Da das Lebewesen ewig der Diener des Herrn ist, erlangt es die Vollkommenheit des Lebens, wenn es sich vorbehaltlos im Dienst des Herrn betätigt.

# **VERS 49**

# यत् तद् ब्रह्म परं सक्ष्ममञ्जून्यं ग्रून्यकल्पितम् । भगवान् वासुदेवेति यं गृणन्ति हि सात्वताः ॥४९॥

yat tad brahma param sūkṣmam aśūnyam śūnya-kalpitam bhagavān vāsudeveti yam gṛṇanti hi sātvatāḥ

yat—das, was; tat—solches; brahma param—Parabrahman, die Höchste Persönlichkeit Gottes, Kṛṣṇa; śūkṣmam—spirituell, jenseits aller materiellen Vorstellungen; aśūnyam—nicht unpersönlich oder leer; śūnya-kalpitam—den sich weniger intelligente Menschen als leer vorstellen; bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; vāsudeva—Kṛṣṇa; iti—so; yam—den; gṛṇanti—besingen; hi—gewiß; sātvatāḥ—reine Gottgeweihte.

#### ÜBERSETZUNG

Unintelligente Menschen halten die Höchste Persönlichkeit Gottes, Vāsudeva, Kṛṣṇa, für unpersönlich oder leer, was Er nicht ist. Für solche Menschen ist es sehr schwierig, Ihn zu verstehen. Deshalb sind es die reinen Gottgeweihten, die den Herrn kennen und Ihn lobpreisen.

### FRIÄUTFRUNG

Im Śrīmad-Bhāgavatam (1.2.11) heißt es:

vadanti tat tattva-vidas tattvam yaj jñānam advayam brahmeti paramātmeti bhagavān iti śabdyate

Die Absolute Wahrheit wird in drei Stufen erkannt — als Brahman, als Paramātmā und als Bhagavān. Bhagavān ist der Ursprung aller Dinge. Brahman ist eine Teilrepräsentation Bhagavāns, und Vāsudeva, die Überseele, die Sich in allem und im Herzen eines jeden befindet, stellt ebenfalls eine höhere Verwirklichung der Höchsten Persönlichkeit Gottes dar. Wenn man jedoch schließlich die Höchste Persönlichkeit Gottes versteht (vāsudevaḥ sarvam iti) und erkennt, daß Vāsudeva sowohl Paramātmā als auch unpersönliches Brahman ist, dann verfügt man über vollkommenes Wissen. Kṛṣṇa wird deshalb von Arjuna als param brahma param dhāma pavitram paramam bhavān bezeichnet. Die Worte param brahma bedeuten, daß Kṛṣṇa sowohl der Ruheort des unpersönlichen Brahmans als auch der alldurchdringenden Überseele ist. Wenn Kṛṣṇa sagt: tyaktvā deham punar janma naiti mām eti, so bedeutet dies, daß der vollkommene Gottgeweihte nach der Erlangung vollkommener Erkenntnis nach Hause, zu Gott, zurückkehrt. Mahārāja Khaṭvānga

suchte bei der Höchsten Persönlichkeit Gottes Zuflucht und erlangte wegen seiner bedingungslosen Hingabe die Vollkommenheit.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 9. Kapitel im Neunten - Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Die Dynastie Amśumāns".

# Die Spiele Rāmacandras, des Höchsten Herrn

Das Zehnte Kapitel schildert, wie Śrī Rāmacandra in der Dynastie Mahārāja Khaṭvāṅgas erschien. Ferner wird erzählt, welche Taten der Herr vollbrachte, unter anderem, wie Er Rāvaṇa tötete und in die Hauptstadt Seines Königreiches, Ayodhyā, zurückkehrte.

Der Sohn Mahārāja Khaṭvāṅgas war Dīrghabāhu, dessen Sohn Raghu war. Der Sohn Raghus war Aja, der Sohn Ajas war Daśaratha, und der Sohn Daśarathas war Śrī Rāmacandra, die Höchste Persönlichkeit Gottes. Als der Herr in Seiner vollständigen Vierererweiterung in diese Welt herabkam — als Śrī Rāmacandra, Lakṣmaṇa, Bharata und Śatrughna —, schilderten große Weise wie Vālmīki, die vollkommenes Wissen über die Absolute Wahrheit besaßen, Seine transzendentalen Spiele. Śrīla Śukadeva Gosvāmī beschreibt diese Spiele nur in kurzen Zügen.

Śrī Rāmacandra begleitete Viśvāmitra und tötete Rāksasas wie Mārīca. Nachdem der Herr den mächtigen Bogen Haradhanu zerbrochen hatte, heiratete Er Mutter Sītā und setzte dem Stolz Paraśurāmas einen Dämpfer auf. Um dem Befehl Seines Vaters nachzukommen, zog Er in Begleitung von Laksmana und Sītā in den Wald. Dort schnitt Er Sürpanakhā die Nase ab und tötete die Bundesgenossen Rāvanas, deren Anführer Khara und Dūsana waren. Der Dämon Ravana entführte Sītādevī und besiegelte auf diese Weise den eigenen Untergang. Als Mārīca die Gestalt eines goldenen Rehs annahm, ließ Śrī Rāmacandra Sītādevī allein, um das Reh zu fangen und ihr damit eine Freude zu machen, doch in der Zwischenzeit nützte Ravana die Gelegenheit, um Sītādevī zu entführen. Als Šrī Rāmacandra bemerkte, daß Sītādevī verschwunden war, suchte Er zusammen mit Laksmana den ganzen Wald nach ihr ab. Im Verlauf dieser Suchaktion begegneten Sie Jatāvu. Dann tötete der Herr den Dämon Kabandha und den Befehlshaber Vali und schloß Freundschaft mit Sugriva. Nachdem Er die Kampskraft der Affen organisiert und Sich mit ihnen zum Meeresufer begeben hatte, wartete Er auf die Ankunft Samudras, des Ozeans in Person, doch als Samudra nicht kam, wurde Śrī Rāmacandra, der Herr Samudras, zornig. Da erschien Samudra mit großer Hast vor dem Herrn und bot Ihm unterwürfig seine Dienste an. Daraufhin schlug der Herr eine Brücke über den Ozean und griff, unterstützt von Vibhīsana als Berater, Rāvanas Hauptstadt, Lankā, an. Zuvor hatte Hanuman, der ewige Diener des Herrn, Lanka in Brand gesetzt, und nun töteten die Streitkräfte Śrī Rāmacandras mit dem Beistand Laksmanas alle Rāksasa-Soldaten. Daraufhin tötete Śrī Rāmacandra persönlich Rāvaņa. Mandodarī und andere Frauen beklagten Rāvana, und Vibhīsana vollzog gemäß Śrī Rāmacandras Anweisung die Begräbnisrituale für alle ums Leben gekommenen Familienangehörigen. Srī Rāmacandra ernannte daraufhin Vibhīsana zum rechtmäßigen Herrscher Lankās und segnete ihn außerdem mit einer langen Lebensdauer. Der Herr befreite Sītādevī aus dem Asoka-Wald und brachte sie in einem Blumenflugzeug in Seine Hauptstadt Ayodhyā, wo Er von Seinem Bruder Bharata empfangen wurde. Als Śrī Rāmacandra in Ayodhyā einzog, brachte Bharata Seine hölzernen Schuhe, Vibhīṣaṇa und Sugrīva hielten einen Fächer und einen Wedel, Hanumān trug einen Schirm, Śatrughna den Bogen des Herrn und zwei Köcher, und Sītādevī hielt einen Wassertopf in den Händen, in dem sich Wasser von heiligen Orten befand. Angada trug ein Schwert und Jāmbavān (Rkṣarāja) einen Schild. Nachdem Śrī Rāmacandra, begleitet von Lakṣmaṇa und Mutter Sītādevī, alle Seine Verwandten besucht hatte, übertrug Ihm der große Weise Vasiṣṭha die königliche Gewalt. Zum Schluß des Kapitels wird kurz beschrieben, wie Śrī Rāmacandra in Ayodhyā herrschte.

#### VERS 1

# श्रीज्ञक उवाच

# खट्वाङ्गाद् दीर्घबाहुश्च रघुस्तस्मात् पृथुश्रवाः । अजस्ततो महाराजस्तस्माद् दश्वरथोऽभवत् ॥ १ ॥

śrī-śuka uvāca khaṭvāṅgād dīrghabāhuś ca raghus tasmāt pṛthu-śravāḥ ajas tato mahā-rājas tasmād daśaratho 'bhavat

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; khaţvāngāt—von Mahārāja Khaţvānga; dīrghabāhuh—der Sohn namens Dīrghabāhu; ca—und; raghuh tasmāt—von ihm wurde Raghu geboren; pṛthu-śravāḥ—heilig und berühmt; ajaḥ—der Sohn namens Aja; tataḥ—von ihm; mahā-rājaḥ—der große König Mahārāja Daśaratha; tasmāt—von Aja; daśarathaḥ—namens Daśaratha; abhavat—wurde geboren.

#### ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī sagte: Der Sohn Mahārāja Khaṭvāṅgas war Dīrghabāhu, und Dīrghabāhus Sohn war der berühmte Mahārāja Raghu. Von Mahārāja Raghu kam Aja, und von Aja wurde die große Persönlichkeit Mahārāja Daśaratha geboren.

#### VERS 2

तस्यापि भगवानेष साक्षाद् ब्रह्ममयो हरिः। अंशांशेन चतुर्घागात् पुत्रत्वं प्रार्थितः सुरैः। रामलक्ष्मणभरतशत्रुष्ठाः इति संज्ञया।। २।।

> tasyāpi bhagavān eşa sākṣād brahmamayo hariḥ aṁśāṁśena caturdhāgāt

putratvam prārthitaḥ suraiḥ rāma-lakṣmaṇa-bharataśatrughnā iti samjñayā

tasya—von ihm (Mahārāja Daśaratha); api—auch; bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; eṣaḥ—sie alle; sākṣāt—direkt; brahma-mayaḥ—das Höchste Parabrahman, die Absolute Wahrheit; hariḥ—die Höchste Persönlichkeit Gottes; amśa-amśena—durch eine Erweiterung eines vollständigen Teils; caturdhā—durch vierfache Erweiterung; agāt—angenommen; putratvam—Sohnschaft; prārthitaḥ—gebeten von; suraiḥ—von den Halbgöttern; rāma—Śrī Rāmacandra; lakṣmaṇa—Śrī Lakṣmaṇa; bharata—Śrī Bharata; śatrughnāḥ—und Śrī Śatrughna; iti—so; sam-jñayā—mit verschiedenen Namen.

#### ÜBERSETZUNG

Auf die Bitte der Halbgötter hin erschien der Herr, die Höchste Persönlichkeit Gottes, die Absolute Wahrheit Selbst, direkt mit Seiner Erweiterung und mit den Erweiterungen Seiner Erweiterung. Die Namen dieser berühmten Inkarnationen waren Rāma, Lakşmaṇa, Bharata und Śatrughna, und Sie erschienen in vier Gestalten als die Söhne Mahārāja Daśarathas.

### **ERLÄUTERUNG**

Śrī Rāmacandra und Seine Brüder, Lakşmaṇa, Bharata und Śatrughna, gehören alle zum viṣṇu-tattva, nicht zum jīva-tattva. Die Höchste Persönlichkeit Gottes erweitert Sich in viele, viele Formen. Advaitam acyutam anādim ananta-rūpam. Obwohl diese viṣṇu-tattva-Formen und -Inkarnationen ein und dasselbe sind, gibt es ihrer doch viele. Dies wird in der Brahma-samhitā (5.39) bestätigt: rāmādi-mūrtiṣu kalā-niyamena tiṣṭhan. Der Herr erscheint in vielen Formen, wie Rāma, Lakṣmaṇa, Bharata und Śatrughna, und diese Formen können sich in jedem beliebigen Teil Seiner Schöpfung aufhalten. All diese Formen existieren fortwährend, ewig, als individuelle Persönlichkeiten Gottes, und sie gleichen einer Vielzahl von Kerzen, die alle gleich hell leuchten. Śrī Rāmacandra, Lakṣmaṇa, Bharata und Śatrughna, die als viṣṇu-tattva alle gleich mächtig sind, wurden die Söhne Mahārāja Dasarathas, weil die Halbgötter um Ihr Erscheinen gebetet hatten.

#### VERS 3

तस्यानुचरितं राजन्नृषिभिस्तत्त्वदर्शिभिः। श्रुतं हि वर्णितं भूरि त्वया सीतापतेर्मुहुः॥३॥

> tasyānucaritam rājann rsibhis tattva-darsibhiḥ śrutam hi varņitam bhūri tvayā sītā-pater muhuḥ

tasya—von Ihm, der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Śrī Rāmacandra, und von Seinen Brüdern; anucaritam—transzendentale Taten; rājan—o König (Mahārāja Parīkṣit); rṣibhiḥ—von großen Weisen oder heiligen Menschen; tattva-darśibhiḥ—von Persönlichkeiten, die die Absolute Wahrheit kennen; śrutam—sind gehört worden; hi—gewiß; varnitam—wie so schön beschrieben wurden; bhūri—viele; tva-yā—von dir; sītā-pateḥ—von Śrī Rāmacandra, dem Ehemann Mutter Sītās; mu-huḥ—sehr oft.

#### ÜBERSETZUNG

O König Parīkṣit, die transzendentalen Taten Śrī Rāmacandras sind von großen Heiligen beschrieben worden, die die Wahrheit gesehen haben. Weil du die Geschichte von den Taten Śrī Rāmacandras, des Ehemanns Mutter Sītās, schon oft gehört hast, werde ich sie nur in kurzen Zügen schildern. Bitte hör mir zu.

# **ERLÄUTERUNG**

Moderne Rākṣasas, die sich als sehr gebildet hinstellen, nur weil sie einen Doktortitel führen, haben zu beweisen versucht, daß Śrī Rāmacandra nicht die Höchste Persönlichkeit Gottes, sondern ein gewöhnlicher Mensch ist. Doch diejenigen, die gelehrt und spirituell fortgeschritten sind, werden Ansichten dieser Art niemals teilen; sie werden nur die Beschreibungen Śrī Rāmacandras und Seiner Taten akzeptieren, die von tattva-darśīs vorgelegt werden, das heißt von Persönlichkeiten, die die Absolute Wahrheit kennen. In der Bhagavad-gītā (4.34) gibt uns die Höchste Persönlichkeit Gottes folgende Unterweisung:

tad viddhi praṇipātena paripraśnena sevayā upadekṣyanti te jñānaṁ jñāninas tattva-darśinaḥ

"Versuche die Wahrheit zu erfahren, indem du dich an einen spirituellen Meister wendest. Stelle ihm in ergebener Haltung Fragen und diene ihm. Die selbstverwirklichte Seele kann dir Wissen offenbaren, denn sie hat die Wahrheit gesehen."

Solange man nicht tattva-darśī ist, das heißt vollkommenes Wissen von der Absoluten Wahrheit hat, kann man die Taten der Persönlichkeit Gottes nicht beschreiben. Deshalb sind einige von den Beschreibungen der Taten Śrī Rāmacandras nicht wirklich autoritativ, denn es gibt viele solcher sogenannten Rāmāyaṇas. Manchmal schildert ein Autor Śrī Rāmacandras Taten vom Standpunkt seiner eigenen Phantasien, Spekulationen oder materiellen Gefühle aus, doch man sollte deswegen nicht denken, die Taten Śrī Rāmacandras seien ein Erzeugnis der Phantasie. Bevor Śukadeva Gosvāmī die Geschichte von Śrī Rāmacandra zu erzählen begann, sagte er zu Mahārāja Parīkṣit: "Du hast bereits über die Taten Śrī Rāmacandras gehört." Offensichtlich gab es also vor fünftausend Jahren viele Fassungen des Rāmāyaṇa, der Lebensgeschichte Śrī Rāmācandras, und es gibt auch heute noch viele, und deshalb müssen wir unterscheiden und dürfen nur diejenigen Bücher heraussuchen, die von

tattva-darsīs verfaßt worden sind (jñāninas tattva-darsīnaḥ), nicht die Bücher sogenannter Gelehrter, die behaupten, Wissen zu haben, nur weil sie einen Doktortitel führen. Mit diesem Vers warnt uns Śukadeva Gosvāmī. Rṣibhis tattva-darsibhiḥ. Obwohl das von Vālmīki verfaßte Rāmāyaṇa ein Werk gewaltigen Umfanges ist, faßt Śukadeva Gosvāmī die darin beschriebenen Begebenheiten hier in einigen wenigen Versen zusammen.

# VERS 4

गुर्वर्थे त्यक्तराज्यो व्यचरदनुवनं
पद्मपद्भ्यां प्रियायाः
पाणिस्पर्शाक्षमाभ्यां मृजितपथरुजो
यो हरीन्द्रानुजाभ्याम् ।
वैरूप्याच्छूर्पणख्याः प्रियविरहरुषारोपितश्रू विजृम्भत्रस्ताब्धिर्बद्धसेतुः खलदवदहनः
कोसलेन्द्रोऽवतानः ॥ ४॥

gurv-arthe tyakta-rājyo vyacarad anuvanam padma-padbhyām priyāyāḥ pāṇi-sparśākṣamābhyām mrjita-patha-rujo yo harīndrānujābhyām vairūpyāc chūrpaṇakhyāḥ priya-viraha-ruṣāropita-bhrū-vijrmbha-trastābdhir baddha-setuḥ khala-dava-dahanaḥ kosalendro 'vatān naḥ

guru-arthe—um das Versprechen Seines Vaters zu halten; tyakta-rājyah—auf das Amt des Königs verzichtend; vyacarat—wanderte; anuvanam—von einem Wald zum nächsten; padma-padbhyām-mit Seinen zwei Lotosfüßen; priyāyāh-mit Seiner Frau, Mutter Sītā, die Er über alle Maßen liebte; pāni-sparśa-aksamābhyām -die so zart waren, daß sie nicht einmal die Berührung der Handfläche Sītās aushalten konnten; mrjita-patha-rujah—dessen durch das Wandern auf der Straße verursachte Müdigkeit vermindert wurde; yaḥ-der Herr, der; harīndra-anujābhyāmbegleitet vom König der Affen, Hanuman, und von Seinem jüngeren Bruder Laksmana; vairūpyāt—weil sie verunstaltet wurde; śūrpanakhyāh—von der Rāksasī (ein weiblicher Damon) namens Śurpanakhā; priya-viraha—wegen der Trennung von Seiner geliebten Frau bekümmert; ruṣā āropita-bhrū-vijṛmbha-indem Er zornig Seine hochgezogenen Augenbrauen bewegte; trasta-sich fürchtend; abdhih-der Ozean: baddha-setuh—einer, der eine Brücke über den Ozean baute: khala-dava-dahanah—der jenige, der neidische Personen wie Ravana tötete, genauso, wie ein Feuer einen Wald verschlingt; kosala-indrah—der König von Ayodhyā; avatāt—möge beschutzen; nah-uns.

# ÜBERSETZUNG

Um das Versprechen Seines Vaters einzulösen, verzichtete Śrī Rāmacandra, ohne auch nur einen Augenblick zu zögern, auf die Königswürde und wanderte, begleitet von Seiner Frau, Mutter Sītā, auf Seinen zarten Lotosfüßen von einem Wald zum nächsten. Seine Lotosfüße waren so empfindlich, daß sie nicht einmal die Berührung der Handflächen Sītās aushalten konnten. Außerdem wurde der Herr von Hanuman, dem König der Affen [oder von einem anderen Affen, Sugrīva], und von Seinem jüngeren Bruder Śrī Laksmana begleitet, die beide Seine durch das Wandern im Wald hervorgerufene Müdigkeit linderten. Nachdem der Herr Sürpanakhā entstellt hatte, indem Er ihr die Nase und die Ohren abschnitt, wurde Er von Mutter Sita getrennt. Dies versetzte Ihn in Zorn, und Er hob Seine Augenbrauen, wodurch Er dem Ozean Angst einjagte, der es Ihm daraufhin gestattete, eine Brücke zu bauen, um den Ozean übergueren zu können. In der Folge drang der Herr in das Königreich Ravanas ein, um diesen - wie ein Feuer, das einen Wald verschlingt - zu töten. Möge uns dieser Höchste Herr, Śrī Rāmacandra, allen Schutz gewähren.

#### VERS 5

# विश्वामित्राध्वरे येन मारीचाद्या निशाचराः । पत्र्यतो लक्ष्मणस्येव हता नैर्ऋतपुङ्गचाः ॥ ५ ॥

viśvāmitrādhvare yeṇa mārīcādyā nišā-carāḥ paśyato lakṣmaṇasyaiva hatā nairṛta-puṅgavāḥ

viśvāmitra-adhvare—in der Opferarena des großen Weisen Viśvāmitra; yena—von dem (Śrī Rāmacandra); mārīca-ādyāḥ—angeführt von Mārīca; niśā-carāḥ—die ungesitteten Menschen, die nachts in der Dunkelheit der Unwissenheit umherwandern; paśyatah lakṣmaṇasya—von Lakṣmaṇa gesehen; eva—gewiß; hatāḥ—wurden getötet; nairrta-puṅgayāh—die großen Anführer der Rākṣasas.

# ÜBERSETZUNG

Während eines Opfers, das von Viśvāmitra durchgeführt wurde, tötete Śrī Rāmacandra, der König von Ayodhyā, in der Opferarena viele Dämonen, Rākṣasas und ungesittete Menschen, die nachts in der Erscheinungsweise der Dunkelheit umherwanderten. Möge uns Śrī Rāmacandra, der diese Dämonen vor den Augen Lakṣmaṇas tötete, wohlgesinnt sein und uns Schutz gewähren.

### **VERS 6-7**

यो लोकवीरसमितौ धनुरैशसुग्रं सीताखयंवरगृहे त्रिशतोपनीतम् । आदाय बालगजलील इवेक्षुयष्टिं सज्जवीकृतं नृप विकृष्य बभञ्ज मध्ये ॥ ६॥ जित्वानुरूपगुणशीलवयोऽङ्गरूपां सीताभिधां श्रियसुरस्यभिलब्धमानाम् । मार्गे बजन् भृगुपतेर्व्यनयत् प्ररूढं दर्षं महीमकृत यिख्ररराजबीजाम् ॥ ७॥

yo loka-vīra-samitau dhanur aisam ugram sītā-svayamvara-gṛhe trisatopanītam ādāya bāla-gaja-līla ivekṣu-yaṣṭim sajjyī-kṛtam nṛpa vikṛṣya babhañja madhye

jitvānurūpa-guṇa-śīla-vayo 'nga-rūpām sītābhidhām śriyam urasy abhilabdhamānām mārge vrajan bhṛgupater vyanayat prarūḍham darpam mahīm akṛta yas trir arāja-bījām

yaḥ—Śrī Rāmacandra, der; loka-vīra-samitau—in der Gesellschaft oder inmitten vieler Helden dieser Welt; dhanuḥ—den Bogen; aisam—Śivas; ugram—schrecklich; sītā-svayamvara-gṛhe—in der Halle, in der Mutter Sītā ihren Ehemann auswählte; trisata-upanītam—den Bogen, der von dreihundert Männern getragen wurde; ādāya—nehmend (diesen Bogen); bāla-gaja-līlaḥ—Sich verhaltend wie ein junger Elefant in einem Zuckerrohrfeld; iva—wie; ikṣu-yaṣṭim—eine Zuckerrohrstange; sajjyī-kṛtam—bespannte den Bogen mit einer Sehne; nṛpa—o König; vikṛṣya—durch Biegen; babhañja—zerbrach ihn; madhye—in der Mitte; jitvā—Sieg erringen; anurūpa—Seinem Rang und Seiner Schönheit angemessen; guṇa—Eigenschaften; sīla—Benehmen; vayaḥ—Alter; aṅga—Körper; rūpām—Schönheit; sītā-abhidhām—das Mädchen namens Sītā; śriyam—die Glücksgöttin; urasi—an der Brust; abhilabdhamānām—hatte sie früher gehabt; mārge—auf dem Weg; vrajan—während Er ging; bhṛgupateḥ—von Bhṛgupati; vyanayat—zerstörte; prarūḍham—sehr tief verwurzelt; darpam—Stolz; mahīm—die Erde; akṛta—zerstörte; yaḥ—einer, der; triḥ—dreimal (sieben); arāja—ohne eine königliche Dynastie; bījām—Same.

# ÜBERSETZUNG

O König, die Spiele Śrī Rāmacandras waren wundervoll wie die eines Elefantenjungen. In der Versammlungshalle, in der Mutter Sītā ihren Ehemann

auswählen sollte, zerbrach Er inmitten der Helden dieser Welt den Bogen, der Siva gehörte. Dieser Bogen war so schwer, daß er von dreihundert Männern getragen werden mußte, doch Śrī Rāmacandra bog ihn, spannte ihn und brach ihn in der Mitte entzwei, genauso, wie ein junger Elefant ein Stück Zuckerrohr zerbricht. Auf diese Weise gewann der Herr die Hand Mutter Sītās, die im gleichen Alter stand wie Er und Ihm in bezug auf transzendentale Körpermerkmale, Schönheit, gutes Benehmen und Charakter ebenbürtig war; sie war nämlich die Glücksgöttin, die immer an der Brust des Herrn ruht. Nachdem Śrī Rāmacandra Sītā bei der Zusammenkunft der Bewerber errungen hatte, machte Er Sich auf den Rückweg und traf unterwegs Paraśurāma. Obwohl Paraśurāma sehr stolz darauf war, die Erde einundzwanzigmal vom Königsstand befreit zu haben, wurde er vom Herrn besiegt, der als kṣatriya königlichen Standes auftrat.

#### VERS 8

यः सत्यपाशपरिवीतपितुर्निदेशं स्त्रैणस्य चापि शिरसा जगृहे सभार्यः। राज्यं श्रियं प्रणयिनः सुहृदो निवासं त्यक्त्वा ययौ वनमस्रनिव सक्तसङ्गः ॥ ८॥

yaḥ satya-pāśa-parivīta-pitur nideśam straiṇasya cāpi śirasā jagrhe sabhāryaḥ rājyam śriyam praṇayinaḥ suhrdo nivāsam tyaktvā yayau vanam asūn iva mukta-saṅgaḥ

yaḥ—Śrī Rāmacandra, der; satya-pāśa-parivīta-pituḥ—Seines Vaters, der durch das Versprechen, das er seiner Frau gegeben hatte, gebunden war; nideśam—den Befehl; straiṇasya—des Vaters, der sehr an seiner Frau hing; ca—auch; api—gewiß; śi-rasā—auf Seinen Kopf; jagṛhe—akzeptierte; sa-bhāryaḥ—mit Seiner Frau; rājyam—das Königreich; śriyam—Reichtum; praṇayinaḥ—Verwandte; suhṛdaḥ—Freunde; nivāsam—Residenz; tyaktvā—aufgebend; yayau—ging; vanam—in den Wald; asūn—Leben; iva—wie; mukta-saṅgah—eine befreite Seele.

# ÜBERSETZUNG

Genauso, wie eine befreite Seele ihr Leben aufgibt, so verzichtete Śrī Rāmacandra auf Sein Königreich und ließ Seinen Reichtum, Seine Freunde, Seine Verwandten, Seinen Palast und alles, was Er sonst noch besaß, zurück und zog mit Sītā in den Wald. Er tat dies, um den Befehl Seines Vaters auszuführen, der durch ein Versprechen gebunden war, das er seiner Frau gegeben hatte.

#### **ERLÄUTERUNG**

Mahārāja Daśaratha hatte drei Frauen. Eine von ihnen, Kaikeyī, machte ihm mit ihrem Dienst große Freude, und er wollte ihr deshalb eine Segnung geben. Kaikeyī indessen wollte erst dann um die Segnung bitten, wenn sie diese benötigte. Als Prinz Rāmacandra gekrönt werden sollte, bat Kaikeyī ihren Mann, er möge ihren Sohn Bharata auf den Thron setzen und Rāmacandra in den Wald schicken. Da Mahārāja Daśaratha durch sein Versprechen gebunden war, kam er dem Wunsch seiner geliebten Frau nach und befahl Rāmacandra, in den Wald zu gehen, was dieser als gehorsamer Sohn dann auch sofort tat. Ohne Zögern gab Er alles auf, genau wie eine befreite Seele oder ein großer  $yog\bar{i}$  das Leben aufgibt, ohne an materiellen Dingen zu hängen.

### VERS 9

# रक्षःस्वसुर्व्यकृत रूपमशुद्धबुद्धे-स्तस्याः स्वरत्रिशिरदृषणमुख्यबन्धून् । जन्ने चतुर्दशसहस्रमपारणीय-कोदण्डपाणिरटमान उवास कृच्छ्रम् ॥ ९ ॥

rakşah-svasur vyakṛta rūpam aśuddha-buddhes tasyāḥ khara-triśira-dūşaṇa-mukhya-bandhūn jaghne caturdaśa-sahasram apāraṇīyakodanda-pānir aṭamāna uvāsa kṛcchram

rakṣaḥ-svasuḥ—von Śūrpaṇakhā, der Schwester des Rākṣasa (Rāvaṇa); vyakṛ-ta—(Śrī Rāma) entstellte; rūpam—die Gestalt; aśuddha-buddheḥ—weil ihre Intelligenz von lüsternen Wünschen verschmutzt worden war; tasyāḥ—von ihr; khara-triśira-dūṣaṇa-mukhya-bandhūn—viele Freunde, allen voran Khara, Triśira und Dūṣaṇa; jaghne—Er (Śrī Rāmacandra) tötete; caturdaśa-sahasram—vierzehntausend; apāraṇīya—unüberwindlich; kodaṇḍa—Bogen und Pfeile; pāṇiḥ—in der Hand; aṭamāṇaḥ—durch den Wald wandernd; uvāsa—lebte dort; kṛcchram—unter großen Schwierigkeiten.

### ÜBERSETZUNG

Das Leben im Wald war hart, und einmal, als Śrī Rāmacandra mit Seinem unbesiegbaren Bogen und Seinen Pfeilen in der Hand umherstreifte, verunstaltete Er Rāvaṇas Schwester, deren Gesinnung durch lüsterne Wünsche verschmutzt war, indem Er ihr die Nase und die Ohren abschnitt. Er tötete auch ihre vierzehntausend Rākṣasa-Freunde, deren Anführer Khara, Triśira und Dūṣaṇa waren.

#### VERS 10

# सीताकथाश्रवणदीपितहृच्छयेन सृष्टं विलोक्य नृपते दशकन्धरेण। जन्नेऽद्भुतेणवपुषाश्रमतोऽपकृष्टो मारीचमाशु विशिखेन यथा कस्रुग्रः।।१०।।

sītā-kathā-śravaṇa-dīpita-hṛc-chayena sṛṣṭaṁ vilokya nṛpate daśa-kandhareṇa jaghne 'dbhutaiṇa-vapuṣāśramato 'pakṛṣṭo mārīcam āśu viśikhena yathā kam ugraḥ

sītā-kathā—Gespräche über Sītādevī; śravaṇa—durch Hören; dīpita—erregt; hṛt-śayena—lüsterne Wünsche im Geiste Rāvaṇas; sṛṣṭam—erzeugt; vilokya—dies sehend; nṛpate—o König Parīkṣit; daśa-kandhareṇa—von Rāvaṇa, der zehn Köpfe hatte; jaghne—der Herr tötete; adbhuta-eṇa-vapuṣā—durch ein goldenes Reh; āśramataḥ—aus Seinem āśrama; apakṛṣṭaḥ—fortgelockt; mārīcam—die Hexe Mārīca, die die Gestalt eines goldenen Rehs angenommen hatte; āśu—sofort; višikhena—mit einem scharfen Pfeil; yathā—wie; kam—Dakṣa; ugraḥ—Śiva.

# ÜBERSETZUNG

O König Parīkşit, als Rāvaṇa, der zehn Köpfe auf seinen Schultern hatte, von der Schönheit und Anmut Sītās hörte, wurde sein Geist von lüsternen Wünschen aufgewühlt, und so zog er aus, um sie zu entführen. Um Śrī Rāmacandra von Seinem āśrama fortzulocken, schickte Rāvaṇa Mārīca in der Gestalt eines goldenen Rehs, und als Śrī Rāmacandra dieses wunderbare Reh sah, verließ Er Seine Hütte und folgte ihm. Schließlich tötete Er es mit einem scharfen Pfeil, genau wie Śiva Dakṣa tötete.

#### VERS 11

रक्षोऽधमेन वृकवद् विपिनेऽसमक्षं वैदेहराजदुहितर्यपयापितायाम् । आत्रा वने कृपणवत् प्रियया वियुक्तः स्त्रीसङ्गिनां गतिमिति प्रथयंश्वचार ॥११॥

rakşo-'dhamena vṛkavad vipine 'samakşam' vaideha-rāja-duhitary apayāpitāyām bhrātrā vane kṛpaṇavat priyayā viyuktaḥ strī-saṅginām gatim iti prathayams cacāra rakṣaḥ-adhamena—der heimtückischste unter den Rākṣasas, Rāvaṇa; vṛka-vat—wie ein Tiger; vipine—im Wald; asamakṣam—schutzlos; vaideha-rāja-duhitari—durch diese Lage Mutter Sītās, der Tochter des Königs von Videha; apayāpitāyām—nachdem sie entführt worden war; bhrātrā—mit Seinem Bruder; vane—im Wald; kṛpaṇa-vat—wie ein überaus betrübter Mensch; priyayā—von seiner geliebten Frau; viyuktaḥ—getrennt; strī-saṅginām—von Männern, die sich zu Frauen hingezogen fühlen oder mit ihnen verkehren; gatim—Ziel; iti—so; prathayan—ein Beispiel gebend; cacāra—wanderte umher.

#### ÜBERSETZUNG

Als sowohl Rāmacandra, der tief in den Wald gedrungen war, als auch Lakṣmaṇa abwesend waren, entführte der übelste unter den Rākṣasas, Rāvaṇa, Sītādevī, die Tochter des Königs von Videha, genauso, wie ein Tiger ein schutzloses Schaf raubt, wenn der Schäfer abwesend ist. Daraufhin irrte Śrī Rāmacandra zusammen mit Seinem Bruder Lakṣmaṇa im Wald umher, als sei Er wegen der Trennung von Seiner Frau sehr betrübt. Auf diese Weise zeigte Er mit Seinem eigenen Beispiel den Zustand eines Menschen, der an Frauen angehaftet ist.

# **ERLÄUTERUNG**

In diesem Vers drücken die Worte strī-sanginām gatim iti aus, daß der Zustand eines Menschen, der an Frauen hängt, vom Herrn Selbst gezeigt wurde. Ein Grundsatz der Sittenlehre lautet: grhe nārīm vivarjayet. Wenn jemand eine Reise macht, sollte er seine Frau nicht mitnehmen. Früher pflegten die Menschen zwar ohne Fahrzeuge zu reisen, aber dennoch sollte man es auch heute noch so weit wie möglich vermeiden, seine Frau mitzunehmen, wenn man die Heimat verläßt, vor allem dann, wenn man sich in einer ähnlichen Lage befindet wie Śrī Rāmacandra, als Er auf den Befehl Seines Vaters hin verbannt wurde. Wie die Höchste Persönlichkeit Gottes Selbst zeigte, ist die Anhaftung an Frauen immer mit Leid verbunden, ob man sich nun im Wald oder zu Hause befindet.

Dies ist natürlich die materielle Seite von strī-saṅgī, doch im Falle Śrī Rāmacandras ist diese strī-saṅgī spirituell, denn Er gehört nicht zur materiellen Welt. Nārāyaṇaḥ paro 'vyaktāt: Nārāyaṇa steht über der materiellen Schöpfung. Weil Er der Schöpfer der materiellen Welt ist, untersteht Er den Gesetzmäßigkeiten der materiellen Welt nicht. Das Gefühl der Trennung, das Śrī Rāmacandra empfand, als Sītā entführt wurde, wird spirituell als vipralambha bezeichnet. Vipralambha ist eine Wirkung der hlādinī-Kraft der Höchsten Persönlichkeit Gottes und gehört zum śrṇgāra-rasa, dem rasa der ehelichen Liebe in der spirituellen Welt. In der spirituellen Welt entfaltet die Höchste Persönlichkeit Gottes alle Tätigkeiten eines Liebhabers und zeigt dabei die Symptome sāttvika, sañcārī, vilāpa, mūrcchā und unmāda. Als Śrī Rāmacandra von Sītā getrennt war, entwickelten sich all diese spirituellen Symptome. Der Herr ist weder unpersönlich noch handlungsunfāhig, vielmehr ist Er sac-cid-ānanda-vigraha, das heißt, Er hat eine ewige Gestalt aus Wissen und Glückseligkeit und entfaltet daher alle Symptome spiritueller Glückseligkeit. Sehnsucht nach der Geliebten, wenn man von ihr getrennt ist, ist eine Empfindung, die

mit spiritueller Glückseligkeit verbunden ist. Wie Śrīla Svarūpa Dāmodara Gosvāmī erklärt, ist der Austausch von Liebe zwischen Rādhā und Kṛṣṇa eine Manifestation der Freudenkraft des Herrn (rādhā-kṛṣṇa-praṇaya-vikṛtir hlādinī-śaktiḥ). Der Herr ist die ursprüngliche Quelle aller Freude, das Reservoir aller Freude. Śrī Rāmacandra demonstrierte deshalb die Wahrheit sowohl spirituell als auch materiell. Wenn man auf der materiellen Ebene an Frauen angehaftet ist, erfährt man Leid, doch wenn es auf der spirituellen Ebene zwischen dem Herrn und Seiner Freudenkraft zu einem Austausch von Gefühlen der Trennung kommt, nimmt die spirituelle Glückseligkeit des Herrn zu. Weitere Erklärungen dazu finden wir in der Bhagavad-gītā (9.11):

avajānanti māṁ mūḍhā mānuṣīṁ tanum āśritam paraṁ bhāvam ajānanto mama bhūta-maheśvaram

Jemand, der sich der spirituellen Natur der Höchsten Persönlichkeit Gottes nicht bewußt ist, hält den Herrn für einen gewöhnlichen Menschen. Doch der Geist des Herrn, Seine Intelligenz und Seine Sinne können von materiellen Umständen niemals beeinflußt werden. In einem Zitat aus dem Skanda Purāṇa, das Madhvācārya anführt, wird diese Tatsache noch eingehender erklärt:

nitya-pūrṇa-sukha-jñānasvarūpo 'sau yato vibhuḥ ato 'sya rāma ity ākhyā tasya duhkhaṁ kuto 'nv api

tathāpi loka-śikṣārtham aduḥkho duḥkha-vartivat antarhitāṁ loka-dṛṣṭyā sītām āsīt smarann iva

jñāpanārtham punar nityasambandhaḥ svātmanaḥ śriyāḥ ayodhyāyā vinirgacchan sarva-lokasya ceśvaraḥ pratyakṣam tu śriyā sārdham jagāmānādir avyayaḥ

nakṣatra-māsa-gaṇitam trayodaśa-sahasrakam brahmaloka-samam cakre samastam kṣiti-maṇḍalam

rāmo rāmo rāma iti sarvesām abhavat tadā sarvoramamayo loko yadā rāmas tv apālayat

In Wirklichkeit konnte Rāvaņa Sītā gar nicht entführen. Die Sītā, die von Rāvaņa geraubt wurde, war ein illusorisches Ebenbild Mutter Sītās —  $m\bar{a}y\bar{a}-s\bar{\imath}t\bar{a}$ . Als sich Sītā der Feuerprobe unterziehen mußte, verbrannte diese  $m\bar{a}y\bar{a}-s\bar{\imath}t\bar{a}$ , und die echte Sītā entstieg den Flammen.

Weiter sollten wir aus dieser Begebenheit lernen, daß eine Frau — wie mächtig auch immer sie in der materiellen Welt sein mag — unter allen Umständen beschützt werden muß, denn sobald niemand auf sie achtet, wird sie von Rākṣasas vom Schlage Rāvaṇas ausgenützt werden. Die Worte vaideha-rāja-duhitari drücken aus, daß Mutter Sītā vor ihrer Heirat mit Śrī Rāmacandra von ihrem Vater, Vaideha-rāja, beschützt wurde. Nach ihrer Heirat dann wachte ihr Ehemann über sie. Die Schlußfolgerung lautet daher, daß eine Frau immer beschützt werden sollte. Die vedischen Grundsätze lassen einer Frau keinen Spielraum für Unabhängigkeit (asamaksam).

#### VERS 12

# दग्घात्मकृत्यहतकृत्यमहन् कबन्धं सख्यं विधाय किपिभिर्दियतागितितैः। बुद्ध्वाथवालिनि हते प्रवगेन्द्रसैन्यै-र्वेलामगात् समनुजोऽजभवार्चिताङ्घिः॥१२॥

dagdhvātma-kṛtya-hata-kṛtyam ahan kabandham sakhyam vidhāya kapibhir dayitā-gatim taiḥ buddhvātha vālini hate plavagendra-sainyair velām agāt sa manujo 'ja-bhavārcitānghrih

dagdhvā—durch Verbrennen; ātma-kṛtya-hata-kṛtyam—nachdem Er nach dem Tod Jaṭāyus, der für die Sache des Herrn sein Leben ließ, die nötigen religiösen Rituale vollzogen hatte; ahan—tötete; kabandham—den Dämon Kabandha; sakhyam—Freundschaft; vidhāya—nachdem Er geschlossen hatte; kapibhiḥ—mit den Anführern der Affen; dayitā-gatim—die Vorkehrung für die Befreiung Sītās; taiḥ—von ihnen; buddhvā—wissend; atha—daraufhin; vālini hate—als Vāli getötet worden war; plavaga-indra-sainyaiḥ—mit der Hilfe der Soldaten der Affen; velām—zum Ufer des Ozeans; agāt—ging; saḥ—Er (Śrī Rāmacandra); manu-jaḥ—als Mensch erscheinend; aja—von Brahmā; bhava—und von Śiva; arcita-anghriḥ—dessen Lotosfüße verehrt werden.

#### ÜBERSETZUNG

Śrī Rāmacandra, dessen Lotosfüße von Brahmā und Śiva verehrt werden, hatte die Gestalt eines Menschen angenommen. Auf diese Weise vollzog Er

die Begräbniszeremonie für Jaţāyu, der von Rāvaṇa getötet worden war. Im Anschluß daran tötete Er den Dämon Kabandha und schloß mit den Anführern der Affen Freundschaft. Dann tötete Er Vāli, und nachdem Er die Befreiung Mutter Sītās vorbereitet hatte, begab Er Sich zum Ufer des Ozeans.

# **ERLÄUTERUNG**

Als Rāvaṇa Sītā enführte, stellte sich ihm Jaṭāyu, ein großer Vogel, in den Weg. Der mächtige Rāvaṇa jedoch besiegte Jaṭāyu im Kampf und trennte ihm seine Flügel ab. Als Rāmacandra Sītā suchte, fand Er den im Sterben liegenden Jaṭāyu und erfuhr von ihm, daß Sītā von Rāvaṇa verschleppt worden war. Als Jaṭāyu starb, tat Śrī Rāmacandra die Pflicht eines Sohnes, indem Er die Begräbniszeremonie vollzog, und schloß daraufhin Freundschaft mit den Affen, um Sītādevī zu retten.

# **VERS 13**

# यद्रोषविश्रमविवृत्तकटाक्षपात-संश्रान्तनक्रमकरो भयगीर्णघोषः। सिन्धुः शिरस्यर्हणं परिगृद्ध रूपी पादारविन्दग्रुपगम्य बभाष एतत् ॥१३॥

yad-roşa-vibhrama-vivṛtta-kaṭākṣa-pātasambhrānta-nakra-makaro bhaya-gīrṇa-ghoṣaḥ sindhuḥ śirasy arhaṇam parigṛhya rūpī pādāravindam upagamya babhāsa etat

yat-roşa—dessen Zorn; vibhrama—veranlaßt von; vivṛtta—gedreht; kaṭākṣa-pā-ta—vom Blick; sambhrānta—in Aufregung versetzt; nakra—Krokodile; makaraḥ—und Haie; bhaya-gīrṇa-ghoṣaḥ—dessen lautes Tosen aufgrund von Angst verstummte; sindhuḥ—der Ozean; sirasi—auf seinem Kopf; arhaṇam—alle Gegenstände, die für die Verehrung des Herrn benötigt werden; parigṛḥya—tragend; rūpī—eine Gestalt annehmend; pāda-aravindam—die Lotosfüße des Herrn; upa-gamya—erreichen; babhāṣa—sagte; etat—folgendes.

#### ÜBERSETZUNG

Nachdem Śrī Rāmacandra beim Meeresufer angelangt war, fastete Er drei Tage lang und wartete auf die Ankunft des Ozeans in Person. Als der Ozean nicht kam, entfaltete der Herr Seine Spiele des Zornes, woraufhin alle Meereslebewesen, einschließlich der Krokodile und Haie, von Furcht gepackt wurden, nur weil der Herr über den Ozean blickte. Daraufhin nahm der Ozean in Person alle zur Verehrung des Herrn nötigen Gegenstände und begab sich angstbebend zu Śrī Rāmacandra. Er warf sich bei den Lotosfüßen des Herrn zu Boden und sagte folgendes:

### VERS 14

# न त्वां वयं जडिधयो नु विदाम भूमन् कूटस्थमादिपुरुषं जगतामधीशम् । यत्सत्त्वतः सुरगणा रजसः प्रजेशा मन्योश्च भृतपतयः स भवान् गुणेशः ॥१४॥

na tvām vayam jaḍa-dhiyo nu vidāma bhūman kūṭa-stham adi-puruṣam jagatām adhīsam yat-sattvataḥ sura-gaṇā rajasaḥ praješā manyos ca bhūta-patayah sa bhavān guṇesaḥ

na—nicht; tvām—Dich, o Herr; vayam—wir; jada-dhiyah—schwer von Begriff, eine abgestumpfte Intelligenz besitzend; nu—gewiß; vidāmah—können kennen; bhūman—o Höchster; kūṭa-stham—im Innern des Herzens; ādi-puruṣam—die ursprüngliche Persönlichkeit Gottes; jagatām—der Universen, die immer funktionieren; adhīsam—der Höchste Herr; yat—unter Deine Aufsicht gestellt; sattvatah—verblendet durch sattva-guṇa; sura-gaṇāh—solche Halbgötter; rajasah—verblendet durch rajo-guṇa; prajā-īsāh—die Prajāpatis; manyoh—beeinflußt von tamo-guṇa; ca—und; bhūta-patayaḥ—Herr der Geister; saḥ—eine solche Persönlichkeit; bhavān—Du, o Herr; guṇa-īsaḥ—der Meister aller drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur.

#### ÜBERSETZUNG

O alldurchdringende Höchste Person, wir sind schwer von Begriff und waren uns nicht bewußt, wer Du bist, doch jetzt verstehen wir, daß Du die Höchste Person bist, der Herr des gesamten Universums, die unveränderliche und ursprüngliche Persönlichkeit Gottes. Die Halbgötter werden von der Erscheinungsweise der Tugend verblendet, die Prajāpatis von der Erscheinungsweise der Leidenschaft und der Herr der Geister von der Erscheinungsweise der Unwissenheit; doch Du bist der Beherrscher all dieser Eigenschaften.

# **ERLÄUTERUNG**

Mit dem Wort jada-dhiyah bezeichnet man jemanden, dessen Intelligenz der eines Tieres gleicht. Ein Mensch mit einer solchen Intelligenz kann die Höchste Persönlichkeit Gottes nicht verstehen. Wenn ein Tier nicht geschlagen wird, begreift es nicht, was ein Mensch von ihm will. In ähnlicher Weise können diejenigen, die im Denken schwerfällig sind, die Höchste Persönlichkeit Gottes nicht verstehen, doch wenn sie von den Erscheinungsweisen der materiellen Natur unbarmherzig bestraft werden, beginnen sie den Herrn zu verstehen. Ein Hindi-Dichter kleidete diese Tatsache in folgende Worte:

duḥkha se saba hari bhaje sukha se bhaje koī sukha se agar hari bhaje duḥkha kāthāṅ se haya

Wenn man leidet, geht man in die Kirche oder in den Tempel, um den Herrn zu verehren, doch wenn es einem gut geht, vergißt man den Herrn. Deshalb ist es nötig, daß der Herr den Menschen durch die materielle Natur bestraft, denn ohne diese Bestrafung vergessen die Menschen aufgrund ihrer schwerfälligen, abgestumpften Intelligenz, daß der Herr der Höchste ist.

### **VERS 15**

# कामं प्रयाहि जहि विश्ववसोऽवमेहं त्रैलोक्यरावणमवाप्नुहि वीर पत्नीम् । बभ्रीहि सेतुमिह ते यशसो वितत्ये गायन्ति दिग्विजयिनो यस्रुपेत्य भूपाः ॥१५॥

kāmam prayāhi jahi viśravaso 'vameham trailokya-rāvaṇam avāpnuhi vīra patnīm badhnīhi setum iha te yaśaso vitatyai gāyanti dig-vijayino vam upetya bhūpāh

kāmam—wie es Dir beliebt; prayāhi—Du kannst über mein Wasser gehen; ja-hi—erobere; viśravasaḥ—von Viśravā Muni; avameham—Verschmutzung, wie Urin; trailokya—für die drei Welten; rāvaṇam—Rāvaṇa, die Ursache des Weinens; avāpnuhi—gewinne zurück; vīra—o großer Held; patnīm—Deine Frau; badhnīhi—erbaue; setum—eine Brücke; iha—hier (auf diesem Wasser); te—von Dir; yaśasah—Ruhm; vitatyai—um zu vergrößern; gāyanti—werden preisen; dik-vijayinah—große Helden, die alle Himmelsrichtungen erobert hatten; yam—diese (Brücke); upetya—näherkommend; bhūpāḥ—große Könige.

# ÜBERSETZUNG

Mein Herr, Du kannst mein Wasser ganz nach Deinem Belieben benützen. Überquere es sogar, wenn es Dir gefällt, und geh bis zum Reich Rāvaṇas, des großen Unruhestifters, der in den drei Welten Wehklage verursacht. Er ist zwar der Sohn Viśravās, aber dennoch ist er abscheulich wie Urin. Bitte geh hin und töte ihn, und erobere auf diese Weise Deine Frau, Sītādevī, zurück. O großer Held, obwohl mein Wasser für deinen Marsch nach Laṅkā kein Hindernis darstellt, bitte ich Dich, eine Brücke darüber zu schlagen, damit sich Dein transzendentaler Ruhm verbreitet. O Herr, alle

großen Helden und Könige der Zukunft werden Dich preisen, wenn sie von dieser großartigen und ungewöhnlichen Tat hören.

#### **ERLÄUTERUNG**

Es heißt, daß ein Sohn und Urin denselben Ursprung haben, nämlich die Genitalien. Wenn der Sohn ein Gottgeweihter oder ein großer Gelehrter wird, war das Vergießen von Samen, um einen Sohn zu zeugen, ein Erfolg, doch wenn der Sohn unfähig ist und seiner Familie keinen Ruhm einbringt, ist er nicht besser als Urin. Rāvaņa wird hier mit Urin verglichen, der den Frieden der drei Welten störte. Das ist auch der Grund, warum der Ozean in Person wollte, daß Rāvaṇa von Śrī Rāmacandra getötet werde.

Eines der Merkmale Śrī Rāmacandras, der Höchsten Persönlichkeit Gottes, ist Seine Allmacht. Der Herr kann handeln, ohne Sich um materielle Hindernisse oder Schwierigkeiten kümmern zu müssen, doch um zu beweisen, daß Er die Höchste Persönlichkeit Gottes ist und nicht bloß dazu ausgerufen oder durch Volksabstimmung gewählt worden ist, baute Er eine wunderbare Brücke über den Ozean. Es ist heutzutage modern geworden, sich irgendeinen Ersatzgott zu schaffen, der keine ungewöhnlichen Taten vollbringt; einige Zauberkunststücke reichen aus, um einen dummen Menschen zu verwirren und ihn dazu zu bringen, einen falschen Gott zu akzeptieren. Dies ist möglich, weil ein törichter Mensch nicht versteht, wie mächtig Gott ist. Śrī Rāmacandra jedoch baute eine Steinbrücke über das Wasser, indem Er die Steine schwerelos machte und auf dem Wasser treiben ließ. Das ist der Beweis für Gottes ungewöhnliche und wunderbare Macht. Warum sollten wir jemanden als Gott anerkennen, wenn er keine außergewöhnlichen Kräfte vorzuweisen hat und wenn er nicht etwas tut, was ein gewöhnlicher Mensch nicht tun kann? Wir erkennen Srī Rāmacandra als die Höchste Persönlichkeit Gottes an, weil Er diese Brücke erbaute, und wir erkennen Śrī Kṛṣṇa als die Höchste Persönlichkeit Gottes an, weil Er den Govardhana-Hügel hochhob, als Er erst sieben Jahre alt war. Wir sollten nicht einen dahergelaufenen Schurken als Gott oder als Inkarnation Gottes anerkennen, denn die verschiedenen Taten Gottes weisen besondere Kennzeichen auf. Der Herr Selbst sagt deshalb in der Bhagavad-gītā (4.9):

> janma karma ca me divyam evam yo vetti tattvatah tyaktvā deham punar janma naiti mām eti so 'rjuna

"Wer die transzendentale Natur Meines Erscheinens und Meiner Taten kennt, wird nach dem Verlassen des Körpers nicht wieder in der materiellen Welt geboren, sondern gelangt in Mein ewiges Reich, o Arjuna."

Die Taten des Herrn sind nicht etwas Gewöhnliches; sie sind durchweg transzendental wundervoll und können von keinem anderen Lebewesen vollbracht werden. Die Merkmale der Taten des Herrn können in den sästras nachgelesen werden, und wenn man sie kennt, vermag man den Herrn so sehen, wie Er ist.

#### VERS 16

# बद्ध्वोदधो रघुपतिर्विविधाद्रिक्र्टैः सेतुं कपीन्द्रकरकम्पितभूरुहाङ्गैः । सुग्रीवनीलहनुमत्त्रग्रुखैरनीकै-र्लङ्कां विभीषणदृशाविशदग्रदग्धाम् ॥१६॥

baddhvodadhau raghu-patir vividhādri-kūṭaiḥ setum kapīndra-kara-kampita-bhūruhāngaiḥ sugrīva-nīla-hanumat-pramukhair anīkair lankām vibhīṣaṇa-dṛṣāviṣad agra-dagdhām

baddhvā—nachdem Er gebaut hatte; udadhau—im Wasser des Ozeans; raghupatih—Śrī Rāmacandra; vividha—veschiedene; adri-kūṭaih—mit den Gipfeln großer Berge; setum—eine Brücke; kapi-indra—kräftiger Affen; kara-kampita—bewegt von den großen Händen; bhūruha-angaih—mit den Bäumen und Pflanzen; sugrīva—Sugrīva; nīla—Nīla; hanumat—Hanumān; pramukhaih—angeführt von; anīkaih—mit solchen Soldaten; lankām—Lankā, das Königreich Rāvaṇas; vibhīṣaṇa-dṛṣā—mit Hilfe der Führung Vibhīṣaṇas, des Bruders von Rāvaṇa; āvisat—drang ein; agra-dagdhām—das vorher niedergebrannt worden war (von dem Affensoldaten Hanumān).

## ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī sagte: Nachdem sie eine Brücke über den Ozean gebaut hatten, indem sie die Gipfel von Bergen, deren Bäume und andere Vegetation von den Händen starker Affen geschüttelt worden waren, in das Wasser warfen, begab Sich Śrī Rāmacandra nach Lankā, um Sītādevī aus der Gewalt Rāvaṇas zu befreien. Vibhīṣaṇa, Rāvaṇas Bruder, wies dem Herrn den Weg und unterstützte Ihn, so daß Er zusammen mit den Affensoldaten — allen voran Sugrīva, Nīla und Hanumān — in Rāvaṇas Königreich, Lankā, eindringen konnte, das zuvor von Hanumān niedergebrannt worden war.

## **ERLÄUTERUNG**

Die Affensoldaten schleuderten große, mit Bäumen und Pflanzen bewachsene Berggipfel in das Meer, woraufhin diese durch den unabänderlichen Willen des Herrn auf dem Wasser schwammen. Durch den unabänderlichen Willen des Herrn schweben viele große Planeten schwerelos im All, als seien sie Wattebäusche. Wenn dies möglich ist, warum sollten dann nicht auch große Berggipfel auf dem Wasser schwimmen können? Das ist die Allmacht der Höchsten Persönlichkeit Gottes. Er kann tun und lassen, was Ihm beliebt, denn Er steht nicht unter der Gewalt der materiellen Natur, sondern vielmehr steht die materielle Natur unter Seiner Gewalt. Mayādhyakṣeṇa prakṛtiḥ sūyate sacarācaram: Prakṛti, die materielle Natur, funktio-

niert nur, weil Er dahintersteht und sie lenkt. Eine ähnliche Aussage finden wir in der Brahma-samhitā (5.52):

yasyājñayā bhramati sambhrta-kāla-cakro govindam ādi-purusam tam aham bhajāmi

In der *Brahma-samhitā* wird beschrieben, wie die materielle Natur arbeitet, und im Verlauf dieser Beschreibung wird gesagt, daß sich der Lauf der Sonne nach dem Wunsch der Höchsten Persönlichkeit Gottes richtet. Es ist deshalb für Śrī Rāma-candra nichts Besonderes, zusammen mit Affensoldaten, die große Berggipfel ins Wasser warfen, eine Brücke über den Indischen Ozean zu bauen; die Besonderheit liegt jedoch darin, daß die Welt den Namen und den Ruhm Śrī Rāmacandras ewig preist.

# VERS 17 सा वानरेन्द्रबलरुद्धविहारकोष्ठश्रीद्वारगोपुरसदोवलभीविटङ्का । निर्भज्यमानधिषणध्वजहेमकुम्भशृङ्गाटका गजकुलैहेदिनीव घूर्णा ॥१७॥

sā vānarendra-bala-ruddha-vihāra-koṣṭhaśrī-dvāra-gopura-sado-valabhī-viṭaṅkā nirbhajyamāna-dhiṣaṇa-dhvaja-hema-kumbhaśrṅgāṭakā gaja-kulair hradinīva ghūrnā

sā—die Stadt Lankā; vānara-indra—der mächtigen Anführer der Affen; bala—durch die Kraft; ruddha—gestoppt, umkreist; vihāra—Vergnügungsstätten; koṣṭha—die Getreidespeicher; śrī—die Schatzkammern; dvāra—die Palasttore; gopura—die Stadttore; sadaḥ—die Versammlungshäuser; valabhī—die Vorderfront der großen Paläste; viṭankā—die Taubenhäuser; nirbhajyamāna—im Begriff stehend, niedergerissen zu werden; dhiṣaṇa—Terrassen; dhvaja—die Flaggen; hema-kumbha—goldene Wassertöpfe auf den Kuppeln; śṛṇgāṭakā—und die Kreuzungen; gaja-kulaiḥ—von Elefantenherden; hradinī—ein Fluß; iva—wie; ghūrṇā—erregt.

#### ÜBERSETZUNG

Nachdem die Affensoldaten Lanka unter der Führung von Befehlshabern wie Sugrīva, Nīla und Hanuman gestürmt hatten, besetzten sie sämtliche Vergnügungsstätten, Getreidespeicher, Schatzkammern, Palasttore, Stadttore, Versammlungshäuser, Palastfronten und sogar die Taubenschläge. Als die Kreuzungen der Stadt, die Terrassen, die Fahnen und die goldenen Wassertöpfe auf den Kuppeln allesamt zerstört waren, sah die Stadt Lanka wie ein Fluß aus, der von einer Herde Elefanten aufgewühlt worden war.

#### VERS 18

# रक्षःपतिस्तदवलोक्य निक्रम्भकुम्भ-भूम्राक्षदुर्मुखसुरान्तकनरान्तकादीन् । पुत्रं प्रहस्तमतिकायविकम्पनादीन् सर्वानुगान् समहिनोद्य कुम्भकर्णम् ॥१८॥

rakşah-patis tad avalokya nikumbha-kumbhadhūmrākşa-durmukha-surāntaka-narāntakādīn putram prahastam atikāya-vikampanādīn sarvānugān samahinod atha kumbhakarṇam

rakṣaḥ-patiḥ—der Herr der Rākṣasas (Rāvaṇa); tat—solche Störungen; avalokya—nachdem er gesehen hatte; nikumbha—Nikumbha; kumbha—Kumbha; dhūmrākṣa—Dhūmrākṣa; durmukha—Durmukha; surāntaka—Surāntaka; narāntaka—Narāntaka; ādīn—sie alle zusammen; putram—seinen Sohn, Indrajit; prahastam—Prahasta; atikāya—Atikāya; vikampana—Vikampana; ādīn—sie alle zusammen; sar-va-anugān—allen Gefolgsmännern; samahinot—befahl (gegen die Feinde zu kämpfen); atha—schließlich; kumbhakarṇam—Kumbhakarṇa, den wichtigsten Bruder.

## ÜBERSETZUNG

Als Rāvaṇa, der Herr der Rākṣasas, die Verwüstungen sah, die die Affensoldaten angerichtet hatten, ließ er Nikumbha, Kumbha, Dhūmrākṣa, Durmukha, Surāntaka, Narāntaka und andere Rākṣasas sowie auch seinen Sohn Indrajit kommen. Außerdem rief er Prahasta, Atikāya, Vikampana und letzten Endes auch Kumbhakarṇa zu sich. Dann gab er seinen Gefolgsleuten den Befehl, den Kampf gegen die Feinde aufzunehmen.

#### VERS 19

# तां यातुधानपृतनामसिश्र्लचाप-प्रासर्ष्टिशक्तिशरतोमरखङ्गदुर्गाम् । सुग्रीवलक्ष्मणमरुत्सुतगन्धमाद-नीलाङ्गदर्श्वपनसादिभिरन्वितोऽगात् ॥१९॥

tām yātudhāna-pṛtanām asi-śūla-cāpaprāsarṣṭi-śaktiśara-tomara-khaḍga-durgām sugrīva-lakṣmaṇa-marutsuta-gandhamādanīlāṅgadarkṣa-panaṣādibhir anvito 'gāt

tām—sie alle; yātudhāna-pṛtanām—die Soldaten der Rākṣasas; asi—mit Schwertern; sūla—mit Lanzen; cāpa—mit Bögen; prāsa-rṣṭi—mit prāsa- und ṛṣṭi-Waffen;

sakti-sara—sakti-Pfeile; tomara—tomara-Waffen; khadga—mit khadgas (eine Art von Schwert); durgām—die alle unbezwingbar waren; sugrīva—von dem Affen Sugrīva; lakṣmaṇa—von Seinem jüngeren Bruder; marut-suta—von Hanumān; gandhamāda—von Gandhamāda (ein anderer Affe); nīla—von dem Affen Nīla; aṅ-gada—Angada; rkṣa—Rkṣa; panasa—Panasa; ādibhiḥ—und von anderen Soldaten; anvitaḥ—war umringt (Śrī Rāmacandra); agāt—stürmte vor (um zu kämpfen).

#### ÜBERSETZUNG

Umgeben von Laksmana und Affensoldaten wie Sugrīva, Hanumān, Gandhamāda, Nīla, Angada, Jāmbavān und Panasa, griff Śrī Rāmacandra die Soldaten der Rāksasas an, die mit verschiedenen unbezwingbaren Waffen ausgerüstet waren. Unter anderem besaßen sie Schwerter, Lanzen, Bögen, prāsas, ṛṣṭis, śakti-Pfeile, khaḍgas und tomaras.

## **VERS 20**

# तेऽनीकपा रघुपतेरभिपत्य सर्वे द्वन्द्वं वरूथमिभपत्तिरथाश्वयोधेः। जघ्नुद्वमैगिरिगदेषुभिरङ्गदाद्याः सीताभिमर्षहतमङ्गलरावणेशान् ॥२०॥

te 'nīkapā raghupater abhipatya sarve dvandvam varūtham ibha-patti-rathāśva-yodhaiḥ jaghnur drumair giri-gadeşubhir angadādyāḥ sītābhimarsa-hata-mangala-rāvaneśān

te—alle; anīka-pāḥ—die Befehlshaber der Soldaten; raghu-pateḥ—Śrī Rāma-candra; abhipatya—den Feind in die Flucht schlagend; sarve—sie alle; dvandvam—kämpfend; varūtham—die Soldaten Rāvaṇas; ibha—durch Elefanten; patti—durch Infanterie; ratha—durch Streitwagen; aśva—durch Pferde; yodhaiḥ—durch solche Krieger; jaghnuḥ—töteten sie; drumaiḥ—indem sie große Bäume schleuderten; giri—mit Bergspitzen; gadā—mit Keulen; iṣubhiḥ—mit Pfeilen; angada-ādyāḥ—alle Soldaten Śrī Rāmacandras, an deren Spitze Angada und andere standen; sītā—von Mutter Sītā; abhimarṣa—vom Zorn; hata—war verdammt worden; mangala—dessen Glück; rāvaṇa-īsān—die Gefolgsmänner oder die Untergebenen Rāvaṇas.

#### ÜBERSETZUNG

Angada und die anderen Befehlshaber der Soldaten Rāmacandras boten den Elefanten, Pferden, Streitwagen und Fußtruppen des Feindes die Stirn und ließen große Bäume, Berggipfel, Keulen und Pfeile auf sie niederhageln. Auf diese Weise töteten Srī Rāmacandras Männer die Soldaten Rāvaṇas, von denen sich das Glück abgewandt hatte, weil Rāvaṇa vom Zorn Mutter Sītās verdammt worden war.

## **ERLÄUTERUNG**

Das Heer Śrī Rāmacandras rekrutierte sich ausschließlich aus Affen aus dem Dschungel, die für den Kampf gegen Ravanas Soldaten nur mangelhaft ausgerüstet waren. Ravanas Soldaten waren mit Waffen der modernen Kriegskunst ausgerüstet, während die Affen nur Steine, Berggipfel und Bäume werfen konnten. Śrī Rāmacandra und Laksmana waren die einzigen, die mit Pfeilen schossen. Weil jedoch der Fluch Mutter Sītās auf den Soldaten Rāvanas lastete, vermochten die Affen sie zu töten, indem sie einfach Steine und Bäume schleuderten. Es gibt zwei Arten von Kraft - daiva und purusākāra. Mit daiva bezeichnet man die Kraft, die man aus der Transzendenz schöpft, und purusākāra bezieht sich auf die Kraft, die man mit der eigenen Intelligenz und Stärke mobilisiert. Transzendentale Stärke ist der Stärke des Materialisten immer überlegen. Man muß auf die Barmherzigkeit des Höchsten Herrn vertrauen und gegen den Feind kämpfen, auch wenn man vielleicht nicht mit modernen Waffen ausgerüstet ist. Deshalb riet Krsna Arjuna: mām anusmara yudhya ca. "Denke an Mich und kämpfe." Wir sollten gegen unseren Feind kämpfen und dabei unser Bestes geben; doch ob wir siegen werden oder nicht, müssen wir der Gnade der Höchsten Persönlichkeit Gottes überlassen.

### VERS 21

# रक्षःपतिः खबलनष्टिमवेक्ष्य रुष्ट आरुद्य यानकमथाभिससार रामम् । खःस्यन्दने द्यमति मातलिनोपनीते विभ्राजमानमहनन्निशितैः क्षुरप्रैः ॥२१॥

rakşaḥ-patiḥ sva-bala-naşṭim avekṣya ruṣṭa āruhya yānakam athābhisasāra rāmam svaḥ-syandane dyumati mātalinopanīte vibhrājamānam ahanan nisitaiḥ kşurapraiḥ

rakṣaḥ-patiḥ—der Anführer der Rākṣasas, Rāvaṇa; sva-bala-naṣṭim—die Vernichtung seiner eigenen Soldaten; avekṣya—nachdem er mitangesehen hatte; ruṣṭaḥ—wurde sehr zornig; āruhya—sitzend in; yānakam—seinem schönen Flugzeug, das mit Blumen dekoriert war; atha—danach; abhisasāra—bewegte sich in Richtung; rāmam—Śrī Rāmacandra; svaḥ-syandane—in dem himmlischen Streitwagen Indras; dyumati—funkelnd; mātalinā—von Mātali, dem Wagenlenker Indras; upanīte—der gebracht worden war; vibhrājamānam—Śrī Rāmacandra, der hell erstrahlte; ahanat—Rāvaṇa traf Ihn; niśitaiḥ—sehr scharfe; kṣurapraiḥ—mit Pfeilen.

## ÜBERSETZUNG

Nachdem Rāvaṇa, der König der Rākṣasas, die Vernichtung seiner Soldaten mitangesehen hatte, wurde er von ohnmächtiger Wut gepackt. So bestieg er sein Flugzeug, das mit Blumen geschmückt war, und bewegte sich auf Śrī Rāmacandra zu, der auf dem funkelnden Streitwagen saß, den Mātali, der Wagenlenker Indras, gebracht hatte. Daraufhin beschoß Rāvaṇa Śrī Rāmacandra mit scharfen Pfeilen.

## VERS 22

# रामस्तमाह पुरुषादपुरीष यन्नः कान्तासमक्षमसतापहृता व्ववत् ते । त्यक्तत्रपस्य फलमद्य जुगुप्सितस्य यच्छामिकाल इव कर्तुरलङ्कचवीर्यः॥२२॥

rāmas tam āha puruṣāda-purīṣa yan naḥ kāntāsamakṣam asatāpahṛtā śvavat te tyakta-trapasya phalam adya jugupsitasya yacchāmi kāla iva kartur alaṅghya-vīryah

rāmaḥ—Śrī Rāmacandra; tam—zu ihm (Rāvaṇa); āha—sagte; puruṣa-ada-purī-ṣa—du bist der Kot der Menschenfresser (Rākṣasas); yat—weil; naḥ—Meine; kāntā—Frau; asamakṣam—hilflos, weil Ich nicht anwesend war; asatā—von dir, dem Sündhaftesten; apaḥṛtā—wurde entführt; śva-vat—wie ein Hund, der während der Abwesenheit des Eigentümers in der Küche Essen stiehlt; te—von dir; tyakta-trapa-sya—weil du schamlos bist; phalam adya—Ich werde dir heute das Resultat geben; jugupsitasya—von dir, dem überaus Abscheulichen; yacchāmi—Ich werde dich bestrafen; kālaḥ iva—wie der Tod; kartuḥ—von dir, der du alle sündhaften Handlungen begehst; alaṅghya-vīryaḥ—doch das, was Ich unternehme, schlägt niemals fehl, denn Ich bin allmächtig.

#### ÜBERSETZUNG

Śrī Rāmacandra sagte zu Rāvaṇa: Du bist der widerwärtigste unter den Menschenfressern, du bist wie ihr Kot. Du gleichst einem Hund, denn genau wie ein Hund während der Abwesenheit des Hausbesitzers Nahrungsmittel aus der Küche stiehlt, hast du in Meiner Abwesenheit Meine Frau, Sītādevī, entführt. Ich werde dich dafür bestrafen, genauso, wie Yamarāja sündhafte Menschen bestraft. Du bist höchst niederträchtig, sündvoll und schamlos. Da Meine Pläne niemals fehlschlagen, werde Ich dich heute bestrafen.

### **ERLÄUTERUNG**

Na ca daivāt param balam. Niemand kann die Stärke der Transzendenz übertrefen. Rāvaṇa war dermaßen sündhaft und schamlos, daß er nicht wußte, was die Folge der Entführung Mutter Sītās, der Freudenenergie Rāmacandras, sein würde. Das ist die Disqualifikation der Rākṣasas. Asatyam apratiṣṭham te jagad āhur anīśvaram. Die Rākṣasas sind sich nicht bewußt, daß der Höchste Herr der Beherr-

scher der Schöpfung ist. Sie glauben, alles sei durch Zufall, das heißt unbeabsichtigt entstanden und es gebe keinen Herrscher, König oder Kontrollierenden. Weil sie so denken, handeln sie uneingeschränkt nach ihren Launen und schrecken nicht einmal davor zurück, die Glücksgöttin zu entführen. Diese "Rāvaṇa-Philosophie" ist für die Materialisten äußerst gefährlich, ja sie stürzt die materialistische Zivilisation ins Verderben. Aber trotzdem wagen es die Rākṣasas — weil sie Atheisten sind —, höchst abscheuliche Dinge zu tun, und werden daher unweigerlich bestraft. Religion besteht aus den Anweisungen des Höchsten Herrn, und wer diese Anweisungen ausführt, ist religiös. Wer es unterläßt, die Anweisungen des Herrn auszuführen, ist irreligiös und muß bestraft werden.

## VERS 23

# एवं श्विपन् धनुषि संधितम्रत्ससर्ज बाणं स वज्रमिव तद्ध्दयं बिभेद । सोऽसृग् वमन्द्शमुखैर्न्यपतद् विमाना-द्धाहेति जल्पति जने सुकृतीव रिक्तः ॥२३॥

evam kşipan dhanuşi sandhitam utsasarja bāṇam sa vajram iva tad-dhṛdayam bibheda so 'sṛg vaman daśa-mukhair nyapatad vimānād dhāheti jalpati jane sukṛtīva riktah

evam—auf diese Weise; kṣipan—tadelnd (Rāvaṇa); dhanuṣi—auf den Bogen; sandhitam—legte einen Pfeil; utsasarja—schoß ab (auf ihn); bāṇam—den Pfeil; saḥ—dieser Pfeil; vajram iva—wie ein Blitz; tat-hṛdayam—das Herz Rāvaṇas; bibheda—durchbohrte; saḥ—er (Rāvaṇa); asṛk—Blut; vaman—erbrechend; daśa-mukhaiḥ—aus den zehn Mündern; nyapatat—stürzte; vimānāt—aus seinem Flugzeug; hā-hā—o weh, was ist geschehen; iti—so; jalpati—schrien; jane—als alle dort anwesenden Leute; sukṛtī iva—wie ein frommer Mensch; riktaḥ—wenn die Ergebnisse seiner frommen Taten aufgebraucht sind.

#### ÜBERSETZUNG

Nachdem Śrī Rāmacandra Rāvaṇa auf diese Weise beschimpft hatte, legte Er einen Pfeil auf die Sehne Seines Bogens, zielte und schoß den Pfeil ab, der Rāvaṇas Herz wie ein Blitzstrahl durchbohrte. Darauf begann Rāvaṇa aus seinen zehn Mündern Blut zu speien, und er stürzte von seinem Flugzeug, genau wie ein frommer Mensch von den himmlischen Planeten auf die Erde fällt, wenn die Ergebnisse seiner frommen Taten erschöpft sind. Als Rāvaṇas Gefolgsleute dies sahen, brachen sie in lautes Wehgeschrei aus und riefen: "Weh! Weh! Was ist geschehen? Was ist geschehen?"

#### **ERLÄUTERUNG**

In der Bhagavad-gītā (9.21) heißt es: ksīne punye martya-lokam višanti. "Diejenigen, die auf den himmlischen Planeten genossen haben, fallen wieder auf die Erde herab, wenn die Früchte ihrer frommen Werke aufgezehrt sind." Fruchtbringende Tätigkeiten in dieser Welt sind von solcher Natur, daß man unter verschiedenen Bedingungen in der materiellen Welt treiben muß, gleichgültig, ob man fromm oder unfromm handelt, denn weder fromme noch unfromme Handlungen können einen aus māyās Fängen wiederholter Geburten und Tode befreien. Irgendwie hatte Rāvana die hohe Position erlangt, über alle erdenklichen Reichtümer verfügen zu können und Regent eines großen Königreiches zu werden, doch weil er die sündvolle Tat begangen hatte, Mutter Sītā zu entführen, sank das Guthaben seiner frommen Handlungen auf Null. Wenn man eine hochgestellte Persönlichkeit beleidigt, vor allem, wenn dies die Höchste Persönlichkeit Gottes ist, wird man zweifellos höchst verabscheuenswert, die Vergünstigungen, derer man sich aufgrund frommer Werke erfreut, werden einem genommen, und man kommt zu Fall wie Ravana und andere Dämonen. Es wird deshalb empfohlen, fromme wie auch unfromme Handlungen zu transzendieren und im reinen Zustand des Freiseins von allen Bezeichnungen zu verbleiben (sarvopādhi-vinirmuktam tat-paratvena-nirmalam). Wenn man im hingebungsvollen Dienst gefestigt ist, steht man über der materiellen Ebene. Auf der materiellen Ebene gibt es höhere und niedrigere Positionen, doch wenn man über der materiellen Ebene steht, ist man immer in einer spirituellen Stellung verankert (sa gunān samatītyaitān brahma-bhūyāya kalpate). Rāvaņa oder diejenigen, die so sind wie er, werden in der materiellen Welt sehr mächtig und reich sein, doch ihre Position ist nicht sicher, denn letzten Endes werden sie von den Folgen ihres karma gebunden (karmanā daiva-netrena). Wir sollten nicht vergessen, daß wir den Gesetzen der Natur untergeordnet sind und nicht das geringste gegen sie machen können.

> prakṛteḥ kriyamāṇāni guṇaiḥ karmāṇi sarvaśaḥ ahaṅkāra-vimūḍhātmā kartāham iti manyate

"Die verwirrte spirituelle Seele hält sich unter dem Einfluß der drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur für den Ausführenden von Handlungen, die in Wirklichkeit von der Natur verrichtet werden." (Bg. 3.27)

Wer eine hohe Stellung bekleidet, sollte nicht stolz darauf werden und wie Rāvaṇa handeln, indem er denkt, er sei den Gesetzen der materiellen Natur nicht unterworfen.

#### VERS 24

ततो निष्क्रम्य लङ्काया यातुथान्यः सहस्रशः । मन्दोदर्या समं तत्र प्ररुदन्त्य उपाद्रवन् ॥२४॥ tato nişkramya lankāyā yātudhānyah sahasraśah mandodaryā samam tatra prarudantya upādravan

tatah—daraufhin; nişkramya—herauskommend; lankāyāh—aus Lankā; yātu-dhānyah—die Frauen der Rākṣasas; sahasraśah—zu Tausenden und Abertausenden; mandodaryā—allen voran Mandodarī, die Frau Rāvaṇas; samam—mit; tatra—dort; prarudantyah—in ihrem Kummer weinend; upādravan—kamen näher (ihren toten Ehemännern).

## ÜBERSETZUNG

Die Frauen der Ehemänner, die in der Schlacht gefallen waren, allen voran Mandodarī, die Frau Rāvaṇas, kamen daraufhin alle aus Laṅkā heraus. Unter unablässigem Weinen begaben sie sich zu den toten Körpern Rāvaṇas und der anderen Rākṣasas.

#### VERS 25

# स्वान् स्वान् बन्धृन् परिष्वज्य लक्ष्मणेषुभिरर्दितान् । रुरुद्वः सुस्वरं दीना घन्त्य आत्मानमात्मना ॥२५॥

svān svān bandhūn parişvajya lakşmaṇeşubhir arditān ruruduḥ susvaram dīnā ghnantya ātmānam ātmanā

svān svān—ihre jeweiligen Ehemänner; bandhūn—Freunde; pariṣvajya—umarmend; lakṣmaṇa-iṣubhiḥ—von den Pfeilen Lakṣmaṇas; arditān—die getötet worden waren; ruruduḥ—alle Frauen weinten bitterlich; su-svaram—es war sehr lieblich anzuhören; dīnāḥ—sehr bedauernswert; ghnantyaḥ—schlagend; ātmānam—auf die Brüste; ātmanā—sich selbst.

## ÜBERSETZUNG

Die Frauen, die sich in ihrem Kummer an die Brust schlugen, weil ihre Männer von den Pfeilen Laksmanas getötet worden waren, umarmten ihre Ehemänner und weinten bitterlich mit Stimmen, die einen jeden rührten.

#### **VERS 26**

हा हताः स वयं नाथ लोकरावण रात्रण। कं यायाच्छरणं लङ्का त्यद्विहीना परार्दिता॥२६॥

> hā hatāḥ sma vayam nātha loka-rāvaṇa rāvaṇa

## kaṁ yāyāc charaṇaṁ laṅkā tvad-vihīnā parārditā

hā-wehe; hatāḥ-getötet; sma-in der Vergangenheit; vayam-wir alle; nā-tha-o Beschützer; loka-rāvaṇa-o Ehemann, der du so viele andere Menschen zum Weinen brachtest; rāvaṇa-o Rāvaṇa, der du andere zum Weinen bringen kannst; kam-zu wem; yāyāt-wird gehen; śaraṇam-Schutz; laṅkā-der Staat Laṅkā; tvat-vihīnā-ohne dich; para-arditā-von den Feinden erobert.

## ÜBERSETZUNG

O mein Herr und Meister! Du warst für deine Mitmenschen die Verkörperung des Kummers, und deshalb wurdest du Rāvaṇa genannt. Doch jetzt, da du besiegt worden bist, sind auch wir besiegt, denn ohne dich ist der Staat Laṅkā vom Feind erobert worden. An wen wird sich Laṅkā wenden, um Schutz zu finden?

# **ERLÄUTERUNG**

Rāvaṇas Frau Mandodarī und die anderen Frauen wußten sehr wohl, was für ein grausamer Mensch Rāvaṇa gewesen war. Schon allein der Name, Rāvaṇa — "einer, der andere zum Weinen bringt" —, weist auf seinen Charakter hin. Rāvaṇa verursachte seinen Mitmenschen ständig Kummer, doch als er es mit seinen sündhaften Handlungen zu weit trieb und Sītādevī belästigte, wurde er von Śrī Rāmacandra getötet.

#### VERS 27

# न वै वेद महाभाग भवान् कामवशं गतः। तेजोऽनुभावं सीतायायेन नीतो दशामिमाम्॥२७॥

na vai veda mahā-bhāga bhavān kāma-vaśam gataḥ tejo 'nubhāvam sītāyā yena nīto daśām imām

na-nicht; vai-in der Tat; veda-wußtest; mahā-bhāga-o überaus Glücklicher; bhavān-du; kāma-vaśam-von lüsternen Wünschen beeinflußt; gataḥ-du wurdest; tejaḥ-vom Einfluß; anubhāvam-infolge dieses Einflusses; sītāyāḥ-von Mutter Sītā; yena-durch den; nītaḥ-gebracht in; daśām-Zustand; imām-wie diesen (Untergang).

#### ÜBERSETZUNG

O überaus vom Glück Begünstigter, du gerietest unter den Einfluß lüsterner Wünsche und warst dir deshalb der Macht Mutter Sītās nicht bewußt. Da sie dich verflucht hat, bist du von Rāmacandra getötet worden und befindest dich jetzt in diesem Zustand der Erniedrigung.

## **ERLÄUTERUNG**

Nicht nur Mutter Sītā besitzt große Stärke, vielmehr kann auch jede andere Frau, die sich Mutter Sītā zum Vorbild nimmt und ihr nachfolgt, ähnliche Stärke entwikkeln. Dafür gibt es in den geschichtlichen Berichten der vedischen Literatur viele Beispiele. Wann immer wir eine Beschreibung mustergültig keuscher Frauen finden, befindet sich auch Mutter Sītā darunter. Mandodarī, die Frau Rāvaṇas, war ebenfalls sehr keusch. Eine andere Frau erhabenen Charakters war Draupadī, die eine der fünf besonders keuschen Frauen ist. Ein Mann muß großen Persönlichkeiten wie Brahmā und Nārada nacheifern, und eine Frau sollte in ähnlicher Weise solch vorbildlichen Frauen wie Sītā, Mandodarī und Draupadī nachstreben. Wenn eine Frau keusch ist und ihrem Ehemann treu bleibt, wird ihr dadurch außergewöhnliche Stärke verliehen. Es ist ein Grundsatz der Moral, daß man nicht die Frau eines anderen begehren sollte. Mātṛvat para-dāreṣu: Ein intelligenter Mensch muß die Frau eines anderen mit denselben Augen betrachten wie seine Mutter. Das ist ein sittlicher Grundsatz aus dem Cānakya-śloka (10):

mātṛvat para-dāreṣu para-dravyeṣu loṣṭravat ātmavat sarva-bhūteṣu yaḥ paśyati sa paṇḍitaḥ

"Wer die Frau eines anderen als seine Mutter betrachtet, die Besitztümer eines anderen als einen Haufen Abfall, und wer alle anderen Lebewesen so behandelt, wie er sich selbst behandeln würde, gilt als weise."

Rāvaṇa wurde also nicht nur von Śrī Rāmacandra verurteilt, sondern auch von seiner eigenen Frau, Mandodarī. Weil sie selbst eine keusche Frau war, wußte sie, daß eine keusche Frau mächtig ist, besonders eine Frau wie Sītādevī.

#### **VERS 28**

# कृतेषा विधवा लङ्का वयं च कुलनन्दन । देहः कृतोऽत्रं गृध्राणामात्मा नरकहेतवे ॥२८॥

kṛtaiṣā vidhavā lankā vayam ca kula-nandana dehaḥ kṛto 'nnam gṛdhrāṇām ātmā naraka-hetave

kṛtā—von dir gemacht; eṣā—dies alles; vidhavā—ohne einen Beschützer; laṅkā—der Staat Laṅkā; vayam ca—und wir; kula-nandana—o Freude der Rākṣasas; de-haḥ—der Körper; kṛtaḥ—von dir gemacht; annam—das Fressen; gṛdhrāṇām—der Geier; ātmā—und deine Seele; naraka-hetave—um zur Hölle zu fahren.

#### ÜBERSETZUNG

O Freude der Rākṣasa-Dynastie, es ist deine Schuld, daß der Staat Laṅkā und auch wir selbst jetzt keinen Beschützer mehr haben. Aufgrund deiner Missetaten ist es deinem Körper bestimmt, von Geiern gefressen zu werden, und deiner Seele, zur Hölle zu fahren.

#### **ERLÄUTERUNG**

Wer den Pfad Rāvaņas einschlägt, ist in zweierlei Hinsicht verdammt: Sein Körper ist dazu bestimmt, von Hunden und Geiern gefressen zu werden, und seine Seele fährt zur Hölle. Der Herr Selbst sagt in der *Bhagavad-gītā* (16.19):

tān aham dvişataḥ krūrān samsāreşu narādhamān kṣipāmy ajasram aśubhān āsurīsv eva yonisu

"Die Neidischen und Boshaften, die die niedrigsten unter den Menschen sind, werden von Mir in den Ozean der materiellen Existenz in verschiedene dämonische Lebensformen geworfen."

Das Los gottloser Atheisten wie Rāvaṇa, Hiraṇyakaśipu, Kamsa und Dantavakra besteht also darin, in eine höllische Lebenslage versetzt zu werden. Mandodarī, die Frau Rāvaṇas, konnte all dies verstehen, weil sie eine keusche Frau war. Sie beklagte zwar den Tod ihres Ehemannes, wußte jedoch, was mit seinem Körper und mit seiner Seele geschehen würde, obwohl dies nicht direkt mit den materiellen Augen, sondern mit den Augen des Wissens zu sehen ist (paśyanti jñāna-cakṣuṣaḥ). In der vedischen Geschichtsschreibung findet man viele Beispiele dafür, wie jemand gottlos wird und von den Gesetzen der Natur in die Verdammnis gestürzt wird.

#### VFRS 29

# श्रीगुक उवाच

# स्वानां विभीषणश्चक्रे कोसलेन्द्रानुमोदितः। पित्मेथविधानेन यदुक्तं साम्परायिकम्॥२९॥

śrī-śuka uvāca svānām vibhīṣaṇaś cakre kosalendrānumoditaḥ pitṛ-medha-vidhānena yad uktam sāmparāyikam

śrī-śukaḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; svānām—seiner Familienangehörigen; vibhīṣaṇaḥ—Vibhīṣaṇa, der Bruder Rāvaṇas, der ein Geweihter Śrī Rāmacandras war; cakre—führte durch; kosala-indra-anumoditaḥ—vom König von Ko-

sala, Śrī Rāmacandra, genehmigt; pitṛ-medha-vidhānena—durch die Begräbniszeremonie, die der Sohn nach dem Tod seines Vaters oder eines Familienmitgliedes vollzieht; yat uktam—die vorgeschrieben waren; sāmparāyikam—Pflichten, die nach dem Tod eines Menschen zu erfüllen sind, um ihn vor dem Sturz in die Hölle zu bewahren.

# ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte: Vibhīṣaṇa, der fromme Bruder Rāvaṇas, der ein Geweihter Śrī Rāmacandras war, vollzog mit dem Einverständnis Śrī Rāmacandras, des Königs von Kosala, die vorgeschriebenen Begräbniszeremonien für seine Familienangehörigen, um sie vor dem Sturz in die Hölle zu bewahren.

## **ERLÄUTERUNG**

Wenn man seinen Körper verlassen hat, wird man in einen anderen Körper versetzt, doch manchmal — wenn man zu sündvoll ist — wird es einem nicht gestattet, in einen neuen Körper einzugehen, und man wird deshalb zu einem Geist. Um einen seelisch kranken Menschen vor einem Leben als Geist zu bewahren, muß die Begräbniszeremonie (śrāddha-Zeremonie) gemäß den Anweisungen der autorisierten śāstra durchgeführt werden. Rāvaṇa wurde von Śrī Rāmacandra getötet, und es war ihm ein höllisches Leben bestimmt, doch auf den Rat Śrī Rāmacandras hin erfüllte Vibhīṣaṇa alle Pflichten, die er gegenüber seinem toten Bruder Rāvaṇa hatte. Śrī Rāmacandra war Rāvaṇa also selbst nach dessen Tod noch gütig gesinnt.

#### **VERS 30**

# ततो ददर्श भगवानशोकवनिकाश्रमे । क्षामां खविरहच्याधि शिशपामूलमाश्रिताम् ॥३०॥

tato dadarśa bhagavān aśoka-vanikāśrame kṣāmāṁ sva-viraha-vyādhiṁ śiṁśapā-mūlam-āśritām

tataḥ—daraufhin; dadarśa—sah; bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; aśoka-vanika-āśrame—in einer kleinen Hütte in einem Wald von Aśoka-Bäumen; kṣāmām—sehr abgezehrt und mager; sva-viraha-vyādhim—an der Krankheit der Trennung von Śrī Rāmacandra leidend; śimśapā—des Baumes, der als Śimśapā bezeichnet wurde; mūlam—die Wurzel; āśritām—Schutz suchend bei.

## ÜBERSETZUNG

Daraufhin fand Śrī Rāmacandra Sītādevī in einem Wald von Aśoka-Bäumen, wo sie in einer kleinen Hütte unter dem Baum namens Śimśapā saß.

Sie war mager und entkräftet, da der Kummer der Trennung von Ihm an ihr gezehrt hatte.

#### **VERS 31**

# रामः प्रियतमां भार्यो दीनां वीक्ष्यान्वकम्पत । आत्मसंदर्शनाह्लादविकसन्मुखपङ्कजाम् ॥३१॥

rāmaḥ priyatamāṁ bhāryāṁ dīnāṁ vīkṣyānvakampata ātma-sandarśanāhlāda vikasan-mukha-paṅkajām

rāmaḥ—Śrī Rāmacandra; priya-tamām—auf Seine innig geliebte; bhāryām—Frau; dīnām—die sich in einem derart bemitleidenswerten Zustand befand; vīkṣya—schauend; anvakampata—wurde von tiefem Mitleid erfüllt; ātma-sandarśa-na—wenn man seinen Geliebten sieht; āhlāda—eine Ekstase freudvoller Gefühle; vi-kasat—zeigend; mukha—Mund; pankajām—wie ein Lotos.

## ÜBERSETZUNG

Als Śrī Rāmacandra Seine Frau in diesem Zustand sah, fühlte Er tiefes Mitleid mit ihr. Sie war überglücklich, ihren geliebten Mann wiederzusehen, und ihr lotosgleicher Mund spiegelte Freude wider.

#### **VERS 32**

# आरोप्यारुरुहे यानं भ्रातृभ्यां हनुमद्यतः । विभीषणाय भगवान् दत्त्वा रक्षोगणेश्वताम् । लङ्कामायुश्र कल्पान्तं ययौ चीर्णवतः पुरीम् ॥३२॥

āropyāruruhe yānam bhrātṛbhyām hanumad-yutaḥ vibhīṣaṇāya bhagavān dattvā rakṣo-gaṇeśatām laṅkām āyuś ca kalpāntam yayau cīrṇa-vrataḥ purīm

āropya—haltend oder setzend; āruruhe—stieg auf; yānam—auf das Flugzeug; bhrātṛbhyām—mit Seinem Bruder Lakṣmaṇa und Sugrīva, dem Befehlsgeber; hanumat-yutaḥ—begleitet von Hanumān; vibhīṣaṇāya—Vibhīṣaṇa, dem Bruder Rāvaṇas; bhagavān—der Herr; dattvā—übertrug; rakṣaḥ-gaṇa-īśatām—die Regierungsgewalt über die Rākṣasas, die in Lankā wohnten; lankām—den Staat Lankā; āyuḥ ca—und die Lebensdauer; kalpa-antam—viele, viele Jahre lang, bis ein kalpa verstrichen war;

yayau—kehre nach Hause zurück; cīrṇa-vrataḥ—die Dauer des Aufenthalts im Wald beendend; purīm—nach Ayodhyā-purī.

## ÜBERSETZUNG

Nachdem Śrī Rāmacandra, die Höchste Persönlichkeit Gottes [Bhagavān], Vibhīşaṇa bevollmächtigt hatte, für den Zeitraum eines kalpa über die in Laṅka wohnenden Rākṣasas zu herrschen, half Er Sītādevī, auf ein mit Blumen geschmücktes Flugzeug zu steigen, und stieg daraufhin Selbst ein. Da die Dauer Seines Aufenthalts im Wald abgelaufen war, kehrte der Herr in Begleitung von Hanumān, Sugrīva und Seinem Bruder Lakṣmaṇa nach Ayodhyā zurück.

# **VERS 33**

अवकीर्यमाणः सुकुसुमैर्लोकपालापितैः पथि । उपगीयमानचरितः शतशृत्यादिभिर्मदा ॥३३॥

> avakīryamāṇaḥ sukusumair lokapālārpitaiḥ pathi upagīyamāna-caritaḥ śatadhrty-ādibhir mudā

avakīryamāṇaḥ—überflutet; su-kusumaiḥ—von Blumen, die schön waren und wunderbar dufteten; loka-pāla-arpitaiḥ—vom Prinzenstand dargebracht; pathi—auf der Straße; upagīyamāna-caritaḥ—wurde für Seine ungewöhnlichen Taten gepriesen; śatadhṛti-ādibhiḥ—von Persönlichkeiten wie Brahmā und anderen Halbgöttern; mudā—mit großem Jubel.

#### ÜBERSETZUNG

Als Śrī Rāmacandra in Seine Residenzstadt, Ayodhyā, zurückkehrte, begrüßte Ihn der Prinzenstand auf der Straße mit einem Regen schöner, duftender Blumen, während Persönlichkeiten wie Brahmā und andere Halbgötter die Taten des Herrn unter großem Jubel priesen.

#### VERS 34

गोमूत्रयावकं श्रुत्वा भ्रातरं वल्कलाम्बरम् । महाकारुणिकोऽतप्यञ्जटिलं स्थण्डिलेशयम् ॥३४॥

> go-mūtra-yāvakam śrutvā bhrātaram valkalāmbaram mahā-kāruṇiko 'tapyaj jatilam sthandile-śayam

go-mūtra-yāvakam—in Kuhurin gekochte Gerste essend; śrutvā—hörend; bhrā-taram—Sein Bruder Bharata; valkala-ambaram—in Baumrinde gekleidet; mahā-kā-runikaḥ—der überaus barmherzige Śrī Rāmacandra; atapyat—klagte sehr stark; jaṭi-lam—verfilztes Haar tragend; sthaṇḍile-śayam—auf einer Grasmatte (kuśāsana) liegend.

## ÜBERSETZUNG

Als Śrī Rāmacandra in Ayodhyā ankam, erfuhr Er, daß Sich Sein Bruder Bharata während Seiner Abwesenheit nur von in Kuhurin gekochter Gerste ernährt hatte und daß Er Seinen Körper mit Baumrinde gekleidet, verfilztes Haar getragen und nur auf einer kuśa-Matte geschlafen hatte. Als der überaus barmherzige Herr dies hörte, brach Er in große Klagen aus.

#### **VERS 35-38**

भरतः प्राप्तमाकण्यं पौरामात्यपुरोहितैः ।
पादुके शिरसि न्यस्य रामं प्रत्युद्यतोऽग्रजम् ॥३५॥
निन्दग्रामात् खशिबिराद् गीतवादित्रनिःखनैः ।
ब्रह्मघोषेण च ग्रहुः पठद्भिर्ब्रह्मबादिभिः ॥३६॥
स्वर्णकक्षपताकाभिहैमेश्रित्रध्वजै रथैः ।
सदश्चे रुक्मसन्नाहैभेटैः पुरटवर्मभिः ॥३७॥
श्रेणीभिर्वारयुख्याभिर्भृत्येश्रेव पदानुगैः ।
पारमेष्टचान्युपादाय पण्यान्युच्चावचानि च ।
पादयोर्न्यपतत् प्रेम्णा प्रक्षिन्नहृदयेक्षणः ॥३८॥

bharataḥ prāptam ākarṇya paurāmātya-purohitaiḥ pāduke śirasi nyasya rāmam pratyudyato 'grajam

nandigrāmāt sva-sibirād gīta-vāditra-niḥsvanaiḥ brahma-ghoṣeṇa ca muhuḥ paṭhadbhir brahmavādibhiḥ

svarṇa-kakṣa-patākābhir haimaiś citra-dhvajai rathaiḥ sad-aśvai rukma-sannāhair bhaṭaiḥ puraṭa-varmabhiḥ śrenībhir vāra-mukhyābhir bhṛtyaiś caiva padānugaiḥ pārameṣṭhyāny upādāya paṇyāny uccāvacāni ca pādayor nyapatat premṇā praklinna-hṛdayekṣaṇaḥ

bharatah—Bharata; prāptam—nach Hause zurückkehrend; ākarnva—hörend; paura—alle Arten von Bürgern; amātva—alle Minister; purohitaih—begleitet von allen Priestern; pāduke—die zwei hölzernen Schuhe; śirasi—auf dem Kopf; nyasya -haltend; rāmam-zu Śrī Rāmacandra; pratyudyatah-ging entgegen, um zu empfangen; agrajam-Seinen ältesten Bruder; nandigrāmāt-aus Seiner Residenz, Nandigrāma; sva-sibirāt-aus Seinem eigenen Lager; gīta-vāditra-Lieder und die Klänge von Trommeln und von anderen Musikinstrumenten; nihsvanaih-begleitet von solchen Klängen; brahma-ghosena-vom Klang des Chantens vedischer mantras; ca-und; muhuh-immer; pathadbhih-aus den Veden vortragend; brahma-vādibhih-von erstklassigen brāhmanas; svarna-kaksa-patākābhih-mit goldbestickten Flaggen geschmückt: haimaih-goldene: citra-dhvajaih-mit bunten Wimpeln; rathaih—mit Kutschen; sat-aśvaih—vor die schöne Pferde gespannt waren; rukma-goldene; sannāhaih-mit Harnischen; bhataih-von Soldaten; puratavarmabhih-eine goldene Rüstung tragend; śrenībhih-von einem solchen Zug oder von einer solchen Prozession; vāra-mukhyābhih—begleitet von schönen, gut angezogenen Prostituierten; bhrtvaih-von Dienern; ca-auch; eva-gewiß; pada-anugaih -von Fußtruppen; pāramesthyāni-von Gegenständen, die zu einem königlichen Empfang gehören: upādāva—alles zusammennehmend: panvāni—wertvolle Juwelen usw.; ucca-avacāni—die jeweils einen verschiedenen Wert hatten; ca—auch; pādayoh-bei den Lotosfüßen des Herrn; nyapatat-fiel nieder; premnā-in ekstatischer Liebe; praklinna-weich geworden, feucht; hrdaya-das Herz; īksanah-dessen Augen.

#### ÜBERSETZUNG

Als Śrī Bharata erfuhr, daß Śrī Rāmacandra in die Hauptstadt, Ayodhyā, zurückgekehrt war, nahm Er sofort Śrī Rāmacandras hölzerne Schuhe auf den Kopf und verließ Sein Lager in Nandigrāma. König Bharata befand Sich in Begleitung von Ministern, Priestern und anderen angesehenen Bürgern, von Berufsmusikern, die liebliche Melodien spielten, und von gelehrten brāhmaṇas, die laut vedische Hymnen rezitierten. Dahinter fuhr eine Prozession von Karossen, vor die schöne Pferde gespannt waren und deren Geschirr aus goldenem Seil bestand. Diese Karossen waren mit goldbestickten Wimpeln und mit anderen verschieden großen und verschieden gemusterten Fahnen geschmückt. Außerdem waren Soldaten mit goldenen Rüstungen anwesend, Diener, die Betelnüsse trugen, und viele wohlbekannte und schöne Prostituierte. Dahinter folgten zu Fuß viele Diener, die Schirme, Wedel, verschiedene Arten kostbarer Juwelen und andere Gegenstände trugen, die zu einem königlichen Empfang gehören. Begleitet von diesem Gefolge, ging König Bharata Śrī Rāmacandra mit Tränen in den Augen und mit

aus Ekstase weich gewordenem Herzen entgegen und fiel, erfüllt von inniger ekstatischer Liebe, bei Seinen Lotosfüßen nieder.

#### **VERS 39-40**

पादुके न्यस्य पुरतः प्राञ्जलिर्बाष्पलोचनः । तमाश्चिष्य चिरंदोभ्यां स्नापयन् नेत्रजैर्जलैः ॥३९॥ रामो लक्ष्मणसीताभ्यां विप्रेभ्यो येऽईसत्तमाः । तेभ्यः खयं नमश्रके प्रजामिश्र नमस्कृतः ॥४०॥

> pāduke nyasya purataḥ prāñjalir bāṣpa-locanaḥ tam āśliṣya ciraṁ dorbhyāṁ snāpayan netrajair jalaiḥ

rāmo lakṣmaṇa-sītābhyāṁ viprebhyo ye 'rha-sattamāḥ tebhyaḥ svayaṁ namaścakre prajābhiś ca namaskṛtaḥ

pāduke—die zwei hölzernen Schuhe; nyasya—nachdem Er gestellt hatte; purataḥ—vor Śrī Rāmacandra; prānjaliḥ—mit gefalteten Händen; bāṣpa-locanaḥ—mit Tränen in den Augen; tam—zu Ihm, Bharata; āśliṣya—umarmend; ciram—lange Zeit; dorbhyām—mit Seinen zwei Armen; snāpayan—badend; netra-jaiḥ—aus Seinen Augen kommend; jalaiḥ—mit dem Wasser; rāmaḥ—Śrī Rāmacandra; lakṣmaṇa-sītābhyām—mit Lakṣmaṇa und Mutter Sītā; viprebhyaḥ—den gelehrten brāhmaṇas; ye—auch anderen, die; arha-sattamāḥ—waren es wert, verehrt zu werden; tebhyaḥ—ihnen; svayam—persönlich; namaḥ-cakre—brachte achtungsvolle Ehrerbietungen dar; prajābhiḥ—von den Bürgern; ca—und; namaḥ-kṛtaḥ—wurden Ehrerbietungen dargebracht.

## ÜBERSETZUNG

Nachdem König Bharata die hölzernen Schuhe vor Śrī Rāmacandra gestellt hatte, stand Er mit gefalteten Händen vor dem Herrn, die Augen voller Tränen. Daraufhin umarmte Śrī Rāmacandra Bharata, und während Er Ihn lange Zeit mit beiden Armen umschlungen hielt, badete Er Ihn mit Seinen Tränen. Dann brachte Śrī Rāmacandra zusammen mit Mutter Sītā und Lakşmaṇa den gelehrten brāhmaṇas und den älteren Familienmitgliedern achtungsvolle Ehrerbietungen dar, und alle Bürger von Ayodhyā erwiesen dem Herrn ihrerseits achtungsvolle Ehrerbietungen.

#### **VERS 41**

# धुन्वन्त उत्तरासङ्गान् पति वीक्ष्य चिरागतम् । उत्तराः कोसला माल्यैः किरन्तो ननृतुर्ग्रदा ॥४१॥

dhunvanta uttarāsaṅgān patiṁ vīkṣya cirāgatam uttarāḥ kosalā mālyaiḥ kiranto nanrtur mudā

dhunvantaḥ—schwenkend; uttara-āsangān—die Kleidungsstücke, die den oberen Teil des Körpers bedecken; patim—den Herrn; vīkṣya—sehend; cira-āgatam—nach langjähriger Verbannung zurückgekehrt; uttarāḥ kosalāḥ—die Bürger von Ayodhyā; mālyaiḥ kirantaḥ—Ihm Girlanden darbringend; nanṛtuḥ—begannen zu tanzen; mudā—in großem Jubel.

# ÜBERSETZUNG

Als die Bürger von Ayodhyā ihren nach langer Abwesenheit zurückgekehrten König wiedersahen, überreichten sie Ihm Blumengirlanden, schwenkten ihre oberen Kleidungsstücke und tanzten in großem Jubel.

#### **VERS 42-43**

पादुके भरतोऽगृह्णाचामरव्यजनोत्तमे । विभीषणः ससुग्रीवः श्वेतच्छत्रं मरुत्सुतः ॥४२॥ धनुर्निषङ्गाञ्छत्रुघः सीता तीर्थकमण्डलुम् । अविश्रदङ्गदः खड्गं हैमं चर्मर्क्षराण् नृप ॥४३॥

> pāduke bharato 'gṛḥṇāc cāmara-vyajanottame vibhīṣaṇaḥ sasugrīvaḥ śveta-cchatram marut-sutaḥ

dhanur-nişangāñ chatrughnaḥ sītā tīrtha-kamaṇḍalum abibhrad angadaḥ khaḍgam haimam carmarkṣa-rāṇ nṛpa

pāduke—die zwei hölzernen Schuhe; bharataḥ—Śrī Bharata; agṛhṇāt—trug; cā-mara—Wedel; vyajana—Fächer; uttame—sehr prunkvoll; vibhīṣaṇaḥ—der Bruder Rāvaṇas; sa-sugrīvaḥ—mit Sugrīva; śveta-chatram—einen weißen Schirm; marut-sutah—Hanumān, der Sohn des Windgottes; dhanuh—der Bogen; nisaṇgān—mit

zwei Köchern; satrughnah—einer der Brüder Srī Rāmacandras; sītā—Mutter Sītā; tīrtha-kamandalum—einen Wassertopf mit Wasser aus heiligen Orten; abibhrat—trug; angadah—der Befehlshaber der Affen namens Angada; khadgam—das Schwert; haimam—aus Gold; carma—Schild; rkṣa-rāṭ—der König der Rkṣas, Jām-bavān; nrpa—o König.

## ÜBERSETZUNG

O König, Śrī Bharata trug Śrī Rāmacandras hölzerne Schuhe, Sugrīva und Vibhīṣaṇa trugen einen Wedel und einen prachtvollen Fächer, Hanumān trug einen weißen Schirm, Śatrughna trug einen Bogen und zwei Köcher, und Sītādevī trug einen Topf, der mit Wasser aus heiligen Orten gefüllt war. Aṅgada trug ein Schwert und Jāmbavān, der König der Ŗkṣas, einen goldenen Schild.

#### **VERS 44**

पुष्पकस्योत्रतः स्त्रीभिः स्तूयमानश्च वन्दिभिः । विरेजे भगवान् राजन् ग्रहेश्चन्द्र इवोदितः ॥४४॥

> puṣpaka-stho nutaḥ strībhiḥ stūyamānas ca vandibhiḥ vireje bhagavān rājan grahais candra ivoditah

puṣpaka-sthaḥ—auf dem aus Blumen bestehenden Flugzeug sitzend; nutaḥ—verehrt; strībhiḥ—von den Frauen; stūyamānaḥ—mit Gebeten gepriesen werdend; ca—und; vandibhiḥ—von den Rezitatoren; vireje—verschönert; bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes, Śrī Rāmacandra; rājan—o König Parīkṣit; grahaiḥ—unter den Planeten; candraḥ—der Mond; iva—wie; uditaḥ—aufgegangen.

#### ÜBERSETZUNG

O König Parīkṣit, als der Herr, umringt von Frauen, die Ihm Gebete darbrachten, und von Rezitatoren, die Seine Eigenschaften besangen, auf Seinem Blumenflugzeug saß, sah Er aus wie der von den Sternen und Planeten umgebene Mond.

#### **VERS 45-46**

श्रात्राभिनन्दितः सोऽथ सोत्सवां प्राविशत् पुरीम् । प्रविश्य राजभवनं गुरुपत्नीः स्वमातरम् ॥४५॥ गुरून् वयस्यावरजान् पूजितः प्रत्यपूजयत् । वैदेही लक्ष्मणश्चैव यथावत् समुपेयतुः ॥४६॥ bhrātrābhinanditaḥ so 'tha sotsavām prāviśat purīm pravišya rāja-bhavanam guru-patnīḥ sva-mātaram

gurūn vayasyāvarajān pūjitah pratyapūjayat vaidehī lakşmaṇas caiva yathāvat samupeyatuh

bhrātrā—von Seinem Bruder (Bharata); abhinanditaḥ—nachdem Ihm ein gebührender Empfang bereitet worden war; saḥ—Er, Śrī Rāmacandra; atha—daraufhin; sa-utsavām—in der Mitte eines Festzuges; prāviśat—betrat; purīm—die Stadt Ayodhyā; praviśya—nachdem Er betreten hatte; rāja-bhavanam—den königlichen Palast; guru-patnīḥ—Kaikeyī und andere Stiefmütter; sva-mātaram—Seine eigene Mutter (Kauśalyā); gurūn—die spirituellen Meister (Śrī Vasiṣṭha und andere); vayasya—gleichaltrigen Freunden; avara-jān—und solchen, die jünger waren als Er; pū-jitaḥ—nachdem Er von ihnen verehrt worden war; pratyapūjayat—Er erwiderte die Ehrerbietungen; vaidehī—Mutter Sītā; lakṣmaṇaḥ—Lakṣmaṇa; ca eva—und; yathāvat—wie es sich gehört; samupeyatuḥ—nachdem Er willkommengeheißen worden war, betrat Er den Palast.

#### ÜBERSETZUNG

Nachdem Śrī Rāmacandra von Seinem Bruder Bharata willkommengeheißen worden war, zog Er voller Triumph in die Stadt Ayodhyā ein. Als Er den Palast betrat, brachte Er allen Müttern, einschließlich Kaikeyīs und der anderen Frauen Mahārāja Daśarathas, Ehrerbietungen dar, und vor allem Seiner eigenen Mutter Kauśalyā. Darauf brachte Er auch den spirituellen Lehrern wie Vasiṣṭha Ehrerbietungen dar. Gleichaltrige und jüngere Freunde bezeigten Ihm ihre Achtung, und Er, Lakṣmaṇa und Mutter Sītā erwiderten die respektvolle Begrüßung. Auf diese Weise betraten sie alle gemeinsam den Palast.

#### **VERS 47**

# पुत्रान् स्वमातरस्तास्तु प्राणांस्तन्व इवोत्थिताः । आरोप्याङ्केऽभिषिश्चन्त्योबाष्पौषैर्विजहुः शुचः ॥४७॥

putrān sva-mātaras tās tu prāṇāms tanva ivotthitāḥ āropyānke 'bhiṣiñcantyo bāṣpaughair vijahuḥ śucaḥ

putrān—die Söhne; sva-mātarah—ihre Mütter; tāh—sie, angeführt von Kausalyā und Kaikeyī; tu—aber; prāṇān—Leben; tanvah—Körper; iva—wie; utthitāhaufgestanden; āropya—haltend; anke—auf dem Schoß; abhiṣin̄cantyaḥ—benetzend (die Körper ihrer Söhne); bāṣpa—mit Tränen; oghaiḥ—unablässig fließend; vijahuḥ—gaben auf; śucaḥ—das auf der Trennung von ihren Söhnen beruhende Wehklagen.

## ÜBERSETZUNG

Als die Mütter Rāmas, Lakṣmaṇas, Bharatas und Śatrughnas ihre Söhne erblickten, erhoben sie sich sofort, genauso, wie besinnungslose Körper wieder zu Bewußtsein kommen. Die Mütter nahmen ihre Söhne auf den Schoß und badeten Sie mit Tränen, wodurch sie sich vom Kummer der langen Trennung befreiten.

## **VERS 48**

# जटा निर्म्रुच्य विधिवत् कुलष्टद्धैः समं गुरुः । अभ्यषिश्चद् यथैवेन्द्रं चतुःसिन्धुजलादिभिः ॥४८॥

jaṭā nirmucya vidhivat kula-vṛddhaiḥ samaṁ guruḥ abhyaṣiñcad yathaivendraṁ catuḥ-sindhu-jalādibhiḥ

jatāḥ—die verfilzten Haare auf dem Kopf; nirmucya—kahlscheren; vidhi-vat—gemäß den vorgeschriebenen Grundsätzen; kula-vrddhaiḥ—die älteren Personen in der Familie; samam—mit; guruḥ—der Familienpriester und spirituelle Meister, Vasiṣtha; abhyaṣin̄cat—vollzog die abhiṣeka-Zeremonie Śrī Rāmacandras; yathā—wie; eva—gewiß; indram—zu König Indra; catuḥ-sindhu-jala—mit dem Wasser der vier Ozeane; ādibhiḥ—und mit anderen Gegenständen, die bei einer Badezeremonie verwendet werden.

#### ÜBERSETZUNG

Vasiṣṭha, der Familienpriester und spirituelle Meister, ließ Śrī Rāmacandra kahlscheren und befreite Ihn auf diese Weise von Seinem verfilzten Haar. Dann vollzog er mit der Unterstützung der älteren Familienmitglieder die Badezeremonie [abhiṣeka] für Śrī Rāmacandra. Er verwendete dabei das Wasser der vier Meere und anderes Zubehör, genau wie bei der Zeremonie für König Indra.

#### **VERS 49**

एवं कृतशिरःस्नानः सुवासाः सम्ब्यलङ्कृतः । खलङ्कृतैः सुवासोभित्रीतिभिर्भारया बभौ ॥४९॥

> evam kṛta-śiraḥ-snānaḥ suvāsāḥ sragvy-alaṅkṛtaḥ

# svalankṛtaiḥ suvāsobhir bhrātṛbhir bhāryayā babhau

evam—so; kṛta-siraḥ-snānaḥ—nachdem Er Sich gründlich gebadet und den Kopf gewaschen hatte; su-vāsāḥ—schön gekleidet; sragvi-alankṛtaḥ—mit einer Girlande geschmückt; su-alankṛtaiḥ—schön geschmückt; su-vāsobhiḥ—schön angezogen; bhrātṛbhiḥ—mit Seinen Brüdern; bhāryayā—und mit Seiner Frau, Sītā; babhau—der Herr wurde sehr strahlend.

#### ÜBERSETZUNG

Śrī Rāmacandra, der Sich gründlich gebadet hatte und dessen Kopf kahlgeschoren war, zog Sich ein überaus schönes Gewand an, legte Sich Geschmeide um und wurde mit einer Girlande bekränzt. Auf diese Weise erstrahlte Er hell, umgeben von Seinen Brüdern und Seiner Frau, die genauso gekleidet und geschmückt waren wie Er.

#### VERS 50

अब्रहीदासनं भ्रात्रा प्रणिपत्य प्रसादितः। प्रजाः स्वधर्मनिरता वर्णाश्रमगुणान्विताः। जुगोप पितृवद् रामो मेनिरे पितरं च तम् ॥५०॥

> agrahīd āsanam bhrātrā praṇipatya prasāditaḥ prajāḥ sva-dharma-niratā varṇāśrama-guṇānvitāḥ jugopa pitṛvad rāmo menire pitaram ca tam

agrahīt—akzeptierte; āsanam—den Thron; bhrātrā—von Seinem Bruder (Bharata); pranipatya—nachdem Er Sich Ihm rückhaltlos ergeben hatte; prasāditaḥ—erfreut; prajāḥ—und die Bürger; sva-dharma-niratāḥ—mit der Erfüllung ihrer jeweiligen Berufspflichten völlig beschäftigt; varṇāśrama—gemäß dem System von varṇa und āśrama; guṇa-anvitāḥ—da sie alle in diesem Vorgang qualifiziert waren; jugopa—der Herr beschützte sie; pitṛ-vat—genau wie ein Vater; rāmaḥ—Śrī Rāma-candra; menire—sie betrachteten als; pitaram—Vater; ca—auch; tam—Ihn, Śrī Rāma-candra.

## ÜBERSETZUNG

Śrī Rāmacandra freute Sich über die rückhaltlose Hingabe und über die Ergebenheit Śrī Bharatas und übernahm daraufhin die Herrschaft über den Staat. Er sorgte für Seine Untertanen genau wie ein Vater, und die Untertanen, die ganz in der Erfüllung ihrer Berufspflichten innerhalb ihres varņa und āśrama aufgingen, betrachteten Ihn auch tatsächlich als ihren Vater.

#### **ERLÄUTERUNG**

Viele Leute finden großen Gefallen an der Vorstellung eines idealen Staates, wie es das Rāma-rājya war, und selbst heute noch werden manchmal politische Parteien gebildet, die sich Rāma-rājya nennen. Diese Parteien bezeichnen sich zwar als Rāma-rājya, sind aber unglücklicherweise Srī Rāma gegenüber nicht gehorsam. Manchmal sagt man, die Menschen möchten das Königreich Gottes ohne Gott. Dieser Wunsch wird jedoch nie in Erfüllung gehen. Eine gute Staatsführung ist möglich, wenn die Beziehung zwischen den Staatsbürgern und der Regierung so ist wie die vorbildliche Beziehung zwischen Śrī Rāmacandra und Seinen Untertanen. Śrī Ramacandra regierte Sein Königreich genauso, wie ein Vater für seine Kinder sorgt, und da sich Ihm die Untertanen zu Dank verpflichtet fühlten, weil Er so gut regierte, betrachteten sie den Herrn als ihren Vater. Die Beziehung zwischen den Bürgern und der Regierung sollte also genau wie die Beziehung zwischen Vater und Sohn sein. Wenn die Söhne in einer Familie gut erzogen werden, sind sie dem Vater und der Mutter gehorsam, und wenn der Vater verantwortungsbewußt ist, sorgt er für die Kinder. Wie aus den Worten sva-dharma-niratā varnāśrama-guṇān-vitāh hervorgeht, waren Ramacandras Untertanen vorbildliche Bürger, denn sie hielten sich an das System von varna und āśrama, was die Gesellschaft in varnas (brāhmana, ksatriya, vaiśya und śūdra) und āśramas (brahmacarya, grhastha, vānaprastha und sannyāsa) unterteilt. Das ist die wirkliche menschliche Zivilisation. Die Menschen müssen in ihren verschiedenen pflichtgemäßen Tätigkeiten ausgebildet werden, und zwar jeweils entsprechend ihrer Zugehörigkeit zu einem bestimmten varna und āśrama. Wie in der Bhagavad-gītā (4.13) bestätigt wird, muß ein Mensch gemäß seinen Eigenschaften und seiner Tätigkeit einem der vier varnas zugeordnet werden (cātur-varnyam mayā srstam guņa-karma-vibhāgasah). Eine gute Regierung muß dieses varnāśrama-System einführen. Das ist der erste Grundsatz, der zu befolgen ist. Der Zweck des varnāśrama besteht darin, den Menschen die Möglichkeit zu geben, gottesbewußt zu werden. Varnāśramācāravatā purusena parah pumān visnur ārādhyate. Das gesamte varnāśrama-Programm zielt darauf ab, es den Menschen zu ermöglichen, Vaisnavas zu werden. Visnur asya devatā. Wenn die Menschen Srī Vişņu als den Höchsten Herrn verehren, werden sie zu Vaişņavas. Daher sollte das Volk gelehrt werden, durch das System von varna und āśrama Vaisnavas zu werden, wie dies während der Herrschaft Śrī Rāmacandras der Fall gewesen ist, als jedermann gründlich ausgebildet wurde, die varnāśrama-Prinzipien zu befolgen.

Man kann die Menschen nicht zu gehorsamen und rechtschaffenen Bürgern machen, indem man einfach nur die Einhaltung von Gesetzen und Verordnungen erzwingt. Das ist unmöglich. Es gibt auf der ganzen Welt zahlreiche Staaten, gesetzgebende Versammlungen und Parlamente, aber trotzdem sind die Bürger Verbrecher und Diebe. Man kann also niemanden durch Zwang zu einem guten Bürger machen, sondern nur durch Bildung. So, wie es Schulen und Universitäten gibt, in denen Studenten zu Chemikern, Ingenieuren, Rechtsanwälten und zu Spezialisten auf anderen Wissensgebieten herangebildet werden, so muß es Schulen und Universitäten geben, in denen Studenten zu brähmanas, kṣatriyas, vaiśyas, śūdras, brahmacārīs, gṛhasthas, vānaprasthas und sannyāsīs herangebildet werden. Das wird die Voraussetzungen für einen Staat mit guten Bürgern schaffen (varnāśrama-guṇān-vitāḥ). Ganz allgemein kann man folgendes sagen: Wenn der König bzw. der Präsident ein rā-

jarşi ist, werden die Bürger und das Staatsoberhaupt ein gutes Verhältnis zueinander haben, und es wird im Staat keine Zerrüttung geben können, denn die Zahl der Diebe und Gauner wird abnehmen. Im Kali-yuga wird das varnāśrama-System jedoch vernachlässigt, und deshalb sind die Menschen in den meisten Fällen Diebe und Verbrecher. In Staaten mit demokratischer Verfassung kassieren solche Diebe und Verbrecher ungehindert von anderen Dieben und Verbrechern Geld, und als Folge davon herrscht in jeder Regierung ein Chaos, und niemand ist glücklich. Hier jedoch hören wir von einer guten Regierung, an der man sich ein Beispiel nehmen kann, der Regierung Śrī Rāmacandras. Wenn die Menschen diesem Vorbild nachstreben, wird es auf der ganzen Welt fähige Regierungen geben.

# **VERS 51**

# त्रेतायां वर्तमानायां कालः कृतसमोऽभवत् । रामे राजनि धर्मज्ञे सर्वभृतसुखावहे ॥५१॥

tretāyām vartamānāyām kālaḥ kṛta-samo 'bhavat rāme rājani dharma-jñe sarva-bhūta-sukhāvahe

tretāyām—im Tretā-yuga; vartamānāyām—obwohl in diesem Zeitraum befindlich; kālaḥ—der Zeitraum; kṛta—mit Satya-yuga; samaḥ—gleich; abhavat—es wurde; rāme—weil Śrī Rāmacandra anwesend war; rājani—als herrschender König; dharma-jñe—weil Er in jeder Hinsicht religiös war; sarva-bhūta—von allen Lebewesen; sukha-āvahe—ungetrübtes Glück schenkend.

#### ÜBERSETZUNG

Śrī Rāmacandra wurde im Tretā-yuga König, doch weil Er so gut regierte, war es, als herrsche Satya-yuga. Jedermann war religiös und wunschlos glücklich.

#### **ERLÄUTERUNG**

Von den vier yugas — Satya, Tretā, Dvāpara und Kali — ist das Kali-yuga das schlechteste, doch wenn das varņāsrama-dharma-System eingeführt wird, kann sogar innerhalb des Kali-Zeitalters die Atmosphäre des Satya-yuga geschaffen werden. Die Hare-Kṛṣṇa-Bewegung, auch Gesellschaft für Kṛṣṇa-Bewußtsein genannt, ist zu diesem Zweck gegründet worden.

kaler doşa-nidhe rājann asti hy eko mahān guṇaḥ kīrtanād eva kṛṣṇasya mukta-saṅgah paraṁ vrajet "Mein lieber König, das Kali-yuga ist zwar voll von Fehlern, aber eine gute Seite hat es dennoch: Einfach nur durch das Chanten des Hare-Kṛṣṇa-mahā-mantra kann man von materieller Bindung frei werden und in das transzendentale Königreich gelangen." (SB. 12.3.51)

Wer sich der sankīrtana-Bewegung anschließt und Hare Kṛṣṇa, Hare Rāma chantet, wird mit Sicherheit von der Verschmutzung des Kali-yuga befreit werden und glücklich sein, so, wie es die Leute im Satya-yuga, im goldenen Zeitalter, waren, und dies, obwohl er im Kali-yuga lebt. Jeder kann aus der Hare-Kṛṣṇa-Bewegung sehr leicht einen Nutzen ziehen, wo auch immer er sich aufhält; man braucht lediglich den Hare-Kṛṣṇa-mantra zu chanten, sich an die Regeln und Vorschriften zu halten und darauf zu achten, daß man nicht von der Verschmutzung des sündhaften Lebens verunreinigt wird. Selbst wenn man sündvoll ist und seinen sündhaften Lebenswandel nicht sof ort auf geben kann, wird man mit Sicherheit von allen sündhaften Handlungen befreit werden, wenn man den Hare-Kṛṣṇa-mahā-mantra mit Vertrauen und Hingabe chantet, und sein Leben zum Erfolg führen. Param vijayate śrī-kṛṣṇa-sankīrtanam. Das ist die Segnung Śrī Rāmacandras, der im Zeitalter des Kali als Śrī Gaurasundara erschienen ist.

#### **VERS 52**

# वनानि नद्यो गिरयो वर्षाणि द्वीपसिन्धवः। सर्वे कामदुघा आसन् प्रजानां भरतर्षभ ॥५२॥

vanāni nadyo girayo varṣāṇi dvīpa-sindhavaḥ sarve kāma-dughā āsan prajānāṁ bharatarsabha

vanāni—die Wälder; nadyaḥ—die Flüsse; girayaḥ—die Hügel und Berge; varṣāṇi—verschiedene Teile der Staaten oder verschiedene Kontinente; dvīpa—Inseln; sin-dhavaḥ—die Ozeane und Meere; sarve—alle; kāma-dughāḥ—voll von ihren jeweiligen Gütern; āsan—existierten; prajānām—von allen Lebewesen; bharata-ṛṣabha—o Mahārāja Parīkṣit, Bester der Bharata-Dynastie.

#### ÜBERSETZUNG

O Mahārāja Parīkşit, Bester der Bharata-Dynastie, während der Herrschaft Śrī Rāmacandras stellten die Wälder, die Flüsse, die Hügel und Berge, die Länder, die sieben Inseln und die sieben Meere allen Lebewesen bereitwillig sämtliche lebensnotwendigen Dinge zur Verfügung.

#### VERS 53

नाधिव्याधिजराग्लानिदुःखशोकभयक्कमाः । मृत्युश्वानिच्छतां नासीद् रामे राजन्यधोक्षजे ॥५३॥ nādhi-vyādhi-jarā-glāniduḥkha-śoka-bhaya-klamāḥ mṛtyuś cānicchatām nāsīd rāme rājany adhokṣaje

na—nicht; ādhi—adhyātmika-, adhibhautika- und adhidaivika-Leiden (das heißt Leiden, die dem Körper und dem Geist entspringen, und Leiden, die einem von anderen Lebewesen und von der Natur zugefügt werden); vyādhi—Krankheiten; jarā—Alter; glāni—Beraubung; duḥkha—Kummer; śoka—Wehklagen; bhaya—Furcht; klamāḥ—und Müdigkeit; mṛṭyuḥ—Tod; ca—auch; anicchatām—von denen, die es nicht wünschten; na āsīt—es gab nicht; rāme—während der Herrschaft Śrī Rāmacandras; rājani—weil Er König war; adhokṣaje—die Höchste Persönlichkeit Gottes, die zur materiellen Welt transzendental ist.

#### ÜBERSETZUNG

Als Śrī Rāmacandra, die Höchste Persönlichkeit Gottes, der König der Erde war, gab es keinerlei körperliches und geistiges Leid. Es gab keine Krankheit, kein Alter, keine Einsamkeit, kein Wehklagen, keinen Kummer, keine Furcht und keine Erschöpfung. Dies ging sogar so weit, daß es für diejenigen, die nicht sterben wollten, keinen Tod gab.

#### **ERLÄUTERUNG**

Die Menschen kamen in den Genuß all dieser besonderen Erleichterungen, weil Śrī Rāmacandra gegenwärtig war und als König über die ganze Welt herrschte. Es ist möglich, ähnliche Bedingungen hier und jetzt zu schaffen, auch wenn wir uns mitten im sogenannten Kali-yuga, dem übelsten Zeitalter, befinden. Es heißt, daß Kṛṣṇa im Kali-yuga in Form Seines Heiligen Namens — Hare Kṛṣṇa, Hare Rāma — herabsteigt (kali-kāle nāma-rūpe kṛṣṇa-avatāra). Wenn wir ohne Vergehen chanten, sind Rāma und Kṛṣṇa Selbst im Kali-yuga noch gegenwärtig. Die Herrschaft Rāmas erfreute sich größter Beliebtheit und war unvorstellbar segensreich, und durch das Verbreiten der Hare-Kṛṣṇa-Bewegung kann man in kürzester Zeit eine ähnliche Situation schaffen, sogar im Kali-yuga.

#### VERS 54

# एकपत्नीत्रतथरो राजर्षिचरितः श्रुचिः। स्वधर्मं गृहमेधीयं शिक्षयन् स्वयमाचरत्।।५४॥

eka-patnī-vrata-dharo rājarşi-caritaḥ śuciḥ sva-dharmaṁ gṛha-medhīyaṁ śikṣayan svayam ācarat

eka-patnī-vrata-dharaḥ—das Gelübde ablegend, keine zweite Frau anzunehmen und keinerlei Beziehung zu irgendeiner anderen Frau zu unterhalten; rāja-ṛṣi—wie

ein heiliger König; caritaḥ—dessen Charakter; śuciḥ—rein; sva-dharmam—die eigene berufliche Pflicht; grha-medhīyam—besonders die Haushälter; śikṣayan—lehrend (durch Sein eigenes Verhalten); svayam—persönlich; ācarat—erfüllte Seine Pflicht.

## ÜBERSETZUNG

Śrī Rāmacandra legte das Gelübde ab, nur eine Frau zu heiraten und keine Beziehung zu irgendwelchen anderen Frauen zu unterhalten. Er war ein heiliger König, und Sein Charakter war in jeder Hinsicht makellos und frei von jeder Spur von Eigenschaften wie Zorn. Er lehrte die Bevölkerung, besonders die Haushälter, wie man sich den Prinzipien des varnaśramadharma entsprechend verhält. Er tat dies, indem Er Selbst mit gutem Beispiel voranging.

#### **ERLÄUTERUNG**

Eka-patnī-vrata, nur eine Frau zu heiraten, war das glorreiche Beispiel, das Śrī Rāmacandra gab. Man sollte nicht mehr als eine Frau heiraten. In jenen Tagen war dies zwar üblich - selbst Śrī Rāmacandras Vater hatte mehrere Frauen -, doch als vorbildlicher König heiratete Śrī Rāmacandra nur eine Frau, nämlich Mutter Sītā. Als Mutter Sītā von Rāvana und den Rāksasas entführt wurde, hätte Śrī Rāmacandra als die Höchste Persönlichkeit Gottes Tausende und Abertausende von Sītās heiraten können, doch um uns zu lehren, wie treu man seiner Frau sein soll, kämpfte Er mit Ravana und tötete ihn schließlich. Dadurch, daß Er Ravana bestrafte und Seine Frau rettete, wollte Er den Männern zu verstehen geben, daß man nur eine Frau haben soll. Śrī Rāmacandra gab allen Haushältern ein Beispiel, indem Er nur eine Frau heiratete und erhabene Charaktereigenschaften offenbarte. Er zeigte, wie sich ein vollkommener Mensch verhält, und Haushälter sollten Seinem Vorbild nachstreben. Haushälter zu sein oder mit einer Frau und Kindern zusammenzuleben wird nicht verworfen, vorausgesetzt, man hält sich dabei an die regulierenden Prinzipien des varnāśrama-dharma. Diejenigen, die nach diesen Prinzipien leben, seien sie nun Haushälter, brahmacārīs oder vānaprasthas, sind alle gleich wichtig.

#### VERS 55

# प्रेम्णानुषृत्त्या शीलेन प्रश्रयावनता सती । भिया हिया च भावज्ञा भर्तुः सीताहरन्मनः ॥५५॥

premṇānuvṛttyā śīlena praśrayāvanatā satī bhiyā hriyā ca bhāva-jñā bhartuḥ sītāharan manaḥ

premņā anuvṛttyā—aufgrund von mit Liebe und Ergebenheit verrichtetem Dienst für den Ehemann; sīlena—durch solchen guten Charakter; praśraya-avanatā—im-

mer sehr unterwürfig und bereit, den Ehemann zufriedenzustellen; satī-keusch; bhiyā-sich fürchtend; hriyā-durch Schüchternheit; ca-auch; bhāva-jñā-die Haltung (des Ehemanns) verstehend; bhartuḥ-ihres Ehemannes, Śrī Rāmacandra; sītā-Mutter Sītā; aharat-bezauberte; manaḥ-den Geist.

## ÜBERSETZUNG

Mutter Sītā war sehr ergeben, treu, zurückhaltend und keusch und zeigte immer Verständnis für das Verhalten ihres Ehemannes. Durch diese guten Charaktereigenschaften, durch ihre Liebe und ihre Dienstbereitschaft bezauberte sie den Geist des Herrn völlig.

## **ERLÄUTERUNG**

Śrī Rāmacandra ist der vorbildliche Ehemann (eka-patnī-vrata), und Mutter Sītā ist die vorbildliche Ehefrau. Eine solche Verbindung macht das Familienleben sehr glücklich. Yad yad ācarati śreṣṭhas tat tad evetaro janaḥ: Was auch immer ein bedeutender Mann tut, gewöhnliche Menschen folgen seinem Beispiel. Wenn sich die Könige, die Führer und die brāhmaṇas, das heißt die Lehrer, so beispielhaft verhielten, wie es in der vedischen Literatur beschrieben wird, hätten wir den Himmel auf Erden; zweifellos würde es in der materiellen Welt keine höllischen Zustände mehr geben.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 10. Kapitel im Neunten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Die Spiele Rāmacandras, des Höchsten Herrn".

# 11. Kapitel

# Śrī Rāmacandra regiert die Welt

In diesem Kapitel wird geschildert, wie Śrī Rāmacandra zusammen mit Seinen jüngeren Brüdern in Ayodhyā residierte und verschiedene Opfer durchführte.

Śrī Rāmacandra, die Höchste Persönlichkeit Gottes, vollzog mehrere Opfer, durch die Er Sich Selbst verehrte, und im Anschluß daran schenkte Er den einzelnen Priestern (hotā, adhvaryu, udgātā und brahmā) Land. Er gab ihnen den östlichen, den westlichen, den nördlichen bzw. den südlichen Teil der Erde, und was dazwischenlag, übergab Er dem ācārya. Da die brāhmanas über Śrī Rāmacandras Ergebenheit ihnen gegenüber und über Seine Zuneigung zu Seinen Dienern sehr erfreut waren, brachten sie Ihm Gebete dar und gaben alles zurück, was sie von Ihm erhalten hatten. Sie betrachteten die Erleuchtung, die ihnen durch den Herrn in ihrem Herzen zuteil geworden war, als ausreichende Entlohnung. Später einmal kleidete Sich Śrī Rāmacandra wie ein gewöhnlicher Bürger und ging in der Hauptstadt umher, um herauszufinden, wie Seine Untertanen über Ihn dachten. Durch Zufall hörte Er eines Nachts ein Gespräch zwischen einem Mann und dessen Frau, die ihn mit einem anderen Mann betrogen hatte. Der Mann beschimpfte seine Frau, und im Verlauf des Gesprächs erwähnte er, daß Sītādevī einen zweifelhaften Charakter habe. Daraufhin kehrte der Herr unverzüglich in den Palast zurück und faßte aus Furcht vor solchem Gerede nach außen hin den Entschluß, Sich von Sītādevī zu trennen. In der Folge verbannte Er die schwangere Sītādevī und schickte sie in den āśrama Vālmīki Munis, wo sie zwei Söhne, Lava und Kuśa, zur Welt brachte. In Ayodhyā wurden inszwischen Laksmana zwei Söhne namens Angada und Citraketu geboren; Bharata bekam zwei Söhne, nämlich Takşa und Puşkala, und Satrughna wurden zwei Söhne geboren, nämlich Subāhu und Śrutasena. Als Bharata auszog, um im Namen des Herrschers, Śrī Rāmacandra, verschiedene Länder zu erobern, kämpfte Er gegen viele Millionen von Gandharvas. Indem Er sie im Kampf tötete, erbeutete Er unvorstellbare Schätze, die Er daraufhin nach Hause brachte, Satrughna tötete im Madhuvana einen Dämon namens Lavana und gründete auf diese Weise die Stadt Mathurā. In der Zwischenzeit vertraute Sītādevī ihre beiden Söhne der Obhut Vālmīki Munis an und ging darauf in die Erde ein. Als Śrī Rāmacandra davon erfuhr, wurde Er von tiefer Trauer erfüllt und führte aus diesem Grund dreizehntausend Jahre lang Opfer durch. Nachdem Sukadeva Gosvāmī die Spiele von Śrī Rāmacandras Fortgehen beschrieben hat und erklärt hat, daß der Herr nur erscheint, um Seine Spiele zu vollführen, schließt er dieses Kapitel, indem er beschreibt, welche Folgen es hat, wenn man über die Taten Śrī Rāmacandras hört, und wie der Herr Seine Untertanen beschützte und Seinen Brüdern gegenüber große Zuneigung empfand.

> VERS 1 श्रीशुक उवाच भगवानात्मनात्मानं राम उत्तमकल्पकैः । सर्वदेवमयं देवमीजेऽथाचार्यवान् मखैः ॥१॥

> > 301

śrī-śuka uvāca bhagavān ātmanātmānam rāma uttama-kalpakaiḥ sarva-devamayam devam īje 'thācāryavān makhaiḥ

śrī-śukaḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; ātmanā—durch Sich Selbst; ātmanām—Selbst; rāmaḥ—Śrī Rāmacandra; uttama-kalpakaiḥ—mit sehr kostspieligem Zubehör; sarva-deva-mayam—das Herz und die Seele aller Halbgötter; devam—den Höchsten Herrn Selbst; ije—verehrte; atha—so; ācāryavān—unter der Führung eines ācārya; makhaiḥ—indem Er Opfer durchführte.

#### ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī sagte: Daraufhin akzeptierte die Höchste Persönlichkeit Gottes, Śrī Rāmacandra, einen ācārya und vollzog mit einem großen Aufwand an Zubehör Opfer [yajñas]. Auf diese Weise verehrte Er Sich Selbst, denn Er ist der unumschränkte Herr aller Halbgötter.

#### **ERLÄUTERUNG**

Sarvārhaņam acyutejyā. Wenn Acyuta, die Höchste Persönlichkeit Gottes, verehrt wird, wird jeder verehrt. Im Śrīmad-Bhāgavatam (4.31.14) heißt es:

yathā taror mūla-niṣecanena tṛpyanti tat-skandha-bhujopaśākhāḥ prāṇopahārāc ca yathendriyāṇāṁ tathaiva sarvārhaṇam acyutejyā

"Genauso, wie der Stamm, die Äste, die Zweige und die Blätter eines Baumes genährt werden, wenn man Wasser auf seine Wurzel gießt, und genauso, wie die Sinne und die Gliedmaßen des Körpers mit Energie versorgt werden, wenn man dem Magen zu essen gibt, so werden die Halbgötter, die Teile der Höchsten Persönlichkeit Gottes sind, zufriedengestellt, wenn man die Höchste Persönlichkeit Gottes verehrt."

Es gehört zur Durchführung eines yajña, daß man den Höchsten Herrn verehrt. Hier heißt es, daß der Höchste Herr den Höchsten Herrn verehrte. Deshalb werden die Worte bhagavān ātmanātmānam īje gebraucht: Der Herr verehrte Sich durch Sich Selbst. Damit läßt sich natürlich nicht die Māyāvāda-Philosophie rechtfertigen, deren Vertreter sich selbst für die Höchste Persönlichkeit Gottes halten. Der jīva, das Lebewesen, unterscheidet sich zu allen Zeiten vom Höchsten Herrn. Die Lebewesen (vibhinnāmsa) werden niemals zum Höchsten Herrn, auch wenn die Māyāvādīs die Selbstverehrung des Herrn manchmal imitieren. Śrī Kṛṣṇa meditierte als grhastha jeden Morgen über Sich Selbst, und Śrī Rāmacandra vollzog in ähnlicher Weise yajñas zu Seiner eigenen Zufriedenstellung, doch dies bedeutet nicht, daß ein gewöhnliches Lebewesen den Herrn imitieren und ahangraha-upāsanā praktizieren sollte. Solche unautorisierte Verehrung wird hier nicht empfohlen.

#### VERS 2

# होत्रेऽददाद् दिशं प्राचीं त्रक्षणे दक्षिणां प्रशुः। अध्वर्यवे प्रतीचीं वा उत्तरां सामगाय सः।। २।।

hotre 'dadād disam prācīm brahmaņe dakṣiṇām prabhuḥ adhvaryave pratīcīm vā uttarām sāmagāya saḥ

hotre—dem hotā-Priester (der Priester, der Opfergaben darbringt); adadāt—schenkte; disam—Richtung; prācīm—die gesamte Ostseite; brahmaņe—dem brahmā-Priester (der Priester, der die Vorgänge in der Opferarena überwacht); dak-siṇām—die Südseite; prabhuḥ—Śrī Rāmacandra; adhvaryave—dem adhvaryu-Priester; pratīcīm—die gesamte Westseite; vā—auch; uttarām—die Nordseite; sāma-gāya—dem udgātā-Priester (der Priester, der den Sāma Veda singt); saḥ—Er (Śrī Rāmacandra).

#### ÜBERSETZUNG

Śrī Rāmacandra schenkte dem hotā-Priester den gesamten Osten, dem brahmā-Priester den gesamten Süden, dem adhvaryu-Priester den Westen, und dem udgātā-Priester, dem Rezitator des Sāma Veda, gab Er den Norden. Auf diese Weise verschenkte Er Sein Königreich.

#### VERS 3

# आचार्याय ददौ शेषां यावती भूस्तदन्तरा । मन्यमान इदं कृत्स्नं त्राह्मणोऽईति निःस्पृहः ॥ ३ ॥

ācāryāya dadau śeṣāṁ yāvatī bhūs tad-antarā manyamāna idaṁ kṛtsnaṁ brāhmaṇo 'rhati niḥspṛhaḥ

ācāryāya—dem ācārya, dem spirituellen Meister; dadau—gab; seṣām—den Rest; yāvatī—was auch immer; bhūḥ—Land; tat-antarā—zwischen Osten, Westen, Norden und Süden liegend; manyamānah—denkend; idam—all dies; kṛṭṣṇam—gänzlich; brāhmaṇaḥ—die brāhmaṇas; arhati—verdienen es, zu besitzen; niḥṣpṛhaḥ—keinen Wunsch habend.

#### ÜBERSETZUNG

Das Land zwischen dem Osten, Westen, Norden und Süden schenkte Er daraufhin dem ācārya, denn Er dachte Sich, daß die brāhmaṇas, da sie keine materiellen Wünsche haben, die ganze Welt besitzen sollten.

#### VERS 4

# इत्ययं तदलङ्कारवासोभ्यामवशेषितः । तथा राज्यपि वैदेही सौमङ्गल्यावशेषिता ॥ ४ ॥

ity ayam tad-alankāravāsobhyām avašesitaḥ tathā rājñy api vaidehī saumangalyāvašesitā

iti—auf diese Weise (nachdem Er alles den brāhmaṇas geschenkt hatte); ayam—Śrī Rāmacandra; tat—Seine; alankāra-vāsobhyām—mit den persönlichen Schmuckstücken und Kleidern; avaseṣitaḥ—blieben zurück; tathā—sowie auch; rājnī—die Königin (Mutter Sītā); api—ebenfalls; vaidehī—die Tochter des Königs von Videha; saumangalyā—nur noch mit dem Nasenring; avaseṣitā—blieb zurück.

#### ÜBERSETZUNG

Nachdem Śrī Rāmacandra auf diese Weise Seinen gesamten Besitz an die brāhmaṇas verschenkt hatte, blieben Ihm nur noch Seine persönlichen Kleider und Schmuckstücke, und auch die Königin, Mutter Sītā, hatte als einzigen Besitz nur noch ihren Nasenring und sonst nichts mehr.

#### VERS 5

# ते तु ब्राह्मणदेवस्य वात्सल्यं वीक्ष्य संस्तुतम् । प्रीताः क्रिन्नधियस्तस्मै प्रत्यप्येदं बभाषिरे ॥ ५ ॥

te tu brāhmaṇa-devasya vātsalyam vīkṣya samstutam prītāḥ klinna-dhiyas tasmai pratyarpyedam babhāsire

te—die Priester (hotā, brahmā usw.); tu—aber; brāhmaṇa-devasya—Śrī Rāma-candra, der die brāhmaṇas über alle Maßen liebte; vātsalyam—die väterliche Zuneigung; vīkṣya—nachdem sie gesehen hatten; samstutam—verehrten mit Gebeten; prītāḥ—da sie überaus erfreut waren; klinna-dhiyaḥ—mit geschmolzenen Herzen; tasmai—Ihm (Śrī Rāmacandra); pratyarpya—zurückgebend; idam—dieses (alles Land, das Er ihnen geschenkt hatte); babhāṣire—sprachen.

## ÜBERSETZUNG

Alle brāhmaṇas, die beim Opfer die verschiedenen Funktionen ausübten, waren über Śrī Rāmacandra hocherfreut, denn Er war Ihnen sehr zugetan und wohlgesinnt, und so gaben sie Ihm mit geschmolzenem Herzen alles Land wieder zurück und sprachen wie folgt:

# **ERLÄUTERUNG**

Im vorhergehenden Kapitel hieß es, daß sich die prajās, die Bürger, strikt an das varnāsrama-dharma-System hielten. Die brāhmaņas verhielten sich genauso, wie brāhmaņas sich zu verhalten haben, die kṣatriyas genau wie kṣatriyas usw. Die brāhmaṇas waren also qualifiziert und weise, und als ihnen Śrī Rāmacandra Seinen gesamten Besitz schenkte, erinnerten sie sich daran, daß es nicht die Aufgabe der brāhmaṇas ist, Land zu besitzen, um Gewinn daraus zu ziehen. Die Eigenschaften eines brāhmaṇa werden in der Bhagavad-gītā (18.42) aufgezählt:

śamo damas tapaḥ śaucaṁ kṣāntir ārjavam eva ca jñānaṁ vijñānam āstikyaṁ brahma-karma svabhāvajam

"Friedfertigkeit, Selbstbeherrschung, Enthaltsamkeit, Reinheit, Duldsamkeit, Ehrlichkeit, Gelehrsamkeit, Weisheit und Religiosität sind die Eigenschaften, die die Handlungsweise der *brāhmaṇas* kennzeichnen."

Der brahmanische Charakter läßt sich mit dem Besitzen von Land und dem Herrschen über Untertanen nicht vereinbaren; diese Dinge sind Pflichten des ksatriya, und deshalb schlugen die brāhmaņas Śrī Rāmacandras Geschenk zwar nicht aus, gaben es Ihm jedoch wieder zurück, nachdem sie es angenommen hatten. Srī Rāmacandras Zuneigung zu den brāhmaņas bereitete diesen derart große Freude, daß ihre Herzen schmolzen. Sie sahen, daß Śrī Rāmacandra – abgesehen von der Tatsache, daß Er die Höchste Persönlichkeit Gottes war – als kşatriya vollkommen qualifiziert war und daß Er einen vorbildlichen Charakter hatte. Eine der Eigenschaften eines ksatriya ist Mildtätigkeit. Ein ksatriya, das heißt eine Person, die über andere herrscht, erlegt den Bürgern nicht um seiner persönlichen Sinnenbefriedigung willen Steuern auf, sondern um Minderbemittelten im Bedarfsfalle helfen zu können. Dānam īśvara-bhāvah. Ksatriyas haben einerseits zwar die Neigung, über andere zu herrschen, doch andererseits sind sie sehr großzügig, was Spenden betrifft. Als Mahārāja Yudhişthira Almosen gab, beauftragte er Karna mit der Verteilung. Karna war als Dātā Karna weithin berühmt. Das Wort dātā bedeutet "einer, der sehr großzügig Spenden gibt". Die Könige hatten immer einen großen Vorrat an Getreide, und immer wenn Mangel herrschte, pflegten sie es kostenlos an die Bedürftigen zu verteilen. Ein kşatriya hat die Pflicht, Spenden zu geben, und die Pflicht eines brāhmana besteht darin, Spenden anzunehmen, allerdings nicht mehr, als er braucht, um Leib und Seele zusammenzuhalten. Als die brāhmaņas von Śrī Rāmacandra so viel Land erhielten, gaben sie es Ihm wieder zurück und stellten auf diese Weise ihre Freiheit von Besitzgier unter Beweis.

**VERS 6** 

अप्रत्तं नस्त्वया किं नु भगवन् भ्रवनेश्वर । यन्नोऽन्तर्हृदयं विश्य तमो हंसि खरोचिषा ॥ ६ ॥ aprattam nas tvayā kim nu bhagavan bhuvaneśvara yan no 'ntar-hṛdayam viśya tamo hamsi sva-rocisā

aprattam—nicht gegeben; nah—uns; tvayā—von Dir, o Herr; kim—was; nu—gewiß; bhagavan—o Höchster Herr; bhuvana-īsvara—o Herr des gesamten Universums; yat—weil; nah—unser; antah-hṛdayam—in das Innere des Herzens; viś-ya—eingehend; tamah—die Dunkelheit der Unwissenheit; hamsi—Du vernichtest; sva-rociṣā—durch Deine Ausstrahlung.

#### ÜBERSETZUNG

O Herr, Du bist der Beherrscher des gesamten Universums. Gibt es etwas, was Du uns nicht gegeben hast? Du bist in das Innere unserer Herzen eingegangen und hast mit Deiner Ausstrahlung die Dunkelheit unserer Unwissenheit vertrieben. Das ist das größte Geschenk. Wir bedürfen keiner materiellen Spende.

#### **ERLÄUTERUNG**

Als die Höchste Persönlichkeit Gottes Dhruva Mahārāja eine Segnung anbot, antwortete dieser: "O mein Herr, ich bin völlig zufrieden. Ich brauche keine materielle Segnung." In ähnlicher Weise weigerte sich auch Prahlada Maharaja, sich etwas geben zu lassen, als ihm Śrī Nrsimhadeva eine Segnung anbot, und erklärte statt dessen, daß ein Gottgeweihter nicht wie ein vanik, ein Kaufmann, sein sollte, der etwas gibt, wenn er eine gewinnbringende Gegenleistung dafür erhält. Wer ein Gottgeweihter wird, weil er sich eine materielle Belohnung davon erhofft, ist kein reiner Gottgeweihter. Brāhmanas werden stets von der Höchsten Persönlichkeit Gottes im Herzen erleuchtet (sarvasya cāham hrdi sannivisto mattah smrtir jnānam apohanam ca), und weil die brāhmanas und Vaisnavas immer von der Höchsten Persönlichkeit Gottes geführt werden, verlangt es sie nicht nach materiellem Reichtum. Sie besitzen das Allernötigste, aber sie streben nicht nach einem großen Königreich. Ein Beispiel ist Śrī Vāmanadeva. Śrī Vāmanadeva, der die Rolle eines brahmacārī spielte, wollte nur drei Schritte Land. Um der eigenen Sinnenbefriedigung willen mehr und mehr Besitz zu begehren ist nichts als Unwissenheit, und diese Unwissenheit ist im Herzen eines brāhmana oder eines Vaisnavas nicht zu finden.

#### VERS 7

नमो ब्रह्मण्यदेवाय रामायाकुण्ठमेधसे। उत्तमश्लोकधुर्याय न्यस्तदण्डार्पिताङ्घये।। ७।।

> namo brahmaṇya-devāya rāmāyākuṇṭha-medhase uttamaśloka-dhuryāya nyasta-daṇḍārpitāṅghraye

namaḥ—wir bringen unsere achtungsvollen Ehrerbietungen dar; brahmaṇya-de-vāya—der Höchsten Persönlichkeit Gottes, die die brāhmaṇas als Ihre verehrungs-würdige Gottheit betrachtet; rāmāya—Śrī Rāmacandra; akuṇṭha-medhase—dessen Erinnerungsvermögen und dessen Wissen niemals von Angst gestört werden; utta-maśloka-dhuryāya—die beste unter den berühmten Persönlichkeiten; nyasta-daṇḍa-arpita-aṅghraye—dessen Lotosfüße von Weisen, die jenseits des Bereiches von Bestrafung sind, verehrt werden.

#### ÜBERSETZUNG

O Herr, o Höchste Persönlichkeit Gottes, der Du die brähmanas als Deine verehrungswürdige Gottheit betrachtest. Dein Wissen und Dein Erinnerungsvermögen werden niemals von Angst beeinträchtigt. Du bist die bedeutendste aller berühmten Persönlichkeiten, und Deine Lotosfüße werden von Weisen verehrt, die jenseits des Bereiches der Bestrafung stehen. O Śrī Rāmacandra, wir bringen Dir unsere achtungsvollen Ehrerbietungen dar.

## VERS 8

# कदाचिल्लोकजिज्ञासुर्गूढो राज्यामलक्षितः । चरन् वाचोऽश्वणोद् रामोभार्यामुद्दिस्य कस्यचित् ॥८॥

kadācil loka-jijñāsur gūḍho rātryām alakṣitaḥ caran vāco 'śṛṇod rāmo bhāryām uddiśya kasyacit

kadācit—einmal; loka-jijnāsuḥ—da Er über das Volk Bescheid wissen wollte; gūḍhaḥ—Seine wahre Identität mit Hilfe einer Verkleidung verbergend; rātryām—in der Nacht; alakṣitaḥ—ohne von jemandem erkannt zu werden; caran—umherwandernd; vācaḥ—sprechend; asṛṇot—hörte; rāmaḥ—Śrī Rāmacandra; bhāryām—auf Seine Frau; uddisya—anspielend; kasyacit—von jemandem.

#### ÜBERSETZUNG

Sukadeva Gosvāmī fuhr fort: Einmal verkleidete Sich Śrī Rāmacandra, um herauszufinden, wie das Volk über Ihn dachte. Während Er nachts unerkannt umherwanderte, hörte Er einen Mann schlecht über Seine Frau, Sītādevī, reden.

#### VERS 9

नाहं बिभर्मि त्वां दुष्टामसतीं परवेभ्मगाम् । स्त्रेणोहि बिभृयात् सीतां रामो नाहं भजे पुनः ॥ ९ ॥

> nāham bibharmi tvām dustām asatīm para-vesma-gām

# straiņo hi bibhṛyāt sītāṁ rāmo nāhaṁ bhaje punaḥ

na-nicht; aham-ich; bibharmi-kann unterhalten; tvām-dich; duṣṭām-denn du bist verdorben; asatīm-unkeusch; para-veśma-gām-eine Frau, die in das Haus eines fremden Mannes gegangen ist und Ehebruch begangen hat; strainaḥ-ein Mann, der von Frauen beherrscht wird; hi-gewiß; bibhṛyāt-kann annehmen; sītām-sogar Sītā; rāmaḥ-wie Śrī Rāmacandra; na-nicht; aham-ich; bhaje-werde annehmen; punah-wieder.

## ÜBERSETZUNG

[In einem Gespräch mit seiner unkeuschen Frau sagte dieser Mann:] Du gehst in das Haus eines fremden Mannes, und deshalb bist du unkeusch und verdorben. Ich werde dich nicht mehr unterhalten. Ein Ehemann, der unter dem Pantoffel steht, wie Śrī Rāma, mag eine Frau wie Sītā, die in das Haus eines fremden Mannes ging, wieder aufnehmen, doch ich bin kein Pantoffelheld wie Er und werde dich deshalb nicht wieder annehmen.

## VERS 10

# इति लोकाद् बहुम्रुखाद् दुराराध्यादसंविदः । पत्या भीतेन सा त्यक्ता प्राप्ता प्राचेतसाश्रमृम् ॥१०॥

iti lokād bahu-mukhād durārādhyād asamvidaḥ patyā bhītena sā tyaktā prāptā prācetasāśramam

iti—so; lokāt—von Personen; bahu-mukhāt—die auf vielerlei Weise Unsinn daherreden; durārādhyāt—den man sehr schwer aufhalten kann; asamvidaḥ—die kein vollkommenes Wissen haben; patyā—vom Ehemann; bhītena—fürchtend; sā—Mutter Sītā; tyaktā—wurde im Stich gelassen; prāptā—ging; prācetasa-āśramam—zur Einsiedelei Prācetasas (Vālmīki Muni).

# ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī sagte: Menschen mit wenig Wissen und einem abscheulichen Charakter geben unsinniges Geschwätz von sich. Aus Furcht vor dem Gerede solcher Schurken verstieß Śrī Rāmacandra Seine Frau, Sītādevī, obwohl sie schwanger war, und so begab sie sich zum āśrama Vālmīki Munis.

VERS 11 अन्तर्वरन्यागते काले यमौ सा सुषुवे सुतौ । कुशो लव इति ख्यातौ तयोश्वक्रे क्रिया मुनिः ॥११॥ antarvatny ägate käle yamau sä suşuve sutau kuśo lava iti khyātau tayoś cakre kriyā muniḥ

antarvatnī—die schwangere Frau; āgate—angekommen; kāle—zur gegebenen Zeit; yamau—Zwillinge; sā—Sītādevī; suṣuve—brachte zur Welt; sutau—zwei Söhne; kuśaḥ—Kuśa; lavaḥ—Lava; iti—so; khyātau—berühmt; tayoḥ—von ihnen; cakre—führte durch; kriyāḥ—die rituellen Geburtszeremonien; muniḥ—der große Weise Vālmīķi.

# ÜBERSETZUNG

Als die Zeit gekommen war, brachte die schwangere Mutter Sītādevī Zwillinge zur Welt, die später als Lava und Kuśa Berühmtheit erlangten. Ihre Geburtszeremonien wurden von Vālmīki Muni vollzogen.

#### VERS 12

# अङ्गदश्चित्रकेतुश्च लक्ष्मणस्यात्मजौ स्पृतौ । तक्षः पुष्कल इत्यास्तां भरतस्य महीपते ॥१२॥

angadaś citraketuś ca lakşmaṇasyātmajau smṛtau takṣaḥ puṣkala ity āstāṁ bharatasya mahīpate

angadah—Angada; citraketuh—Citraketu; ca—auch; lakşmanasya—von Śrī Lakşmana; ātmajau—zwei Söhne; smṛtau—sollen geheißen haben; takṣaḥ—Takṣa; puṣkalah—Puṣkala; iti—so; āstām—waren; bharatasya—von Śrī Bharata; mahīpate—o König Parīkṣit.

# ÜBERSETZUNG

O Mahārāja Parīkṣit, Śrī Lakṣmaṇa hatte zwei Söhne, Aṅgada und Citraketu, und Śrī Bharata hatte ebenfalls zwei Söhne, nämlich Takṣa und Puṣkala.

#### **VERS 13-14**

सुबाहुः श्रुतसेनश्च शश्रुघस्य बभूवतुः। गन्धर्वान् कोटिशोजघ्ने भरतो विजये दिशाम्।।१३॥ तदीयं धनमानीय सर्वं राज्ञे न्यवेदयत्।

# शत्रुप्तश्च मधोः पुत्रं लवणं नाम राक्षसम् । हत्वा मधुवने चक्रे मथुरां नाम वै पुरीम् ॥१४॥

subāhuḥ śrutasenaś ca śatrughnasya babhūvatuḥ gandharvān koṭiśo jaghne bharato vijaye diśām

tadīyam dhanam ānīya sarvam rājne nyavedayat śatrughnaś ca madhoḥ putram lavaṇam nāma rākṣasam hatvā madhuvane cakre mathurām nāma vai purīm

subāhuḥ—Subāhu; śrutasenaḥ—Śrutasena; ca—auch; śatrughnasya—von Śrī Śatrughna; babhūvatuḥ—wurden geboren; gandharvān—Personen, die mit den Gandharvas verwandt sind, die meistens Heuchler sind; koṭiśaḥ—Millionen von ihnen; jaghne—tötete; bharataḥ—Śrī Bharata; vijaye—während Er eroberte; diśām—alle Richtungen; tadīyam—von den Gandharvas; dhanam—Reichtümer; ānīya—bringend; sarvam—alles; rājñe—zum König (Śrī Rāmacandra); nyavedayat—brachte dar; śatrughnaḥ—Śatrughna; ca—und; madhoḥ—von Madhu; putram—den Sohn; lavaṇam—Lavaṇa; nāma—namens; rākṣasam—ein Menschenfresser; hatvā—indem Er tötete; madhuvane—in dem großen Wald Madhuvana; cakre—baute; mathurām—Mathurā; nāma—namens; vai—gewiß; purīm—eine große Stadt.

## ÜBERSETZUNG

Satrughna hatte zwei Söhne, nämlich Subāhu und Śrutasena. Als Śrī Bharata auszog, um alle Himmelsrichtungen zu erobern, mußte Er viele Millionen von Gandharvas töten, die im allgemeinen Heuchler sind. Er nahm all ihren Reichtum mit und brachte ihn Śrī Rāmacandra als Geschenk. Śatrughna tötete einen Rākṣasa namens Lavaṇa, der der Sohn Madhu Rākṣasa war. Auf diese Weise gründete Er in dem großen Wald Madhuvana die Stadt Mathurā.

#### VERS 15

# मुनौ निक्षिप्य तनयौ सीता भर्त्रा विवासिता । ध्यायन्ती रामचरणौ विवरं प्रविवेश ह ॥१५॥

munau nikşipya tanayau sītā bhartrā vivāsitā dhyāyantī rāma-caraṇau vivaram praviveśa ha munau—dem großen Weisen Vālmīki; nikṣipya—anvertrauend; tanayau—die zwei Söhne Lava und Kuśa; sītā—Mutter Sītādevī; bhartrā—von ihrem Ehemann; vivāsitā—verbannt; dhyāyantī—meditierend über; rāma-caraṇau—die Lotosfüße Śrī Rāmacandras; vivaram—in die Erde; praviveśa—sie ging ein; ha—in der Tat.

## ÜBERSETZUNG

Sītādevī, die von ihrem Ehemann verbannt worden war, vertraute ihre beiden Söhne der Obhut Vālmīki Munis an und ging darauf, über die Lotosfüße Śrī Rāmacandras meditierend, in die Erde ein.

# **ERLÄUTERUNG**

Da Sītādevī ein Leben getrennt von Śrī Rāmacandra nicht ertragen konnte, vertraute sie ihre beiden Söhne der Obhut Vālmīki Munis an und ging daraufhin in die Erde ein.

## VERS 16

# तच्छुत्वा भगवान् रामो रुन्धत्रपि धिया शुचः । सारंस्तस्या गुणांस्तांस्तात्राशकोद् रोद्धुमीश्वरः॥१६॥

tac chrutvā bhagavān rāmo rundhann api dhiyā śucaḥ smarams tasyā guṇāms tāms tān nāśaknod roddhum īśvaraḥ

tat—dies (die Nachricht, daß Sītādevī in die Erde eingegangen war); śrutvā—hörend; bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; rāmaḥ—Śrī Rāmacandra; rundhan—versuchte zu verdrängen; api—obwohl; dhiyā—durch Intelligenz; śucaḥ—Kummer; smaran—sich erinnernd; tasyāḥ—an ihre; guṇān—Eigenschaften; tān tān—unter verschiedenen Umständen; na—nicht; aśaknot—war imstande; rod-dhum—zurückzuhalten; īśvarah—obwohl Er der höchste Kontrollierende ist.

# ÜBERSETZUNG

Als der Höchste Herr, Śrī Rāmacandra, erfuhr, daß Mutter Sītā in die Erde eingegangen war, wurde Er von Schmerz erfüllt. Obwohl Er die Höchste Persönlichkeit Gottes ist, konnte Er nicht verhindern, daß Er von Kummer, der transzendentaler Liebe entspringt, ergriffen wurde, als Er Sich an die erhabenen Eigenschaften Mutter Sītās erinnerte.

#### FRIÄUTFRUNG

Der Kummer, den Śrī Rāmacandra empfand, als Er erfuhr, daß Sītādevī in die Erde eingegangen war, darf nicht als materiell angesehen werden. In der spirituellen

Welt gibt es ebenfalls Trennungsgefühle, doch diese Gefühle gelten als spirituelle Glückseligkeit. Kummer, der auf der Trennung von einer geliebten Person beruht, existiert sogar im Absoluten, doch solche Trennungsgefühle in der spirituellen Welt sind transzendental glückselig. Solche Gefühle sind ein Zeichen von tasya prema-vasyatva-svabhāva, das heißt davon, daß man unter dem Einfluß der hlādinī-śakti steht und von Liebe beherrscht wird. Die Trennungsgefühle, die man in der materiellen Welt verspürt, sind nur eine verzerrte Widerspiegelung.

## VERS 17

# स्त्रीपुंत्रसङ्ग एतादृक्सर्वत्र त्रासमावहः । अपीश्वराणां किम्रुत ग्राम्यस्य गृहचेतसः ॥१७॥

strī-pum-prasanga etādṛk sarvatra trāsam-āvahaḥ apīśvarāṇām kim uta grāmyasya gṛha-cetasaḥ

strī-pum-prasangaḥ—der Umstand, daß sich Ehemann und Ehefrau bzw. Mann und Frau zueinander hingezogen fühlen; etādṛk—wie dieses; sarvatra—überall; trā-sam-āvahaḥ—die Ursache von Furcht; api—sogar; īśvarāṇām—von Kontrollierenden; kim uta—ganz zu schweigen von; grāmyasya—von gewöhnlichen Menschen dieser materiellen Welt; gṛha-cetasaḥ—die dem materialistischen Haushälterleben verhaftet sind.

# ÜBERSETZUNG

Die Anziehung zwischen Mann und Frau, das heißt zwischen männlichem und weiblichem Geschlecht, existiert überall und zu allen Zeiten, und sie bewirkt, daß alle Lebewesen stets voller Furcht sind. Selbst bei Kontrollierenden wie Brahmā und Siva lassen sich solche Gefühle beobachten, und dieses Hingezogensein zum anderen Geschlecht verursacht auch bei ihnen Angst, ganz zu schweigen von denjenigen, die dem Haushälterleben in der materiellen Welt verhaftet sind.

#### **ERLÄUTERUNG**

Wie oben erklärt wurde, sind die liebevollen und transzendental glückseligen Gefühle, die man in der spirituellen Welt empfindet, zweifellos die Ursache von Bindung, wenn sie in der materiellen Welt verzerrt widergespiegelt werden. Solange sich in der materiellen Welt Männer zu Frauen und Frauen zu Männern hingezogen fühlen, wird das Gebundensein an wiederholte Geburten und Tode weiterbestehen. In der spirituellen Welt dagegen, wo es keine Angst vor Geburt und Tod gibt, sind solche Gefühle der Trennung die Ursache transzendentaler Glückseligkeit. In der ab-

soluten Wirklichkeit gibt es eine Vielfalt von Gefühlen, doch all diese Gefühle rufen transzendentale Glückseligkeit hervor.

#### VERS 18

# तत ऊर्ध्वं त्रह्मचर्यं धार्यत्रज्ञहोत् प्रभुः । त्रयोदशाब्दसाहस्रमग्निहोत्रमखण्डितम् ॥१८॥

tata ürdhvam brahmacaryam dhāryann ajuhot prabhuḥ trayodaśābda-sāhasram agnihotram akhanditam

tataḥ—daraufhin; ūrdhvam—nachdem Mutter Sītā in die Erde eingegangen war; brahmacaryam—vollkommene Enthaltsamkeit (Zölibat); dhārayan—praktizierend; ajuhot—vollzog eine rituelle Zeremonie und ein Opfer; prabhuḥ—Śrī Rāmacandra; trayodaśa-abda-sāhasram—dreizehntausend Jahre lang; agnihotram—einen Agnihotra-yajña; akhanditam—ohne aufzuhören.

#### ÜBERSETZUNG

Nachdem Mutter Sītā in die Erde eingegangen war, hielt Śrī Rāmacandra strikt das Zölibat ein und vollzog dreizehntausend Jahre lang, ohne Unterbrechung, einen Agnihotra-yajña.

#### VERS 19

# सारतां हृदि विन्यस्य विद्धं दण्डककण्टकैः। स्वपादपस्त्रवं राम आत्मज्योतिरगात् ततः॥१९॥

smaratām hṛdi vinyasya viddham daṇḍaka-kaṇṭakaiḥ sva-pāda-pallavam rāma ātma-jyotir agāt tataḥ

smaratām—von Menschen, die immer an Ihn denken; hṛdi—in das Innere des Herzens; vinyasya—setzend; viddham—durchbohrt; daṇḍaka-kaṇṭakaiḥ—von den Dornen im Daṇḍakāraṇya-Wald (während Sich Śrī Rāmacandra dort aufhielt); sva-pāda-pallavam—die Blüten Seiner Lotosfüße; rāmaḥ—Śrī Rāmacandra; ātma-jyo-tiḥ—die Strahlen Seines Körperglanzes, das sogenannte brahmajyoti; agāt—betrat; tataḥ—jenseits des brahmajyoti oder auf Seinen eigenen Vaikuṇṭha-Planeten.

## ÜBERSETZUNG

Als das Opfer zu Ende war, setzte Śrī Rāmacandra Seine Lotosfüße, die manchmal von Dornen durchbohrt worden waren, als Er im Dandakāranya

lebte, in die Herzen derer, die immer an Ihn denken. Sodann begab Er Sich in Sein eigenes Reich auf den Vaikuntha-Planeten jenseits des brahmajyoti.

# **ERLÄUTERUNG**

Die Lotosfüße des Herrn sind immer Gegenstand der Meditation der Gottgeweihten. Wenn Śrī Rāmacandra durch den Wald von Daṇḍakāraṇya wanderte, trat Er mit Seinen Lotosfüßen manchmal auf Dornen. Wenn die Gottgeweihten daran dachten, pflegten sie in Ohnmacht zu fallen. Dem Herrn wird durch keine Aktion oder Reaktion dieser materiellen Welt Schmerz oder Freude bereitet, doch die Gottgeweihten können es nicht ertragen, daß die Lotosfüße des Herrn von einem Dorn gestochen werden. Diese Haltung zeigte sich bei den gopīs, wenn sie daran dachten, daß Kṛṣṇa durch den Wald streifte und Sich dabei Seine Lotosfüße an Kieselsteinen oder Sandkörnern verletzen konnte. Daß dieser Gedanke dem Herzen eines Gottgeweihten Schmerz bereitet, können karmīs, jnānīs und yogīs nicht verstehen. Die Gottgeweihten, für die schon der Gedanke, daß die Lotosfüße des Herrn von einem Dorn gestochen werden könnten, unerträglich war, wurden erst recht von Schmerz erfüllt, als sie an den Fortgang des Herrn dachten, denn der Herr mußte nach der Beendigung Seiner Spiele in der materiellen Welt in Sein Reich zurückkehren.

Das Wort ātma-jvotih ist bedeutsam. Das brahmajyoti, das von den jñānīs so sehr geschätzt wird, das heißt von den monistischen Philosophen, die in das brahmajyoti eingehen wollen, um Befreiung zu erlangen, ist nichts anderes als die Ausstrahlung, die vom Körper des Herrn ausgeht.

yasya prabhā prabhavato jagad-aṇḍa-koṭikoṭiṣv aśeṣa-vasudhādi-vibhūti-bhinnam tad brahma niṣkalam anantam aśeṣa-bhūtaṁ govindam ādi-purusaṁ tam ahaṁ bhajāmi

"Ich verehre Govinda, den urersten Herrn, der über große Macht verfügt. Die gleißende Ausstrahlung Seines transzendentalen Körpers ist das unpersönliche Brahman, das absolut, vollkommen und unbegrenzt ist und das die unendliche Vielfalt verschiedener, mit unterschiedlichen Füllen ausgestatteter Planeten entfaltet, die sich in Millionen und Abermillionen von Universen befinden." (Bs. 5.40)

Mit dem brahmajyoti beginnt die spirituelle Welt, und jenseits des brahmajyoti liegen die Vaikuntha-Planeten. Mit anderen Worten: Das brahmajyoti befindet sich außerhalb der Vaikuntha-Planeten, genau wie der Sonnenschein sich außerhalb der Sonne befindet. Um den Sonnenplaneten betreten zu können, muß man den Sonnenschein durchdringen. In ähnlicher Weise gehen der Herr und Seine Geweihten durch das brahmajyoti hindurch, wenn sie sich auf die Vaikuntha-Planeten begeben. Wegen ihrer unpersönlichen Auffassung vom Herrn können die jñānīs, die monistischen Philosophen, die Vaikuntha-Planeten nicht betreten, doch gleichzeitig können sie auch nicht ewig im brahmajyoti bleiben. Aus diesem Grund fallen sie nach einiger Zeit wieder in die materielle Welt. Āruhya krcchrena param padam tatah patanty adho 'nādrta-yuṣmad-anghrayaḥ (SB. 10.2.32). Die Vaikuntha-Planeten werden vom brahmajyoti umhüllt, und deshalb ist es nicht möglich, richtig zu verstehen, was die Vaikuntha-Planeten sind, wenn man nicht ein reiner Gottgeweihter ist.

#### VERS 20

# नेदं यशो रघुपतेः सुरयाच्जयात्त-लीलातनोरधिकसाम्यविसुक्तधास्रः। रक्षोवधो जलधिबन्धनमस्त्रपूर्गः किंतस्य शत्रहनने कपयः सहायाः ॥२०॥

nedam yaso raghupateh sura-yācñayāttalīlā-tanor adhika-sāmya-vimukta-dhāmnaḥ rakṣo-vadho jaladhi-bandhanam astra-pūgaiḥ kim tasya satru-hanane kapayaḥ sahāyāḥ

na—nicht; idam—alle diese; yaśaḥ—Ruhm; raghu-pateḥ—von Śrī Rāmacandra; sura-yācñayā—durch die Gebete der Halbgötter; ātta-līlā-tanoḥ—dessen spiritueller Körper immer damit beschäftigt ist, verschiedene Spiele zu vollführen; adhika-sāmya-vimukta-dhāmnaḥ—niemand ist größer als Er oder kommt Ihm gleich; rak-şaḥ-vadhaḥ—den Rākṣasa (Rāvaṇa) tötend; jaladhi-bandhanam—eine Brücke über den Ozean bauend; astra-pūgaiḥ—mit Pfeil und Bogen; kim—ob; tasya—Sein; śatru-hanane—beim Töten der Feinde; kapayah—die Affen; sahāyāh—Gehilfen.

# ÜBERSETZUNG

Śrī Rāmacandra ist berühmt dafür, daß Er Rāvaṇa auf die Bitte der Halbgötter hin mit einem Pfeilhagel tötete und daß Er eine Brücke über den Ozean baute, doch diese Taten stellen nicht den eigentlichen Ruhm der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Śrī Rāmacandra, dar, dessen spiritueller Körper immer damit beschäftigt ist, verschiedene Spiele zu vollführen. Es gibt niemanden, der Śrī Rāmacandra gleichkommt oder Ihn übertrifft, und deshalb war Er nicht auf die Hilfe der Affen angewiesen, um Rāvaṇa besiegen zu können.

## **ERLÄUTERUNG**

In den Veden (Svet. U. 6.8) heißt es:

na tasya kāryam karaṇam ca vidyate na tat-samas cābhyadhikas ca dṛsyate parāsya saktir vividhaiva srūyate svābhāvikī jñāna-bala-kriyā ca

"Der Höchste Herr, dem niemand ebenbürtig oder überlegen ist, braucht nichts zu tun, denn auf systematische Weise erledigen Seine mannigfaltigen Energien alles wie von selbst."

Der Herr ist nicht gezwungen, etwas zu tun (na tasya kāryam karaṇam ca vidyate); was auch immer Er tut, ist Sein Spiel. Der Herr braucht keine Pflicht zu erfüllen, die Ihm jemand auferlegt hat. Trotzdem erscheint Er, um Seine Geweihten zu beschützen und Seine Gegner zu töten. Natürlich ist niemand in der Lage, dem Herrn ein Gegner zu sein, denn wer könnte stärker sein als der Herr? Es ist im Grunde genommen gar nicht möglich, daß irgend jemand Sein Gegner ist, doch wenn der Herr Spiele genießen will, steigt Er in die materielle Welt hinab und vollbringt — scheinbar wie ein Mensch — Seine wundervollen, glorreichen Taten, um den Gottgeweihten Freude zu schenken. Die Gottgeweihten sind immer begierig, den Herrn die verschiedensten Abenteuer bestehen zu sehen, und der Herr findet Sich deshalb zu Seinem eigenen Vergnügen und zur Zufriedenstellung Seiner Geweihten manchmal bereit, die Rolle eines Menschen zu spielen und wundervolle, außergewöhnliche Spiele zu vollführen.

## **VERS 21**

# यस्यामलं नृपसदः सु यशोऽधुनापि गायन्त्यघन्नमृषयो दिगिभेन्द्रपट्टम् । तं नाकपालवसुपालकिरीटजुष्टपादाम्बुजं रघुपति शरणं प्रपद्ये ॥२१॥

yasyāmalam nṛpa-sadaḥsu yaśo 'dhunāpi gāyanty agha-ghnam ṛṣayo dig-ibhendra-paṭṭam tam nākapāla-vasupāla-kirīṭa-juṣṭapādāmbujam raghupatim śaraṇam prapadye

yasya—dessen (Śrī Rāmacandras); amalam—makellos, frei von materiellen Eigenschaften; nrpa-sadaḥsu—in der Versammlung großer Herrscher wie Mahārāja Yudhiṣṭhira; yaśaḥ—ruhmreiche Eigenschaften; adhunā api—auch heute noch; gā-yanti—preisen; agha-ghnam—die alle sündhaften Reaktionen vernichten; rṣayaḥ—große Heilige wie Mārkaṇḍeya; dik-ibha-indra-paṭṭam—wie die Zierdecke, die den Elefanten schmückt, der die Himmelsrichtungen erobert; tam—diesen; nāka-pāla—der Halbgötter der himmlischen Planeten; vasu-pāla—der Könige der Erde; kirīṭa—von den Helmen; juṣṭa—werden verehrt; pāda-ambujam—dessen Lotosfüße; raghu-patim—Śrī Rāmacandra; śaraṇam—Hingabe; prapadye—ich bringe dar.

# ÜBERSETZUNG

Śrī Rāmacandras unbefleckter Name und Sein unbefleckter Ruhm, die alle sündhaften Reaktionen vernichten, werden überall gepriesen, genauso wie die Zierdecke des siegreichen Elefanten, der alle Himmelsrichtungen erobert hat. Große Heilige wie Mārkaṇḍeya Rṣi preisen Seine Eigenschaften selbst heute noch bei den Zusammenkünften großer Herrscher wie Mahārāja Yudhiṣthira, und auch alle heiligen Könige und Halbgötter, einschließlich Śivas und Brahmās, verehren den Herrn, indem sie sich mit ihren Helmen vor Ihm verneigen. Ich erweise Seinen Lotosfüßen meine Ehrerbietungen.

# **VERS 22**

# स यैः स्पृष्टोऽभिदृष्टो वा संविष्टोऽनुगतोऽपि वा। कोसलास्ते ययुः स्थानं यत्र गच्छन्ति योगिनः॥२२॥

sa yaih sprsto 'bhidrsto vā sanivisto 'nugato 'pi vā kosalās te yayuh sthānam yatra gacchanti yoginah

saḥ—Er, Śrī Rāmacandra; yaiḥ—von denen; spṛṣṭaḥ—berührt; abhidṛṣṭaḥ—gesehen; vā—oder; samviṣṭaḥ—zusammen essend, zusammen liegend; anugataḥ—folgten als Diener; api vā—sogar; kosalāḥ—all diese Einwohner von Kosala; te—sie; yayuḥ—gingen; sthānam—zu dem Ort; yatra—wohin; gacchanti—sie gehen; yo-ginaḥ—alle bhakti-yogīs.

## ÜBERSETZUNG

Śrī Rāmacandra kehrte in Sein Reich zurück, in das alle bhakti-yogīs erhoben werden. In dieses Reich gelangten auch alle Einwohner von Ayodhyā, nachdem sie dem Herrn während Seiner sichtbaren Spiele gedient hatten, indem sie Ihm Ehrerbietungen darbrachten, Seine Lotosfüße berührten, Ihn als König und Vater betrachteten, wie Gleichgestellte mit Ihm beisammensaßen oder neben Ihm lagen oder Ihn einfach begleiteten.

# **FRLÄUTERUNG**

Der Herr sagt in der Bhagavad-gītā (4.9):

janma karma ca me divyam evam yo vetti tattvatah tyaktvā deham punar janma naiti mām eti so 'rjuna

"Wer die transzendentale Natur Meines Erscheinens und Meiner Taten kennt, wird nach dem Verlassen des Körpers nicht wieder in der materiellen Welt geboren, sondern gelangt in Mein ewiges Reich, o Arjuna."

Diese Aussage wird hier bestätigt. Alle Einwohner von Ayodhyā, die Śrī Rāmacandra als Untertanen sahen, die Ihm als Diener dienten, die als Freunde bei Ihm saßen und sich mit Ihm unterhielten oder die auf die eine oder andere Art und Weise während Seiner Herrschaft gegenwärtig waren, gingen nach Hause, zu Gott, zurück. Wenn der Gottgeweihte, der im hingebungsvollen Dienst vollkommen wird, den Körper verläßt, gelangt Er in das besondere Universum, in dem Śrī Rāmacandra oder Śrī Kṛṣṇa gerade Ihre Spiele vollführen. Dann lernt er in diesem prakaṭa-līlā, wie man dem Herrn die verschiedensten Dienste darbringt, und daraufhin wird er schließlich in den sanāṭana-dhāma, das höchste Reich in der spirituellen Welt, erhoben. Dieser sanāṭana-dhāma wird auch in der Bhagavad-gītā erwähnt (paras tas-

māt tu bhāvo 'nyo 'vyakto 'vyaktāt sanātanaḥ). Wer in die transzendentalen Spiele des Herrn eintritt, wird als nitya-līlā-praviṣta bezeichnet. Um eindeutig klarzustellen, warum Śrī Rāmacandra zurückkehrte, wird hier gesagt, daß Er Sich zu jenem besonderen Ort begab, an den die bhakti-yogīs gelangen. Die Unpersönlichkeitsanhänger glauben fälschlicherweise, die Aussagen des Śrīmad-Bhāgavatam bedeuteten, daß der Herr in Seine eigene Ausstrahlung eingegangen und deshalb zu etwas Unpersönlichem geworden sei. Der Herr ist jedoch eine Person, und auch Seine Geweihten sind Personen. Sowohl die Lebewesen als auch der Herr waren in der Vergangenheit Personen, sind in der Gegenwart Personen und werden weiterhin Personen bleiben, auch nach dem Verlassen des Körpers. Dies wird ebenfalls in der Bhagavad-gītā bestätigt.

#### VERS 23

# पुरुषो रामचरितं श्रवणैरुपधारयन् । आनृशंस्यपरो राजन् कर्मबन्धैर्विम्रुच्यते ॥२३॥

puruşo rāma-caritam śravaṇair upadhārayan ānṛśamsya-paro rājan karma-bandhair vimucyate

puruṣaḥ—jede Person; rāma-caritam—die Erzählung von den Taten der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Śrī Rāmacandra; śravaṇaiḥ—mittels Vernehmen durch das Ohr; upadhārayan—einfach durch diesen Vorgang des Hörens; ānṛśaṃsya-pa-raḥ—wird völlig frei von Neid; rājan—o König Parīkṣit; karma-bandhaiḥ—von der Fessel fruchtbringender Handlungen; vimucyate—man wird befreit.

## ÜBERSETZUNG

O König Parīkṣit, jeder, der die Geschichte von den Spielen Śrī Rāma-candras vernimmt, wird schließlich von der Krankheit des Neides geheilt und auf diese Weise von der Fessel fruchtbringender Handlungen befreit werden.

## **ERLÄUTERUNG**

Hier in der materiellen Welt ist jeder auf den anderen neidisch. Selbst unter Gottgeweihten kommt es manchmal vor, daß ein Gottgeweihter, der im spirituellen Leben Fortschritt gemacht hat, von anderen Gottgeweihten beneidet wird. Solch neidische Gottgeweihte werden nicht vollkommen von der Fessel von Geburt und Tod befreit. Solange man nicht ganz von der Ursache von Geburt und Tod befreit ist, kann man den sanātana-dhāma nicht betreten, das heißt, man darf nicht an den ewigen Spielen des Herrn teilnehmen. Wenn jemand neidisch wird, so ist dies darauf zurückzuführen, daß er von den Bezeichnungen des Körpers beeinflußt wird; der befreite Gottgeweihte jedoch hat mit dem Körper nichts zu tun und befindet sich deshalb vollständig auf der transzendentalen Ebene. Ein Gottgeweihter ist niemals

auf irgend jemanden neidisch, nicht einmal auf seinen Feind. Weil der Gottgeweihte weiß, daß der Herr sein höchster Beschützer ist, fühlt er sich behütet und denkt: "Was kann mir der sogenannte Feind anhaben?" Der Herr sagt: ye yathā mām prapadyante tāms tathaiva bhajāmy aham. "In dem Maße, wie sich Mir jemand ergibt, komme Ich ihm entgegen." Ein Gottgeweihter muß deshalb von allem Neid frei sein, besonders von Neid auf andere Gottgeweihte. Gegen andere Gottgeweihte Mißgunst zu hegen ist ein großes Vergehen, ein vaiṣṇava-aparādha. Ein Gottgeweihter, der unablässig in Hören und Chanten (śravaṇa-kīrtana) vertieft ist, wird mit Sicherheit von der Krankheit des Neides geheilt und qualifiziert sich so für die Rückkehr nach Hause, zurück zu Gott.

## VERS 24

# श्रीराजोवाच

# कथं स भगवान् रामो भ्रातृन् वा स्वयमात्मनः । तस्मिन् वा तेऽन्ववर्तन्त प्रजाः पौराश्च ईश्वरे ॥२४॥

śrī-rājovāca katham sa bhagavān rāmo bhrātṛn vā svayam ātmanaḥ tasmin vā te 'nvavartanta prajāḥ paurāś ca īśvare

śrī-rājā uvāca—Mahārāja Parīkṣit fragte; katham—wie; saḥ—Er, der Herr; bha-gavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; rāmaḥ—Śrī Rāmacandra; bhrātṛn—gegenüber den Brüdern (Lakṣmaṇa, Bharata und Śatrughna); vā—oder; svayam—persönlich; ātmanaḥ—Erweiterungen Seiner Person; tasmin—gegenüber dem Herrn; vā—oder; te—sie (alle Einwohner und die Brüder); anvavartanta—benahmen sich; prajāḥ—alle Einwohner; paurāḥ—die Bürger; ca—und; īśvare—gegenüber dem Höchsten Herrn.

## ÜBERSETZUNG

Mahārāja Parīkṣit fragte Śukadeva Gosvāmī: Welches Verhalten zeigte der Herr, und welche Beziehung hatte Er zu Seinen Brüdern, die Erweiterungen Seines eigenen Selbst waren? Und wie verhielten sich Seine Brüder und die Einwohner von Ayodhyā Ihm gegenüber?

#### VERS 25

श्रीबादरायणिरुवाच

अथादिशद् दिग्विजये भ्रातृंत्तिभ्रवनेश्वरः । आत्मानं दर्शयन् स्वानां पुरीमैक्षत सातुगः ॥२५॥ śrī-bādarāyaṇir uvāca athādiśad dig-vijaye bhrātṛms tri-bhuvaneśvaraḥ ātmānam darśayan svānām purīm aikṣata sānugaḥ

śrī-bādarāyaṇiḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; atha—hierauf (nachdem der Herr auf die Bitte Bharatas hin den Thron bestiegen hatte); ādiśat—befahl; dikvijaye—die gesamte Welt zu erobern; bhrātṛn—Seinen jüngeren Brüdern; tri-bhuvana-īśvaraḥ—der Herr des Universums; ātmānam—persönlich, selbst; darśayan—in Audienz empfangen; svānām—die Familienangehörigen und die Untertanen; purīm—die Stadt; aiksata—wachte über; sa-anugah—mit anderen Gehilfen.

## ÜBERSETZUNG

Sukadeva Gosvāmī antwortete: Nachdem Śrī Rāmacandra auf das inständige Bitten Seines jüngeren Bruders Bharata hin den Thron bestiegen und die Regierung angetreten hatte, befahl Er Seinen jüngeren Brüdern, auszuziehen und die ganze Welt zu erobern. Er Selbst blieb in der Zwischenzeit in der Hauptstadt, um es allen Bürgern und Bewohnern des Palastes zu ermöglichen, in Audienz empfangen zu werden, und um zusammen mit Seinen Gehilfen die Regierungsgeschäfte zu überwachen.

# **ERLÄUTERUNG**

Der Herr, die Höchste Persönlichkeit Gottes, läßt es nicht zu, daß einer Seiner Geweihten oder Gehilfen der Sinnenbefriedigung nachgeht. Die jüngeren Brüder Śrī Rāmacandras weilten zu Hause und genossen es, mit der Höchsten Persönlichkeit Gottes persönlich zusammensein zu dürfen, doch der Herr befahl Ihnen, auszuziehen und die ganze Welt zu erobern. Es war damals Brauch (und an einigen Orten ist es auch heute noch so), daß alle anderen Könige die Oberhoheit des Kaisers anerkennen mußten. Wenn sich der König eines kleinen Staates nicht unterordnen wollte, kam es zu einem Kampf, woraufhin der König des kleinen Staates in der Regel gezwungen war, die Souveränität des Kaisers anzuerkennen; tat er dies nicht, so konnte der Kaiser nicht über das Land herrschen.

Śrī Rāmacandra begünstigte Seine Brüder, indem Er Ihnen befahl, in den Kampf zu ziehen. Viele der Gottgeweihten, die in Vṛndāvana wohnen, haben das Gelübde abgelegt, Vṛndāvana nicht zu verlassen, und deshalb predigen sie nicht. Der Herr sagt jedoch, daß Kṛṣṇa-Bewußtsein auf der ganzen Welt verbreitet werden muß, in jedem Dorf und in jeder Stadt. Das ist die direkte Anweisung Śrī Caitanya Mahāprabhus.

pṛthivīte āche yata nagarādi grāma sarvatra pracāra haibe mora nāma

Ein reiner Gottgeweihter muß deshalb die Anweisung des Herrn ausführen und darf nicht seine Sinne befriedigen, indem er untätig an einem Ort bleibt und sich

fälschlicherweise einbildet, er sei ein großer Gottgeweihter geworden, bloß weil er Vṛndāvana nicht verlasse und an einem abgeschiedenen Ort chante. Ein Gottgeweihter muß den Befehl der Höchsten Persönlichkeit Gottes ausführen. Śrī Caitanya Mahāprabhu sagte: yāra dekha, tāre kaha 'kṛṣṇa'-upadeśa. Jeder Gottgeweihte sollte deshalb Kṛṣṇa-Bewußtsein durch Predigen verbreiten, indem er jeden, den er trifft, bittet, die Anweisung der Höchsten Persönlichkeit Gottes zu befolgen. Der Herr sagt: sarva-dharman parityajya mām ekam śaraṇam vraja. "Gib all die verschiedenen Arten von Religion auf und ergib dich einfach Mir." Das ist die Anweisung, die der Herr in Seiner Eigenschaft als der höchste Kaiser erteilt. Jeder sollte dazu bewegt werden, diesem Befehl zu gehorchen, denn das bedeutet Sieg (dig-vi-jaya), und dazu gehört auch die Pflicht des Soldaten, des Gottgeweihten, jedem diese Lebensphilosophie zu vermitteln.

Diejenigen, die kanistha-adhikārīs sind, predigen natürlich nicht, doch der Herr erweist auch ihnen Barmherzigkeit, wie dies durch den Umstand gezeigt wird, daß Er persönlich in Ayodhyā blieb, um die gewöhnlichen Leute in Audienz zu empfangen. Man sollte nicht fälschlicherweise denken, der Herr habe Seine jüngeren Brüder gebeten, Ayodhyā zu verlassen, weil Er die Bürger von Ayodhyā vorzog. Der Herr ist jedem wohlgesinnt, und Er versteht es, Seine Gunst jedem einzelnen Lebewesen gemäß dessen Empfänglichkeit zuteil werden zu lassen. Wer dem Befehl des Herrn gehorcht, ist ein reiner Gottgeweihter.

## VERS 26

# आसिक्तमार्गो गन्धोदैः करिणां मदशीकरैः । स्वामिनं प्राप्तमालोक्य मत्तां वा सुतरामिव ॥२६॥

āsikta-mārgām gandhodaiḥ kariṇām mada-sīkaraiḥ svāminam prāptam ālokya mattām vā sutarām iva

āsikta-mārgām—die Straßen wurden besprüht; gandha-udaiḥ—mit parfümiertem Wasser; kariṇām—von Elefanten; mada-sīkaraiḥ—mit Tropfen von parfümierter Flüssigkeit; svāminam—der Meister oder der Besitzer; prāptam—gegenwärtig; ālokya—persönlich sehend; mattām—sehr reich; vā—oder; sutarām—überaus; iva—als ob.

#### ÜBERSETZUNG

Während der Regierungszeit Śrī Rāmacandras wurden die Straßen der Hauptstadt Ayodhyā mit duftendem Wasser und Tropfen von parfümierter Flüssigkeit besprengt. Diese Flüssigkeiten wurden von Elefanten mit ihren Rüsseln versprüht. Die Bürger, die sahen, wie der Herr die Verwaltung der Stadt persönlich leitete, schätzten den Reichtum, mit dem dies geschah, sehr.

# **ERLÄUTERUNG**

Bisher haben wir lediglich gehört, daß während der Herrschaft Śrī Rāmacandras in Rāma-rājya Wohlstand herrschte. Hier haben wir nun ein Beispiel, das den Reichtum des Königreiches des Herrn deutlich macht. Die Straßen von Ayodhyā wurden nicht nur gesäubert, sondern auch mit Duftwasser und Tropfen von parfümierter Flüssigkeit besprengt, was von Elefanten mit Hilfe ihrer Rüssel besorgt wurde. Sprühmaschinen waren nicht nötig, denn der Elefant hat von Natur aus die Fähigkeit, mit seinem Rüssel Wasser aufzusaugen und es dann in einem Sprühregen zu verspritzen. Aus diesem einen Umstand – daß die Stadt mit parfümiertem Wasser besprengt wurde - können wir auf den Reichtum der Stadt schließen. Darüber hinaus war es den Bürgern vergönnt, den Herrn persönlich die Staatsverwaltung leiten zu sehen. Er war kein schlafender Monarch; das beweist Er mit Seinen Tätigkeiten, die zum Beispiel darin bestanden, daß Er Seine Brüder aussandte und sie beauftragte, außerhalb der Hauptstadt nach dem Rechten zu sehen und jeden zu bestrafen, der den Befehlen des Kaisers nicht gehorchte. Das nennt man dig-vijaya. Es wurde dafür gesorgt, daß alle Bürger friedlich leben konnten, und die Bürger ihrerseits waren ebenfalls qualifiziert, denn sie besaßen die Eigenschaften, die sie gemäß ihrem varna und āśrama haben sollten. Wie wir im vorhergehenden Kapitel gelesen haben, wurden die Bürger gemäß den Grundsätzen des varnasrama-Systems ausgebildet (varnāśrama-gunānvitāh). Eine Gruppe von Menschen war brāhmanas, andere waren ksatrivas oder vaiśvas, und wieder andere waren śūdras. Ohne diese wissenschaftliche Unterteilung kann von einer Gesellschaft mit guten Bürgern keine Rede sein. Der König, der großmütig war und seine Pflicht untadelig erfüllte, brachte viele Opfer dar und behandelte die Untertanen wie Seine eigenen Söhne, und die Untertanen, die im varnāśrama-System geschult waren, waren gehorsam und betrugen sich mustergültig. Im ganzen Königreich herrschte Frieden und dermaßen großer Wohlstand, daß es sich die Regierung sogar erlauben konnte, die Straßen mit parfümiertem Wasser zu besprühen, ganz zu schweigen von anderen Verwaltungsmaßnahmen. Wenn die Stadt mit parfümiertem Wasser besprengt wurde, können wir uns vorstellen, wie prachtvoll sie in anderer Hinsicht war. Was gab es während der Regierungszeit Śrī Rāmacandras, das den Bürgern zu ihrem Glück gefehlt hätte?

# VERS 27 प्रासादगोपुरसभाचैत्यदेवगृहादिषु । विन्यस्तहेमकलञ्जैः पताकाभिश्र मण्डिताम् ॥२७॥

prāsāda-gopura-sabhācaitya-deva-gṛhādiṣu vinyasta-hema-kalaśaiḥ patākābhiś ca maṇḍitām

prāsāda—in Palästen; gopura—Palasttore; sabhā—Versammlungshäuser; caitya—erhöhte Terrassen; deva-gṛha—Tempel, in denen Bildgestalten verehrt wurden;

ādişu—und so fort; vinyasta—gestellt; hema-kalaśaiḥ—mit goldenen Wassertöpfen; patākābhiḥ—von Flaggen; ca—auch; maṇḍitām—geschmückt.

# ÜBERSETZUNG

Die Paläste, die Palasttore, die Versammlungshäuser, die Terrassen, auf denen man sich traf, die Tempel und alle anderen Bauten dieser Art waren mit goldenen Wassertöpfen und verschiedensten Flaggen geschmückt.

## VERS 28

# प्रौः सष्टन्ते रम्भाभिः पट्टिकाभिः सुवाससाम् । आदर्शैरंशुकैः स्नग्भिः कृतकौतुकतोरणाम् ॥२८॥

pūgaiḥ savṛntai rambhābhiḥ paṭṭikābhiḥ suvāsasām ādarśair amśukaiḥ sragbhiḥ kṛta-kautuka-toraṇām

pūgaiḥ—mit Betelnußbäumen; sa-vṛntaiḥ—mit zusammengebundenen Blumen und Früchten; rambhābhiḥ—mit Bananenbäumen; paṭṭikābhiḥ—mit Flaggen; su-vā-sasām—mit buntem Tuch geschmückt; ādarśaiḥ—mit Spiegeln; amśukaiḥ—mit Tüchern; sragbhiḥ—mit Girlanden; kṛta-kautuka—glückverheißend gemacht; tora-ṇām—Begrüßungstore habend.

## ÜBERSETZUNG

Überall, wo Śrī Rāmacandra hinkam, wurden zu Seiner Begrüßung aus Bananen- und Betelnußbäumen, die voll von Blumen und Früchten waren, glückverheißende Tore gebaut. Die Tore waren mit verschiedenen Wimpeln aus buntem Stoff, mit Spiegeln, Girlanden und kunstvollen Teppichen geschmückt.

#### VERS 29

# तमुपेयुस्तत्र तत्र पौरा अईणपाणयः । आशिषो युयुजुर्देव पाहीमां प्राक् त्वयोद्धताम्।।२९।।

tam upeyus tatra tatra paurā arhaṇa-pāṇayaḥ āśiṣo yuyujur deva pāhīmām prāk tvayoddhrtām

tam—zu Ihm, Śrī Rāmacandra; upeyuh—gingen; tatra tatra—überall, wo Er hinkam; paurāh—die Leute, die in der Umgebung wohnten; arhaṇa-pāṇayah—Gegenstände tragend, um den Herrn zu verehren; āśiṣah—Segnungen vom Herrn; yuyujuḥ-kamst herab; deva-o mein Herr; pāhi-erhalte; imām-dieses Land; prāk
 -wie vorher; tvayā-von Dir; uddhṛtām-(in Deiner Inkarnation als Varāha vom Meeresgrund) gerettet.

# ÜBERSETZUNG

Überall, wo Śrī Rāmacandra erschien, kamen die Leute mit Gegenständen der Verehrung und baten Ihn um Segnungen. "O Herr", sagten sie, "so, wie Du die Erde in Deiner Inkarnation als Eber vom Meeresgrund gerettet hast, mögest Du sie auch jetzt beschützen. Deshalb bitten wir Dich um Deine Segnungen."

# **VERS 30**

ततः प्रजा वीक्ष्य पति चिरागतं दिदक्षयोत्सृष्टगृहाः स्त्रियो नराः । आरुह्य हर्म्याण्यरविन्दलोचन-मनृप्तनेत्राः कुसुमैरवाकिरन् ॥३०॥

tatah prajā vīkṣya patim cirāgatam didṛkṣayotsṛṣṭa-gṛhāh striyo narāḥ āruhya harmyāṇy aravinda-locanam atṛpta-netrāḥ kusumair avākiran

tatah—daraufhin; prajāh—die Bürger; vīkṣya—durch Sehen; patim—den König; cira-āgatam—kehrte nach einer langen Zeit zurück; didṛkṣayā—zu sehen wünschend; utsṛṣṭa-gṛhāḥ—ihre jeweiligen Häuser verlassend; striyaḥ—die Frauen; na-rāḥ—die Männer; āruhya—hinaufsteigend; harmyāṇi—auf große Paläste; aravinda-locanam—Śrī Rāmacandra, dessen Augen wie die Blüten eines Lotos sind; atṛpta-netrāḥ—deren Augen nicht völlig befriedigt waren; kusumaiḥ—mit Blumen; avāki-ran—überschütteten den Herrn.

## ÜBERSETZUNG

Die Bürger, sowohl die Männer als auch die Frauen, die sehr begierig waren, den Herrn zu sehen, weil sie lange Zeit keine Gelegenheit dazu bekommen hatten, verließen daraufhin ihre Häuser und stiegen auf die Dächer der Paläste. Während sie Blumen auf den lotosäugigen Śrī Rāmacandra herabregnen ließen, konnten sie nie genug davon bekommen, Sein Antlitz zu betrachten.

VERS 31-34

अथ प्रविष्टः खगृहं जुष्टं स्वैः पूर्वराजिमः । अनन्ताखिलकोशाद्ध्यमनर्घ्योरुपरिच्छदम् ॥३१॥ विद्वमोदुम्बरद्वारै वैंद्र्यस्तम्भपङ्किभिः । स्यलैर्मारकतैः स्वच्छैर्भ्राजत्स्फिटिकभित्तिभिः ॥३२॥ चित्रस्रिग्भः पद्दिकाभिर्वासोमणिगणां ग्रुकैः । स्रुक्ताफलैश्विदुल्लासैः कान्तकामोपपत्तिभिः ॥३३॥ धूपदीपैः सुरभिभिर्मण्डितं पुष्पमण्डनैः । स्रीपुम्भिः सुरसंकारोर्जुष्टं भूषणभूषणैः ॥३४॥

> atha pravişţalı sva-gṛham juşṭam svaiḥ pūrva-rājabhiḥ anantākhila-koṣāḍhyam anarghyoruparicchadam

vidrumodumbara-dvārair vaidūrya-stambha-paṅktibhiḥ sthalair mārakataiḥ svacchair bhrājat-sphaṭika-bhittibhiḥ

citra-sragbhih paṭṭikābhir vāso-maṇi-gaṇāṁśukaiḥ muktā-phalaiś cid-ullāsaiḥ kānta-kāmopapattibhih

dhūpa-dīpaiḥ surabhibhir maṇḍitam puṣpa-maṇḍanaiḥ strī-pumbhiḥ sura-saṅkāśair juṣṭam bhūsana-bhūsanaiḥ

atha—daraufhin; praviṣṭaḥ—Er betrat; sva-gṛham—Seinen eigenen Palast; juṣṭam—besetzt; svaiḥ—von Seinen eigenen Familienangehörigen; pūrva-rājabhiḥ—von den früheren Mitgliedern der königlichen Familie; ananta—unbegrenzt; akhi-la—überall; koṣa—Schatzkammer; āḍhyam—blühend; anarghya—unschätzbar; uru—hoch; paricchadam—Gegenstände; vidruma—aus Korallen gefertigt; udumbara-dvāraiḥ—beide Seiten der Türen; vaidūrya-stambha—mit Säulen aus vaidūrya-maṇi; paṅktibhiḥ—in einer Reihe; sthalaiḥ—mit Böden; mārakataiḥ—aus marakata-Stein; svacchaiḥ—blankpoliert; bhrājat—funkelnd; sphaṭika—Marmor; bhittibhiḥ—Grundmauern; citra-sragbhiḥ—mit verschiedenen Blumengirlanden; paṭṭikābhiḥ—mit Fahnen; vāsaḥ—Kleidung; maṇi-gaṇa-amśukaiḥ—mit verschiedenen glänzenden, wertvollen Juwelen; muktā-phalaiḥ—mit Perlen; cit-ullāsaiḥ—himmlische Freude vergrößernd; kānta-kāma—die Wünsche erfüllend; upapattibhiḥ—durch solche Gegenstände; dhūpa-dīpaiḥ—mit Räucherwerk und Lampen; surabhibhiḥ—sehr wohlriechend; maṇḍitam—geschmückt; puṣpa-maṇḍanaiḥ—mit verschiedenen Blumensträußen; strī-pumbhiḥ—von Männern und Frauen; sura-saṅkāśaiḥ—wie die

Halbgötter aussehend; juştam-voll von; bhūşaṇa-bhūşaṇaiḥ-deren Körper ihre Schmuckstücke verschönerten.

# ÜBERSETZUNG

Daraufhin betrat Śrī Rāmacandra den Palast Seiner Vorfahren. Im Palast gab es verschiedene Schatztruhen und kostbare Kleiderschränke. Die Sitze beiderseits des Eingangstores waren aus Koralle gemacht, die Höfe wurden von Säulen aus vaidūrya-maṇi begrenzt, der Boden bestand aus marakatamaṇi, der auf Hochglanz poliert worden war, und die Grundmauern aus Marmor. Der gesamte Palast war mit Wimpeln und Girlanden geschmückt und mit kostbaren Steinen verziert, von denen ein himmlischer Glanz ausging. Rund um den Palast, auf dem sich überall Perlen befanden, standen Lampen und Räucherwerk. Die Männer und Frauen im Palast sahen alle wie Halbgötter aus, und sie trugen die verschiedensten Schmuckstücke, die voller Schönheit erstrahlten, da sie sich auf ihren Körpern befanden.

## VERS 35

# तसिन् सभगवान् रामः स्निग्धया प्रिययेष्टया । रेमे स्वारामधीराणामृषभः सीतया किल ॥३५॥

tasmin sa bhagavān rāmaḥ snigdhayā priyayeṣṭayā reme svārāma-dhīrāṇām ṛṣabhaḥ sītayā kila

tasmin—in diesem himmlischen Palast; saḥ—Er; bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; rāmaḥ—Śrī Rāmacandra; snigdhayā—aufgrund ihres Verhaltens immer erfreut; priyayā iṣṭayā—zusammen mit Seiner geliebten Frau; reme—genoß; sva-ārāma—persönliche Freude; dhīrāṇām—der größten Weisen; rṣabhaḥ—der bedeutendste; sītayā—mit Mutter Sītā; kila—gewiß.

#### ÜBERSETZUNG

Śrī Rāmacandra, die Höchste Persönlichkeit Gottes, der hervorragendste unter den gelehrten Weisen, wohnte in diesem Palast zusammen mit Seiner Freudenkraft, Mutter Sītā, und genoß vollendeten Frieden.

# **VERS 36**

बुभुजे च यथाकालं कामान् धर्ममपीडयन् । वर्षपूगान् बहुन् नृणामभिष्याताङ्घिपऴ्रवः ॥३६॥

> bubhuje ca yathā-kālam kāmān dharmam apīdayan

# varşa-pügān bahūn nṛṇām abhidhyātāṅghri-pallavaḥ

bubhuje—Er genoß; ca—auch; yathā-kālam—so lange wie nötig; kāmān—allen Genuß; dharmam—religiöse Grundsätze; apīḍayan—ohne zu verletzen; varṣa-pū-gān—Anzahl von Jahren; bahūn—viele; nṛṇām—der Menschen; abhidhyāta—über die meditiert wird; aṅghri-pallavaḥ—Seine Lotosfüße.

# ÜBERSETZUNG

Nie hat Śrī Rāmacandra, dessen Lotosfüße von Gottgeweihten in Meditation verehrt werden, die Prinzipien der Religion übertreten, und so lange, wie Seine Gegenwart erfordert war, erfreute Er Sich all dessen, was zu transzendentalem Genuß gehört.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 11. Kapitel im Neunten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Śrī Rāmacandra regiert die Welt".

# Die Dynastie Kuśas, des Sohnes Śrī Rāmacandras

Dieses Kapitel beschreibt die Dynastie Kuśas, des Sohnes Śrī Rāmacandras. Die Mitglieder dieser Dynastie sind Nachkommen Śaśādas, des Sohnes Mahārāja Ikṣvā-kus.

Die Nachkommen, die in der Dynastie Śrī Rāmacandras auf den Sohn des Herrn, Kuśa, folgen, sind Atithi, Nisadha, Nabha, Pundarīka, Ksemadhanvā, Devānīka, Anīha, Pāriyātra, Balasthala, Vajranābha, Sagaņa und Vidhrti. All diese Persönlichkeiten herrschten als Könige über die Welt. Vidhrtis Sohn war Hiranyanabha, der später ein Schüler Jaiminis wurde und der das System des mystischen yoga lehrte, in das Yājnavalkya eingeweiht wurde. Die nächsten Nachkommen in dieser Dynastie waren Puspa, Dhruvasandhi, Sudarsana, Agnivarna, Sighra und Maru. Maru brachte es im Praktizieren von yoga zu vollendeter Meisterschaft und lebt heute noch in dem Dorf Kalāpa. Am Ende des Kali-Zeitalters wird er die Dynastie des Sonnengottes wieder ins Leben rufen. Die nächsten Nachkommen in der Dynastie waren Prasuśruta, Sandhi, Amarşana, Mahasvan, Viśvabahu, Prasenajit, Takşaka und Brhadbala, der später von Abhimanyu getötet wurde. Laut Śukadeva Gosvāmī waren all diese Könige bereits verstorben. Die Nachkommen Brhadbalas, die in Zukunft noch erscheinen werden, sind Brhadrana, Urukriya, Vatsavrddha, Prativyoma, Bhānu, Divāka, Sahadeva, Brhadasva, Bhānumān, Pratīkāsva, Supratīka, Marudeva, Sunaksatra, Puskara, Antariksa, Sutapa, Amitrajit, Brhadraja, Barhi, Krtanjaya, Rananjaya, Sanjaya, Śakya, Śuddhoda, Langala, Prasenajit, Ksudraka, Ranaka, Suratha und Sumitra. All diese Persönlichkeiten werden nacheinander Könige werden. Sumitra wird im Kali-Zeitalter erscheinen und der letzte König in der Iksvāku-Dynastie sein; nach ihm wird die Dynastie aussterben.

## VERS 1

श्रीशुक उवाच

कुशस्य चातिथिस्तसात्त्रिषधस्तत्सुतो नभः। पुण्डरीकोऽथ तत्पुत्रः क्षेमधन्नाभवत्ततः॥१॥

> śrī-śuka uvāca kuśasya cātithis tasmān nişadhas tat-suto nabhah puṇḍarīko 'tha tat-putraḥ kṣemadhanvābhavat tataḥ

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; kuśasya—von Kuśa, dem Sohn Śrī Rāmacandras; ca—auch; atithih—Atithi; tasmāt—von ihm; niṣadhah—Niṣadha; tat-sutah—dessen Sohn; nabhah—Nabha; punḍarīkah—Punḍarīka; atha—darauf-hin; tat-putrah—sein Sohn; kṣemadhanvā—Kṣemadhanvā; abhavat—wurde; tatah—danach.

## ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī sagte: Der Sohn Rāmacandras war Kuśa, der Sohn Kuśas war Atithi, der Sohn Atithis war Niṣadha, und der Sohn Niṣadhas war Nabha. Der Sohn Nabhas war Puṇḍarīka, und Puṇḍarīka bekam einen Sohn namens Kṣemadhanvā.

# VERS 2

# देवानीकस्ततोऽनीहः पारियात्रोऽथ तत्सुतः । ततो बलस्यलस्तसादु वज्रनाभोऽर्कसंभवः ॥ २ ॥

devānīkas tato 'nīhaḥ pāriyātro 'tha tat-sutaḥ tato balasthalas tasmād vajranābho 'rka-sambhavaḥ

devānīkaḥ—Devānīka; tataḥ—von Kṣemadhanvā; anīhaḥ—von Devānīka kam der Sohn namens Anīha; pāriyātraḥ—Pāriyātra; atha—darauf; tat-sutaḥ—der Sohn Anīhas; tataḥ—von Pāriyātra; balasthalaḥ—Balasthala; tasmāt—von Balasthala; vajranābhaḥ—Vajranābha; arka-sambhavaḥ—vom Sonnengott abstammend.

#### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Kṣemadhanvās war Devānīka, Devānīkas Sohn war Anīha, Anīhas Sohn war Pāriyātra, und Pāriyātras Sohn war Balasthala. Der Sohn Balasthalas war Vajranābha, von dem es hieß, er sei aus der Ausstrahlung des Sonnengottes geboren worden.

## **VERS 3-4**

सगणस्तत्स्रतस्तसाद् विधृतिश्वाभवत् सुतः ।
ततो हिरण्यनाभोऽभूद् योगाचार्यस्तु जैमिनेः ॥ ३॥
शिष्यः कौश्चल्य आध्यात्मं याज्ञवल्क्योऽध्यगाद् यतः ।
योगं महोदयमृषिर्दृदयग्रन्थिभेदकम् ॥ ४॥

sagaņas tat-sutas tasmād vidhrtis cābhavat sutah tato hiraṇyanābho 'bhūd yogācāryas tu jaimineḥ

sişyah kausalya ādhyātmam yājñavalkyo 'dhyagād yatah yogam mahodayam rşir hṛdaya-granthi-bhedakam

sagaṇaḥ—Sagaṇa; tat—dieser (Vajranābhas); sutaḥ—Sohn; tasmāt—von ihm; vidhṛtiḥ—Vidhṛti; ca—auch; abhavat—wurde geboren; sutaḥ—sein Sohn; tataḥ—von ihm; hiranyanābhaḥ—Hiranyanābha; abhūt—wurde; yoga-ācāryaḥ—der Lehrer der yoga-Philosophie; tu—aber; jaimineḥ—weil er Jaimini als seinen spirituellen Meister annahm; siṣyaḥ—Schüler; kauśalyaḥ—Kauśalya; ādhyātmam—spirituell; yājñavalkyaḥ—Yājñavalkya; adhyagāt—studierte; yataḥ—bei ihm (Hiranyanābha); yogam—die mystischen Übungen; mahā-udayam—überaus erhaben; ṛṣiḥ—Yājñavalkya Rṣi; hrdaya-granthi-bhedakam—mystischer yoga, der die im Herzen befindlichen Knoten materieller Anhaftung lösen kann.

# ÜBERSETZUNG

Der Sohn Vajranābhas war Sagaņa, und Sagaņas Sohn war Vidhṛti. Der Sohn Vidhṛtis war Hiraṇyanābha, der ein Schüler Jaiminis und ein großer ācārya für mystischen yoga wurde. Von ihm lernte der große Heilige Yājñavalkya den sogenannten ādhyātma-yoga, ein überaus erhabenes System mystischen yogas, das die im Herzen befindlichen Knoten materieller Anhaftung zu lösen vermag.

#### VERS 5

# पुष्पो हिरण्यनाभस्य ध्रुवसन्धिस्ततोऽभवत् । सुदर्शनोऽथाप्रिवर्णः शीघस्तस्य मरुः सुतः ॥ ५ ॥

puspo hiranyanābhasya dhruvasandhis tato 'bhavat sudaršano 'thāgnivarṇaḥ śīghras tasya maruḥ sutaḥ

puṣpaḥ—Puṣpa; hiraṇyanābhasya—der Sohn Hiraṇyanābhas; dhruvasandhiḥ—Dhruvasandhi; tataḥ—von ihm; abhavat—wurde geboren; sudarśanaḥ—von Dhruvasandhi stammte Sudarśana ab; atha—danach; agnivarṇaḥ—Agnivarṇa, der Sohn Sudarśanas; śīghraḥ—Śīghra; tasya—sein (Agnivarṇas); maruḥ—Maru; sutaḥ—Sohn.

#### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Hiraṇyanābhas war Puṣpa, der Sohn Puṣpas war Dhruvasandhi. Der Sohn Dhruvasandhis war Sudarśana, dessen Sohn Agnivarṇa war. Der Sohn Agnivarṇas hieß Śīghra, und Śīghras Sohn war Maru.

# VERS 6

# सोऽसावास्ते योगसिद्धः कलापग्राममास्थितः । कलेरन्ते सर्यवंशं नष्टं भावयिता पुनः ॥ ६॥

so sāv āste yoga-siddhaḥ kalāpa-grāmam āsthitaḥ kaler ante sūrya-vamsam nastam bhāvayitā punah

saḥ—er; asau—Maru; āste—lebt immer noch; yoga-siddhaḥ—vollendete Meisterschaft im Praktizieren mystischen yogas; kalāpa-grāmam—in dem Ort Kalāpa-grāma; āsthitaḥ—er lebt immer noch; kaleḥ—dieses Kali-yuga; ante—am Ende; sūrya-vamsam—die Nachkommen des Sonnengottes; naṣṭam—nachdem sie ausgestorben sind; bhāvayitā—Maru wird begründen, indem er einen Sohn zeugt; punaḥ—wieder.

## ÜBERSETZUNG

Maru, der es im Praktizieren mystischen yogas zu vollendeter Meisterschaft gebracht hat, lebt heute noch in einem Ort, der als Kalāpa-grāma bekannt ist. Am Ende des Kali-yuga wird er einen Sohn zeugen und so die ausgestorbene Sūrya-Dynastie neu begründen.

# FRIÄUTFRUNG

Vor mindestens fünftausend Jahren wußte Śrīla Śukadeva Gosvāmī von der Existenz Marus in Kalāpa-grāma und sagte, daß Maru dank seines yoga-siddha-Körpers bis zum Ende des Kali-yuga, das heißt noch 432 000 Jahre, weiterleben würde. Zu solchen Leistungen ist man fähig, wenn man die höchste Stufe mystischer Kraft erreicht. Durch Regulierung des Atems kann der vollkommene yogī seine Lebensdauer beliebig verlängern. An manchen Stellen der vedischen Literatur heißt es, daß einige Persönlichkeiten aus dem vedischen Zeitalter, wie beispielsweise Vyāsadeva und Aśvatthāmā, heute noch leben. Hier erfahren wir, daß Maru ebenfalls immer noch lebt. Manche Leute sind erstaunt, wenn sie hören, daß ein sterblicher Körper so lange leben kann. Wie diese Langlebigkeit möglich ist, wird hier durch das Wort yoga-siddha erklärt. Wenn man es im Praktizieren von yoga zu vollendeter Meisterschaft bringt, kann man so lange leben, wie man will. Die Zurschaustellung irgendeiner billigen yoga-siddha stellt nicht die Vollkommenheit dar. Hier erfahren wir, was wirkliche Vollkommenheit ist: Ein yoga-siddha kann so lange leben, wie er will.

VERS 7 तसात् त्रसुश्रुतस्तस्य सन्धिस्तस्याप्यमर्षणः । महस्त्रांस्तत्सुतस्तस्माद् विश्वबाहुरजायत ।। ७ ॥ tasmāt prasuśrutas tasya sandhis tasyāpy amarşaṇaḥ mahasvāms tat-sutas tasmād viśvabāhur ajāyata

tasmāt—von Maru; prasuśrutaļ—Prasuśruta, sein Sohn; tasya—von Prasuśruta; sandhiļ—ein Sohn namens Sandhi; tasya—sein (Sandhis); api—auch; amarṣaṇaḥ—ein Sohn namens Amarṣaṇa; tat—sein; sutaļ—Sohn; tasmāt—von ihm (Mahasvān); viśvabāhuh—Viśvabāhu; ajāyata—wurde geboren.

## ÜBERSETZUNG

Maru bekam einen Sohn, der Prasuśruta hieß, von Prasuśrata kam Sandhi, von Sandhi Amarṣaṇa, und Amarṣaṇa hatte einen Sohn namens Mahasvān. Mahasvāns Sohn war Viśvabāhu.

#### VERS 8

# ततः प्रसेनजित् तस्मात् तक्षको भविता पुनः। ततो बृहद्धलो यस्तु पित्रा ते समरे हतः॥८॥

tataḥ prasenajit tasmāt takṣako bhavitā punaḥ tato bṛhadbalo yas tu pitrā te samare hatah

tatah—von Visvabāhu; prasenajit—ein Sohn namens Prasenajit wurde geboren; tasmāt—von ihm; takṣakaḥ—Takṣaka; bhavitā—wurde geboren; punaḥ—wieder; tatah—von ihm; brhadbalaḥ—ein Sohn namens Brhadbala; yaḥ—er, der; tu—aber; pitrā—vom Vater; te—dein; samare—im Kampf; hatah—getötet.

## ÜBERSETZUNG

Viśvabāhu bekam einen Sohn namens Prasenajit, von dem Takṣaka kam, und von Takṣaka kam Bṛhadbala, der von deinem Vater im Kampf getötet wurde.

## VERS 9

एते हीस्चाकुभूपाला अतीताः शृष्वनागतान् । बृहद्भलस्य भविता पुत्रो नाम्ना बृहद्रणः ॥ ९॥

> ete hīkṣvāku-bhūpālā atītāḥ śṛṇv anāgatān bṛhadbalasya bhavitā putro nāmnā bṛhadraṇaḥ

ete—all diese; hi—gewiß; īkṣvāku-bhūpālāḥ—Könige in der Dynastie Ikṣvākus; atītāḥ—alle sind tot und verschwunden; śṛṇu—höre; anāgatān—diejenigen, die in der Zukunft kommen werden; bṛhadbalasya—von Bṛhadbala; bhavitā—es wird sein; putrah—sein Sohn; nāmnā—namens; bṛhadranah—Bṛhadrana.

# ÜBERSETZUNG

All diese Könige in der Dynastie Ikṣvākus sind verstorben. Vernimm nun bitte die Beschreibung der Könige, die in der Zukunft noch erscheinen werden. Von Bṛhadbala wird Bṛhadraṇa kommen.

## **VERS 10**

# ऊरुक्रियःसुतस्तस्य वत्सवृद्धो भविष्यति । प्रतिन्योमस्ततो भानुर्दिवाको वाहिनीपतिः ॥१०॥

ūrukriyaḥ sutas tasya vatsavṛddho bhaviṣyati prativyomas tato bhānur divāko vāhinī-patih

ūrukriyaḥ—Ūrukriya; sutaḥ—Sohn; tasya—von Ūrukriya; vatsavṛddhaḥ—Vatsavṛddha; bhaviṣyati—wird geboren werden; prativyomaḥ—Prativyoma; tataḥ—von Vatsavṛddha; bhānuḥ—(von Prativyoma) ein Sohn namens Bhānu; divākaḥ—von Bhānu wird ein Sohn namens Divāka geboren werden; vāhinī-patiḥ—ein großer Befehlshaber von Soldaten.

## ÜBERSETZUNG

Der Sohn Bṛhadraṇas wird Ūrukriya sein, der wiederum einen Sohn namens Vatsavṛddha haben wird. Vatsavṛddha wird einen Sohn namens Prativyoma bekommen, und dieser wird einen Sohn namens Bhānu haben. Bhānus Sohn wird Divāka sein, ein großer Heerführer.

## **VERS 11**

# सहदेवस्ततो वीरो बृहदश्वोऽथ भानुमान् । प्रतीकाश्वो भानुमतः सुप्रतीकोऽथ तत्सुतः ॥११॥

sahadevas tato vīro bṛhadaśvo 'tha bhānumān pratīkāśvo bhānumataḥ supratīko 'tha tat-sutaḥ

sahadevaḥ—Sahadeva; tataḥ—von Divāka; vīraḥ—ein großer Held; bṛhadaśvah—Bṛhadaśva; atha—von ihm; bhānumān—Bhānumān; pṛatīkāśvah— Pṛatīkāśva;

bhānumataḥ—von Bhānumān; supratīkaḥ—Supratīka; atha—danach; tat-sutaḥ—der Sohn Pratīkāsvas.

## ÜBERSETZUNG

Nach Divāka wird Sahadeva kommen und nach Sahadeva ein großer Held namens Brhadaśva. Auf Brhadaśva wird Bhānumān folgen, und auf Bhānumān Pratīkāśva. Der Sohn Pratīkāśvas wird Supratīka sein.

## VERS 12

# भविता मरुदेवोऽथ सुनक्षत्रोऽथ पुष्करः। तस्यान्तरिक्षस्तत्पुत्रः सुतपास्तदमित्रजित्।।१२॥

bhavitā marudevo 'tha sunakşatro 'tha puşkarah tasyāntarikşas tat-putrah sutapās tad amitrajit

bhavitā—wird geboren werden; marudevaḥ—Marudeva; atha—danach; sunakṣatraḥ—Sunakṣatra; atha—danach; puṣkaraḥ—Puṣkara, ein Sohn Sunakṣatras; tasya—von Puṣkara; antarikṣaḥ—Antarikṣa; tat-putraḥ—sein Sohn; sutapāḥ—Sutapā; tat—von ihm; amitrajit—ein Sohn namens Amitrajit.

# ÜBERSETZUNG

Nach Supratīka wird Marudeva kommen, nach Marudeva Sunakşatra, nach Sunakşatra Puşkara und nach Puşkara Antarikşa. Der Sohn Antarikşas wird Sutapā sein, und Sutapās Sohn wird Amitrajit sein.

#### VERS 13

# बृहद्राजस्तु तस्यापि वर्हित्तसात् कृतञ्जयः । रणञ्जयत्तस्य सुतः सञ्जयो भविता ततः ॥१३॥

bṛhadrājas tu tasyāpi barhis tasmāt kṛtañjayaḥ raṇañjayas tasya sutaḥ sañjayo bhavitā tataḥ

bṛhadrājaḥ—Bṛhadrāja; tu—aber; tasya api—von Amitrajit; barhiḥ—Barhi; tasmāt—von Barhi; kṛtañjayaḥ—Kṛtañjaya; raṇañjayaḥ—Raṇañjaya; tasya—von Kṛtañjaya; sutaḥ—Sohn; sañjayaḥ—Sañjaya; bhavitā—wird geboren werden; tataḥ—von Raṇañjaya.

## ÜBERSETZUNG

Von Amitrajit wird ein Sohn namens Bṛhadrāja kommen, von Bṛhadrāja wird Barhi kommen und von Barhi Kṛtañjaya. Der Sohn Kṛtañjayas wird als Raṇañjaya bekannt sein, und von ihm wird ein Sohn namens Sañjaya kommen.

#### VERS 14

# तसाच्छाक्योऽथ ग्रुद्धोदो लाङ्गलस्तत्सुतः स्पृतः । ततः प्रसेनजित् तसात् क्षुद्रको भविता ततः ॥१४॥

tasmāc chākyo 'tha śuddhodo lāngalas tat-sutah smṛtah tatah prasenajit tasmāt ksudrako bhayitā tatah

tasmāt—von Sanjaya; sākyah—Śākya; atha—danach; suddhodah—Śuddhoda; lāngalah—Lāngala; tat-sutah—der Sohn Śuddhodas; smṛtah—ist wohlbekannt; tatah—von ihm; prasenajit—von Prasenajit; tasmāt—von Prasenajit; kṣudrakah—Ksudraka; bhayitā—wird geboren werden; tatah—danach.

# ÜBERSETZUNG

Nach Sañjaya wird Śākya kommen, nach Śākya Śuddhoda und nach Śuddhoda Lāṅgala. Auf Lāṅgala wird Prasenajit folgen und auf Prasenajit Kṣudraka.

## VERS 15

# रणको भविता तसात् सुरथस्तनयस्ततः। सुमित्रो नाम निष्ठान्त एते बाईद्वलान्वयाः॥१५॥

raṇako bhavitā tasmāt surathas tanayas tataḥ sumitro nāma niṣṭhānta ete bārhadbalānvayāḥ

raṇakaḥ—Raṇaka; bhavitā—wird geboren werden; tasmāt—von Kṣudraka; surathaḥ—Suratha; tanayaḥ—der Sohn; tataḥ—danach; sumitraḥ—Sumitra, der Sohn Surathas; nāma—namens; niṣṭhā-antaḥ—das Ende der Dynastie; ete—alle oben genannten Könige; bārhadbala-anvayāḥ—in der Dynastie König Bṛhadbalas.

## ÜBERSETZUNG

Nach Kşudraka wird Raṇaka kommen, nach Raṇaka Suratha und nach Suratha Sumitra, mit dem die Dynastie enden wird. Hiermit habe ich die Dynastie Brhadbalas beschrieben.

## **VERS 16**

# इक्ष्वाक्र्णामयं वंशः सुमित्रान्तो भविष्यति । यतस्तं प्राप्य राजानं संस्थां प्राप्स्यति वैकलौ।।१६।।

ikşvakūṇām ayaṁ vaṁśaḥ sumitrānto bhavişyati yatas taṁ prāpya rājānaṁ saṁsthāṁ prāpsyati vai kalau

ikṣvākūṇām—der Dynastie König Ikṣvākus; ayam—das (was beschrieben worden ist); vaṁśaḥ—Nachkommen; sumitra-antaḥ—Sumitra, der der letzte König dieser Dynastie ist; bhaviṣyati—wird später, im Laufe des Kali-yuga, erscheinen; yataḥ—weil; tam—ihm, Mahārāja Sumitra; prāpya—bekommend; rājānam—als König in dieser Dynastie; saṁsthām—Höhepunkt; prāpsyati—bekommt; vai—gewiß; kalau—am Ende des Kali-yuga.

# ÜBERSETZUNG

Der letzte König in der Dynastie Ikṣvākus wird Sumitra sein; nach Sumitra wird es in der Dynastie des Sonnengottes keine weiteren Söhne mehr geben, und deshalb wird die Dynastie aussterben.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 12. Kapitel im Neunten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Die Dynastie Kuśas, des Sohnes Śrī Rāmacandras".

# Die Dynastie Mahārāja Nimis

In diesem Kapitel wird die Dynastie beschrieben, in der der große Gelehrte Janaka geboren wurde, nämlich die Dynastie Mahārāja Nimis, von dem man sagt, er sei der Sohn Iksvākus gewesen.

Als Mahārāja Nimi große Opfer durchzuführen begann, ernannte er Vasiṣṭha zum Oberpriester, doch Vasiṣṭha weigerte sich, das Amt anzunehmen, denn er hatte bereits Indra versprochen, bei dessen yajña als Priester tätig zu sein. Aus diesem Grunde bat Vasiṣṭha Mahārāja Nimi zu warten, bis Indras Opfer beendet war, was Mahārāja Nimi jedoch nicht tat. Weil er sich bewußt war, daß das Leben sehr kurz ist, hielt er es nicht für nötig zu warten und beauftragte einen anderen Priester mit der Durchführung des yajña. Dies erzürnte Vasiṣṭha sehr, und so verfluchte er Mahārāja Nimi: "Möge dein Körper zu Boden fallen!" Der so verfluchte Mahārāja Nimi wurde daraufhin ebenfalls sehr zornig und rächte sich mit den Worten: "Möge dein Körper ebenfalls zu Boden fallen!" Die Folge dieser Verfluchungen war, daß beide starben. Vasiṣṭha wurde nach diesem Vorfall erneut geboren, und zwar aus dem Samen Mitras und Varuṇas, die von Urvaśī erregt worden waren.

Die Priester, die das Opfer für Mahārāja Nimi vollzogen, legten dessen Körper in duftende Chemikalien und konservierten ihn auf diese Weise. Als das Opfer vorbei war, baten die Priester alle Halbgötter, die zur yajña-Arena gekommen waren, Nimi wieder zum Leben zu erwecken. Doch Mahārāja Nimi weigerte sich, noch einmal in einem materiellen Körper geboren zu werden, da er diesen als abscheulich betrachtete. Daraufhin quirlten die Weisen Nimis Körper, und als Folge davon wurde Janaka geboren.

Der Sohn Janakas war Udāvasu, und der Sohn Udāvasus war Nandivardhana. Der Sohn Nandivardhanas war Suketu, und Suketus Nachkommen waren folgende Persönlichkeiten: Devarāta, Bṛhadratha, Mahāvīrya, Sudhṛti, Dhṛṣṭaketu, Haryaśva, Maru, Pratīpaka, Kṛtaratha, Devamīḍha, Viśruta, Mahādhṛti, Kṛtirāta, Mahāromā, Svarṇaromā, Hrasvaromā und Śīradhvaja. All diese Söhne erschienen hintereinander in der Dynastie. Śīradhvajas Tochter war Mutter Sītādevī, und sein Sohn war Kuśadhvaja. Kuśadhvajas Sohn war Dharmadhvaja, dessen Söhne Kṛtadhvaja und Mitadhvaja waren. Der Sohn Kṛtadhvajas war Keśidhvaja, und der Sohn Mitadhvajas war Khāṇḍikya. Keśidhvaja war eine selbstverwirklichte Seele, und sein Sohn war Bhānumān, von dem folgende Nachkommen abstammten: Śatadyumna, Śuci, Sanadvāja, Ūrjaketu, Aja, Purujit, Ariṣṭanemi, Śrutāyu, Supārśvaka, Citraratha, Kṣemādhi, Samaratha, Satyaratha, Upaguru, Upagupta, Vasvananta, Yuyudha, Subhāṣaṇa, Śruta, Jaya, Vijaya, Rṭa, Śunaka, Vītahavya, Dhṛti, Bahulāśva, Kṛti und Mahāvaśī. All diese Söhne waren große, selbstbeherrschte Persönlichkeiten. Hiermit sind alle Mitglieder der Dynastie aufgezählt.

## VERS 1

# श्रीज्ञुक उवाच

# निमिरिक्ष्वाकुतनयो वसिष्ठमष्टतर्त्विजम् । आरभ्य सत्रं सोऽप्याह शक्रेण प्राग्वतोऽसि भोः॥१॥

śrī-śuka uvāca nimir ikṣvāku-tanayo vasiṣṭham avṛtartvijam ārabhya satram so 'py āha śakrena prāg vrto 'smi bhoh

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; nimih—König Nimi; ikṣvāku-ta-nayah—der Sohn Mahārāja Ikṣvākus; vasiṣṭham—den großen Weisen Vasiṣṭha; avṛ-ta—ernannte; ṛtvijam—zum Hauptpriester des Opfers; ārabhya—beginnend; satram—das Opfer; sah—er (Vasiṣṭha); api—auch; āha—sagte; śakreṇa—von Indra; prāk—vorher; vṛtaḥ asmi—ich wurde berufen; bhoḥ—o Mahārāja Nimi.

## ÜBERSETZUNG

Śrīla Śukadeva Gosvāmī sagte: Nachdem Mahārāja Nimi, der Sohn Ikṣvākus, mit den Opfern begonnen hatte, bat er den großen Weisen Vasiṣṭha, das Amt des Oberpriesters zu übernehmen. Darauf antwortete Vasiṣṭha: "Mein lieber Mahārāja Nimi, ich habe bereits Indra meine Zusage gegeben, bei einem von ihm begonnenen Opfer dasselbe Amt zu versehen."

#### VFRS 2

# तं निर्वर्त्यागमिष्यामि तावन्मां प्रतिपालय । तृष्णीमासीद् गृहपतिः सोऽपीन्द्रस्याकरोन्मखम्॥२॥

tam nirvartyāgamişyāmi tāvan mām pratipālaya tūşṇīm āsīd gṛha-patiḥ so 'pīndrasyākaron makham

tam—dieses Opfer; nirvartya—nachdem ich beendet habe; āgamişyāmi—ich werde zurückkommen; tāvat—bis dahin; mām—mich (Vasiştha); pratipālaya—warte auf; tūṣṇīm—still; āsīt—blieb; gṛha-patiḥ—Mahārāja Nimi; saḥ—er (Vasiştha); api—auch; indrasya—von Indra; akarot—führte aus; makham—das Opfer.

# ÜBERSETZUNG

"Ich werde hierher zurückkehren, wenn der yajña für Indra beendet ist. Warte bitte bis dahin auf mich." Mahārāja Nimi verhielt sich still, und Vasiştha begann das Opfer für Indra durchzuführen.

## VERS 3

# निमिश्वलिमदं विद्वान् सत्रमारभतात्मवान् । ऋत्विग्भिरपरेस्तावन्नागमद् यावता गुरुः ॥३॥

nimis calam idam vidvān satram ārabhatātmavān ṛtvigbhir aparais tāvan nāgamad yāvatā guruh

nimih—Mahārāja Nimi; calam—ist flackerhaft, kann jeden Augenblick enden; idam—dieses (Leben); vidvān—da er sich dieser Tatsache völlig bewußt war; satram—das Opfer; ārabhata—begonnen; ātmavān—selbstverwirklichte Persönlichkeit; rtvigbhih—von Priestern; aparaih—anderen (als Vasiṣṭha); tāvat—vorläufig; na—nicht; āgamat—kehrte zurück; yāvatā—solange; guruḥ—sein spiritueller Meister (Vasiṣṭha).

## ÜBERSETZUNG

Als selbstverwirklichte Seele war Mahārāja Nimi sich bewußt, daß das Leben jeden Augenblick zu Ende sein kann. Er wartete deshalb nicht lange auf Vasiṣṭha, sondern begann statt dessen, das Opfer mit anderen Priestern durchzuführen.

# **ERLÄUTERUNG**

Cāṇakya Paṇḍita sagt: śarīram kṣaṇa-vidhvāmsi kalpānta-sthāyino guṇāḥ. "Das Leben in der materiellen Welt kann jeden Augenblick zu Ende sein, doch wenn man während dieses Lebens etwas Großes vollbringt, wird diese Leistung von der Geschichtsschreibung verewigt." Hier ist eine große Persönlichkeit, Mahārāja Nimi, der sich dieser Tatsache bewußt war. In der menschlichen Lebensform sollte man so handeln, daß man am Ende des Lebens nach Hause zurückkehrt, zurück zu Gott. Das ist Selbstverwirklichung.

#### VERS 4

# शिष्यव्यतिक्रमं वीक्ष्य तं निर्वर्त्यागतो गुरुः। अशपत् पतताद् देहो निमेः पण्डितमानिनः ॥ ४॥

śişya-vyatikramam vīkşya tam nirvartyāgato guruḥ aśapat patatād deho nimeḥ paṇḍita-māninaḥ

śişya-vyatikramam—die Abweichung des Schülers von der Anweisung des guru; vīkṣya—sehend; tam—die Vollziehung von Indras yajña; nirvartya—nachdem er be-

endet hatte; āgatah—als er zurückkehrte; guruh—Vasistha Muni; asapat—er verfluchte Nimi Mahārāja; patatāt—möge er niederstürzen; dehah—der materielle Körper; nimeh—von Mahārāja Nimi; pandita-māninah—der sich für so gelehrt hält (daß er die Anweisung seines spirituellen Meisters mißachtet).

## ÜBERSETZUNG

Nachdem der spirituelle Meister Vasistha die Opferdarbringung für König Indra vollendet hatte, kehrte er zurück, und als er bemerkte, daß sein Schüler Mahārāja Nimi seine Anweisungen mißachtet hatte, verfluchte er ihn mit folgenden Worten: "Möge der materielle Körper Nimis, der sich für gelehrt hält, augenblicklich zu Boden stürzen."

# VERS 5

# निमिः प्रतिददौ शापं गुरवेऽधर्मवर्तिने । तवापि पतताद् देहो लोभाद् धर्ममजानतः ॥ ५ ॥

nimih pratidadau sāpam gurave 'dharma-vartine tavāpi patatād deho lobhād dharmam ajānatah

nimih—Mahārāja Nimi; pratidadau sāpam—sprach einen Gegenfluch aus; gurave—gegen seinen spirituellen Meister, Vasistha; adharma-vartine—der sich dazu verleiten ließ, gegen die Grundsätze der Religion zu verstoßen (denn er verfluchte seinen Schüler, obwohl sich dieser nichts zuschulden hatte kommen lassen); tava—von dir; api—ebenfalls; patatāt—möge er niederstürzen; dehaḥ—der Körper; lobhāt—aus Gier; dharmam—religiöse Grundsätze; ajānataḥ—nicht kennend.

#### ÜBERSETZUNG

Weil ihn sein spiritueller Meister unnötigerweise verfluchte, obwohl er kein Vergehen begangen hatte, verhängte Mahārāja Nimi einen Gegenfluch über ihn und sagte: "Weil du vom König des Himmels Reichtümer bekommen wolltest, hast du dein religiöses Unterscheidungsvermögen verloren. Ich belege dich deshalb mit folgendem Fluch: Dein Körper wird ebenfalls zu Boden fallen."

#### **FRIÄUTFRUNG**

Für einen brāhmaṇa gilt der religiöse Grundsatz, daß er nicht die geringste Spur von Gier in sich aufsteigen lassen sollte. In diesem Fall jedoch wies Vasiṣṭha Mahārāja Nimis Bitte ab, weil ihm das Angebot des Himmelskönigs aufgrund einer besseren Entlohnung lukrativer erschien, und als Nimi die Opfer mit anderen Priestern vollzog, verfluchte ihn Vasiṣṭha ohne Grund. Wenn sich jemand zu schmutzigen Handlungen hinreißen läßt, nimmt seine Kraft ab, sei sie nun materiell oder spiri-

tuell. Obwohl Vasistha der spirituelle Meister Mahārāja Nimis war, kam er aufgrund seiner Gier zu Fall.

# VERS 6

# इत्युत्ससर्ज स्वं देहं निमिरध्यात्मकोविदः । मित्रावरुणयोर्जज्ञे उर्वस्यां प्रपितामहः ॥ ६ ॥

ity utsasarja svam deham nimir adhyātma-kovidaḥ mitrā-varuṇayor jajñe urvaśyām prapitāmahaḥ

iti—so; utsasarja—gab auf; svam—seinen eigenen; deham—Körper; nimiḥ—Ma-hārāja Nimi; adhyātma-kovidaḥ—der mit spirituellem Wissen völlig vertraut war; mitrā-varuṇayoḥ—aus dem Samen Mitras und Varuṇas (den diese beim Anblick der Schönheit Urvaśīs ausströmen ließen); jajñe—wurde geboren; urvaśyām—durch Urvaśī, eine Prostituierte des himmlischen Königreichs; prapitāmahaḥ—Vasiṣtha, der als der Urgroßvater bekannt war.

## ÜBERSETZUNG

Mit diesen Worten gab Mahārāja Nimi, der mit der Wissenschaft spirituellen Wissens bestens vertraut war, seinen Körper auf. Vasiṣṭha, der Urgroßvater, gab seinen Körper ebenfalls auf, er wurde jedoch durch den Samen, den Mitra und Varuṇa vergossen, als sie Urvaśī sahen, erneut geboren.

# **ERLÄUTERUNG**

Mitra und Varuna begegneten durch Zufall Urvaśi, der schönsten Prostituierten des himmlischen Königreichs, und wurden von Lust erfaßt. Weil sie große Heilige waren, versuchten sie, ihre Begierde zu zügeln, doch da ihnen dies nicht gelang, ließen sie Samen ausströmen. Aus diesem Samen, der sorgfältig in einem Wassertopf aufbewahrt wurde, ging später Vasistha hervor.

#### VERS 7

# गन्थवस्तुषु तद्देहं निधाय म्रुनिसत्तमाः। समाप्ते सत्रयागे च देवानूचुः समागतान्॥ ७॥

gandha-vastuşu tad-deham nidhāya muni-sattamāḥ samāpte satra-yāge ca devān ūcuh samāgatān gandha-vastuşu—in stark duftenden Substanzen; tat-deham—den Körper Mahārāja Nimis; nidhāya—aufbewahrt habend; muni-sattamāh—alle großen Weisen, die sich dort versammelt hatten; samāpte satra-yāge—am Ende des sogenannten Satra-Opfers; ca—auch; devān—zu allen Halbgöttern; ūcuh—baten oder sprachen; samāgatān—die dort versammelt waren.

### ÜBERSETZUNG

Während der Durchführung des yajña wurde der Körper, den Mahārāja Nimi zurückgelassen hatte, in duftenden Substanzen aufbewahrt, und am Ende des Satra-yāga richteten die großen Heiligen und brāhmaṇas folgende Bitte an alle Halbgötter, die sich dort versammelt hatten:

### VERS 8

# राज्ञो जीवतु देहोऽयं प्रसन्नाः प्रभवो यदि । तथेत्युक्ते निमिः प्राह मा भून्मे देहवन्थनम् ॥ ८॥

rājño jīvatu deho 'yam prasannāḥ prabhavo yadi tathety ukte nimiḥ prāha mā bhūn me deha-bandhanam

rājīnaḥ—des Königs; jīvatu—möge wieder zum Leben erweckt werden; dehaḥ ayam—dieser Körper (der jetzt vor dem Verwesen geschützt wird); prasannāḥ—sehr erfreut; prabhavaḥ—in der Lage, es zu tun; yadi—wenn; tathā—möge es so sein; iti—so; ukte—als geantwortet wurde (von den Halbgöttern); nimiḥ—Mahārāja Nimi; prāha—sagte; mā bhūt—tut es nicht; me—meinen; deha-bandhanam—erneutes Einsperren in einen materiellen Körper.

### ÜBERSETZUNG

"Wenn ihr mit diesem Opfer zufrieden seid, bitten wir euch — vorausgesetzt, ihr seid dazu in der Lage —, Mahārāja Nimi in diesem Körper wieder zum Leben zu erwecken." Die Halbgötter waren bereit, diese Bitte der Weisen zu erfüllen, doch Mahārāja Nimi sagte: "Bitte sperrt mich nicht noch einmal in einen materiellen Körper."

#### FRIÄUTFRUNG

Die Halbgötter sind weitaus mächtiger als die Menschen, und obwohl die großen Heiligen und Weisen ebenfalls mächtige brāhmaṇas waren, baten sie deshalb die Halbgötter, Mahārāja Nimis Körper, der mit verschiedenen Arten duftenden Balsams vor dem Verwesen bewahrt worden war, wieder zum Leben zu erwecken. Man sollte nicht glauben, die Halbgötter hätten nur Macht zum Sinnengenuß; sie besitzen beispielsweise auch die Macht, einen toten Körper wieder zum Leben zu erwecken, und in der vedischen Literatur wird von vielen solchen Fällen berichtet. Da

gibt es beispielsweise die Geschichte von Sāvitrī und Satyavān, der nach dem Tod von Yamarāja geholt wurde, aber auf die Bitte seiner Frau Sāvitrī hin wieder in seinen alten Körper eingehen und darin weiterleben durfte. Dies ist ein bemerkenswerter Aspekt der Macht der Halbgötter.

#### VERS 9

## यस्य योगं न वाञ्छन्ति वियोगभयकाततः । भजन्ति चरणाम्भोजं ग्रुनयो हरिमेधसः ॥ ९॥

yasya yogam na vāñchanti viyoga-bhaya-kātarāḥ bhajanti caraṇāmbhojam munayo hari-medhasah

yasya—mit dem Körper; yogam—Kontakt; na—nicht; vānchanti—jnānīs wünschen; viyoga-bhaya-kātarāh—sich davor fürchtend, den Körper erneut aufzugeben; bhajanti—bringen transzendentalen liebevollen Dienst dar; caraṇa-ambhojam—den Lotosfüßen des Herrn; munayah—große Heilige; hari-medhasah—deren Intelligenz immer in Gedanken an Hari, die Höchste Persönlichkeit Gottes, versunken ist.

### ÜBERSETZUNG

Mahārāja Nimi fuhr fort: Māyāvādīs wollen im allgemeinen keinen materiellen Körper annehmen, denn sie fürchten sich davor, ihn wieder aufgeben zu müssen. Gottgeweihte dagegen, deren Intelligenz stets mit dem Dienst des Herrn erfüllt ist, haben keine Angst. Sie benützen vielmehr ihren Körper, um transzendentalen liebevollen Dienst darzubringen.

### **ERLÄUTERUNG**

Mahārāja Nimi wollte keinen materiellen Körper annehmen, denn dieser ist die Ursache von Gefangenschaft; weil er ein Gottgeweihter war, wollte er einen Körper, mit dem er dem Herrn in Hingabe dienen konnte. In einem Lied von Śrīla Bhaktivinoda Ţhākura heißt es:

janmāobi more icchā yadi tora bhakta-gṛhe jani janma ha-u mora kīta-janma ha-u yathā tuvā dāsa

"Mein Herr, wenn es Dein Wunsch ist, daß ich wiedergeboren werde und einen neuen materiellen Körper annehme, so bitte ich Dich um eine Gunst: Laß mich bitte im Haus Deines Dieners, Deines Geweihten, geboren werden. Es macht mir nichts aus, wenn ich dort als unbedeutendes Geschöpf geboren werde, selbst wenn es nur ein Insekt ist."

Śrī Caitanya Mahāprabhu sagte ebenfalls:

na dhanam na janam na sundarīm kavitām vā jagadīša kāmaye mama janmani janmanīšvare bhavatād bhaktir ahaitukī tvayi

"O Herr des Universums, ich wünsche mir keinen materiellen Reichtum, keine materialistischen Anhänger und keine schöne Frau, und ich habe kein Verlangen danach, den fruchtbringenden Tätigkeiten nachzugehen, die in blumiger Sprache geschildert werden. Alles, was ich will, Leben für Leben, ist motivlose, dienende Hingabe zu Dir." (Śikṣāṣṭaka 4)

Mit den Worten "Leben für Leben" (janmani janmani) meinte der Herr keine gewöhnliche Geburt, sondern ein Leben, in dem er Sich an die Lotosfüße des Herrn würde erinnern können. Solch ein Körper ist wünschenswert. Ein Gottgeweihter denkt nicht wie die yogīs und jāānīs, die keinen materiellen Körper mehr haben wollen und mit der unpersönlichen Brahman-Ausstrahlung eins werden möchten. Einem Gottgeweihten ist dieser Gedanke zuwider. Ganz im Gegenteil, er ist mit jedem Körper einverstanden, ob materiell oder spirituell, denn er möchte dem Herrn dienen. Das ist wahre Befreiung.

Für jemanden, der den starken Wunsch hat, dem Herrn zu dienen, gibt es keine Furcht, selbst wenn er einen materiellen Körper annimmt, denn ein Gottgeweihter ist eine befreite Seele, auch wenn er sich noch in einem materiellen Körper befindet. Das wird von Śrīla Rūpa Gosvāmī bestätigt:

īhā yasya harer dāsye karmaņā manasā girā nikhilāsv apy avasthāsu jīvan-muktah sa ucyate

"Ein Mensch, der mit seinem Körper, seinem Geist, seiner Intelligenz und seinen Worten im Kṛṣṇa-Bewußtsein handelt (oder mit anderen Worten, im Dienste Kṛṣṇas), ist schon in der materiellen Welt eine befreite Seele, auch wenn er vielen sogenannten materiellen Tätigkeiten nachgehen mag."

Der Wunsch, dem Herrn zu dienen, bewirkt, daß man in jeder Lebenslage befreit ist, einerlei, ob man sich in einem spirituellen oder einem materiellen Körper befindet. Wenn der Gottgeweihte einen spirituellen Körper hat, wird er ein direkter Gefährte des Herrn. Doch auch wenn es nach außen hin so aussehen mag, als befinde sich ein Gottgeweihter in einem materiellen Körper, so ist er doch immer befreit und verrichtet im Dienst für den Herrn dieselben Pflichten wie ein Gottgeweihter auf Vaikunthaloka. Es besteht kein Unterschied zwischen ihnen. Es heißt: sādhur jīvo vā maro vā. Ob lebendig oder tot, ein Gottgeweihter denkt nur daran, wie er dem Herrn dienen kann. Tyaktvā deham punar janma naiti mām eti. Wenn er seinen Körper verläßt, gelangt er direkt zum Herrn, um einer Seiner Gefährten zu werden und Ihm zu dienen, obwohl er auch in der materiellen Welt, in einem materiellen Körper, dasselbe tut.

Für einen Gottgeweihten gibt es keinen Schmerz, keine Freude und keine perfekte materielle Situation. Man mag einwenden, im Augenblick des Todes leide ein

Gottgeweihter ebenfalls, weil er seinen materiellen Körper aufgeben muß, doch als Antwort darauf kann man das Beispiel von der Katze anführen, die manchmal eine Maus und manchmal auch ihr Junges in ihrem Maul trägt. Beide, die Maus und das Katzenjunge, werden in demselben Maul getragen, doch für die Maus sieht die Situation ganz anders aus als für das kleine Kätzchen. Wenn ein Gottgeweihter seinen Körper aufgibt (*tyaktvā deham*), ist er bereit, nach Hause, zu Gott, zurückzukehren. Er sieht die Situation deshalb natürlich anders als ein Mensch, der von Yamarāja zur Bestrafung fortgeschafft wird. Ein Mensch, dessen Intelligenz immer auf den Dienst für den Herrn konzentriert ist, fürchtet sich nicht davor, einen materiellen Körper annehmen zu müssen, während ein Nichtgottgeweihter, der nicht im Dienst des Herrn tätig ist, große Angst davor hat, einen neuen materiellen Körper annehmen oder seinen alten aufgeben zu müssen. Deshalb sollten wir dem Rat Caitanya Mahāprabhus folgen: mama janmani janmanīśvare bhavatād bhaktir ahaitukī tvayi. Es spielt keine Rolle, ob wir einen materiellen oder einen spirituellen Körper annehmen; unser einziges Bestreben sollte darin bestehen, der Höchsten Persönlichkeit Gottes zu dienen.

### VERS 10

# देहं नावरुरुत्सेऽहं दुःखशोकभयावहम्। सर्वत्रास्य यतो मृत्युर्भत्स्यानामुदके यथा ॥१०॥

deham nāvarurutse 'ham duḥkha-śoka-bhayāvaham sarvatrāsya yato mṛṭyur matsyānām udake yathā

deham—einen materiellen Körper; na—nicht; avarurutse—wünsche anzunehmen; aham—ich; duhkha-śoka-bhaya-āvaham—der die Ursache der verschiedensten Leiden, von Wehklagen und von Furcht ist; sarvatra—immer und überall in diesem Universum; asya—der Lebewesen, die materielle Körper angenommen haben; yatah—weil; mṛṭyuḥ—Tod; matsyānām—des Fisches; udake—im Wasser lebend; yathā—wie.

### ÜBERSETZUNG

Ich möchte keinen materiellen Körper annehmen, denn ein solcher Körper ist die Ursache des Leids, der Wehklagen und der Furcht aller Lebewesen im Universum, genauso, wie ein Fisch im Wasser ständig in Angst lebt, da er sich vor dem Tod fürchtet.

#### **ERLÄUTERUNG**

Jeder materielle Körper muß sterben, ob er sich nun auf den höheren oder niedrigeren Planeten befindet. Auf dem unteren Planetensystem oder in den niedrigen Lebensformen mag man schon nach kurzer Zeit sterben müssen, und auf den höheren Planeten oder in den entwickelten Lebensformen mag man sehr lange leben, doch in

beiden Fällen ist der Tod unvermeidlich. Diese Tatsache sollte man verstehen. Wer die menschliche Form des Lebens erreicht hat, sollte die Gelegenheit nützen und Geburt, Alter, Krankheit und Tod beenden, indem er sich tapasya auferlegt. Das ist das Ziel der menschlichen Zivilisation: mṛṭyu-samsāra-vartmani, den Kreislauf der wiederholten Geburten und Tode zu verlassen. Dies ist nur möglich, wenn man Kṛṣṇa-bewußt ist, das heißt, wenn einem der Dienst für die Lotosfüße des Herrn zuteil geworden ist. Andernfalls muß man in der materiellen Welt verrotten und einen materiellen Körper annehmen, der Geburt, Alter, Krankheit und Tod unterworfen ist.

Zur Veranschaulichung wird hier der Fisch angeführt. Wasser ist ein Ort, an dem sich ein Fisch wohlfühlen kann, doch der Fisch ist nie frei von Angst vor dem Tod, denn überall lauern große Fische, die die kleinen auffressen wollen. *Phalgūni tatra mahatām*: Alle Lebewesen werden von größeren Lebewesen gefressen. So hat es die materielle Natur eingerichtet.

ahastāni sahastānām apadāni catuş-padām phalgūni tatra mahatām jīvo jīvasya jīvanam

"Diejenigen, die keine Hände haben, sind die Beute für diejenigen, die Hände haben; diejenigen, die keine Beine haben, sind die Beute für die Vierbeiner. Die Starken ernähren sich von den Schwachen, und die allgemeine Regel besagt, daß das eine Lebewesen die Nahrung des anderen ist." (SB. 1.13.47)

Die Höchste Persönlichkeit Gottes hat die materielle Welt auf solche Weise geschaffen, daß ein Lebewesen einem anderen als Nahrung dient. Dies führt zu einem Kampf ums Dasein, doch obwohl wir vom "Überleben des Stärkeren" sprechen, kann niemand dem Tod entrinnen, ohne ein Geweihter des Herrn zu werden. Harim vinā naiva sṛtim taranti: Man kann dem Kreislauf von Geburt und Tod nicht entrinnen, ohne ein Gottgeweihter zu werden. Das wird auch in der Bhagavad-gītā (9.3) bestätigt. Aprāpya mām nivartante mṛtyu-samsāra-vartmani: Wer nicht bei den Lotosfüßen Kṛṣṇas Zuflucht findet, wird mit Sicherheit gezwungen, im Kreislauf von Geburt und Tod auf- und abzusteigen.

#### VERS 11

### देश जन्नः विदेह उष्यतां कामं लोचनेषु शरीरिणाम् । उन्मेषणनिमेषाभ्यां लक्षितोऽध्यात्मसंस्थितः ।।११॥

devā ūcuḥ videha uşyatām kāmam locaneşu śarīriṇām unmeşaṇa-nimeṣābhyām lakṣito 'dhyātma-samsthitaḥ devāḥ ūcuḥ—die Halbgötter sagten; videhaḥ—ohne einen materiellen Körper; uṣyatām—lebe; kāmam—wie es dir beliebt; locaneṣu—in der Sicht; śarīriṇām—derer, die materielle Körper haben; unmeṣaṇa-nimeṣābhyām—werde sichtbar bzw. unsichtbar, ganz nach deinem Belieben; lakṣitaḥ—gesehen werdend; adhyātma-sam-sthitaḥ—in einem spirituellen Körper befindlich.

### ÜBERSETZUNG

Die Halbgötter sagten: Möge Mahārāja Nimi ohne einen materiellen Körper leben. Möge er als ein persönlicher Gefährte der Höchsten Persönlichkeit Gottes in einem spirituellen Körper leben und für gewöhnliche, materiell verkörperte Menschen — ganz nach seinem Belieben — sichtbar oder unsichtbar sein.

### **ERLÄUTERUNG**

Die Halbgötter wollten Mahārāja Nimi wieder zum Leben erwecken, doch Mahārāja Nimi wollte keinen neuen materiellen Körper mehr annehmen. Unter den gegebenen Umständen gewährten ihm die Halbgötter, die von den Heiligen darum gebeten worden waren, die Segnung, daß er in seinem spirituellen Körper bleiben könne. Gewöhnliche Menschen vertreten im allgemeinen die Auffassung, daß es zwei Arten von spirituellen Körpern gibt. Manchmal meint man mit dem Begriff "spiritueller Körper" den Körper eines Geistes. Ein gottloser Mensch, der nach einem sündhaften Leben stirbt, bekommt manchmal keinen grobstofflichen, aus den fünf materiellen Elementen bestehenden Körper, sondern ist dazu verurteilt, in einem feinstofflichen Körper zu leben, der aus Geist, Intelligenz und Ego besteht. Im Gegensatz dazu steht der spirituelle Körper, den Gottgeweihte, wie in der Bhagavadgītā erklärt wird, nach dem Verlassen ihres materiellen Körpers erlangen können. In einem solchen Körper gibt es keinerlei Spuren mehr von grobstofflicher und feinstofflicher Materie (tyaktvā deham punar janma naiti mām eti so 'rjuna). Die Halbgötter gaben König Nimi also die Segnung, daß er in einem reinen spirituellen Körper bleiben könne, in einem Körper, in dem es keinerlei grobstoffliche und feinstoffliche materielle Verunreinigung gibt.

Der Höchste Herr kann Sich jemandem zeigen oder auch nicht, je nachdem, was Sein transzendentaler Wunsch ist; in ähnlicher Weise kann sich ein Gottgeweihter, da er jīvan-mukta ist, zu erkennen geben oder nicht, ganz wie es ihm beliebt. Wie es in der Bhagavad-gītā heißt (nāham prakāsaḥ sarvasya yogamāyā-samāvṛtaḥ), offenbart Sich die Höchste Persönlichkeit Gottes, Kṛṣṇa, nicht jedem beliebigen. Für den gewöhnlichen Menschen ist Er unsichtbar. Ataḥ śrī-kṛṣṇa-nāmādi na bhaved grā-hyam indriyaiḥ: Kṛṣṇa und Sein Name, Sein Ruhm, Seine Eigenschaften und Sein Zubehör können mit materiellen Mitteln nicht verstanden werden. Solange man im spirituellen Leben nicht fortgeschritten ist (sevonmukhe hi jihvādau), kann man Kṛṣṇa nicht sehen. Die Fähigkeit, Kṛṣṇa zu sehen, hängt deshalb von Kṛṣṇas Gnade ab. Dasselbe Vorrecht, nämlich selbst entscheiden zu können, ob man gesehen wird oder nicht, wurde Mahārāja Nimi gewährt, und so lebte er in seinem ursprünglichen, spirituellen Körper als ein Gefährte der Höchsten Persönlichkeit Gottes.

### अराजकभयं नृणां मन्यमाना महर्षयः। देहं ममन्थुः स निमेः कुमारः समजायत ॥१२॥

arājaka-bhayam nṛṇām manyamānā maharṣayaḥ deham mamanthuḥ sma nimeḥ kumāraḥ samajāyata

arājaka-bhayam—aus Angst vor der Gefahr einer ungeordneten Regierung; nṛṇām—für die Menschen; manyamānāh—diese Situation überdenkend; mahā-ṛṣa-yaḥ—die großen Weisen; deham—den Körper; mamanthuḥ—quirlten; sma—in der Vergangenheit; nimeḥ—von Mahārāja Nimi; kumārah—ein Sohn; samajāyata—wurde auf diese Weise geboren.

### ÜBERSETZUNG

Um die Menschen vor der Gefahr einer ungeordneten Regierung zu bewahren, quirlten die Weisen daraufhin Mahārāja Nimis materiellen Körper, aus dem in der Folge ein Sohn geboren wurde.

### **ERLÄUTERUNG**

Arājaka-bhayam. Wenn die Regierung unzuverlässig und ungeordnet ist, besteht die Gefahr, daß die Menschen in Angst leben. Dies ist zur Zeit ständig der Fall, weil sich das Volk selbst regiert. Hier erfahren wir, daß die großen Weisen aus Nimis materiellem Körper einen Sohn erzeugten, damit die Bürger einen guten Führer hatten, denn eine solche Führung ist die Pflicht eines ksatriya-Königs. Ein ksatriya ist jemand, der die Bürger davor beschützt, verletzt zu werden. Bei der sogenannten Regierung des Volkes durch das Volk gibt es keinen geschulten ksatriya-König; sobald es einer starken Persönlichkeit gelingt, viele Stimmen auf sich zu vereinigen, wird sie zum Minister oder Präsidenten, ohne von den gelehrten brähmanas, die die sästras kennen, ausgebildet worden zu sein. In einigen Ländern können wir sogar sehen, daß ständig eine neue Partei an die Regierung kommt, und deshalb sind die Männer, die in der Regierung sitzen, mehr darauf bedacht, ihren Posten zu behalten, als dafür zu sorgen, daß die Bürger glücklich sind. Die vedische Zivilisation gibt der Monarchie den Vorzug. Die Leute liebten die Regierung von Śrī Rāmacandra, Mahārāja Yudhisthira, Mahārāja Parīksit, Mahārāja Ambarīsa und Mahārāja Prahlāda. Es gibt viele Beispiele dafür, daß ein Monarch ausgezeichnet regierte. Allmählich zeigt sich immer mehr, daß eine demokratische Regierung die Bedürfnisse der Menschen nicht erfüllen kann, und einige Gruppierungen versuchen deshalb, einen Diktator zu wählen. Eine Diktatur ist dasselbe wie eine Monarchie, allerdings ohne einen geschulten Führer. Die Menschen werden tatsächlich glücklich sein, wenn ein geschulter Führer, sei dies nun ein Monarch oder ein Diktator, die Regierung übernimmt und nach den maßgebenden Grundsätzen der autorisierten Schriften über das Volk herrscht.

### जन्मना जनकः सोऽभूद् वैदेहस्तु विदेहजः । मिथिलो मथनाञ्जातो मिथिला येन निर्मिता ॥१३॥

janmanā janakaḥ so 'bhūd vaidehas tu videhajaḥ mithilo mathanāj jāto mithilā yena nirmitā

janmanā—durch Geburt; janakah—auf ungewöhnliche Art und Weise geboren, nicht auf dem üblichen Wege; sah—er; abhūt—wurde; vaidehah—auch als Vaideha bekannt; tu—aber; videha-jah—weil er aus dem Körper Mahārāja Nimis geboren wurde, der seinen materiellen Körper verlassen hatte; mithilah—er wurde auch als Mithila bekannt; mathanāt—weil die Ursache seiner Geburt das Quirlen des Körpers seines Vaters war; jātah—auf diese Weise geboren; mithilā—das Königreich Mithilā; vena—von dem (Janaka): nirmitā—wurde erbaut.

### ÜBERSETZUNG

Weil dieser Sohn auf ungewöhnliche Weise geboren worden war, nannte man ihn Janaka, und da er aus dem toten Körper seines Vaters geboren worden war, war er als Vaideha bekannt. Weil seine Geburt durch das Quirlen des materiellen Körpers seines Vaters ausgelöst wurde, kannte man ihn unter dem Namen Mithila, und weil er als König Mithila eine Stadt erbaute, wurde diese Mithilā genannt.

### VERS 14

# तस्मादुदावसुस्तस्य पुत्रोऽभूत्रनिदवर्धनः । ततः सुकेतुस्तस्यापि देवरातो महीपते ॥१४॥

tasmād udāvasus tasya putro 'bhūn nandivardhanaḥ tataḥ suketus tasyāpi devarāto mahīpate

tasmāt—von Mithila; udāvasuḥ—ein Sohn namens Udāvasu; tasya—von ihm (Udāvasu); putraḥ—Sohn; abhūt—wurde geboren; nandivardhanaḥ—Nandivardhana; tataḥ—von ihm (Nandivardhana); suketuḥ—ein Sohn namens Suketu; tasya—von ihm (Suketu); api—auch; devarātaḥ—ein Sohn namens Devarāta; mahīpate—o König Parīkṣit.

### ÜBERSETZUNG

O König Parīkşit, von Mithila kam ein Sohn namens Udāvasu, von Udāvasu kam Nandivardhana, von Nandivardhana Suketu und von Suketu Devarāta.

### तस्माद् बृहद्रथस्तस्य महावीर्यः सुप्रत्पिता । सुप्रतेर्घृष्टकेतुर्वे हर्यश्वोऽथ मरुस्ततः ॥१५॥

tasmād bṛhadrathas tasya mahāvīryaḥ sudhṛt-pitā sudhṛter dhṛṣṭaketur vai haryaśvo 'tha marus tatah

tasmāt—von Devarāta; bṛhadrathaḥ—ein Sohn namens Bṛhadratha; tasya—von ihm (Bṛhadratha); mahāvīryaḥ—ein Sohn namens Mahāvīrya; sudhṛt-pitā—er wurde der Vater König Sudhṛtis; sudhṛteḥ—von Sudhṛti; dhṛṣṭaketuḥ—ein Sohn namens Dhṛṣṭaketu; vai—gewiß; haryaśvaḥ—sein Sohn war Haryaśva; atha—danach; maruh—Maru; tatah—danach.

### ÜBERSETZUNG

Von Devarāta stammte ein Sohn namens Bṛhadratha ab, und von Bṛhadratha kam Mahāvīrya, der der Vater Sudhṛtis wurde. Der Sohn Sudhṛtis hieß Dhṛṣṭaketu, und Dhṛṣṭaketus Sohn war Haryaśva. Von Haryaśva kam ein Sohn namens Maru.

#### VERS 16

### मरोः प्रतीपकस्तस्माजातः कृतरथो यतः। देवमीढस्तस्य पुत्रो विश्वतोऽथ महापृतिः॥१६॥

maroḥ pratīpakas tasmāj jātaḥ kṛtaratho yataḥ devamīḍhas tasya putro viśruto 'tha mahādhrtih

maroḥ—von Maru; pratīpakaḥ—ein Sohn namens Pratīpaka; tasmāt—von Pratīpaka; jātaḥ—wurde geboren; kṛtarathaḥ—ein Sohn namens Kṛtaratha; yataḥ—und von Kṛtaratha; devamīḍhaḥ—Devamīḍha; tasya—von Devamīḍha; putraḥ—ein Sohn; viśrutaḥ—Viśruta; atha—von ihm; mahādhṛtiḥ—ein Sohn namens Mahādhṛti.

#### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Marus war Pratīpaka, und der Sohn Pratīpakas war Kṛtaratha. Von Kṛtaratha kam Devamīḍha, von Devamīḍha kam Viśruta, und von Viśruta kam Mahādhṛti.

### कृतिरातस्ततस्तरमान्महारोमा च तत्सुतः । स्वर्णरोमा सुतस्तस्य इस्वरोमा व्यजायत ॥१७॥

kṛtirātas tatas tasmān mahāromā ca tat-sutaḥ svarṇaromā sutas tasya hrasvaromā vyajāyata

kṛṭirātaḥ—Kṛṭirāta; tataḥ—von Mahādhṛṭi; tasmāt—von Kṛṭirāta; mahāromā—ein Sohn namens Mahāromā; ca—auch; tat-sutaḥ—sein Sohn; svarṇaromā—Svarṇaromā; sutaḥ tasya—sein Sohn; hrasvaromā—Hrasvaromā; vyajāyata—wurden alle geboren.

### ÜBERSETZUNG

Von Mahādhṛti stammte ein Sohn namens Kṛtirāta ab, von Kṛtirāta kam Mahāromā, von Mahāromā kam Svarņaromā, und von Svarṇaromā kam Hrasvaromā.

#### **VERS 18**

# ततः शीरध्वजो जज्ञे यज्ञार्थं कर्षतो महीम् । सीता शीराग्रतो जाता तसात् शीरध्वजः स्मृतः ॥१८॥

tatah śīradhvajo jajñe yajñārtham karşato mahīm sītā śīrāgrato jātā tasmāt śīradhvajah smṛtah

tataḥ—von Hrasvaromā; śīradhvajaḥ—ein Sohn namens Śīradhvaja; jajñe—wurde geboren; yajña-artham—um Opfer darzubringen; karṣataḥ—während er das Feld pflügte; mahīm—die Erde; sītā—Mutter Sītā, die Frau Śrī Rāmacandras; śīra-agrataḥ—aus dem vorderen Teil des Pfluges; jātā—wurde geboren; tasmāt—deshalb; śīradhvajaḥ—war unter dem Namen Śīradhvaja bekannt; smṛtaḥ—berühmt.

### ÜBERSETZUNG

Von Hrasvaromā kam ein Sohn namens Šīradhvaja [auch Janaka genannt]. Als Šīradhvaja ein Feld pflügte, kam aus dem vorderen Teil seines Pfluges [śīra] Sītādevī hervor, die später die Frau Śrī Rāmacandras wurde. Aus diesem Grund war er unter dem Namen Śīradhvaja bekannt.

# कुशध्वजस्तस्य पुत्रस्ततो धर्मध्वजो नृपः। धर्मध्वजस्य द्वौ पुत्रौ कृतध्वजमितध्वजौ।।१९॥

kuśadhvajas tasya putras tato dharmadhvajo nṛpaḥ dharmadhvajasya dvau putrau krtadhvaja-mitadhvajau

kuśadhvajah.—Kuśadhvaja; tasya—von Śīradhvaja; putrah.—Sohn; tatah.—von ihm; dharmadhvajah.—Dharmadhvaja; nṛpah.—der König; dharmadhvajaya—von diesem Dharmadhvaja; dvau—zwei; putrau—Söhne; kṛtadhvaja-mitadhvajau—Kṛtadhvaja und Mitadhvaja.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Śīradhvajas war Kuśadhvaja, und der Sohn Kuśadhvajas war König Dharmadhvaja, der zwei Söhne hatte, nämlich Kṛtadhvaja und Mitadhvaja.

### **VERS 20-21**

कृतध्वजात् केशिध्वजः खाण्डिक्यस्तु मितध्वजात्। कृतध्वजसुतो राजन्नात्मिवद्याविशारदः ॥२०॥ खाण्डिक्यः कर्मतत्त्वज्ञो भीतः केशिध्वजाद् द्रुतः । भानुमांस्तस्य पुत्रोऽभूच्छतद्युम्नस्तु तत्सुतः ॥२१॥

> kṛtadhvajāt keśidhvajaḥ khāṇḍikyas tu mitadhvajāt kṛtadhvaja-suto rājann ātma-vidyā-višāradah

khāṇḍikyaḥ karma-tattva-jño bhītaḥ keśidhvajād drutaḥ bhānumāms tasya putro 'bhūc chatadyumnas tu tat-sutaḥ

kṛtadhvajāt—von Kṛtadhvaja; kesidhvajaḥ—ein Sohn namens Kesidhvaja; khāṇ-dikyaḥ tu—auch ein Sohn namens Khāṇḍikya; mitadhvajāt—von Mitadhvaja; kṛtadhvaja-sutaḥ—der Sohn Kṛtadhvajas; rājan—o König; ātma-vidyā-visāradaḥ—der transzendentalen Wissenschaft kundig; khāṇḍikyaḥ—König Khāṇḍikya; karma-tattva-jñaḥ—ein Fachmann auf dem Gebiet vedischer ritueller Zeremonien; bhītaḥ—fürchtend; kesidhvajāt—wegen Kesidhvaja; drutaḥ—er flüchtete; bhānu-

mān-Bhānumān; tasya-von Keśīdhvaja; putraḥ-Sohn; abhūt-es war; śatadyum-naḥ-Śatadyumna; tu-aber; tat-sutaḥ-der Sohn Bhānumāns.

### ÜBERSETZUNG

O Mahārāja Parīkṣit, der Sohn Kṛtadhvajas war Keśidhvaja, und der Sohn Mitadhvajas war Khāṇḍikya. Kṛtadhvajas Sohn war im spirituellen Wissen bewandert, und der Sohn Mitadhvajas war ein Fachmann auf dem Gebiet vedischer ritueller Zeremonien. Khāṇḍikya floh aus Furcht vor Keśidhvaja. Der Sohn Keśidhvajas war Bhānumān, und der Sohn Bhānumāns war Śatadyumna.

### VERS 22

### ग्रुचिस्तुतनयस्तसात् सनद्वाजः स्रुतोऽभवत् । ऊर्जकेतुः सनद्वाजादजोऽथ पुरुजित्सुतः ॥२२॥

śucis tu tanayas tasmāt sanadvājah suto 'bhavat ūrjaketuh sanadvājād ajo 'tha purujit sutah

suciḥ—Suci; tu—aber; tanayaḥ—ein Sohn; tasmāt—von ihm; sanadvājaḥ—Sanadvāja; sutaḥ—ein Sohn; abhavat—wurde geboren; ūrjaketuḥ—Ūrjaketu; sanadvājāt—von Sanadvāja; ajaḥ—Aja; atha—danach; purujit—Purujit; sutaḥ—ein Sohn.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Śatadyumnas hieß Śuci. Von Śuci stammte Sanadvāja ab, und von Sanadvāja kam ein Sohn namens Ūrjaketu. Der Sohn Ūrjaketus war Aja, und der Sohn Ajas war Purujit.

### VERS 23

## अरिष्टनेमिस्तस्यापि श्रुतायुस्तत्सुपार्श्वकः । ततश्रित्ररथो यस्य क्षेमाधिर्मिथिलाधिपः ॥२३॥

ariştanemis tasyāpi śrutāyus tat supārśvakaḥ tataś citraratho yasya kṣemādhir mithilādhipaḥ

ariştanemiḥ—Ariştanemi; tasya api—ebenfalls von Purujit; śrutāyuḥ—ein Sohn namens Śrutāyu; tat—und von ihm; supārśvakaḥ—Supārśvaka; tataḥ—von Supārśvaka; citrarathaḥ—Citraratha; yasya—von dem (Citraratha); kṣemādhiḥ—Kṣemādhi; mithilā-adhipaḥ—wurde der König von Mithilā.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Purujits war Arişţanemi, und Arişţanemis Sohn war Śrutāyu. Śrutāyu zeugte einen Sohn namens Supārśvaka, und Supārśvaka zeugte Citraratha. Der Sohn Citrarathas war Kşemādhi, der der König von Mithilā wurde.

### VERS 24

### तसात् समरथस्तस्य सुतः सत्यरथस्ततः । आसीदुपगुरुस्तसादुपगुप्तोऽग्निसम्भवः ॥२४॥

tasmāt samarathas tasya sutaḥ satyarathas tataḥ āsīd upagurus tasmād upagupto 'agni-sambhavaḥ

tasmāt—von Kṣemādhi; samarathaḥ—ein Sohn namens Samaratha; tasya—von Samaratha; sutaḥ—Sohn; satyarathaḥ—Satyaratha; tataḥ—von ihm (Satyaratha); āsīt—wurde geboren; upaguruḥ—Upaguru; tasmāt—von ihm; upaguptaḥ—Upagupta; agni-sambhavaḥ—eine Teilerweiterung des Halbgottes Agni.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Kşemādhis war Samaratha, und Samarathas Sohn war Satyaratha. Der Sohn Satyarathas war Upaguru, und Upagurus Sohn war Upagupta, eine Teilerweiterung des Feuergottes.

### VERS 25

## वस्तनन्तोऽथ तत्पुत्रो युयुधो यत् सुभाषणः । श्रुतस्ततो जयस्तसाद् विजयोऽसादृतः सुतः ॥२५॥

vasvananto 'tha tat-putro yuyudho yat subhāṣaṇaḥ śrutas tato jayas tasmād vijayo 'smād rtah sutah

vasvanantah—Vasvananta; atha—danach (der Sohn Upaguptas); tat-putrah—sein Sohn; yuyudhah—namens Yuyudha; yat—von Yuyudha; subhāṣaṇah—ein Sohn namens Subhāṣaṇa; śrutah tatah—und der Sohn Subhāṣaṇas war Śruta; jayah tasmāt—der Sohn Śrutas war Jaya; vijayah—ein Sohn namens Vijaya; asmāt—von Jaya; rtah—Rta; sutah—ein Sohn.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Upaguptas war Vasvananta, Vasvanantas Sohn war Yuyudha, der Sohn Yuyudhas war Subhāṣaṇa, und der Sohn Subhāṣaṇas war Śruta. Der Sohn Śrutas war Jaya, von dem Vijaya abstammte. Der Sohn Vijayas war Rta.

#### VERS 26

# शुनकस्तत्सुतो जज्ञे वीतहव्यो धृतिस्ततः। बहुलाश्चो धृतेस्तस्य कृतिरस्य महावशी ॥२६॥

śunakas tat-suto jajñe vītahavyo dhṛtis tataḥ bahulāśvo dhṛtes tasya kṛtir asya mahāvaśī

sunakaḥ—Śunaka; tat-sutaḥ—der Sohn Rtas; jajne—wurde geboren; vītaha-vyaḥ—Vītahavya; dhṛtiḥ—Dhṛti; tataḥ—der Sohn Vītahavyas; bahulāśvaḥ—Bahulāśva; dhṛteḥ—von Dhṛti; tasya—sein Sohn; kṛtiḥ—Kṛti; asya—von Kṛti; mahā-vaśī—es gab einen Sohn namens Mahāvaśī.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Rtas war Śunaka, der Sohn Śunakas war Vītahavya, der Sohn Vītahavyas war Dhṛti, und der Sohn Dhṛtis war Bahulāśva. Der Sohn Bahulāśvas war Kṛti, und Kṛtis Sohn war Mahāvaśī.

### **VERS 27**

# एते वै मैथिला राजन्नात्मविद्याविशारदाः । योगेश्वरप्रसादेन द्वन्द्वैर्प्यका गृहेष्वपि ॥२७॥

ete vai maithilā rājann ātma-vidyā-viśāradāḥ yogeśvara-prasādena dvandvair muktā grhesv api

ete—sie alle; vai—gewiß; maithilāḥ—die Nachkommen Mithilas; rājan—o König; ātma-vidyā-viśāradāḥ—im spirituellen Wissen erfahren; yogeśvara-prasādena—durch die Gnade Yogeśvaras, der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Kṛṣṇa; dvandvaiḥ muktāḥ—sie waren alle von der Dualität der materiellen Welt befreit; gṛhe-su api—obwohl sie zu Hause wohnten.

### ÜBERSETZUNG

Sukadeva Gosvāmī sagte: Mein lieber König Parīkşit, alle Könige der Dynastie Mithilas waren sich ihrer spirituellen Identität völlig bewußt. Sie wa-

ren deshalb von der Dualität des materiellen Daseins befreit, obwohl sie zu Hause wohnten.

### **ERLÄUTERUNG**

Die materielle Welt wird dvaita (Dualität) genannt. Im Caitanya-caritāmṛta (Antya 4.176) heißt es:

'dvaite' bhadrābhadra-jñāna, saba—'manodharma' 'ei bhāla, ei manda.'— ei saba 'bhrama'

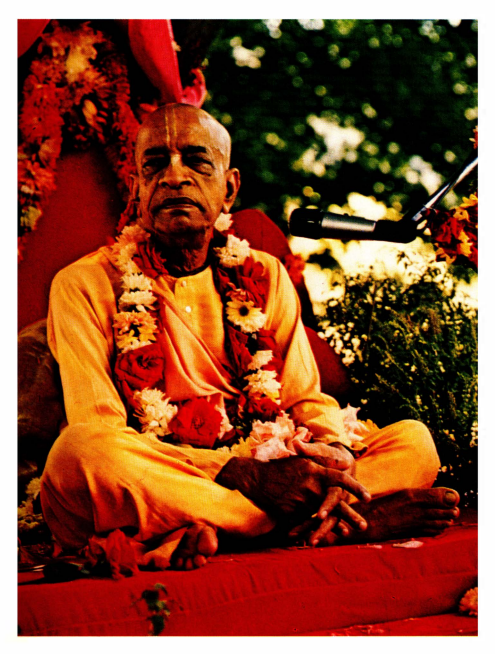
In der Welt der Dualität, das heißt in der materiellen Welt, sind das sogenannte Gute und das sogenannte Schlechte dasselbe. Es ist deshalb sinnlos, in dieser Welt zwischen Gut und Schlecht und Glück und Leid zu unterscheiden, denn beides sind Erfindungen des Geistes (manodharma). Da hier alles mit Leid und Mühen verbunden ist, ist es nichts als Illusion, eine künstliche Situation zu schaffen und so zu tun, als sei sie voller Glück. Die befreite Seele, die sich jenseits des Einflusses der drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur befindet, steht solchen Dualitäten unter allen Umständen gleichmütig gegenüber. Sie bleibt Kṛṣṇa-bewußt, indem sie sogenanntes Glück und Leid gelassen über sich ergehen läßt. Das wird auch in der Bhagavad-gītā (2.14) bestätigt:

mātrā-sparšās tu kaunteya šītoṣṇa-sukha-duḥkhadāḥ āgamāpāyino 'nityās tāms titikṣasva bhārata

"O Sohn Kuntīs, das unbeständige Erscheinen von Glück und Leid und ihr Verschwinden im Laufe der Zeit gleichen dem Kommen und Gehen von Sommer und Winter. Sie entstehen aus Sinneswahrnehmung, o Nachkomme Bharatas, und man muß lernen, sie zu dulden, ohne die Fassung zu verlieren."

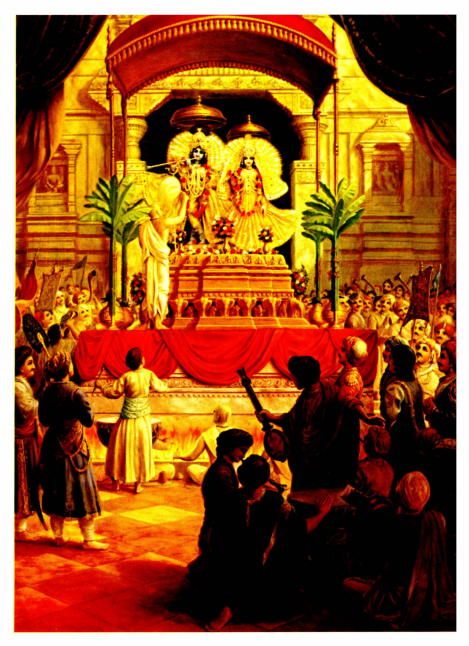
Da befreite Seelen dadurch, daß sie dem Herrn dienen, auf der transzendentalen Ebene verankert sind, kümmern sie sich nicht um sogenanntes Glück und Leid. Sie wissen, daß diese Dinge wie die wechselnden Jahreszeiten sind, die durch Berührung mit dem materiellen Körper wahrgenommen werden können. Glück und Leid kommen und gehen. Deshalb schenkt ihnen ein pandita, ein gelehrter Mensch, keine Beachtung. Gatāsūn agatāsūmś ca nānuśocanti panditāh. Der Körper ist von allem Anfang an tot, denn er ist ein Klumpen Materie. Er empfindet weder Glück noch Leid. Weil die Seele im Körper unter dem Einfluß der körperlichen Lebensauffassung steht, macht sie Glück und Leid durch, doch Glück und Leid kommen und gehen. Hier erfahren wir, daß alle in der Dynastie Mithilas geborenen Könige befreite Persönlichkeiten waren, die von dem sogenannten Glück und Leid dieser Welt nicht berührt wurden.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 13. Kapitel im Neunten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Die Dynastie Mahārāja Nimis".



His Divine Grace A.C.Bhaktivedanta Swami Prabhupāda

Gründer-Acarya der Internationalen Gesellschaft für Krischna-Bewußtsein



Nachdem Mahārāja Ambarīşa ein Jahr lang das Gelübde von Ekādaśī und Dvādaśī ein ten hatte, vollzog er eine Badezeremonie für die Rādhā-Kṛṣṇa-Bildgestalten und brachte anschließend mit großer Hingabe eine *ārati* dar. (S. 91-93)



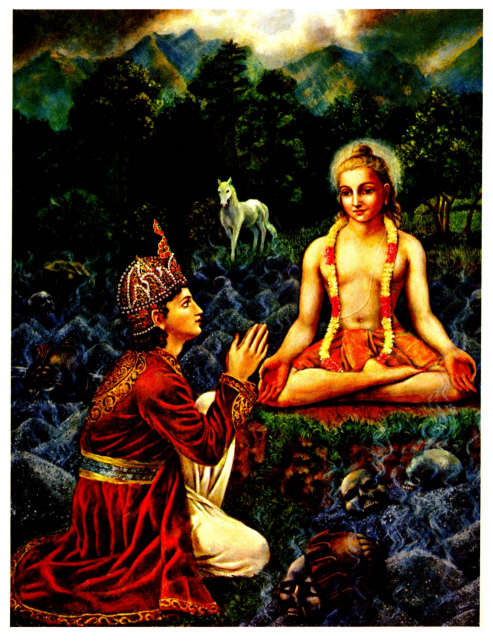
Wie lodernde Flammen eines Waldbrandes hinter einer Schlange herjagen, verfolgte das Feuerrad der Höchsten Persönlichkeit Gottes Durvāsā Muni. (S. 104)



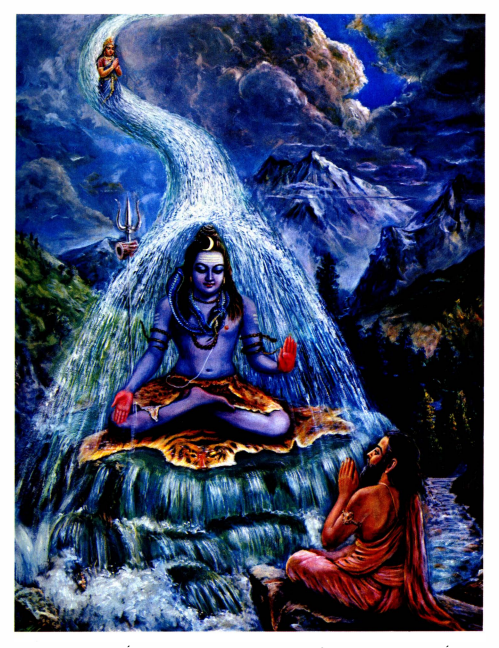
Śrī Nārāyaṇa sprach: "Dadurch, daß du Mahārāja Ambarīṣa beleidigt hast, hast du dir nu selbst geschadet, denn wenn jemand seine sogenannte Stärke gegen einen Gottgeweihten ein setzt, wird ihm dies mit Sicherheit zum eigenen Nachteil gereichen." (S. 118)



Durvāsā Muni begab sich zu Mahārāja Ambarīṣa, warf sich vor ihm zu Boden und umklammerte seine Lotosfüße. Aus Mitleid mit ihm begann König Ambarīṣa augenblicklich, der mächtigen Waffe der Höchsten Persönlichkeit Gottes Gebete darzubringen. (S. 124)



Auf der Suche nach einem verlorengegangenen Opferpferd begegnete Amsumän, der Enkel Sagara Mahārājas, Śrī Kapila, der in der Nähe der Überreste seiner Onkel saß, und brachte Ihm seine Gebete dar. (S. 206-207)



König Bhagīratha bat Śiva, die herabstürzenden Fluten der Gaṅgā zu bremsen, und Śiva gewährte ihm seine Bitte mit den Worten: "So sei es." Daraufhin fing Śiva mit seinem Kopf das herabstürzende Gaṅgā-Wasser auf. (S. 225)



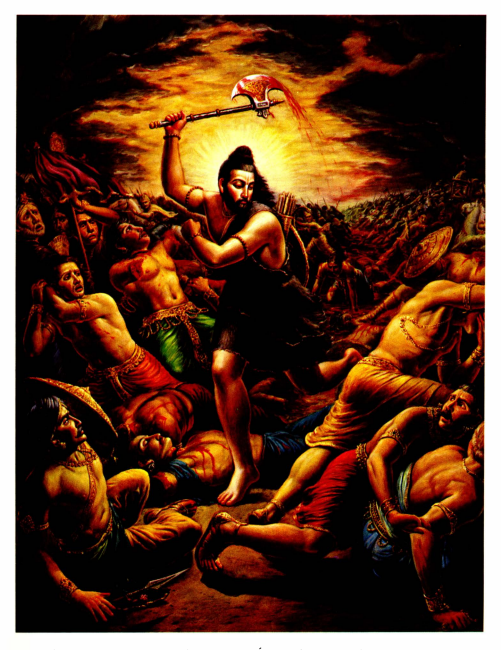
Um dem Befehl Seines Vaters nachzukommen, verbrachte Śrī Rāma zusammen mit Seine Gemahlin Sītā und Seinem jüngeren Bruder Lakṣmaṇa vierzehn Jahre im Wald. (S. 260)



Der Herr ließ Seine getreuen Affendiener, wie Hanumān und Sugrīva, riesige Felsbrocke das Meer werfen, die dank der unbegreiflichen Kraft des Herrn auf dem Wasser schwam und eine Brücke nach Lankā bildeten. (S. 272)

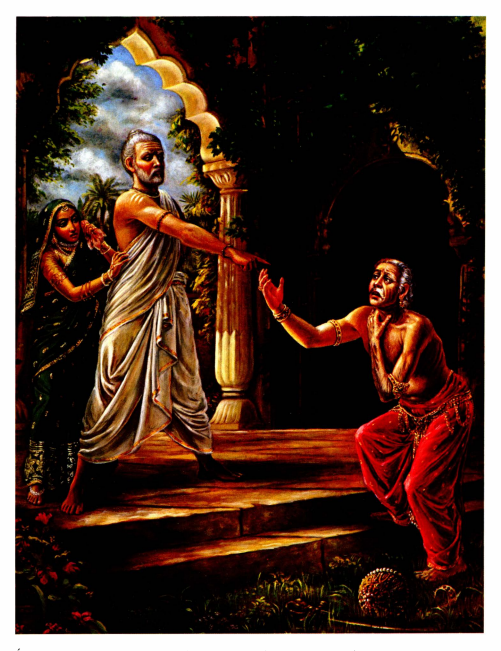


Nachdem Śrī Rāmacandra den Dämon Rāvaņa getötet und Sītā befreit hatte, kehrte Er in Seine Hauptstadt Ayodhyā zurück. (S. 286)

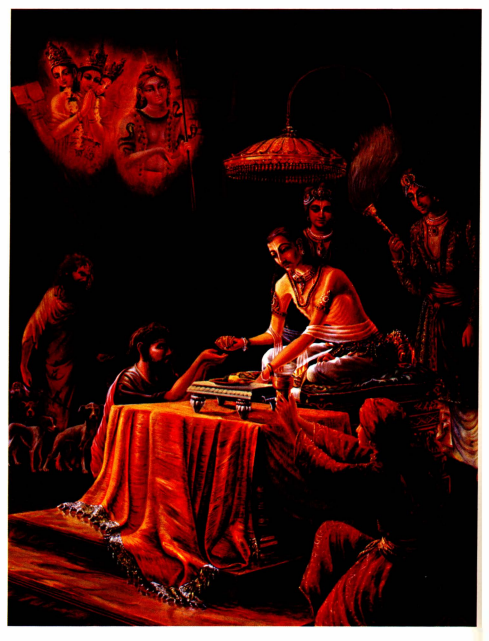


Mit Hilfe seiner Axt und seiner Pfeile zerstörte Śrī Paraśurāma die Schilder, Flaggen, Bögen und Körper der Soldaten Kārtavīryārjunas, worauf diese tot auf das Schlachtfeld fielen und den Boden mit ihrem Blut schlammig machten. (S. 413)

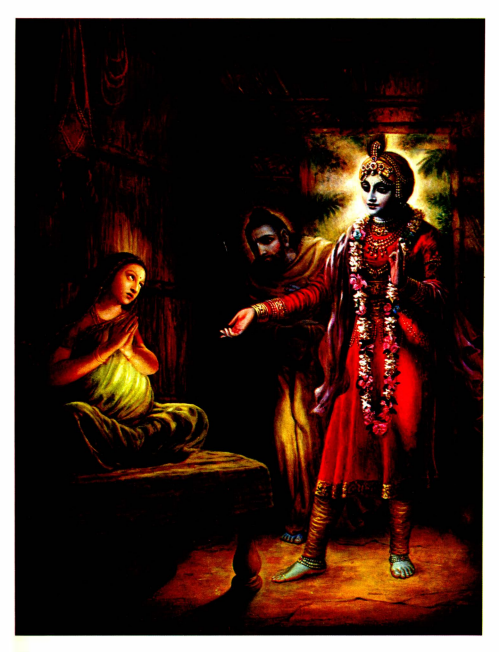
Die erzürnte Devayānī sprach: "Oh, seht nur, was diese Dienstmagd Śarmiṣṭhā tut! Entgegen allem Anstand hat sie mein Kleid angezogen, genau wie ein Hund, der die geklärte Butter stiehlt, die für ein Opfer benützt werden soll." (S. 460)



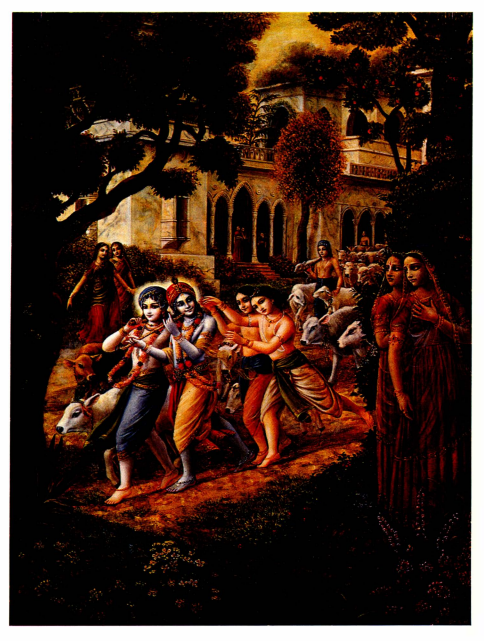
Śukrācārya sprach: "Du lügenhafter Dummkopf und Frauenheld! Du hast ein großes Unrecht begangen. Ich verfluche dich deshalb, von Alter und Gebrechlichkeit befallen und verunstaltet zu werden!" (S. 475)



König Rantideva war so duldsam und mildtätig, daß er, nachdem er 48 Tage lang gefastet hatte, sämtliche Speisen, die ihm vorgesetzt wurden, als Almosen verschenkte. (S. 544-550)



Erst als Kṛṣṇa persönlich in die Hütte Vyāsadevas kam und dem ungeborenen Śukadeva Gosvāmī versicherte, daß er nicht von māyā beeinflußt werden würde, fand dieser sich bereit, nach zwölf Jahren Schwangerschaft aus dem Leib seiner Mutter herauszukommen. (S. 557-558)



Kṛṣṇa und Balarāma verlassen das Dorf von Vṛndāvana, um zusammen mit Ihren Kuhhirtenfreunden, Kühen und Kälbern die Weidegründe aufzusuchen. (S. 647)

### König Purūravā wird von Urvaśī betört

Das Vierzehnte Kapitel läßt sich wie folgt zusammenfassen: In diesem Kapitel wird Soma beschrieben, und es wird erzählt, wie er die Frau Brhaspatis entführte und einen Sohn namens Budha mit ihr zeugte. Budha zeugte Purūravā, der seinerseits mit Urvašī sechs Söhne zeugte, die von Āyu angeführt wurden.

Brahmā wurde aus dem Lotos geboren, der aus dem Nabel Garbhodakaśāyī Viṣṇus hervorwuchs. Brahmā hatte einen Sohn namens Atri, und dessen Sohn war Soma, der König aller Arzneimittel und Sterne. Soma eroberte das gesamte Universum und wagte daraufhin in seiner Überheblichkeit, Tārā, die Frau Bṛhaspatis, des spirituellen Meisters der Halbgötter, zu entführen. In der Folge entbrannte zwischen den Halbgöttern und den asuras ein erbitterter Kampf, doch Brahmā bereitete dem Streit ein Ende, indem er Bṛhaspatis Frau aus der Gewalt Somas befreite und sie wieder ihrem Ehemann zurückgab. Soma zeugte mit Tārā einen Sohn namens Budha, der später mit Ilā einen Sohn namens Aila bekam. Aila, der auch Purūravā genannt wurde, bezauberte durch seine Schönheit Urvaśī, die deshalb eine Zeitlang mit ihm zusammenlebte. Schließlich verließ sie ihn jedoch wieder, worauf er beinahe verrückt wurde. In der Folge reiste er in der ganzen Welt umher. In Kurukşetra traf er Urvaśī schließlich wieder, doch sie erklärte ihm, er werde jedes Jahr nur eine Nacht mit ihr verbringen dürfen.

Ein Jahr später sah Purūravā Urvašī in Kuruksetra erneut und freute sich sehr darüber, eine Nacht mit ihr zusammensein zu dürfen; doch als er daran dachte, daß sie ihn wieder verlassen würde, wurde er von Kummer übermannt. Darauf gab ihm Urvašī den Ratschlag, die Gandharvas zu verehren. Als die Gandharvas mit Purūravā zufrieden waren, gaben sie ihm eine Frau, die Agnisthālī hieß. Purūravā hielt Agnisthālī fălschlich für Urvasī, doch als er mit ihr durch den Wald spazierte, bemerkte er seinen Irrtum und verließ sie augenblicklich. Er kehrte nach Hause zurück, und nachdem er die ganze Nacht über Urvasī meditiert hatte, faßte er den Entschluß, ein vedisches Ritual zu vollziehen, damit sein Wunsch in Erfüllung gehen würde. Sodann begab er sich an den Ort, an dem er sich von Agnisthäli getrennt hatte, und fand dort einen aśvattha-Baum, der aus einem śamī-Baum hervorgewachsen war. Purūravā schnitzte aus dem Holz dieses Baumes zwei Scheite und entfachte mit ihnen ein Feuer. Durch ein solches Feuer kann man alle lüsternen Verlangen stillen. Das Feuer wurde als der Sohn Purüraväs angesehen. Im Satya-yuga gab es nur eine Gesellschaftsklasse, die als hamsa bezeichnet wurde; es gab keine Unterteilung in verschiedene varnas wie brāhmana, ksatriya, vaisya und sūdra. Der Veda war der omkara. Die verschiedenen Halbgötter wurden nicht verehrt, denn die einzige Gottheit, der Verehrung dargebracht wurde, war die Höchste Persönlichkeit Gottes.

### श्रीज्ञूक उवाच

अथातः श्रृयतां राजन् वंशः सोमस्य पावनः । यसिन्नेलादयो भूपाः कीर्त्यन्ते पुण्यकीर्तयः ॥ १ ॥

> śrī-śuka uvāca athātaḥ śrūyatām rājan vamśaḥ somasya pāvanaḥ yasminn ailādayo bhūpāḥ kīrtyante puṇya-kīrtayaḥ

śrī-śukaḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; atha—jetzt (nachdem du die Geschichte von der Dynastie des Sonnengottes vernommen hast); ataḥ—deshalb; śrū-yatām—vernimm aus meinem Munde; rājan—o König (Mahārāja Parīkṣit); vaṁ-śaḥ—die Dynastie; somasya—des Mondgottes; pāvanaḥ—die einen reinigt, wenn man sie hört; yasmin—in der (Dynastie); aila-ādayaḥ—angeführt von Aila (Purūra-vā); bhūpāḥ—Könige; kīrtyante—werden beschrieben; puṇya-kīrtayaḥ—Persönlich-keiten, über die zu hören glorreich ist.

### ÜBERSETZUNG

Srīla Sukadeva Gosvāmī sagte zu Mahārāja Parīkṣit: O König, bis jetzt hast du die Beschreibung der Dynastie des Sonnengottes vernommen. Höre nun die höchst glorreiche und reinigende Beschreibung der Dynastie des Mondgottes. Im Verlauf dieser Beschreibung werden Könige wie Aila [Purūravā] erwähnt werden, und es ist glorreich, über sie zu hören.

### VERS 2

सहस्रशिरसः पुंसो नाभिइदसरोरुहात्। जातस्यासीत् सुतो धातुरत्रिः पितृसमो गुणैः ॥ २ ॥

> sahasra-śirasah pumso nābhi-hrada-saroruhāt jātasyāsīt suto dhātur atrih pitr-samo gunaih

sahasra-sirasaḥ—der Tausende von Köpfen hat; pumsaḥ—von Śrī Viṣṇu (Garbhodakaśāyī Viṣṇu); nābhi-hrada-saroruhāt—aus dem Lotos, der aus dem See Seines Nabels hervorwächst; jātasya—der erschien; āsīt—es gab; sutaḥ—einen Sohn; dhātuḥ—von Brahmā; atriḥ—namens Atri; pitṛ-samaḥ—wie sein Vater; guṇaiḥ—qualifiziert.

### ÜBERSETZUNG

Śrī Viṣṇu [Garbhodakaśāyī Viṣṇu] ist auch als Sahasraśīrṣā Puruṣa bekannt. Aus dem See Seines Nabels wuchs ein Lotos, auf dem Brahmā geboren wurde. Atri, der Sohn Brahmās, war ebenso begabt wie sein Vater.

#### VERS 3

तस्य दृग्भ्योऽभवत् पुत्रः सोमोऽमृतमयः किल । विप्रौषध्युडुगणानां ब्रह्मणा कल्पितः पतिः ॥३॥

> tasya dṛgbhyo 'bhavat putraḥ somo 'mṛtamayaḥ kila viprauṣadhy-uḍu-gaṇānāṁ brahmanā kalpitah patih

tasya—von ihm, Atri, dem Sohn Brahmās; dṛgbhyaḥ—aus den Freudentränen, die aus seinen Augen strömten; abhavat—wurde geboren; putraḥ—ein Sohn; somaḥ—der Mondgott; amṛta-mayaḥ—voll von Strahlen, die wie Balsam sind; kila—gewiß; vipra—der brāhmaṇas; oṣadhi—der Arzneimittel; uḍu-gaṇānām—und der Himmelskörper; brahmaṇā—von Brahmā; kalpitaḥ—wurde ernannt oder eingesetzt; patiḥ—der höchste Beherrscher.

### ÜBERSETZUNG

Aus Atris Freudentränen wurde ein Sohn namens Soma geboren, der Mond, der wohltuendes Licht ausstrahlt. Brahmā ernannte ihn zum Beherrscher der brāhmaṇas, Arzneimittel und Gestirne.

### **ERLÄUTERUNG**

In den Veden heißt es, daß Soma, der Mondgott, aus dem Geist der Höchsten Persönlichkeit Gottes geboren wurde (candramā manaso jātaḥ). Hier erfahren wir jedoch, daß Soma aus den Tränen von Atris Augen geboren wurde. Dies scheint der Aussage der Veden zu widersprechen, doch in Wirklichkeit ist das nicht der Fall, denn die Geburt des Mondes, von der hier die Rede ist, hat in einem anderen Zeitalter stattgefunden. Wenn einem Tränen in die Augen treten, weil man sich freut, sind die Tränen wohltuend. Śrīla Viśvanātha Cakravartī Ṭhākura sagt: dṛgbhya ān-andāsrubhya ata evāmṛtamayaḥ. "Das Wort dṛgbhyaḥ bedeutet hier 'aus Freudentränen'. Deshalb wird der Mondgott als amṛtamayaḥ bezeichnet, als 'voll von wohltuenden Strahlen'." Im Vierten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam (4.1.15) finden wir folgenden Vers:

atreḥ patny anasūyā trīñ jajñe suyaśasaḥ sutān dattaṁ durvāsasaṁ somam ātmeśa-brahma-sambhayān In diesem Vers heißt es, daß Anasūyā, die Frau Atri Rsis, drei Söhne gebar — Soma, Durvāsā und Dattātreya. Man sagt, daß Atri Anasūyā zur Zeit der Empfängnis mit seinen Tränen schwängerte.

#### VERS 4

# सोऽयजद् राजस्रयेन विजित्य भ्रवनत्रयम् । पत्नीं बृहस्पतेर्दर्पात् तारां नामाहरद् बलात् ॥ ४ ॥

so 'yajad rājasūyena vijitya bhuvana-trayam patnīm bṛhaspater darpāt tārām nāmāharad balāt

saḥ—er, Soma; ayajat—führte durch; rājasūyena—ein Rājasūya-Opfer; vijitya—nachdem er erobert hatte; bhuvana-trayam—die drei Welten (Svarga, Martya und Pātāla); patnīm—die Frau; brhaspateḥ—von Brhaspati, dem spirituellen Meister der Halbgötter; darpāt—aus Stolz; tārām—Tārā; nāma—namens; aharat—raubte; balāt—gewaltsam.

### ÜBERSETZUNG

Nachdem Soma, der Mondgott, die drei Welten erobert hatte [die oberen, mittleren und unteren Planetensysteme], vollzog er einen großen Rājasūya-yajña [eine bestimmte Art von Opfer]. Weil er sehr hochmütig war, entführte er gewaltsam Brhaspatis Frau, die den Namen Tārā trug.

### VERS 5

## यदा स देवगुरुणा याचितोऽभीक्ष्णशो मदात् । नात्यजत् तत्कृते जन्ने सुरदानवविग्रहः ॥ ५॥

yadā sa deva-guruņā yācito 'bhīkṣṇaśo madāt nātyajat tat-kṛte jajñe sura-dānava-vigrahah

yadā-als; saḥ-er (Soma, der Mondgott); deva-guruṇā-vom spirituellen Meister der Halbgötter, Bṛhaspati; yācitaḥ-wurde gebeten; abhīkṣṇaśaḥ-immer wieder; madāt-aufgrund von falschem Stolz; na-nicht; atyajat-übergab; tat-kṛte-deswegen; jajñe-es gab; sura-dānava-zwischen den Halbgöttern und den Dämonen; vigrahaḥ-einen Kampf.

#### ÜBERSETZUNG

Obwohl Bṛhaspati, der spirituelle Meister der Halbgötter, Soma immer wieder bat, ihm Tārā zurückzugeben, tat Soma nichts dergleichen, denn er

war von falschem Stolz erfüllt. Als Folge davon entbrannte zwischen den Halbgöttern und den Dämonen ein Kampf.

### VERS 6

# शुक्रो बृहस्पतेर्द्वेषादग्रहीत् सासुरोडुपम् । हरो गुरुसुतं स्नेहात् सर्वभूतगणाष्टतः ॥ ६ ॥

śukro bṛhaspater dveṣād agrahīt sāsuroḍupam haro guru-sutam snehāt sarva-bhūta-gaṇāvṛtaḥ

sukrah—der Halbgott Śukra; brhaspateh—gegenüber Brhaspati; dveṣāt—aufgrund von Feindschaft; agrahīt—ergriff; sa-asura—mit den Dämonen; udupam—die Partei des Mondgottes; haraḥ—Śiva; guru-sutam—ergriff Partei für den Sohn seines spirituellen Meisters; snehāt—aus Zuneigung; sarva-bhūta-gaṇa-āvṛtaḥ—begleitet von allen Arten von Geistern und Kobolden.

### ÜBERSETZUNG

Weil Sukra mit Brhaspati in Feindschaft lebte, schlug er sich auf die Seite des Mondgottes, und die Dämonen folgten seinem Beispiel. Siva dagegen ergriff aus Zuneigung zu dem Sohn seines spirituellen Meisters zusammen mit allen Geistern und Kobolden Partei für Brhaspati.

### **FRIÄUTFRUNG**

Der Mondgott ist einer der Halbgötter, doch um die anderen Halbgötter zu besiegen, verbündete er sich mit den Dämonen. Sukra, der ein Feind Brhaspatis war, gesellte sich ebenfalls zum Mondgott, um sich an Brhaspati zu rächen, weil er auf ihn zornig war. Um das Gleichgewicht herzustellen, ergriff Siva für Brhaspati Partei, denn er war ihm zugetan. Da Siva von Brhaspatis Vater Angirā Wissen empfangen hatte, hegte er eine gewisse Zuneigung zu Brhaspati und kämpfte deshalb auf seiner Seite. Śrīdhara Svāmī bemerkt: angirasaḥ sakāsāt prāpta-vidyo hara iti prasiddhaḥ. "Es ist wohlbekannt, daß Śiva von Angirā Wissen empfing."

### VERS 7

सर्वदेवगणोपेतो महेन्द्रो गुरुमन्वयात् । सुरासुरविनाशोऽभृत् समरस्तारकामयः ॥ ७॥

> sarva-deva-gaṇopeto mahendro gurum anvayāt surāsura-vināśo 'bhūt samaras tārakāmayah

sarva-deva-gaṇa—von all den verschiedenen Halbgöttern; upetaḥ—begleitet; ma-hendraḥ—Mahendra, der König des Himmels, Indra; gurum—seinem spirituellen Meister; anvayāt—folgte; sura—der Halbgötter; asura—und der Dämonen; vināśaḥ—die Vernichtung verursachend; abhūt—es gab; samaraḥ—einen Kampf; tārakā-mayah—nur wegen Tārā, einer Frau, der Gemahlin Brhaspatis.

#### ÜBERSETZUNG

König Indra, begleitet von allen Arten von Halbgöttern, trat auf die Seite Brhaspatis, und so entbrannte ein erbitterter Kampf, in dem nur wegen Tārā, der Frau Brhaspatis, sowohl Dämonen als auch Halbgötter vernichtet wurden.

### VERS 8

### निवेदितोऽथाङ्गिरसा सोमं निर्भत्स्य विश्वकृत् । तारां स्वभन्ने प्रायच्छदन्तर्वत्तीमवेत पतिः ॥ ८॥

nivedito 'thāngirasā somam nirbhartsya viśva-kṛt tārām sva-bhartre prāyacchad antarvatnīm avait patiḥ

niveditaḥ—nachdem er umfassend unterrichtet worden war; atha—so; angirasā—von Angirā Muni; somam—den Mondgott; nirbhartsya—streng tadelnd; viśva-kṛt—Brahmā; tārām—Tārā, die Frau Bṛhaspatis; sva-bhartre—ihrem Ehemann; prāyacchat—gab; antarvatnīm—schwanger; avait—erkannte; patiḥ—der Ehemann (Brhaspati).

#### ÜBERSETZUNG

Als Angira Brahma ausführlich über die ganze Angelegenheit berichtete, wies dieser den Mondgott Soma aufs schärfste zurecht. Dann gab Brahma Tara ihrem Ehemann zurück, und dieser bemerkte daraufhin, daß sie schwanger war.

#### VERS 9

# त्यज त्यजाशु दुष्प्रज्ञे मत्क्षेत्रादाहितं परैः । नाहंत्वां भससात् कुर्यां स्त्रियं सान्तानिकेऽसति ॥ ९ ॥

tyaja tyajāśu duṣprajñe mat-kṣetrād āhitam paraiḥ nāham tvām bhasmasāt kuryām striyam sāntānike 'sati tyaja—gebäre; tyaja—gebäre; āśu—sofort; duṣprajñe—du dumme Frau; mat-kṣe-trāt—aus dem Schoß, den ich hätte schwängern sollen; āhitam—gezeugt; paraih—von anderen; na—nicht; aham—ich; tvām—dich; bhasmasāt—zu Asche verbrannt; kuryām—werde machen; striyam—weil du eine Frau bist; sāntānike—sich ein Kind wünschend; asati—obwohl du unkeusch bist.

#### ÜBERSETZUNG

Brhaspati sagte: Du törichte Frau, dein Schoß, den ich hätte schwängern sollen, ist jetzt von jemand anderem geschwängert worden. Gebäre sofort dein Kind! Bring' es sofort zur Welt! Sei beruhigt, ich werde dich nicht zu Asche verbrennen, wenn das Kind geboren ist. Du bist zwar unkeusch, aber da ich weiß, daß du dir einen Sohn wünschtest, werde ich dich nicht bestrafen.

#### **ERLÄUTERUNG**

Tārā war mit Bṛhaspati verheiratet, und als keusche Frau hätte sie deshalb von ihm geschwängert werden sollen. Sie ließ sich indessen lieber von Soma, dem Mondgott, schwängern, und deshalb war sie unkeusch. Bṛhaspati nahm Tārā zwar wieder auf, als Brahmā sie ihm überbrachte, aber als er bemerkte, daß sie schwanger war, wollte er, daß sie sofort einen Sohn gebar. Tārā hatte natürlich große Angst vor ihrem Ehemann und dachte, er würde sie vielleicht bestrafen, wenn sie das Kind zur Welt gebracht habe. Bṛhaspati versicherte ihr deshalb, daß ihr nichts geschehen werde, denn obwohl sie unkeusch sei und auf unzulässige Weise schwanger geworden sei, habe sie sich einen Sohn gewünscht.

#### **VERS 10**

### तत्याज त्रीडिता तारा कुमारं कनकप्रभम् । स्पृहामाङ्गिरसञ्चक्रे कुमारे सोम एव च ॥१०॥

tatyāja vrīḍitā tārā kumāraṁ kanaka-prabham spṛhām āṅgirasaś cakre kumāre soma eva ca

tatyāja—brachte zur Welt; vrīditā—sich sehr schämend; tārā—Tārā, die Frau Brhaspatis; kumāram—ein Kind; kanaka-prabham—dessen Körper glänzte wie Gold; sprhām—Streben; āngirasaḥ—Brhaspati; cakre—machte; kumāre—nach dem Kind; somaḥ—der Mondgott; eva—gewiß; ca—ebenfalls.

#### ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: Auf den Befehl Bṛhaspatis hin brachte Tārā, die sich sehr schämte, das Kind sofort zur Welt. Es war sehr schön und hatte

eine goldene Hautfarbe. Sowohl Brhaspati als auch der Mondgott Soma wollten das schöne Kind haben.

### VERS 11

# ममायं न तवेत्युचैस्तस्मिन् रिवदमानयोः। पप्रच्छुर्ऋषयो देवा नैवोचे त्रीडिता तु सा ॥११॥

mamāyam na tavety uccais tasmin vivadamānayoḥ papracchur ṛṣayo devā naivoce vrīditā tu sā

mama-mein; ayam-dieses (Kind); na-nicht; tava-dein; iti-so; uccaiḥ-sehr laut; tasmin-um das Kind; vivadamānayoḥ-als die zwei Parteien stritten; paprac-chuḥ-fragten (Tārā); ṛṣayaḥ-alle Heiligen; devāḥ-alle Halbgötter; na-nicht; eva-gewiß; uce-sagte etwas; vrīditā-da sie sich schämte; tu-gewiß; sā-Tārā.

#### ÜBERSETZUNG

Bṛhaspati und der Mondgott begannen um das Kind zu streiten und riefen: "Das ist mein Kind, nicht deines!" Alle anwesenden Heiligen und Halbgötter fragten Tārā, wessen Kind das Neugeborene nun sei, doch weil sie sich schämte, konnte sie nicht sofort antworten.

#### VERS 12

### कुमारो मातरं प्राह कुपितोऽलीकलज्जया। किं न वचस्यसद्वृत्ते आत्मावद्यं वदाशु मे ॥१२॥

kumāro mātaram prāha kupito 'līka-lajjayā kim na vacasy asad-vṛtte ātmāvadyam vadāśu me

kumāraḥ—das Kind; mātaram—zu seiner Mutter; prāha—sagte; kupitaḥ—sehr zornig; alīka—unnötig; lajjayā—mit Scham; kim—warum; na—nicht; vacasi—du sagst; asat-vṛtte—o unkeusche Frau; ātma-avadyam—den Fehler, den du begangen hast; vada—sage; āśu—sofort; me—mir.

### ÜBERSETZUNG

Darauf wurde das Kind sehr zornig und forderte seine Mutter auf, augenblicklich die Wahrheit zu sagen. "Du unkeusches Weib", sagte es, "welchen Sinn hat deine unnötige Scham? Warum gibst du deinen Fehltritt nicht zu? Kläre mich sofort über dein fehlerhaftes Verhalten auf."

#### VERS 13

### ब्रह्मा तां रह आहूय समप्राक्षीच सान्त्वयन् । सोमस्येत्याह शनकैः सोमस्तं ताबदग्रहीत् ॥१३॥

brahmā tām raha āhūya samaprākṣīc ca sāntvayan somasyety āha śanakaiḥ somas tam tāvad agrahīt

brahmā—Brahmā; tām—sie, Tārā; rahaḥ—an einen abgeschiedenen Ort; āhūya—bringend; samaprākṣīt—fragte sie im einzelnen; ca—und; sāntvayan—beruhigend; somasya—dieser Sohn gehört Soma, dem Mondgott; iti—so; āha—sie antwortete; śanakaiḥ—sehr langsam; somaḥ—Soma; tam—das Kind; tāvat—sofort; agrahīt—übernahm die Verantwortung für.

#### ÜBERSETZUNG

Hierauf brachte Brahmā Tārā an einen abgelegenen Ort, und nachdem er sie beruhigt hatte, fragte er sie, wem das Kind wirklich gehöre. Sie anwortete sehr zögernd: "Dieses Kind ist der Sohn Somas, des Mondgottes." Darauf übernahm der Mondgott sofort die Verantwortung für das Kind.

#### VFRS 14

# तस्यात्मयोनिरकृत बुध इत्यभिधां नृप । बुद्धचा गम्भीरया येन पुत्रेणापोडुराण् मुदम् ॥१४॥

tasyātma-yonir akṛta budha ity abhidhām nṛpa buddhyā gambhīrayā yena putrenāpodurān mudam

tasya—des Kindes; ātma-yoniḥ—Brahmā; akṛta—machte; budhaḥ—Budha; iti—so; abhidhām—den Namen; nṛpa—o König Parīkṣit; buddhyā—durch Intelligenz; gambhīrayā—sehr tief; yena—durch den; putreṇa—durch solch einen Sohn; āpa—er bekam; udurāṭ—der Mondgott; mudam—Freude.

### ÜBERSETZUNG

O Mahārāja Parīkṣit, als Brahmā sah, daß das Kind hochintelligent war, gab er ihm den Namen Budha. Dieser Sohn bereitete dem Mondgott, dem Beherrscher der Sterne, viel Freude.

### **VERS 15-16**

ततः पुरूरवा जज्ञे इलायां य उदाहृतः । तस्य रूपगुणौदार्यशीलद्रविणविक्रमान् ॥१५॥ श्रुत्वोर्वशिन्द्रभवने गीयमानान् सुरर्षिणा । तदन्तिकप्रुपेयाय देवी सरशरार्दिता ॥१६॥

> tatah purūravā jajne ilāyām ya udāhṛtaḥ tasya rūpa-guṇaudāryasīla-dravina-vikramān

śrutvorvaśindra-bhavane giyamānān surarşiṇā tad-antikam upeyāya devi smara-śarārditā

tataḥ—von ihm (Budha); purūravāḥ—der Sohn Purūravā; jajnē—wurde geboren; ilāyām—im Schoß Ilās; yaḥ—einer, der; udāhṛtaḥ—bereits beschrieben worden ist (zu Beginn des Neunten Cantos); tasya—seine (Purūravās); rūpa—Schönheit; guna—Eigenschaften; audārya—Großmut; śīla—Benehmen; draviṇa—Reichtum; vikramān—Stärke; śrutvā—durch Hören; urvaśī—das Himmelsmädchen Urvaśī; indra-bhavane—am Hof König Indras; gīyamānān—als diese Dinge beschrieben wurden; sura-ṛṣiṇā—von Nārada; tat-antikam—in seine Nähe; upeyāya—begab sich; devī—Urvaśī; smara-śara—von den Pfeilen des Liebesgottes; arditā—getroffen.

### ÜBERSETZUNG

Daraufhin zeugte Budha mit Ilā einen Sohn namens Purūravā. Dieser wurde bereits zu Beginn des Neunten Cantos erwähnt. Als Nārada am Hofe König Indras Purūravās Schönheit, seine Eigenschaften, seinen Edelmut, sein Benehmen, seinen Reichtum und seine Kraft schilderte, fühlte sich das Himmelsmädchen Urvaśī zu ihm hingezogen. Der Pfeil des Liebesgottes hatte sie getroffen, und so begab sie sich zu ihm.

#### **VERS 17-18**

मित्रावरुणयोः शापादापन्ना नरलोकताम् । निशम्य पुरुषश्रेष्ठं कन्दर्पमिव रूपिणम् ॥१७॥ धृतिं विष्टभ्य ललना उपतस्थे तदन्तिके । स तां विलोक्य नृपतिहर्षेणोत्फुळ्ळलोचनः । उवाच श्रह्णया वाचा देवीं हृष्टतनुरुहः ॥१८॥ mitrā-varuṇayoḥ śāpād āpannā nara-lokatām niśamya puruṣa-śreṣṭḥaṁ kandarpam iva rūpiṇam

dhṛtim viṣṭabhya lalanā upatasthe tad-antike sa tām vilokya nṛpatir harṣeṇotphulla-locanaḥ uvāca ślakṣṇayā vācā devīm hṛṣṭa-tanūruhaḥ

mitrā-varuṇayoḥ—von Mitra und Varuṇa; sāpāt—durch den Fluch; āpannā—erlangt habend; nara-lokatām—Gewohnheiten eines Menschen; nisamya—auf diese Weise sehend; puruṣa-śreṣṭham—den besten aller Männer; kandarpam iva—wie der Liebesgott; rūpiṇam—Schönheit besitzend; dhṛtim—Geduld, Beharrlichkeit; viṣṭa-bhya—annehmend; lalanā—jene Frau; upatasthe—begab sich; tat-antike—in seine Nähe; saḥ—er, Purūravā; tām—sie; vilokya—durch Sehen; nṛpatiḥ—der König; har-ṣeṇa—aufgrund großen Jubels; utphulla-locanaḥ—dessen Augen hell strahlten; uvā-ca—sagte; ślakṣṇayā—sehr sanft; vācā—durch Worte; devīm—zu der Halbgöttin; hrsta-tanūruhah—dem vor Freude die Haare zu Berge standen.

### ÜBERSETZUNG

Das Himmelsmädchen Urvaśī war von Mitra und Varuṇa verflucht worden und hatte in der Folge die Gewohnheiten eines Menschen angenommen. Als sie Purūravā, den besten aller Männer, erblickte, dessen Schönheit der des Liebesgottes glich, zügelte sie deshalb ihre Erregung und näherte sich ihm. Als König Purūravā Urvaśī sah, leuchteten seine Augen vor ekstatischer Freude hell auf, und die Haare auf seinem Körper sträubten sich. Daraufhin richtete er die folgenden liebenswürdigen und sanften Worte an sie.

VERS 19

श्रीराजोवाच स्वागतं ते वरारोहे आस्यतां करवाम किम् । संरमस्व मया साकं रतिनौं शाश्वतीः समाः ॥१९॥

> śrī-rājovāca svāgatam te varārohe āsyatām karavāma kim samramasva mayā sākam ratir nau śāśvatīḥ samāḥ

śrī-rājā uvāca—der König (Purūravā) sagte; svāgatam—Willkommensgruß; te—dir; varārohe—o beste unter den schönen Frauen; āsyatām—bitte nimm Platz; karavāma kim—was kann ich für dich tun; samramasva—werde meine Lebensgefährtin; mayā sākam—mit mir; ratiḥ—eine sexuelle Beziehung; nau—zwischen uns; śāśvatīḥ samāḥ—viele Jahre lang.

### ÜBERSETZUNG

König Purūravā sagte: Sei willkommen, o wunderschöne Frau. Bitte setze dich und sage, was ich für dich tun kann. Du kannst mit mir genießen, solange du willst. Laß uns unser Leben glücklich in einer sexuellen Beziehung verbringen.

#### VERS 20

### उर्वश्युवाच

# कस्यास्त्विय न सञ्जेत मनो दृष्टिश्च सुन्दर । यदङ्गान्तरमासाद्य च्यवते ह रिरंसया ॥२०॥

urvaśy uvāca kasyās tvayi na sajjeta mano dṛṣṭiś ca sundara yad-aṅgāntaram āsādya cyavate ha riraṁsayā

urvaśī uvāca—Urvaśī antwortete; kasyāh—von welcher Frau; tvayi—zu dir; na—nicht; sajjeta—würde sich hingezogen fühlen; manah—der Geist; dṛṣṭiḥ ca—und der Blick; sundara—o wunderschöner Jüngling; yat-angāntaram—dessen Brust; āsādya—genießend; cyavate—gibt auf; ha—gewiß; riraṁsayā—um sexuellen Genusses willen.

#### ÜBERSETZUNG

Urvaśī antwortete: O schöner Jüngling, welche Frau wäre nicht von dir angezogen? Wenn eine Frau an deiner Brust Zuflucht sucht, kann sie nicht anders, als sich mit dir in einer geschlechtlichen Beziehung zu vergnügen.

### **ERLÄUTERUNG**

Wenn ein schöner Mann und eine schöne Frau zusammenkommen und sich umarmen, wie in allen drei Welten können sie dann ihre sexuelle Beziehung unter Kontrolle halten? Deshalb heißt es im Śrīmad-Bhāgavatam (7.9.45): yan maithunādigrhamedhi-sukham hi tuccham.

#### VERS 21

# एतावुरणकौ राजन् न्यासौ रक्षस्व मानद् । संरंस्ये भवता साकं श्लाघ्यः स्त्रीणां वरः स्पृतः ॥२१॥

etāv uraṇakau rājan nyāsau rakṣasva mānada samramsye bhavatā sākam slāghyah strīnām varah smrtah

etau—diesen beiden; uraṇakau—Lämmern; rājan—o König Purūravā; nyāsau—die heruntergefallen sind; rakṣasva—bitte gewähre mir Schutz; māna-da—o du, der du einem Gast oder Besucher alle Ehre erweist; samramsye—ich werde geschlechtliche Vereinigung genießen; bhavatā sākam—in deiner Gesellschaft; ślāghyah—überragend; strīṇām—einer Frau; varaḥ—Ehemann; smṛtaḥ—es heißt.

#### ÜBERSETZUNG

Mein lieber Purūravā, bitte gewähre diesen beiden Lämmern, die mit mir heruntergefallen sind, Schutz. Obwohl ich von den himmlischen Planeten stamme und du von der Erde, werde ich selbstverständlich geschlechtliche Vereinigung mit dir genießen. Ich habe nichts dagegen, dich zum Mann zu nehmen, denn du weist alle nur erdenklichen Vorzüge auf.

### **ERLÄUTERUNG**

Wie es in der Brahma-samhitā (5.40) heißt, gibt es im Universum verschiedene Planeten, auf denen jeweils verschiedene Bedingungen herrschen (yasya prabhā prabhavato jagad-anḍa-koṭi-koṭiṣv aśeṣa-vasudhādi-vibhūti-bhinnam). Die Atmosphäre des himmlischen Planeten, von dem Urvaśī herabkam, nachdem sie von Mitra und Varuṇa verflucht worden war, war anders als die der Erde. In der Tat sind die Bewohner der himmlischen Planeten den Bewohnern der Erde zweifelsohne weit überlegen. Trotzdem — obwohl Urvaśī einer höheren Rasse angehörte — erklärte sie sich bereit, mit Purūravā als Lebensgefährten zusammenzubleiben. Eine Frau, die einen Mann findet, der überragende Eigenschaften hat, kann diesen Mann heiraten. Dasselbe gilt für einen Mann: Wenn er eine Frau findet, die aus einer niedrigen Familie stammt, aber gute Eigenschaften hat, so kann er diese vortreffliche Frau ruhig heiraten, wozu auch Śrī Cāṇakya Paṇḍita rät (strī-ratnam duṣkulād api). Die Verbindung von Mann und Frau lohnt sich, wenn sich die Eigenschaften beider auf der gleichen Ebene befinden.

### VERS 22

घृतं मेवीर भक्ष्यं स्यामेक्षे त्वान्यत्र मैथुनात् । विवाससं तत् तथेति प्रतिपेदे महामनाः ॥२२॥ ghṛtam me vīra bhakṣyam syān nekṣe tvānyatra maithunāt vivāsasam tat tatheti pratipede mahāmanāḥ

ghṛtam—geklärte Butter oder Nektar; me—mein; vīra—o Held; bhakṣyam—Essen; syāt—soll sein; na—nicht; īkṣe—ich werde sehen; tvā—dich; anyatra—zu einer anderen Zeit; maithunāt—außer zur Zeit des Geschlechtsverkehrs; vivāsasam—unbekleidet (nackt); tat—das; tathā iti—soll so sein; pratipede—versprach; mahāmanāḥ—König Purūravā.

#### ÜBERSETZUNG

Urvaśī sagte: "Mein lieber Held, ich werde nur Speisen essen, die in Ghee [Butterfett] gekocht worden sind, und ich möchte dich niemals nackt sehen, außer zur Zeit des Geschlechtsverkehrs." Der großmütige König Purūravā nahm diese Bedingungen an.

#### VERS 23

# अहो रूपमहो भावो नरलोकविमोहनम् । को न सेवेत मनुजो देवीं त्वां खयमागताम् ।।२३।।

aho rūpam aho bhāvo nara-loka-vimohanam ko na seveta manujo devīm tvām svayam āgatām

aho—wunderbar; rūpam—Schönheit; aho—wunderbar; bhāvaḥ—Stellungen; nara-loka—in der menschlichen Gesellschaft oder auf der Erde; vimohanam—so bezaubernd; kaḥ—wer; na—nicht; seveta—kann akzeptieren; manujaḥ—unter den Menschen; devīm—eine Halbgöttin; tvām—wie dich; svayam āgatām—die von selbst gekommen ist.

#### ÜBERSETZUNG

Purūravā antwortete: O Liebliche, deine Schönheit ist wunderbar, und deine Gesten sind ebenfalls wunderbar. Wahrhaftig, du wirkst auf alle Menschen anziehend. Du bist aus eigenem Willen von den himmlischen Planeten herabgekommen; wer in aller Welt wäre also nicht bereit, einer Halbgöttin wie dir zu dienen.

#### **FRIÄUTFRUNG**

Aus den Worten Urvasis geht hervor, daß auf den himmlischen Planeten in bezug auf Wohnen, Essen, Benehmen und Sprache ein anderer Standard herrscht als auf der Erde. Die Bewohner der himmlischen Planeten essen nicht solch abscheuli-

che Dinge wie Fleisch und Eier; alles, was sie essen, wird in Butterfett zubereitet. Außerdem wollen sie weder Männer noch Frauen irgendwann außer zur Zeit des Geschlechtsverkehrs nackt sehen. Nackt oder beinahe nackt zu leben ist unzivilisiert, doch auf der Erde ist es nun modern geworden, sich halbnackt zu kleiden, und manchmal laufen Leute wie die Hippies sogar völlig nackt herum. Darüber hinaus gibt es eine Vielzahl von Clubs und Vereinen, die diesem Zweck dienen. Auf den himmlischen Planeten jedoch ist solches Benehmen nicht erlaubt. Ganz abgesehen davon, daß ihre Hautfarbe und ihr körperliches Aussehen sehr schön sind, haben die Bewohner der himmlischen Planeten ein gutes Benehmen und eine lange Lebensdauer, und sie essen erstklassige Nahrung in der Erscheinungsweise der Tugend. Dies sind einige der Dinge, die die Bewohner der himmlischen Planeten von denen der Erde unterscheiden.

#### VERS 24

# तया स पुरुषश्रेष्ठो रमयन्त्या यथाईतः । रेमे सुराविहारेषु कामं चैत्ररथादिषु ॥२४॥

tayā sa puruşa-śreşṭho ramayantyā yathārhataḥ reme sura-vihāreşu kāmaṁ caitrarathādişu

tayā—mit ihr; saḥ—er; puruṣa-śreṣṭhaḥ—der beste der Menschen (Purūravā); ra-mayantyā—genießend; yathā-arhataḥ—soweit wie möglich; reme—genossen; sura-vihāreṣu—an Orten, die den himmlischen Parks gleichen; kāmam—gemäß seinem Wunsch; caitraratha-ādisu—in den besten Gärten, wie beispielsweise Caitraratha.

#### ÜBERSETZUNG

Sukadeva Gosvāmī fuhr fort: Der beste der Menschen, Purūravā, begann, die Gesellschaft Urvasīs nach Herzenslust zu genießen, und an vielen himmlischen Orten, wie beispielsweise in Caitraratha und Nandana-kānana, wo sich die Halbgötter amüsieren, erfreute Urvasī sich mit ihm des Geschlechtsverkehrs.

#### VERS 25

# रममाणस्तया देव्या पद्मिक्जल्कगन्धया। तन्मुखामोदम्रुषितो मुम्रुदेऽहर्गणान् बहून्।।२५॥

ramamāṇas tayā devyā padma-kiñjalka-gandhayā tan-mukhāmoda-muṣito mumude 'har-ganān bahūn ramamāṇaḥ—Geschlechtsverkehr genießend; tayā—mit ihr; devyā—die himmlische Göttin; padma—eines Lotos; kiñjalka—wie der Blütenstaub; gandhayā—dessen Duft; tat-mukha—ihr schönes Gesicht; āmoda—vom Duft; muṣitaḥ—immer mehr belebt; mumude—genoß das Leben; ahaḥ-gaṇān—Tag für Tag; bahūn—viele.

#### ÜBERSETZUNG

Urvasīs Körper duftete wie der Blütenstaub eines Lotos. Angeregt vom Duft ihres Gesichtes und ihres Körpers, genoß Purūravā ihre Gesellschaft viele Tage lang voll überströmender Freude.

#### VERS 26

# अपन्यन्तुर्वशीमिन्द्रो गन्धर्वान् समचोदयत् । उर्वशीरहितं मह्यमास्थानं नातिशोभते ॥२६॥

apaśyann urvaśīm indro gandharvān samacodayat urvaśī-rahitaṁ mahyam āsthānaṁ nātiśobhate

apaśyam—ohne zu sehen; urvaśīm—Urvaśī; indraḥ—der König des Himmels; gandharvān—den Gandharvas; samacodayat—gab den Auftrag; urvaśī-rahitam—ohne Urvaśī; mahyam—mein; āsthānam—Wohnsitz; na—nicht; atiśobhate—sieht schön aus.

### ÜBERSETZUNG

Da Indra, der König des Himmels, Urvaśī nicht mehr an seinem Hof sah, sagte er: "Ohne Urvaśī ist es an meinem Hof nicht mehr schön." Aus dieser Überlegung heraus bat er die Gandharvas, sie wieder auf seinen himmlischen Planeten zurückzubringen.

#### **VERS 27**

# ते उपेत्य महारात्रे तमसि प्रत्युपस्थिते। उर्वस्या उरणौ जहुर्न्यस्तौ राजनि जायया।।२७॥

te upetya mahā-rātre tamasi pratyupasthite urvašyā uraṇau jahrur nyastau rājani jāyayā

te—sie, die Gandharvas; upetya—dorthin kommend; mahā-rātre—in tiefer Nacht; tamasi—als die Dunkelheit; pratyupasthite—erschien; urvaśyā—von Urvaśī;

uraṇau—zwei Lämmer; jahruḥ—stahlen; nyastau—anvertraut; rājani—dem König; jāyayā—von seiner Frau, Urvašī.

### ÜBERSETZUNG

Die Gandharvas kamen also auf die Erde herab, drangen um Mitternacht, als alles in Dunkelheit gehüllt war, in das Haus Purūravās ein und stahlen die zwei Lämmer, die dem König von seiner Frau Urvaśī anvertraut worden waren.

#### **ERLÄUTERUNG**

"Tief in der Nacht" bedeutet um Mitternacht. Der Begriff mahā-nisā wird in folgendem smṛti-mantra erklärt: mahā-nisā dve ghaṭike rātrer madhyama-yāmayoḥ. "Wenn man ,tief in der Nacht' sagt, meint man damit zwölf Uhr Mitternacht."

#### VERS 28

# निशम्याक्रन्दितं देवी पुत्रयोनीयमानयोः। हतास्म्यहं कुनाथेन नपुंसा वीरमानिना।।२८॥

nisamyākranditam devī putrayor nīyamānayoḥ hatāsmy aham kunāthena napumsā vīra-māninā

nišamya—durch das Hören; ākranditam—schreien (weil sie geraubt wurden); devī—Urvašī; putrayoḥ—der zwei Lämmer, die sie wie Söhne behandelte; nī-yamānayoḥ—als sie gestohlen wurden; hatā—getötet; asmi—bin; aham—ich; ku-nā-thena—unter dem Schutz eines schlechten Ehemannes; na-puṁsā—vom Eunuchen; vīra-māninā—obwohl er sich selbst für einen Helden hält.

#### ÜBERSETZUNG

Urvaśī behandelte die zwei Lämmer wie ihre eigenen Kinder. Als sie von den Gandharvas geraubt wurden und zu blöken begannen, hörte Urvaśī sie und beschimpfte ihren Ehemann. "Das ist mein Tod", sagte sie, "ich stehe unter dem Schutz eines unfähigen Ehemannes, der ein Feigling und Eunuch ist, obwohl er sich selbst für einen großen Helden hält."

#### **VERS 29**

# यद्विश्रम्भादहं नष्टा हतापत्या च दस्युभिः । यः शेते निशि संत्रस्तो यथा नारी दिवा पुमान् ॥२९॥

yad-viśrambhād aham naṣṭā hṛtāpatyā ca dasyubhiḥ

[Canto 9, Kap. 14]

### yaḥ śete niśi santrasto yathā nārī divā pumān

yat-viśrambhāt—wegen der Abhängigkeit von ihm; aham—ich (bin); naṣṭā—verloren; hṛta-apaṭyā—meiner zwei Söhne (der Lämmer) beraubt; ca—auch; daṣyubhiḥ—von den Räubern; yaḥ—er, der (mein sogenannter Ehemann); śete—schläft; ni-śi—in der Nacht; santrastaḥ—sich fürchtend; yathā—wie; nārī—eine Frau; divā—am Tage; pumān—ein Mann.

### ÜBERSETZUNG

"Weil ich mich auf ihn verlassen habe, haben mir die Plünderer meine beiden Söhne, die Lämmer, geraubt, und deshalb bin ich nun verloren. Mein Ehemann legt sich nachts aus Furcht nieder, genau wie eine Frau, obwohl er am Tage ein Mann zu sein scheint."

#### **VERS 30**

# इति वाक्सायकैर्विद्धः प्रतोत्त्रैरिव कुञ्जरः । निश्चि निर्स्त्रिशमादाय विवस्त्रोऽभ्यद्रवदु रुषा ॥३०॥

iti vāk-sāyakair biddhaḥ pratottrair iva kuñjaraḥ niśi nistrimśam ādāya vivastro 'bhyadravad rusā

iti—so; vāk-sāyakaiḥ—von den Pfeilen harter Worte; biddhaḥ—durchbohrt; pratottraiḥ—von den Stachelstöcken; iva—wie; kunjaraḥ—ein Elefant; nisi—in der Nacht; nistrimsam—ein Schwert; ādāya—in die Hand nehmend; vivastraḥ—nackt; abhyadravat—ging hinaus; rusā—voll Zorn.

#### ÜBERSETZUNG

Purūravā, der von den scharfen Worten Urvašīs tief getroffen worden war wie ein Elefant vom Stachelstock seines Treibers, geriet in maßlosen Zorn. Er zog sich nicht einmal mehr richtig an, sondern ergriff ein Schwert und ging nackt in die Nacht hinaus, um die Gandharvas zu verfolgen, die die Lämmer gestohlen hatten.

#### **VERS 31**

# ते विसृज्योरणौ तत्र व्यद्योतन्त स्म विद्युतः । आदाय मेषावायान्तं नप्रमेक्षत सा पतिम् ॥३१॥

te visrjyoraṇau tatra vyadyotanta sma vidyutah

### ādāya meṣāv āyāntaṁ nagnam aikṣata sā patim

te—sie, die Gandharvas; visrjya—nachdem sie aufgegeben hatten; uranau—die zwei Lämmer; tatra—an der Stelle; vyadyotanta sma—erleuchtet; vidyutah—wie der Blitz leuchtend; ādāya—in die Hand nehmend; meşau—die zwei Lämmer; āyāntam—zurückkehrend; nagnam—nackt; aikṣata—sah; sā—Urvaśī; patim—ihren Ehemann.

### ÜBERSETZUNG

Nachdem die Gandharvas die beiden Lämmer stehengelassen hatten, leuchteten sie hell wie der Blitz, wodurch das Haus Purūravās erhellt wurde. Darauf sah Urvaśī ihren Ehemann mit den Lämmern unter dem Arm zurückkehren; er war jedoch nackt, und deshalb ging sie fort.

#### VERS 32

# ऐलोऽपि शयने जायामपश्यन् विमना इव । तिमत्तो विह्वलः शोचन् बश्रामोन्मत्तवन्महीम् ॥३२॥

ailo 'pi śayane jāyām apaśyan vimanā iva tac-citto vihvalaḥ śocan babhrāmonmattavan mahīm

ailaḥ-Purūravā; api-auch; sayane-auf dem Bett; jāyām-seine Frau; apasyan-nicht sehend; vimanāḥ-betrübt; iva-wie das; tat-cittaḥ-da er zu sehr an ihr hing; vihvalaḥ-im Geist verwirrt; socan-klagend; babhrāma-wanderte umher; unmatta-vat-wie ein Verrückter; mahīm-auf der Erde.

#### ÜBERSETZUNG

Da Purūravā Urvaśī nicht mehr auf seinem Bett sah, war er zu Tode betrübt. Weil er so sehr an ihr hing, war er völlig verwirrt, und so begann er, wie ein Geistesgestörter wehklagend durch die Welt zu wandern.

#### VERS 33

# स तां वीक्ष्य कुरुक्षेत्रे सरस्वत्यां च तत्सत्वीः । पश्च प्रहृष्टवदनः प्राह स्रक्तं पुरूरवाः ॥३३॥

sa tām vīkṣya kurukṣetre sarasvatyām ca tat-sakhīḥ pañca prahṛṣṭa-vadanaḥ prāha sūktam purūravāḥ saḥ—er, Purūravā; tām—Urvašī; vīkṣya—sehend; kurukṣetre—in Kurukṣetra; sa-rasvatyām—am Ufer der Sarasvatī; ca—auch; tat-sakhīḥ—ihre Begleiterinnen; pañ-ca—fünf; prahṛṣṭa-vadanaḥ—der sehr glücklich war und lächelte; prāha—sagte; sūktam—süße Worte; purūravāḥ—König Purūravā.

### ÜBERSETZUNG

Als Purūravā auf diese Weise durch die ganze Welt zog, kam er einmal nach Kurukşetra, und dort, am Ufer der Sarasvatī, erblickte er Urvaśī zusammen mit fünf Begleiterinnen. Sein Gesicht strahlte vor Freude, als er mit süßen Worten folgendes zu ihr sagte:

#### **VERS 34**

### अहो जाये तिष्ठ तिष्ठ घोरे न त्यक्तुमईसि । मां त्वमद्याप्यनिर्वृत्य वचांसि कृणवावहै ॥३४॥

aho jāye tiştha tiştha ghore na tyaktum arhasi mām tvam adyāpy anirvrtya vacāmsi krnavāvahai

aho—sei gegrüßt; jāye—o meine liebe Frau; tiṣṭha tiṣṭha—bitte bleibe, bitte bleibe; ghore—o du Grausamste; na—nicht; tyaktum—aufgeben; arhasi—du solltest; mām—mich; tvam—du; adya api—bis jetzt; anirvṛṭya—kein Glück von mir bekommen habend; vacāmsi—einige Worte; kṛṇavāvahai—laß uns eine Zeitlang miteinander sprechen.

#### ÜBERSETZUNG

O geliebte Frau, o du Grausamste, bitte bleibe bei mir, bitte bleibe bei mir. Ich weiß, daß ich dich bis jetzt nicht glücklich gemacht habe, doch es gebührt dir nicht, mich aus diesem Grund zu verlassen. Selbst wenn du beschlossen hast, dich von mir zu trennen, laß uns trotzdem eine Zeitlang miteinander sprechen.

### **VERS 35**

# सुदेहोऽयं पतत्यत्र देवि दूरं हृतस्त्वया। खादन्त्येनं वृका गृधास्त्वत्प्रसादस्य नास्पदम्॥३५॥

sudeho 'yam pataty atra devi dūram hṛtas tvayā khādanty enam vṛkā gṛdhrās tvat-prasādasya nāspadam su-dehaḥ—sehr schöner Körper; ayam—dieser; patati—wird nun zu Boden fallen; atra—auf der Stelle; devi—o Urvaśī; dūram—weit, weit weg von Hause; hṛtaḥ—fortgenommen; tvayā—von dir; khādanti—sie werden fressen; enam—diesen (Körper); vṛkāḥ—Füchse; gṛdhrāḥ—Geier; tvat—deine; prasādasya—in Barmherzigkeit; na—nicht; āspadam—geeignet.

#### ÜBERSETZUNG

O Göttin, jetzt, wo du mich abgewiesen hast, wird mein schöner Körper hier zu Boden stürzen, und weil er sich nicht dafür eignet, dir Freude zu bereiten, wird er von Füchsen und Geiern gefressen werden.

#### **VERS 36**

### उर्व श्युवाच

# मा मृथाः पुरुषोऽसि त्वं मा स्म त्वायुर्वका इमे । कापि सख्यं न वैस्त्रीणां वृकाणां हृदयं यथा ।।३६॥

urvasy uvāca mā mṛthāḥ puruṣo 'si tvaṁ mā sma tvādyur vṛkā ime kvāpi sakhyaṁ na vai strīṇāṁ vṛkāṇāṁ hṛdayaṁ yathā

urvaśī uvāca—Urvaśī sagte; mā—nicht; mṛthāḥ—gib dein Leben auf; puruṣaḥ—Mann; asi—bist; tvam—du; mā sma—laß es nicht zu; tvā—dich; adyuḥ—können fressen; vṛkāḥ—die Füchse; ime—diese Sinne (laß dich nicht von den Sinnen beherrschen); kva api—irgendwo; sakhyam—Freundschaft; na—nicht; vai—in der Tat; strīṇām—von Frauen; vṛkāṇām—der Füchse; hṛdayam—das Herz; yathā—wie.

### ÜBERSETZUNG

Urvaśī sagte: Mein lieber König, du bist ein Mann, ein Held. Handle nicht übereilt und nimm dir nicht das Leben. Bewahre einen klaren Kopf und lasse es nicht zu, daß dich die Sinne wie Füchse überwältigen. Laß dich nicht von den Füchsen auffressen. Mit anderen Worten: Laß dich nicht von deinen Sinnen beherrschen. Wisse vielmehr, daß das Herz einer Frau wie das eines Fuchses ist. Es hat keinen Sinn, mit Frauen Freundschaft zu schließen.

### **ERLÄUTERUNG**

Cāṇakya Paṇḍita gibt folgenden Ratschlag: viśvāso naiva kartavyaḥ strīṣu rāja-kuleṣu ca. "Vertraue niemals einer Frau oder einem Politiker." Jeder, der nicht zur Ebene spirituellen Bewußtseins aufgestiegen ist, befindet sich in einer bedingten und gefallenen Lage, ganz zu schweigen von Frauen, die weniger intelligent sind als Männer. Frauen sind mit śūdras und vaiśyas auf eine Stufe gestellt worden (striyo

vaisyās tathā sūdrāh). Auf der spirituellen Ebene jedoch, auf der Ebene des Kṛṣṇa-Bewußtseins, sind alle gleich, ob Mann, Frau, sūdra oder sonst jemand. Wenn sich eine Frau nicht auf der spirituellen Ebene befindet — so sagte Urvasī, die selbst eine Frau war und das Wesen der Frauen kannte —, gleicht ihr Herz dem eines gerissenen Fuchses. Wenn ein Mann seine Sinne nicht beherrschen kann, fällt er solchen gerissenen Füchsen zum Opfer. Wenn man jedoch seine Sinne kontrollieren kann, besteht keine Möglichkeit, daß man das Opfer solch durchtriebener, fuchsgleicher Frauen wird. Darüber hinaus empfahl Cāṇakya Paṇdita denen, deren Frau einem hinterhältigen Fuchs gleicht, sofort ihr Zuhause zu verlassen und in den Wald zu ziehen.

mātā yasya gṛhe nāsti bhāryā cāpriya-vādinī araṇyaṁ tena gantavyaṁ yathāraṇyaṁ tathā gṛham (Cānakya-śloka 57)

Kṛṣṇa-bewußte *gṛhasthas* müssen sich vor einer Frau, die wie ein durchtriebener Fuchs ist, sehr in acht nehmen. Wenn die Frau zu Hause gehorsam ist und ihrem Ehemann im Kṛṣṇa-Bewußtsein folgt, ist das Heim willkommen. Andernfalls sollte man von Hause fortgehen und in den Wald ziehen.

hitvātma-pātam grham andha-kūpam vanam gato yad dharim āśrayeta (SB. 7.5.5)

Man sollte sich in den Wald begeben und bei den Lotosfüßen Haris, der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Zuflucht suchen.

### VERS 37 स्त्रियो ह्यकरुणाः क्रूरा दुर्मर्षाः प्रियसाहसाः । प्रन्त्यल्पार्थेऽपि विश्रब्धं पति श्रातरमप्युत ॥३७॥

striyo hy akaruṇāḥ krūrā durmarṣāḥ priya-sāhasāḥ ghnanty alpārthe 'pi viśrabdham patim bhrātaram apy uta

striyah—Frauen; hi—gewiß; akaruṇāh—unbarmherzig; krūrāh—hinterlistig; durmarṣāh—unduldsam; priya-sāhasāh—um ihrer eigenen Freude willen sind sie zu allem fāhig; ghnanti—sie töten; alpa-arthe—aus einem geringfügigen Anlaß; api—gewiß; viśrabdham—ergeben; patim—Ehemann; bhrātaram—Bruder; api—auch; uta—es wird gesagt.

#### ÜBERSETZUNG

Frauen sind im allgemeinen unbarmherzig und hinterlistig. Sie können nicht einmal ein geringfügiges Vergehen dulden. Um ihres eigenen Genusses willen sind sie zu jeder nur erdenklichen irreligiösen Handlung fähig, und deshalb schrecken sie nicht einmal davor zurück, einen ergebenen Ehemann oder den eigenen Bruder zu töten.

### **ERLÄUTERUNG**

König Purūravā hing sehr an Urvašī, doch obwohl er ihr so ergeben war, hatte sie ihn verlassen. In Anbetracht des Umstandes, daß der König die so selten erlangte menschliche Lebensform vergeudete, erklärte ihm Urvašī nun ganz offen die Natur der Frau. Getrieben von ihrer Natur, kann eine Frau schon auf ein geringfügiges Vergehen von seiten ihres Ehemannes damit reagieren, daß sie ihn verläßt oder, wenn es darauf ankommt, sogar tötet. Und weil sie dazu fähig ist, ist sie natürlich auch fähig, ihren Bruder zu töten. Das ist die Natur einer Frau. Deshalb kann es in der materiellen Welt weder Frieden noch Glück für die Gesellschaft geben, wenn den Frauen nicht gelehrt wird, keusch und ihrem Ehemann ergeben zu sein.

#### **VERS 38**

# विधायालीकविश्रम्भमज्ञेषु त्यक्तसौहदाः । नवं नवमभीप्सन्त्यः पुंश्रल्यः स्वैरवृत्तयः ॥३८॥

vidhāyālīka-viśrambham ajñeşu tyakta-sauhrdāḥ navam navam abhīpsantyaḥ pumścalyah svaira-vrttayah

vidhāya—durch Herstellen; alīka—falsche; viśrambham—Treue; ajñeṣu—gegenüber den törichten Männern; tyakta-sauhṛdāḥ—die sich von den wohlmeinenden Freunden getrennt haben; navam—neue; navam—neue; abhīpsantyaḥ—wünschend; pumścalyaḥ—Frauen werden sehr leicht von anderen Männern verführt; svaira unabhängig; vṛttayaḥ—beruflich.

#### ÜBERSETZUNG

Frauen werden sehr leicht von Männern verführt. Deshalb trennen sich verdorbene Frauen von einem Mann, der ihr wohlmeinender Freund ist, und schließen mit Dummköpfen falsche Freundschaft. Tatsächlich suchen sie sich immer neue Freunde, einen nach dem anderen.

#### **FRIÄUTFRUNG**

Weil sich Frauen leicht verführen lassen, schreibt die Manu-samhitā vor, daß man ihnen keine Freiheit gewähren sollte. Eine Frau muß immer beschützt werden,

entweder von ihrem Vater, von ihrem Ehemann oder von ihrem erwachsenen Sohn. Wenn man Frauen gestattet, mit Männern wie Gleichgestellte zu verkehren, was sie heute zu sein behaupten, ist es ihnen nicht möglich, tugendhaft zu bleiben. Es ist die Natur einer Frau, wie Urvaśī selbst erklärt, mit jemandem vorgetäuschte Freundschaft zu schließen und sich dann neue männliche Begleiter zu suchen, einen nach dem anderen, selbst wenn dies bedeutet, daß sie sich von einem Mann trennen muß, der nur ihr Bestes will.

### **VERS 39**

# संवत्सरान्ते हि भवानेकरात्रं मयेश्वरः। रंस्यत्यपत्यानि चतेभविष्यन्त्यपराणिभोः।।३९॥

samvatsarānte hi bhavān eka-rātram mayeśvaraḥ ramsyaty apatyāni ca te bhavisyanty aparāni bhoḥ

samvatsara-ante—am Ende jeden Jahres; hi—gewiß; bhavān—du; eka-rātram—nur eine Nacht lang; mayā—mit mir; īśvaraḥ—mein Ehemann; ramsyati—wirst geschlechtliche Freuden genießen; apatyāni—Kinder; ca—auch; te—deine; bhaviş-yanti—wirst erzeugen; aparāṇi—andere, eines nach dem anderen; bhoḥ—o mein lieber König.

#### ÜBERSETZUNG

O mein lieber König, am Ende eines jeden Jahres wirst du als mein Ehemann mit mir genießen können, und zwar jeweils nur eine Nacht lang. Auf diese Weise wirst du weitere Kinder zeugen, eines nach dem anderen.

#### **ERLÄUTERUNG**

Obwohl Urvaśī auf abschreckende Weise die Natur der Frau beschrieben hatte, war Mahārāja Purūravā in sie vernarrt, und deshalb wollte sie ihm ein Zugeständnis machen, indem sie sich bereit erklärte, am Ende eines jeden Jahres eine Nacht lang seine Frau zu sein.

#### VERS 40

# अन्तर्वत्नीम्रुपालक्ष्य देवीं स प्रययौ पुरीम् । पुनस्तत्र गतोऽब्दान्ते उर्वशीं वीरमातरम् ॥४०॥

antarvatnīm upālakṣya devīṁ sa prayayau purīm punas tatra gato 'bdānte urvaṣīṁ vīra-mātaram antarvatnīm—schwanger; upālakṣya—durch Bemerken; devīm—Urvaśī; saḥ—er (König Purūravā); prayayau—kehrte zurück; purīm—in seinen Palast; punaḥ—wieder; tatra—eben dorthin; gataḥ—ging; abda-ante—am Ende des Jahres; urvaśīm—Urvaśī; vīra-mātaram—die Mutter eines kṣatriya-Sohnes.

### ÜBERSETZUNG

Da Purūravā bemerkte, daß Urvaśī schwanger war, kehrte er in seinen Palast zurück. Am Ende des Jahres durfte er Urvaśī dort, in Kuruksetra, wiedersehen, und sie war inzwischen die Mutter eines heldenhaften Sohnes geworden.

#### **VERS 41**

## उपलभ्य मुदा युक्तः सम्रुवास तया निशाम् । अथेनमुर्वशी प्राह कृपणं विरहातुरम् ॥४१॥

upalabhya mudā yuktaḥ samuvāsa tayā nisām athainam urvasī prāha krpanam virahāturam

upalabhya—die Gesellschaft bekommend; mudā—voll von großem Jubel; yuk-taḥ—vereint; samuvāsa—genoß ihre Gesellschaft durch Geschlechtsverkehr; tayā—mit ihr; nisām—in jener Nacht; atha—danach; enam—zu König Purūravā; urvašī—Urvašī; prāha—sagte; kṛpaṇam—zu ihm, der verzagt war; viraha-āturam—bei dem Gedanken an die Trennung betrübt.

### ÜBERSETZUNG

Als König Purūravā Urvašī am Ende des Jahres wieder traf, war er überglücklich und genoß ihre Gesellschaft eine Nacht lang, indem er Geschlechtsverkehr mit ihr hatte. Doch dann, als er an die Trennung von ihr dachte, war er sehr betrübt, worauf Urvašī folgendes zu ihm sagte.

#### **VERS 42**

गन्थर्गानुपथानेपांस्तुभ्यं दास्यन्ति मामिति । तस्य संस्तुवतस्तुष्टा अग्निस्थालीं ददुर्नृप । उर्वशीं मन्यमानस्तां सोऽबुध्यत चरन् वने ॥४२॥

> gandharvān upadhāvemāms tubhyam dāsyanti mām iti tasya samstuvatas tuṣṭā agni-sthālīm dadur nrpa

# urvasīm manyamānas tām so 'budhyata caran vane

gandharvān—zu den Gandharvas; upadhāva—gehe und suche Zuflucht; Imān—diese; tubhyam—dir; dāsyanti—werden geben; mām iti—genau wie ich oder tatsächlich mich; tasya—von ihm; samstuvatah—Gebete darbringend; tusṭāḥ—zufriedengestellt; agni-sthālīm—ein aus Feuer erschaffenes Mädchen; daduḥ—übergaben; nṛpa—o König; urvasīm—Urvasī; manya-mānaḥ—denkend; tām—sie; saḥ—er (Purūravā); abudhyata—begriff tatsächlich; caran—während er umherwanderte; vane—im Wald.

### ÜBERSETZUNG

Urvaśī sagte: "Mein lieber König, wende dich an die Gandharvas, denn sie werden mich dir zurückgeben können." Wie ihm Urvaśī geraten hatte, erfreute der König die Gandharvas durch Gebete, und da diese mit ihm zufrieden waren, gaben sie ihm ein Agnisthālī-Mädchen, das genau wie Urvaśī aussah. In dem Glauben, das Mädchen sei Urvaśī, begann der König mit ihr durch den Wald zu spazieren, doch später fand er heraus, daß sie nicht Urvaśī, sondern Agnisthālī war.

#### FRI ÄUTFRUNG

Śrīla Viśvanātha Cakravartī Ṭhākura bemerkt, daß Purūravā sehr lüstern war. Kaum hatte er das Agnisthālī-Mädchen bekommen, wollte er sich sofort mit ihr vergnügen, doch während des Geschlechtsverkehrs wurde ihm klar, daß das Mädchen Agnisthālī war, nicht Urvaśī. Das deutet darauf hin, daß jeder Mann, der an eine bestimmte Frau angehaftet ist, die besonderen Eigentümlichkeiten dieser Frau im Geschlechtsverkehr kennt. Aus diesem Grund erkannte Purūravā während des Geschlechtsverkehrs, daß das Agnisthālī-Mädchen nicht Urvaśī war.

#### **VERS 43**

### स्थार्ली न्यस्य वने गत्वा गृहानाध्यायतो निशि । त्रेतायां संप्रवृत्तायां मनसि त्रय्यवर्तत ॥४३॥

sthālīm nyasya vane gatvā grhān ādhyāyato niśi tretāyām sampravṛttāyām manasi trayy avartata

sthālīm—die Frau Agnisthālī; nyasya—sofort aufgebend; vane—in den Wald; gat-vā—nachdem er zurückgekehrt war; grhān—zu Hause; ādhyāyataḥ—begann zu meditieren; niši—die ganze Nacht; tretāyām—als das Tretā-Zeitalter; sampravṛttāyām—gerade begann; manasi—im Geist; trayī—die Prinzipien der drei Veden; avartata—wurden offenbart.

### ÜBERSETZUNG

Hierauf ließ König Purūravā Agnisthālī im Wald zurück und begab sich wieder nach Hause, wo er die ganze Nacht über Urvašī meditierte. Währenddessen begann das Tretā-Zeitalter, und deshalb erschienen in seinem Herzen die Prinzipien der drei Veden, einschließlich des Vorganges, yajñas zu vollziehen, um fruchtbringende Handlungen zum Erfolg zu bringen.

#### **FRIÄUTFRUNG**

Tretāyām yajato makhaih: Wenn man im Tretā-yuga yajāas durchführte, wurden einem die Ergebnisse dieser yajñas zuteil. Wenn man den visnu-yajña auf bestimmte Art und Weise durchführte, konnte man sogar die Lotosfüße der Höchsten Persönlichkeit Gottes erreichen. Natürlich ist der yajña-Vorgang dazu gedacht, die Höchste Persönlichkeit Gottes zu erfreuen. Während Purūravā über Urvasī meditierte, brach das Tretā-yuga an, und daher wurden ihm im Herzen die vedischen yajñas offenbart. Doch Purūravā war ein materialistischer Mensch, und deshalb interessierte er sich in erster Linie dafür, die Sinne zu genießen. Yajñas, die man ausführt, um sich dadurch Sinnengenuß zu verschaffen, werden karma-kāndīya-yajñas genannt. Er beschloß also, karma-kāndīya-yajñas durchzuführen, damit seine lüsternen Wünsche befriedigt würden. Mit anderen Worten: Karma-kāndīya-yajñas sind für lüsterne Menschen bestimmt, doch der wahre Zweck der yajñas besteht darin, die Höchste Persönlichkeit Gottes zu erfreuen. Im Kali-vuga ist der empfohlene yajña, mit dem man die Höchste Persönlichkeit Gottes erfreuen kann, der sankīrtana-yajna. Yajnaih sankīrtana-prāyair yajanti hi sumedhasah. Nur diejenigen, die sehr intelligent sind, wählen den sankīrtana-yajña, um sich all ihre Wünsche zu erfüllen, sowohl materielle als auch spirituelle, während die lüsternen Menschen, die Sinnengenuß begehren, karma-kāndīya-yajñas durchführen.

#### **VERS 44-45**

स्थालीस्थानं गतोऽश्वत्थं शमीगर्भं विलक्ष्य सः । तेन द्वे अरणी कृत्वा उर्वशीलोककाम्यया ॥४४॥ उर्वशीं मन्त्रतो ध्यायत्रधरारणिप्रुत्तराम् । आत्मानमुभयोर्मध्ये यत् तत् प्रजननं प्रभुः ॥४५॥

> sthālī-sthānam gato 'śvattham śamī-garbham vilakṣya saḥ tena dve araṇī kṛtvā urvaśī-loka-kāmyayā

urvasīm mantrato dhyāyann adharāraṇim uttarām ātmānam ubhayor madhye yat tat prajananam prabhuḥ sthālī-sthānam—zu dem Ort, wo er Agnisthālī verlassen hatte; gataḥ—gehend; aśvattham—einen aśvattha-Baum; śamī-garbham—der aus dem Schoß des śamī-Baumes entstanden war; vilakṣya—sehend; saḥ—er, Purūravā; tena—aus diesem; dve—zwei; araṇī—Holzstücke, die man benötigt, wenn man ein Opferfeuer anzünden will; kṛtvā—machend; urvaśī-loka-kāmyayā—den Wunsch habend, auf den Planeten zu gelangen, auf dem Urvaśī war; urvaśīm—Urvaśī; mantrataḥ—indem er den passenden mantra chantete; dhyāyan—meditierend über; adhara—unteres; araṇim—araṇi-Holz; uttarām—und das obere; ātmānam—er selbst; ubhayoḥ madhye—zwischen den beiden; yat tat—dasjenige (über das er meditierte); prajananam—einen Sohn; prabhuḥ—der König.

#### ÜBERSETZUNG

Als ihm der Vorgang der fruchtbringenden yajñas im Herzen offenbart wurde, begab sich König Purūravā an den Ort, wo er Agnisthālī verlassen hatte. Dort fand er einen aśvattha-Baum, der aus einem śamī-Baum gewachsen war. Er nahm ein Stück Holz von diesem Baum und fertigte daraus zwei araṇis. Da er den Wunsch hatte, auf den Planeten zu gelangen, auf dem Urvaśī wohnte, chantete er mantras und meditierte dabei über das untere araṇi als Urvaśī, das obere als sich selbst und das Holzstück dazwischen als seinen Sohn. Auf diese Weise begann er ein Feuer zu entzünden.

### **ERLÄUTERUNG**

Das vedische Feuer zur Ausführung eines ya jña wurde nicht mit gewöhnlichen Streichhölzern oder dergleichen entzündet. Vielmehr geschah dies mit Hilfe der aranis, zweier heiliger Holzstücke, mit denen man Feuer entfachte, indem man sie an einem dritten rieb. Wenn man einen vaiña durchführen will, braucht man ein solches Feuer. Wenn ein yajña erfolgreich vollzogen wird, gehen die Wünsche des Durchführenden in Erfüllung. Aus diesem Grunde machte sich Purūravā den Vorgang des yajña zunutze, denn er wollte, daß sein Wunsch nach Geschlechtsverkehr in Erfüllung ging. Er meditierte über das untere arani als Urvasī, über das obere als sich selbst und über das mittlere als seinen Sohn. Visvanātha Cakravartī Thākura zitiert in diesem Zusammenhang folgenden vedischen mantra: śamī-garbhād agnim mantha. Ein ähnlicher mantra lautet: urvaśyām urasi purūravāh. Purūravā wollte mit Urvaśī ständig Kinder zeugen. Sein einziges Bestreben war, mit Urvaśī Geschlechtsverkehr zu haben, um auf diese Weise einen Sohn zu bekommen. Mit anderen Worten, er hatte so viel Lust in seinem Herzen, daß er, selbst während er einen ya jña durchführte, an Urvaśī dachte statt an den Herrn des ya jña, Yajñeśvara, Śrī Vișnu.

#### **VERS 46**

तस्य निर्मन्थनाञातो जातवेदा विभावसुः । त्रय्या स विद्यया राज्ञा पुत्रत्वे कल्पितस्त्रिवृत् ॥४६॥ tasya nirmanthanāj jāto jāta-vedā vibhāvasuḥ trayyā sa vidyayā rājñā putratve kalpitas tri-vṛt

tasya—von Purūravā; nirmanthanāt—aufgrund von Wechselwirkungen; jātah—wurde geboren; jāta-vedāh—gedacht für materiellen Genuß, der mit den vedischen Prinzipien im Einklang steht; vibhāvasuh—ein Feuer; trayyā—die vedischen Prinzipien befolgend; sah—das Feuer; vidyayā—durch solch einen Vorgang; rājñā—vom König; putratve—das Geborenwerden eines Sohnes; kalpitah—es wurde; tri-vrt—die drei Buchstaben a-u-m, die sich zu om verbinden.

### ÜBERSETZUNG

Dadurch, daß Purūravā die araṇis aneinanderrieb, entstand ein Feuer. Durch ein solches Feuer kann man im materiellen Genuß allen Erfolg erlangen und gereinigt werden bei der Geburt, bei der Einweihung und bei der Darbringung eines Opfers, die alle drei mit der Kombination der Buchstaben a-u-m ins Dasein gerufen werden. Deshalb wurde das Feuer als der Sohn Purūravās angesehen.

### **ERLÄUTERUNG**

Gemäß dem vedischen Vorgang kann man einen Sohn durch Samen (sukra) bekommen, einen aufrichtigen Schüler durch Einweihung (sāvitra) und einen Sohn oder einen Schüler durch das Opferfeuer (yajña). Daher wurde das Feuer, das Mahārāja Purūravā durch Aneinanderreiben der araņis erzeugte, sein Sohn. Man kann einen Sohn entweder durch Samen, durch Einweihung oder durch yajña bekommen. Der aus den Buchstaben a-u-m bestehende vedische mantra omkāra, der auch als praṇava bezeichnet wird, kann jede dieser drei Methoden ins Dasein rufen. Deshalb weisen die Worte nirmanthanāj jātaḥ darauf hin, daß durch das Aneinanderreiben der aranis ein Sohn geboren wurde.

#### **VERS 47**

# तेनायजत यज्ञेशं भगवन्तमधोक्षजम् । उर्वशीलोकमन्विच्छन् सर्वदेवमयं हरिम् ॥४७॥

tenāyajata yajñeśam bhagavantam adhokṣajam urvaśī-lokam anvicchan sarva-devamayam harim

tena—indem er ein solches Feuer entfachte; ayajata—er verehrte; yajñaīśam—den Meister oder den Genießer des yajña; bhagavantam—die Höchste Persönlichkeit Gottes; adhokṣajam—jenseits der Sinneswahrnehmung; urvaśī-lokam—auf

[Canto 9, Kap. 14]

den Planeten, auf dem sich Urvaśī aufhielt; anvicchan—obwohl er zu gelangen wünschte; sarva-deva-mayam—derjenige, der alle Halbgötter enthält; harim—die Höchste Persönlichkeit Gottes.

### ÜBERSETZUNG

Mit Hilfe dieses Feuers vollzog Purūravā, der auf den Planeten gelangen wollte, auf dem Urvaśī wohnte, ein Opfer, mit dem er die Höchste Persönlichkeit Gottes, Hari, den Genießer der Ergebnisse aller Opfer, zufriedenstellte. Auf diese Weise verehrte er den Herrn, der jenseits der Sinneswahrnehmung ist und alle Halbgötter in Sich birgt.

### **ERLÄUTERUNG**

Wie es in der Bhagavad-gītā heißt, ist jeder loka, das heißt jeder Planet, den man erreichen will, das Eigentum der Höchsten Persönlichkeit Gottes, des Genießers aller Opferdarbringungen (bhoktāram yajna-tapasām sarva-loka-maheśvaram). Der Zweck von yajña besteht darin, die Höchste Persönlichkeit Gottes zufriedenzustellen. In diesem Zeitalter ist der yajña des Chantens des Hare-Krsna-mahā-mantra, wie wir schon oft erklärt haben, das einzige Opfer, das den Höchsten Herrn zufriedenstellen kann. Wenn der Herr zufrieden ist, können alle Wünsche in Erfüllung gehen, ob materiell oder spirituell. In der Bhagavad-gītā (3.14) heißt es ebenfalls: vajñād bhavati parjanyah. Wenn man Śrī Visnu Opfer darbringt, wird genügend Regen fallen. Wenn es genügend regnet, kann die Erde alles Nötige produzieren (sarva-kāma-dughā mahī). Wenn man das Land richtig zu nutzen weiß, kann man durch Landwirtschaft alles bekommen, was man zum Leben braucht, wie Getreide. Früchte, Blumen und Gemüse. Alle Dinge, die unseren materiellen Wohlstand ausmachen, kommen von der Erde, und deshalb heißt es: sarva-kāma-dughā mahī (SB. 1.10.4). Wenn man yajñas durchführt, wird alles möglich. Daher brachte Purūravā tatsächlich einen vaiña dar, um die Höchste Persönlichkeit Gottes zu erfreuen, auch wenn er sich etwas Materielles wünschte. Der Herr ist adhoksaja, das heißt, Er befindet Sich jenseits des Wahrnehmungsvermögens von Purūravā und anderen. Aus diesem Grunde muß irgendeine Art von yajna durchgeführt werden, wenn die Wünsche des Lebewesens in Erfüllung gehen sollen. Yajnas können in der menschlichen Gesellschaft nur ausgeführt werden, wenn diese gemäß dem varnäsramadharma-System in vier varnas und vier āśramas unterteilt ist. Ohne diese regulierende Einrichtung kann niemand yajñas vollziehen, und wenn keine yajñas dargebracht werden, kann die menschliche Gesellschaft niemals glücklich werden, auch wenn sie noch so viele materielle Pläne schmiedet. Aus diesem Grunde sollte jeder angeregt werden, yajñas darzubringen. Im Kali-Zeitalter ist der yajña, der empfohlen wird, sankīrtana, das individuelle und gemeinsame Chanten des Hare-Kṛṣṇa-mahā-mantra. Dies wird bewirken, daß alle Bedürfnisse der menschlichen Gesellschaft erfüllt werden.

> VERS 48 एक एव पुरा वेदः प्रणवः सर्ववाष्ट्रायः। देवो नारायणो नान्य एकोऽग्निर्वर्ण एव च ॥४८॥

eka eva purā vedaḥ praṇavaḥ sarva-vāṅmayaḥ devo nārāyaṇo nānya eko 'gnir varṇa eva ca

ekaḥ—nur ein; eva—gewiß; purā—früher; vedaḥ—Buch transzendentalen Wissens; praṇavaḥ—omkāra; sarva-vāk-mayaḥ—alle vedischen mantras enthaltend; devaḥ—der Herr, Gott; nārāyaṇaḥ—nur Nārāyaṇa (wurde im Satya-yuga verehrt); na anyaḥ—kein anderer; ekaḥ agniḥ—nur eine Unterteilung für agni; varṇaḥ—Lebensstand; eva ca—und gewiß.

### ÜBERSETZUNG

Im Satya-yuga, dem ersten Zeitalter, waren alle vedischen mantras in einem mantra enthalten — im praṇava, der Wurzel aller vedischen mantras. Mit anderen Worten: Der Atharva Veda allein war die Quelle des gesamten vedischen Wissens. Die Höchste Persönlichkeit Gottes, Nārāyaṇa, war die einzige Gottheit, die verehrt wurde; es gab nur ein Feuer, und es existierte in der menschlichen Gesellschaft nur ein Lebensstand, der als hamsa bekannt war.

#### **ERLÄUTERUNG**

Im Satva-yuga gab es nur einen Veda, nicht vier. Später, vor dem Beginn des Kali-yuga, wurde dieser eine Veda, der Atharva Veda (nach Ansicht einiger der Yajur Veda), in vier Veden unterteilt — Sāma, Yajur, Rg und Atharva —, um der menschlichen Gesellschaft das Studium der Veden zu erleichtern. Der einzige mantra, der im Satya-yuga existierte, war omkāra (om tat sat). Dieser Name omkāra ist in dem mantra Hare Kṛṣṇa, Hare Kṛṣṇa, Kṛṣṇa Kṛṣṇa, Hare Hare / Hare Rāma, Hare Rāma, Rāma Rāma, Hare Hare mit enthalten. Wenn man nicht ein brāhmaņa ist, kann man omkāra nicht aussprechen, um das gewünschte Ergebnis zu erzielen. Im Kali-yuga jedoch ist beinahe jeder ein śūdra und kann deshalb den pranava (omkāra) nicht aussprechen. Aus diesem Grunde empfehlen die śāstras das Chanten des Hare-Krsna-mahā-mantra. Omkāra ist ein mantra oder auch mahā-mantra, und Hare Krsna ist ebenfalls ein mahā-mantra. Das Aussprechen von omkāra hat den Zweck, die Höchste Persönlichkeit Gottes, Vasudeva, anzurufen (om namo bhagavate vāsudevāya), und das Chanten des Hare-Krsna-mahā-mantra dient demselben Zweck. Hare: "O Energie des Herrn!" Kṛṣṇa: "O Śrī Kṛṣṇa!" Hare: "O Energie des Herrn!" Rāma: "O Höchster Herr, o höchster Genießer!" Der einzige verehrungswürdige Herr ist Hari, der das Ziel der Veden ist (vedais ca sarvair aham eva vedyah). Wenn man die Halbgötter verehrt, verehrt man die verschiedenen Teile des Herrn, was sich damit vergleichen läßt, daß man die Zweige und Äste eines Baumes bewässert. Verehrt man jedoch Nārāyana, die alles beinhaltende Höchste Persönlichkeit Gottes, so ist dies, als schütte man Wasser auf die Wurzel des Baumes und versorge somit auch den Stamm, die Äste, die Zweige, die Blätter und so fort. Im Satya-yuga wußten die Menschen, wie man die Bedürfnisse des Lebens erfüllen kann, indem man einfach Nārāyana, die Höchste Persönlichkeit Gottes, verehrt. Im Kali-Zeitalter kann man denselben Effekt erzielen, wenn man den HareKṛṣṇa-mahā-mantra chantet, was im Bhāgavatam empfohlen wird. Kīrtanād eva kṛṣṇasya mukta-saṅgaḥ param vrajet. Indem man einfach den Hare-Kṛṣṇa-mantra chantet, wird man von der Fessel des materiellen Lebens befreit und qualifiziert sich für die Rückkehr nach Hause, zu Gott.

#### **VERS 49**

### पुरूरवस एवासीत् त्रयी त्रेताम्रुखे नृप । अग्निना प्रजया राजा लोकं गान्धर्वमेयिवान् ॥४९॥

purūravasa evāsīt trayī tretā-mukhe nṛpa agninā prajayā rājā lokaṁ gāndharvam eyivān

purūravasah—von König Purūravā; eva—so; āsīt—es gab; trayī—die vedischen Prinzipien von karma, jñāna und upāsanā; tretā-mukhe—am Beginn des Tretā-yuga; nrpa—o König Parīkṣit; agninā—indem er einfach das Opferfeuer erzeugte; prajayā—von seinem Sohn; rājā—König Purūravā; lokam—auf den Planeten; gān-dharvam—der Gandharvas; eyivān—gelangte.

#### ÜBERSETZUNG

O Mahārāja Parīkṣit, am Beginn des Tretā-yuga machte sich König Purūravā daran, ein karma-kāṇḍa-Opfer durchzuführen. Auf diese Weise gelang es Purūravā, der das yajña-Feuer als seinen Sohn betrachtete, Gandharvaloka zu erreichen, wie er es sich gewünscht hatte.

#### **ERLÄUTERUNG**

Im Satya-yuga wurde Śrī Nārāyaṇa durch Meditation verehrt (kṛte yad dhyāyato viṣṇum). Jeder meditierte ständig über Śrī Viṣṇu, Nārāyaṇa, und war mit Hilfe dieses Meditationsvorganges in jeder Hinsicht erfolgreich. Im nächsten yuga, im Tretā-yuga, begann man yajñas durchzuführen (tretāyām yajato mukhaiḥ). Deshalb heißt es in diesem Vers: trayī tretā-mukhe. Rituelle Zeremonien werden im allgemeinen als fruchtbringende Handlungen bezeichnet. Śrīla Viśvanātha Cakravartī Ţhākura bemerkt, daß im Tretā-yuga, vom Svāyambhuva-manvantara an, von Priyavrata und anderen ähnliche rituelle Handlungen ausgeführt wurden.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 14. Kapitel im Neunten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "König Purūravā wird von Urvaśī betört".

### 15. Kapitel

# Paraśurāma, die Kriegerinkarnation des Herrn

In diesem Kapitel wird die Geschichte Gādhis erzählt, der der Dynastie Ailas angehörte.

Urvaśī brachte sechs Söhne zur Welt, nämlich Ayu, Śrutayu, Satyayu, Raya, Jaya und Vijaya. Der Sohn Śrutāyus war Vasumān, der Sohn Satyāyus war Śrutañjaya, der Sohn Rayas war Eka, der Sohn Jayas war Amita, und der Sohn Vijayas war Bhīma. Bhīmas Sohn hieß Kāncana, der Sohn Kāncanas war Hotraka, und der Sohn Hotrakas war Jahnu, der dafür berühmt ist, das ganze Wasser der Gangā in einem Schluck getrunken zu haben. Auf Jahnu folgten Puru, Balāka, Ajaka und Kuśa. Die Söhne Kuśas waren Kuśambu, Tanaya, Vasu und Kuśanabha. Kuśambus Sohn war Gādhi, der eine Tochter namens Satvavatī hatte. Satvavatī heiratete Rcīka Muni, nachdem dieser eine Mitgift von beträchtlicher Höhe beigesteuert hatte, und Rcīka Muni zeugte mit ihr Jamadagni. Der Sohn Jamadagnis war Rāma, der auch Paraśurāma genannt wurde. Als ein König namens Kārtavīryārjuna Jamadagnis Kuh, die alle Wünsche erfüllte, stahl, tötete ihn Parasurama, der den Ermittlungen gelehrter Fachleute zuf olge eine saktyāveša-Inkarnation der Höchsten Persönlichkeit Gottes ist. Später vernichtete er die ksatriya-Dynastie einundzwanzigmal. Nachdem Paraśurāma Kārtavīryārjuna getötet hatte, machte ihn Jamadagni darauf aufmerksam, daß er als brāhmana das Vergehen hätte tolerieren sollen. Jamadagni riet ihm deshalb, zu verschiedenen heiligen Orten zu pilgern, um für seine sündvolle Tat zu sühnen.

#### VERS 1

### श्रीनादरायणिरुवाच ऐलस्य चोर्वशीगर्भात् षडासन्नात्मजा नृप । आयुः श्रुतायुः सत्यायु रयोऽथ विजयो जयः ॥ १ ॥

śrī-bādarāyaṇir uvāca ailasya corvaśī-garbhāt ṣaḍ āsann ātmajā nṛpa āyuḥ śrutāyuḥ satyāyū rayo 'tha vijayo jayah

śrī-bādarāyanih uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; ailasya—von Purūravā; ca—auch; urvaśī-garbhāt—aus dem Schoß Urvaśīs; şaṭ—sechs; āsan—es gab; ātma-jāh—Söhne; nṛpa—o König Parīkṣit; āyuḥ—Āyu; śrutāyuḥ—Śrutāyu; satyāyuḥ—Satyāyu; rayah—Raya; atha—sowie auch; vijayah—Vijaya; jayah—Jaya.

### ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: O König Parīkṣit, Purūravā zeugte mit Urvaśī folgende sechs Söhne: Āyu, Śrutāyu, Satyāyu, Raya, Vijaya und Jaya.

#### **VERS 2-3**

श्रुतायोर्वसुमान् पुत्रः सत्यायोश्च श्रुतज्जयः । रयस्य सुत एकश्च जयस्य तनयोऽमितः ॥ २ ॥ भीमस्तु विजयस्याथ काश्चनो होत्रकस्ततः । तस्य जहुः सुतो गङ्गां गण्डूषीकृत्य योऽपिवत् ॥ ३ ॥

> śrutāyor vasumān putraḥ satyāyoś ca śrutañjayaḥ rayasya suta ekaś ca jayasya tanayo 'mitaḥ

bhīmas tu vijayasyātha kāñcano hotrakas tataḥ tasya jahnuḥ suto gaṅgāṁ gandūsī-krtya yo 'pibat

śrutāyoḥ—von Śrutāyu; vasumān—Vasumān; putraḥ—ein Sohn; satyāyoḥ—von Satyāyu; ca—auch; śrutañjayaḥ—ein Sohn namens Śrutañjaya; rayasya—von Raya; sutaḥ—ein Sohn; ekaḥ—mit Namen Eka; ca—und; jayasya—von Jaya; tanayaḥ—der Sohn; amitaḥ—namens Amita; bhīmaḥ—namens Bhīma; tu—gewiß; vijayasya—von Vijaya; atha—danach; kāñcanaḥ—Kāñcana, der Sohn Bhīmas; hotrakaḥ—Hotraka, der Sohn Kāñcanas; tataḥ—dann; tasya—von Hotraka; jahnuḥ—namens Jahnu; sutaḥ—ein Sohn; gaṅgām—alles Wasser der Gaṅgā; gaṇḍūṣī-kṛtya—mit einem Schluck; yah—er, der (Jahnu); apibat—trank.

#### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Śrutāyus war Vasumān; der Sohn Satyāyus war Śrutañjaya; Rayas Sohn war Eka; Jayas Sohn war Amita, und der Sohn Vijayas war Bhīma. Bhīmas Sohn war Kāñcana; Kāñcanas Sohn war Hotraka, und Hotrakas Sohn war Jahnu, der mit einem einzigen Schluck das ganze Wasser der Gaṅgā trank.

#### VERS 4

जह्वोस्तु पुरुस्तस्याथ बलाकश्रात्मजोऽजकः । ततः कुशः कुशस्यापि कुशाम्बुस्तनयो वसुः । कुशनाभश्र चत्वारो गाधिरासीत् कुशाम्बुजः ॥ ४ ॥ jahnos tu purus tasyātha balākas cātmajo 'jakaḥ tataḥ kusaḥ kusasyāpi kusāmbus tanayo vasuḥ kusanābhas ca catvāro gādhir āsīt kusāmbujaḥ

jahnoh—von Jahnu; tu—gewiß; puruḥ—ein Sohn namens Puru; tasya—von Puru; atha—danach; balākaḥ—ein Sohn namens Balāka; ca—und; ātmajaḥ—Balākas Sohn; ajakaḥ—namens Ajaka; tataḥ—danach; kuśaḥ—Kuśa; kuśasya—von Kuśa; api—dann; kuśāmbuḥ—Kuśāmbu; tanayaḥ—Tanaya; vasuḥ—Vasu; kuśanābhaḥ—Kuśanābha; ca—und; catvāraḥ—vier (Söhne); gādhiḥ—Gādhi; āsīt—es war; kuśāmbujaḥ—der Sohn Kuśāmbus.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Jahnus war Puru, der Sohn Purus war Balāka, Balākas Sohn war Ajaka, und der Sohn Ajakas war Kuśa. Kuśa hatte vier Söhne, nämlich Kuśāmbu, Tanaya, Vasu und Kuśanābha. Kuśāmbus Sohn war Gādhi.

#### **VERS 5-6**

तस्य सत्यवतीं कन्यामृचीकोऽयाचत द्विजः । वरं विसद्दशं मत्वा गाधिर्भागेवमन्नवीत् ॥ ५ ॥ एकतः ज्यामकर्णानां हयानां चन्द्रवर्चसाम् । सहस्रं दीयतां शुल्कं कन्यायाः कुशिका वयम् ॥ ६ ॥

> tasya satyavatīm kanyām rcīko 'yācata dvijaḥ varam visadṛśam matvā gādhir bhārgavam abravīt

ekataḥ śyāma-karṇānām hayānām candra-varcasām sahasram dīyatām śulkam kanyāyāḥ kuśikā vayam

tasya—von Gādhi; satyavatīm—Satyavatī; kanyām—die Tochter; rcīkaḥ—der große Weise Rcīka; ayācata—bat; dvijaḥ—der brāhmaṇa; varam—als ihren Ehemann; visadṛśam—nicht ebenbürtig oder geeignet; matvā—haltend für; gādhiḥ—König Gādhi; bhārgavam—zu Rcīka; abravīt—antwortete; ekataḥ—von einem; syāma-karṇānām—dessen Ohr schwarz ist; hayānām—Pferde; candra-varcasām—so strahlend wie der Mondschein; sahasram—eintausend; dīyatām—bitte gib; sulkam—als Mitgift; kanyāyāḥ—meiner Tochter; kuśikāḥ—in der Familie Kuśas; vayam—wir (sind).

### ÜBERSETZUNG

König Gādhi hatte eine Tochter namens Satyavatī, und ein brāhmaṇa namens Rcīka bat ihn, er möge ihm diese Tochter zur Frau geben. In den Augen König Gādhis war Rcīka jedoch kein passender Ehemann für seine Tochter, und deshalb sagte er zu dem brāhmaṇa: "Mein lieber Herr, ich gehöre zur Dynastie Kuśas. Weil wir kṣatriyas von adeliger Herkunft sind, mußt du meiner Tochter eine Mitgift schenken. Bringe deshalb mindestens tausend Pferde herbei, die alle so hell glänzen wie der Mondschein und deren rechtes oder linkes Ohr schwarz ist."

#### **ERLÄUTERUNG**

Der Sohn König Gādhis war Viśvāmitra, von dem es hieß, er sei sowohl ein brāhmaņa als auch ein kṣatriya. Viśvāmitra erlangte den Status eines brahmarṣi, wie später noch erklärt wird. Die Eheschließung zwischen Satyavatī und Rcīka Muni würde einen Sohn mit der Mentalität eines kṣatriya hervorbringen. König Gādhi stellte daher eine ungewöhnliche Bedingung, die der brāhmaṇa Rcīka zu erfüllen hatte, bevor er die Tochter des Königs heiraten konnte.

#### VERS 7

### इत्युक्तस्तन्मतं ज्ञात्वा गतः स वरुणान्तिकम् । आनीय दच्चा तानश्वानुपयेमे वराननाम् ॥ ७॥

ity uktas tan-matam jñātvā gataḥ sa varuṇāntikam ānīya dattvā tān aśvān upayeme varānanām

iti—so; uktah—nachdem er gebeten worden war; tat-matam—seinen Geist; jñāt-vā—(der Weise) konnte verstehen; gatah—ging; sah—er; varuna-antikam—an den Ort, an dem Varuna wohnte; ānīya—nachdem er gebracht hatte; dattvā—und nachdem er gegeben hatte; tān—diese; aśvān—Pferde; upayeme—heiratete; vara-ānanām—die schöne Tochter König Gādhis.

#### ÜBERSETZUNG

Als König Gādhi diese Forderung stellte, durchschaute der große Weise Rcīka seine Absicht. Er begab sich deshalb zum Halbgott Varuṇa, ließ sich von ihm die geforderten tausend Pferde geben und brachte sie Gādhi. Nachdem der Weise die Pferde abgeliefert hatte, heiratete er die schöne Tochter des Königs.

#### VFRS 8

स ऋषिः प्रार्थितः पत्न्या श्वश्र्वा चापत्यकाम्यया । श्रपयित्योभयैर्मन्त्रेश्वरुं स्नातुं गतो म्रुनिः ॥८॥ sa ṛṣiḥ prārthitaḥ patnyā śvaśrvā cāpatya-kāmyayā śrapayitvobhayair mantraiś carum snātum gato muniḥ

saḥ—er (Rcīka); ṛṣiḥ—der große Weise; prārthitaḥ—nachdem er gebeten worden war; patnyā—von seiner Frau; śvaśrvā—von seiner Schwiegermutter; ca—auch; apatya-kāmyayā—sich einen Sohn wünschend; śrapayitvā—nachdem er gekocht hatte; ubhayaiḥ—beide; mantraiḥ—indem er bestimmte mantras chantete; carum—ein Gericht, das in einem Opfer dargebracht wird; snātum—um zu baden; gataḥ—ging hinaus; muniḥ—der große Weise.

### ÜBERSETZUNG

Darauf wurde Rcīka Muni von seiner Frau und seiner Schwiegermutter, die sich beide einen Sohn wünschten, gebeten, eine Opfergabe vorzubereiten. Er bereitete also zwei Opfergaben zu, eine für seine Frau mit einem brähmana-mantra und eine weitere für seine Schwiegermutter mit einem kşatriya-mantra. Dann ging er hinaus, um ein Bad zu nehmen.

#### VERS 9

# तावत् सत्यवती मात्रा खचरुं याचिता सती । श्रेष्ठं मत्वा तयायच्छन्मात्रे मातुरदत् खयम् ॥ ९ ॥

tāvat satyavatī mātrā sva-carum yācitā satī śreṣṭham matvā tayāyacchan mātre mātur adat svayam

tāvat—in der Zwischenzeit; satyavatī—Satyavatī, die Frau Rcīkas; mātrā—von ihrer Mutter; sva-carum—die Opfergabe, die für sie selbst (Satyavatī) bestimmt war; yācitā—gebeten zu geben; satī—sei; śreṣṭham—besser; matvā—denkend; tayā—von ihr; ayacchat—übergeben; mātre—ihrer Mutter; mātuḥ—der Mutter; adat—aß; svayam—selbst.

#### ÜBERSETZUNG

In der Zwischenzeit bat Satyavatīs Mutter ihre Tochter um deren Opfergabe, weil sie dachte, die Opfergabe, die Rcīka für seine Frau zubereitet hatte, müsse besser sein. Da sie darum gebeten worden war, gab Satyavatī ihre eigene Opfergabe ihrer Mutter, und sie selbst aß die Opfergabe der Mutter.

#### **ERLÄUTERUNG**

Da ein Ehemann naturgemäß Zuneigung zu seiner Frau hegt, dachte Satyavatīs Mutter, die Opfergabe, die der Weise Rcīka für Satyavatī zubereitet hatte, müsse

besser sein als diejenige, die für sie bestimmt war. Während Rcīkas Abwesenheit ließ sich die Mutter von Satyavatī die bessere Opfergabe geben und aß sie auf.

#### VERS 10

### तद् विदित्वा म्रुनिः प्राह पत्नीं कष्टमकारषीः । घोरो दण्डधरः पुत्रो भ्राता ते ब्रह्मवित्तमः ॥१०॥

tad viditvā muniḥ prāha patnīm kaṣṭam akāraṣīḥ ghoro daṇḍa-dharaḥ putro bhrātā te brahma-vittamaḥ

tat—diesen Sachverhalt; viditvā—nachdem er davon erfahren hatte; munih—der große Weise; prāha—sagte; patnīm—zu seiner Frau; kaṣṭam—sehr bedauerlich; akā-raṣīh—du hast getan; ghoraḥ—grimmig; daṇḍa-dharaḥ—eine große Persönlichkeit, die in der Lage ist, andere zu bestrafen; putraḥ—solch einen Sohn; bhrātā—Bruder; te—dein; brahma-vittamaḥ—ein Gelehrter, der in der spirituellen Wissenschaft bewandert ist.

#### ÜBERSETZUNG

Als der große Weise Recka nach dem Bad nach Hause zurückkehrte und erfuhr, was während seiner Abwesenheit geschehen war, sagte er zu seiner Frau Satyavatī: "Du hast einen großen Fehler begangen. Dein Sohn wird ein grimmiger kşatriya sein, der jeden bestrafen kann, und dein Bruder wird ein Gelehrter sein, der in der spirituellen Wissenschaft bewandert ist."

#### **ERLÄUTERUNG**

Ein brāhmaṇa ist hochqualifiziert, wenn er seine Sinne und seinen Geist beherrschen kann, wenn er die spirituelle Wissenschaft durch Studien erlernt hat und wenn er duldsam und nachsichtig ist. Ein kṣatriya dagegen ist hochqualifiziert, wenn er Übeltäter unnachsichtig bestraft. Diese Eigenschaften werden in der Bhagavad-gītā (18.42-43) erwähnt. Weil Satyavatī statt ihrer eigenen Opfergabe diejenige gegessen hatte, die für ihre Mutter vorgesehen war, war es ihr bestimmt, einen Sohn mit der Mentalität eines kṣatriya zur Welt zu bringen, was nicht erwünscht war. Von dem Sohn eines brāhmaṇa erwartet man im allgemeinen, daß er ein brāhmaṇa wird; doch wenn ein solcher Sohn die Hitzigkeit eines kṣatriya entwickelt, wird er gemäß der Beschreibung der Bhagavad-gītā einem der vier varṇas zugeordnet (cātur-varṇyam mayā sṛṣṭam guṇa-karma-vibhāgaśaḥ). Wenn der Sohn eines brāhmaṇa nicht wie ein brāhmaṇa wird, kann man ihn je nach seinen Eigenschaften als kṣatriya, vaiśya oder śūdra bezeichnen. Der entscheidende Faktor bei der Einteilung der Gesellschaft ist nicht die Herkunft eines Menschen, sondern seine Eigenschaften und Handlungen.

#### VERS 11

# प्रसादितः सत्यवत्या मैवं भूरिति भार्गवः । अथ तर्हि भवेत् पौत्रो जमदग्निस्ततोऽभवत् ॥११॥

prasāditaḥ satyavatyā maivam bhūr iti bhārgavaḥ atha tarhi bhavet pautro jamadagnis tato 'bhavat

prasāditaḥ—besänftigt; satyavatyā—von Satyavatī; mā—nicht; evam—so; bhūḥ—laß es sein; iti—so; bhārgavaḥ—der große Weise; atha—wenn dein Sohn nicht so werden sollte; tarhi—dann; bhavet—sollte so werden; pautraḥ—der Enkel; janmadagniḥ—Jamadagni; tataḥ—daraufhin; abhavat—wurde geboren.

#### ÜBERSETZUNG

Satyavatī besänftigte jedoch Rcīka Muni, indem sie ihm gut zuredete, und sie bat ihn, dafür zu sorgen, daß ihr Sohn kein grimmiger kşatriya würde. Darauf antwortete Rcīka Muni: "Dann wird es dein Enkel sein, der das Wesen eines kşatriya hat." So wurde Jamadagni als Sohn Satyavatīs geboren.

### **FRI ÄUTFRUNG**

Der große Weise Rcīka war sehr zornig; doch irgendwie gelang es Satyavatī, ihn zu beschwichtigen, und auf ihre Bitte hin besann er sich anders. Es wird hier auf Paraśurāmas Geburt als Jamadagnis Sohn angespielt.

#### **VERS 12-13**

सा चाभृत् सुमहत्पुण्या कौशिकी लोकपावनी । रेणोः सुतां रेणुकां वै जमदग्निरुवाह याम् ॥१२॥ तस्यां वै भार्गवऋषेः सुता वसुमदादयः । यवीयाञ्जज्ञ एतेषां राम इत्यभिविश्रुतः ॥१३॥

> sā cābhūt sumahat-puṇyā kauśikī loka-pāvanī reṇoḥ sutāṁ reṇukāṁ vai jamadagnir uvāha yām

tasyām vai bhārgava-ṛṣeḥ sutā vasumad-ādayaḥ yavīyāñ jajña eteṣām rāma ity abhiviśrutaḥ sā—sie (Satyavatī); ca—auch; abhūt—wurde; sumahat-puṇyā—sehr groß und heilig; kauśikī—der Fluß Kauśikī; loka-pāvanī—die ganze Welt reinigend; reṇoḥ—von Reṇu; sutām—die Tochter; reṇukām—namens Reṇukā; vai—gewiß; jamadagniḥ—Satyavatīs Sohn, Jamadagni; uvāha—heiratete; yām—diejenigen, die; tas-yām—im Schoß Reṇukās; vai—gewiß; bhārgava-ṛṣeḥ—durch den Samen Jamadagnis; sutāḥ—Söhne; vasumat-ādayaḥ—viele, allen voran Vasumān; yavīyān—der jüngste; jajñe—wurde geboren; eteṣām—unter ihnen; rāmaḥ—Paraśurāma; iti—so; abhiviśrutah—war überall bekannt.

### ÜBERSETZUNG

Satyavatī wurde später der heilige Kauśikī-Fluß, um die ganze Welt zu reinigen, und ihr Sohn, Jamadagni, heiratete Renukā, die Tochter Renus. Durch den Samen Jamadagnis brachte Renukā viele Söhne, allen voran Vasumān, zur Welt. Der jüngste von ihnen hieß Rāma oder Paraśurāma.

#### VERS 14

# यमाहुर्वासुदेवांशं हैहयानां कुलान्तकम् । त्रिःसप्तकृत्वो य इमां चक्रे निःक्षत्रियां महीम् ॥१४॥

yam āhur vāsudevāriisari haihayānāri kulāntakam triḥ-sapta-kṛtvo ya imārii cakre nihksatriyārii mahīm

yam—den (Paraśurāma); āhuḥ—alle großen Gelehrten sagen; vāsudeva-am-sam—eine Inkarnation Vāsudevas, der Höchsten Persönlichkeit Gottes; haihayā-nām—der Haihayas; kula-antakam—der Vernichter der Dynastie; triḥ-sapta-kṛt-vaḥ—einundzwanzigmal; yaḥ—der (Paraśurāma); imām—diese; cakre—machte; niḥ-ksatriyām—ohne ksatriyas; mahīm—die Erde.

#### ÜRERSETZUNG

Große Gelehrte erkennen diesen Paraśurāma als die berühmte Inkarnation Vāsudevas an, die die Dynastie Kārtavīryas ausrottete. Paraśurāma tötete einundzwanzigmal alle kşatriyas der Erde.

#### VERS 15

दृष्तं क्षत्रं भ्रुवो भारमब्रह्मण्यमनीनशत् । रजस्तमोष्टतमहन् फल्गुन्यपि कृतेंऽहसि ॥१५॥

dṛptaṁ kṣatraṁ bhuvo bhāram abrahmaṇyam anīnaśat

rajas-tamo-vṛtam ahan phalguny api krte 'mhasi

drptam—sehr hochmütig; kṣatram—die kṣatriyas, die herrschende Klasse; bhu-vaḥ—der Erde; bhāram—Last; abrahmanyam—sündvoll, sich nicht um die religiösen Prinzipien kümmernd, die die brāhmanas lehren; anīnaśat—vertrieb oder vernichtete; rajaḥ-tamaḥ—von Leidenschaft und Unwissenheit; vrtam—bedeckt; ahan—er tötete; phalguni—nicht sehr schwerwiegend; api—obwohl; krte—war begangen worden; anihasi—ein Vergehen.

#### ÜBERSETZUNG

Als die königliche Dynastie unter dem Einfluß der materiellen Erscheinungsweisen der Leidenschaft und Unwissenheit übermäßig stolz und gottlos wurde und die von den brähmanas erlassenen Gesetze nicht mehr beachtete, tötete Paraśurāma sie. Obwohl ihr Vergehen nicht sehr schwerwiegend war, tötete er sie, um die auf der Welt lastende Bürde zu verringern.

### **ERLÄUTERUNG**

Die ksatri vas, die herrschende Klasse, müssen die Welt im Einklang mit den von den großen brahmanas und heiligen Persönlichkeiten festgelegten Regeln und Richtlinien regieren. Sobald die herrschende Klasse verantwortungslos wird und die religiösen Prinzipien nicht beachtet, wird sie zu einer Last für die Welt. Wie es hier heißt (rajas-tamo-vrtam, bhāram abrahmanyam), wird die herrschende Klasse zu einer Bürde für die Welt, wenn sie unter den Einfluß der niedrigen Erscheinungsweisen der Natur, nämlich Unwissenheit und Leidenschaft, gerät. Sie muß in diesem Fall von höherer Macht vernichtet werden. Aus der Geschichte der Neuzeit können wir ersehen, daß die monarchische Staatsform in verschiedenen Ländern durch eine Revolution abgeschafft wurde, doch unglücklicherweise sind nach dem Sturz der Monarchien dritt- und viertklassige Männer an die Herrschaft gelangt. Obwohl die Monarchien, die von den Erscheinungsweisen der Leidenschaft und Unwissenheit überwältigt waren, auf der ganzen Welt abgeschafft worden sind, fühlen sich die Bewohner der Welt immer noch unglücklich. Das läßt sich darauf zurückführen, daß an die Stelle der früheren Monarchen, deren Eigenschaften aufgrund des Einflusses von Unwissenheit schlecht waren, Männer aus der Kaufmanns- und Arbeiterklasse getreten sind, die sogar noch schlechtere Eigenschaften haben. Wenn die Regierung von brähmanas oder gottesbewußten Menschen geführt wird, dann kann das Volk wahrhaft glücklich werden. Aus diesem Grund haben die brahmanas früher einmal die Angehörigen der herrschenden Klasse unter der Führung eines solch kriegerischen brāhmana wie Paraśurāma einundzwanzigmal hintereinander getötet, als diese Klasse unter dem Einfluß von Leidenschaft und Unwissenheit dekadent geworden war.

Wie es im Śrīmad-Bhāgavatam (12.2.13) heißt (dasyu-prāyeşu rājasu), werden die Angehörigen der herrschenden Klasse (rājanya) im Kali-yuga nicht besser als Plünderer (dasyus) sein, denn die dritt- und viertklassigen Menschen werden die Regierungsgewalt für sich allein beanspruchen. Sie werden sich um die religiösen

Grundsätze und die brahmanischen Regeln und Richtlinien nicht kümmern, sondern vielmehr versuchen, die Bürger rücksichtslos auszurauben. An einer anderen Stelle des Śrīmad-Bhāgavatam (12.1.40) heißt es:

asanıskṛtāḥ kriyā-hīnā rajasā tamasāvṛtāḥ prajās te bhakṣayiṣyanti mlecchā rājanya-rūpinah

Von Leidenschaft (*rajas*) und Unwissenheit (*tamas*) beeinflußte, unsaubere Menschen (*mlecchas*), die die ordnungsgemäße Erfüllung menschlicher Pflichten vernachlässigen und sich als Mitglieder der Regierung ausgeben (*rājanya-rūpiṇaḥ*), werden die Bürger verschlingen (*prājas te bhakṣayiṣyanti*). An einer weiteren Stelle im Śrīmad-Bhāgavatam (12.2.7-8) heißt es:

evam prajābhir duṣṭābhir ākīrṇe kṣiti-maṇḍale brahma-viṭ-kṣatra-sūdrāṇām yo balī bhavitā nṛpaḥ

prajā hi lubdhai rājanyair nirghṛṇair dasyu-dharmabhiḥ ācchinna-dāra-draviṇā yāsyanti giri-kānanam

Die menschliche Gesellschaft teilt sich von Natur aus in vier Klassen, wie es in der Bhagavad-gītā heißt (cātur-varņyan mayā srstam guņa-karma-vibhāgaśaḥ). Wenn dieses System jedoch vernachlässigt wird und die Eigenschaften und Klassen der Gesellschaft nicht mehr berücksichtigt werden, hat das zur Folge, daß das sogenannte Kastensystem, die Einteilung der Gesellschaft in brahmanas, ksatriyas, vaisyas und sūdras, sinnlos ist (brahma-vit-kṣatra-sūdrānām yo balī bhavitā nṛpah). Dies führt dazu, daß irgendein dahergelaufenener Mensch, der irgendwie an die Macht kommt, König oder Präsident wird, und in der Folge wird den prajās, den Bürgern, das Leben dermaßen schwer gemacht, daß sie Haus und Hof verlassen und in den Wald ziehen müssen (vāsvanti giri-kānanam), um nicht länger von erbarmungslosen Regierungsbeamten geplagt zu werden, die sich die Praktiken von Plünderern zueigen gemacht haben. Deshalb müssen die prajās, die Bürger im allgemeinen, bei der Bewegung für Krsna-Bewußtsein, der Hare-Krsna-Bewegung, Schutz suchen, denn sie ist die Klanginkarnation der Höchsten Persönlichkeit Gottes. Kalikāle nāma-rūpe kṛṣṇa-avatāra: Kṛṣṇa, die Höchste Persönlichkeit Gottes, ist nun in Form Seines Heiligen Namens als Inkarnation erschienen.

Deshalb können die *prajās*, wenn sie Kṛṣṇa-bewußt werden, eine gute Regierung und eine gute Gesellschaft erwarten sowie ein vollkommenes Leben und Befreiung von der Fessel des materiellen Daseins.

#### VERS 16

### श्रीराजोवाच

किं तदंहो भगवतो राजन्यैरजितात्मिभः। कृतं येन कुलं नष्टं क्षत्रियाणामभीक्ष्णशः।।१६।।

> śrī-rājovāca kim tad amho bhagavato rājanyair ajitātmabhiḥ kṛtam yena kulam naṣṭam kṣatriyānām abhīkṣnaśah

śrī-rājā uvāca—Mahārāja Parīkṣit fragte; kim—was; tat amhaḥ—jenes Vergehen; bhagavataḥ—gegenüber der Höchsten Persönlichkeit Gottes; rājanyaiḥ—von der königlichen Familie; ajita-ātmabhiḥ—die ihre Sinne nicht beherrschen konnten und deshalb entarteten; kṛtam—das begangen worden war; yena—durch das; kulam—die Dynastie; naṣṭam—wurde vernichtet; kṣatriyāṇām—der königlichen Familie; abhīkṣṇaśaḥ—wieder und wieder.

#### ÜBERSETZUNG

König Parīkşit fragte Śukadeva Gosvāmī: Die kṣatriyas, die ihre Sinne nicht beherrschen konnten, machten sich eines Vergehens gegen Śrī Paraśurāma, die Inkarnation der Höchsten Persönlichkeit Gottes, schuldig, weshalb der Herr ihre Dynastie immer wieder vernichtete. Worin bestand dieses Vergehen?

#### VERS 17-19

### श्रीबादरायणिरुवाच

हैहयानामधिपतिरर्जुनः क्षत्रियर्षभः । दत्तं नारायणांशांशमाराध्य परिकर्मभिः ॥१७॥ बाहृन् दशशतं लेभे दुर्धर्षत्वमरातिषु । अञ्याहतेन्द्रियौजःश्रीतेजोवीर्ययशोबलम् ॥१८॥ योगेश्वरत्वमैश्वर्यं गुणा यत्राणिमादयः । चचाराञ्याहतगतिलींकेषु पवनो यथा ॥१९॥

> śrī-bādarāyaṇir uvāca haiha vānām adhipatir

arjunah kṣatriyarṣabhaḥ dattam nārāyaṇāmśāmśam ārādhya parikarmabhiḥ

bāhūn daśa-śatam lebhe durdharṣatvam arātiṣu avyāhatendriyaujaḥ śrītejo-vīrya-yaśo-balam

yogeśvaratvam aiśvaryam guṇā yatrāṇimādayaḥ cacārāvyāhata-gatir lokeṣu pavano yathā

śrī-bādarāyaṇiḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī antwortete; haihayānām adhipatiḥ—der König der Haihayas; arjunaḥ—namens Kārtavīryārjuna; kṣatriya-ṛṣabhaḥ—der beste der kṣatriyas; dattam—Dattātreya; nārāyaṇa-amśa-amśam—die vollständige Teilerweiterung der vollständigen Teilerweiterung Nārāyaṇas; ārādhya—nachdem er verehrt hatte; parikarmabhiḥ—durch Verehrung gemäß den vorgeschriebenen Grundsätzen; bāhūn—Arme; daśa-śatam—eintausend (zehn mal hundert); lebhe—erlangte; durdharṣatvam—die Eigenschaft, nur sehr schwer besiegt werden zu können; arātiṣu—inmitten von Feinden; avyāhata—unschlagbar; indriya-ojaḥ—Stärke der Sinne; śrī—Schönheit; tejaḥ—Einfluß; vīrya—Macht; yaśaḥ—Ruhm; balam—Körperkraft; yoga-īsvaratvam—die Fähigkeit der Beherrschung, die man durch das Praktizieren von mystischem yoga erlangt; aiśvaryam—Reichtum; guṇāḥ—Eigenschaften; yatra—worin; aṇimā-ādayaḥ—acht Arten von yoga-Kräften (aṇimā, laghimā usw.); cacāra—er ging; avyāhata-gatiḥ—dessen Fortschreiten unaufhaltsam war; lokeṣu—durch die ganze Welt oder durch das ganze Universum; pavanah—der Wind; vathā—wie.

#### ÜBERSETZUNG

Sukadeva Gosvāmī antwortete: Der beste der kṣatriyas, Kārtavīryārjuna, der König der Haihayas, verehrte Dattātreya, die vollständige Erweiterung der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Nārāyaṇa, und wurde dafür mit tausend Armen gesegnet. Darüber hinaus wurde er unbesiegbar, so daß ihm Feinde nichts anhaben konnten. Auch erhielt er nie nachlassende Sinnenkraft, Schönheit, Macht, Stärke, Ruhm und die mystische Kraft, mit deren Hilfe man alle Vollkommenheiten des yoga, wie aṇimā und laghimā, erwerben kann. So zog er, in jeder Hinsicht mit wunderbaren Fähigkeiten ausgestattet, unaufhaltsam wie der Wind durch das ganze Universum.

**VERS 20** 

स्त्रीरत्नेरावृतः क्रीडन् रेवाम्भिस मदोत्कटः । वैजयन्तीं स्रजं विभ्रद् रुरोध सरितं भुजैः ॥२०॥ strī-ratnair āvṛtaḥ krīḍan revāmbhasi madotkaṭaḥ vaijayantīṁ srajaṁ bibhrad rurodha saritaṁ bhujaiḥ

strī-ratnaiḥ—von schönen Frauen; āvṛtaḥ—umgeben; krīdan—sich vergnügend; revā-ambhasi—im Wasser des Flusses Revā (auch Narmadā genannt); mada-utka-taḥ—aufgrund von Reichtum zu hochmütig; vaijayantīm srajam—die Siegesgirlande; bibhrat—bekränzt mit; rurodha—hielt das fließende Wasser auf; saritam—des Flusses; bhujaih—mit seinen Armen.

#### ÜBERSETZUNG

Einmal vergnügte sich der hochmütige Kārtavīryārjuna, der mit einer Siegesgirlande bekränzt und von schönen Frauen umgeben war, im Wasser des Flusses Narmadā und hielt mit seinen Armen die Strömung auf.

#### **VERS 21**

### विष्ठावितं स्वशिबिरं प्रतिस्रोतःसरिजलैः। नामृष्यत् तस्य तदु वीर्यं वीरमानी दशाननः ॥२१॥

viplāvitam sva-sibiram pratisrotaḥ-sarij-jalaiḥ nāmṛṣyat tasya tad vīryam vīramānī daśānanah

viplāvitam—nachdem es überschwemmt worden war; sva-sibiram—sein eigenes Lager; pratisrotah—das in die entgegengesetzte Richtung floß; sarit-jalaih—vom Wasser des Flusses; na—nicht; amṛṣyat—konnte ertragen; tasya—von Kārtavīryārjuna; tat vīryam—diese Macht; vīramānī—sich selbst für sehr heldenhaft haltend; dasa-ānanah—der zehnköpfige Rāvaņa.

#### ÜBERSETZUNG

Am Ufer der Narmadā, in der Nähe der Stadt Māhişmatī, hatte Rāvaņa sein Lager aufgeschlagen, und weil Kārtavīryārjuna das Wasser in die entgegengesetzte Richtung fließen ließ, wurde Rāvaņas Lager überflutet. Das konnte sich der zehnköpfige Rāvaņa, der sich für einen großen Helden hielt und dem Kārtavīryārjunas Macht ein Dorn im Auge war, nicht gefallen lassen.

#### **ERLÄUTERUNG**

Rāvaņa war ausgezogen, um alle anderen Länder zu erobern (dig-vijaya), und hatte am Ufer des Flusses Narmadā in der Nähe der Stadt Māhişmatī sein Lager aufgeschlagen.

#### VFRS 22

### गृहीतो लीलया स्त्रीणां समक्षं कृतकिल्बिषः । माहिष्मत्यां संनिरुद्धो मुक्तो येन कपिर्यथा ॥२२॥

grhīto līlayā strīņām samakşam kṛta-kilbişaḥ māhişmatyām sanniruddho mukto yena kapir yathā

gṛhītaḥ—wurde gewaltsam festgenommen; līlayā—sehr leicht; strīnām—der Frauen; samakṣam—in der Gegenwart; kṛta-kilbiṣaḥ—auf diese Weise zu einem Frevler werdend; māhiṣmatyām—in der Stadt Māhiṣmatī; sanniruddhaḥ—wurde festgenommen; muktaḥ—freigelassen; yena—von dem (Kārtavīryārjuna); kapiḥ ya-thā—genau wie man es mit einem Affen macht.

#### ÜBERSETZUNG

Als Rāvaṇa Kārtavīryārjuna vor den Frauen zu beleidigen versuchte, nahm ihn der gekränkte Kārtavīryārjuna mühelos gefangen, genauso, wie man einen Affen fängt, und sperrte ihn in der Stadt Māhişmatī ein. Schließlich ließ er ihn wieder laufen, ohne ihn weiter zu beachten.

#### VERS 23

### स एकदा तु मृगयां विचरन् विजने वने । यदच्छयाश्रमपदं जमदग्नेरुपाविशत् ॥२३॥

sa ekadā tu mṛgayām vicaran vijane vane yadṛcchayāśrama-padam jamadagner upāviśat

saḥ—er, Kārtavīryārjuna; ekadā—einmal; tu—aber; mrgayām—während der Jagd; vicaran—umherstreifend; vijane—einsam; vane—in einem Wald; yadrccha-yā—ohne festes Ziel; āśrama-padam—die Behausung; jamadagneḥ—von Jamadagni Muni; upāviśat—er betrat.

#### ÜBERSETZUNG

Einmal, als Kārtavīryārjuna auf der Jagd war und in einem einsamen Wald ziellos umherstreifte, kam er zur Behausung Jamadagnis.

#### **ERLÄUTERUNG**

Kārtavīryārjuna hatte keinen bestimmten Grund, die Behausung Jamadagnis aufzusuchen, doch weil er auf seine ungewöhnliche Stärke eingebildet war, begab er

sich dorthin und beleidigte Parasurāma. Diese Tat war das Vorspiel, das schließlich dazu führte, daß ihn Parasurāma wegen seines beleidigenden Verhaltens tötete.

#### VERS 24

### तसौ स नरदेवाय ग्रुनिरर्हणमाहरत्। ससैन्यामात्यवाहाय हविष्मत्या तपोधनः॥२४॥

tasmai sa naradevāya munir arhaṇam āharat sasainyāmātya-vāhāya haviṣmatyā tapo-dhanaḥ

tasmai—ihn; saḥ—er (Jamadagni); naradevāya—König Kārtavīryārjuna; muniḥ—der große Weise; arhaṇam—Gegenstände zur Verehrung; āharat—brachte dar; sa-sainya—mit seinen Soldaten; amātya—seinen Ministern; vāhāya—und den Karossen, den Elefanten, den Pferden und den Männern, die die Sänften trugen; havişmatyā—weil er eine kāmadhenu besaß, eine Kuh, von der man alles bekommen konnte; tapaḥ-dhanaḥ—der große Weise, dessen einzige Stärke seine Enthaltsamkeit war, das heißt, der Entsagung praktizierte.

#### ÜBERSETZUNG

Der Weise Jamadagni, der sich im Wald schwere Bußen auferlegte, empfing den König und dessen Soldaten, Minister und Träger sehr zuvorkommend. Er beschaffte alles, was zur Verehrung dieser Gäste nötig war, denn er besaß eine kāmadhenu-Kuh, von der man alles bekommen konnte.

#### **ERLÄUTERUNG**

Aus der Brahma-samhitā erfahren wir, daß es in der spirituellen Welt, vor allem auf dem Planeten Goloka Vrndāvana, auf dem Krsna lebt, unzählige surabhi-Kühe gibt (surabhīr abhipālayantam). Die surabhi-Kuh wird auch als kāmadhenu bezeichnet. Obwohl Jamadagni nur eine kāmadhenu besaß, konnte er von ihr alles bekommen, was er sich wünschte. Aus diesem Grund war er in der Lage, den König, der mit einer großen Anzahl von Gefolgsleuten, Ministern, Soldaten, Tieren und Sänftenträgern gekommen war, gebührend zu empfangen. Wenn wir von einem König sprechen, versteht es sich von selbst, daß er von einem großen Gefolge begleitet wird. Jamadagni konnte den ganzen Hofstaat des Königs gebührend empfangen und die Gäste mit in Ghee zubereiteten Speisen reichlich bewirten. Der König war erstaunt, als er sah, daß Jamadagni nur eine Kuh besaß und dennoch so reich war, und deshalb wurde er neidisch auf den großen Weisen. Das war das auslösende Moment für seine frevlerische Tat. Parasurama, die Inkarnation der Höchsten Persönlichkeit Gottes, tötete Kārtavīryārjuna, weil dieser übermäßig stolz war. Man mag in der materiellen Welt außergewöhnlich reich sein, doch wenn man überheblich wird und launenhaft handelt, wird man von der Höchsten Persönlichkeit Gottes bestraft. Das

ist die Moral dieser Geschichte von Parasurāma, der auf Kārtavīryārjuna zornig wurde und ihn tötete und der alle *kṣatriyas* auf der ganzen Welt einundzwanzigmal vernichtete.

#### VERS 25

### स वैरत्नं तु तद् दृष्ट्वा आत्मैश्वर्यातिशायनम् । तन्नाद्वियताग्निहोत्र्यां सामिलाषः सहैहयः ॥२५॥

sa vai ratnam tu tad dṛṣṭvā ātmaiśvaryātiśāyanam tan nādriyatāgnihotryām sābhilāṣah sahaihayah

saḥ—er (Kārtavīryārjuna); vai—gewiß; ratnam—eine große Quelle des Reichtums; tu—gewiß; tat—die kāmadhenu im Besitz Jamadagnis; dṛṣṭvā—durch Sehen; ātma-aiśvarya—seinen eigenen Reichtum; ati-śāyanam—der übertraf; tat—diesen; na—nicht; ādriyata—schätzte sehr; agnihotryām—nach jener Kuh, die für die Darbringung von agnihotra-Opfern nützlich war; sa-abhilāṣaḥ—wurde begierig; sa-haihayaḥ—mit seinen eigenen Leuten, den Haihayas.

#### ÜBERSETZUNG

Kārtavīryārjuna dachte, daß Jamadagni mächtiger und reicher sei als er selbst, denn Jamadagni besaß in Form dieser kāmadhenu-Kuh ein kostbares Juwel. Deshalb zeigten sich er und seine Leute, die Haihayas, nicht sehr dankbar für Jamadagnis Empfang. Ganz im Gegenteil, sie wollten die kāmadhenu besitzen, die für die Darbringung des agnihotra-Opfers nützlich war.

#### **ERLÄUTERUNG**

Jamadagni war mächtiger als Kārtavīryārjuna, weil er den agnihotra-yajña mit geklärter Butter darbrachte, die er von der kāmadhenu bekam. Es kann zwar nicht jeder eine kāmadhenu-Kuh besitzen, aber jeder kann sich eine gewöhnliche Kuh halten, sie beschützen, so viel Milch von ihr nehmen, wie er braucht, und mit der Milch Butter und Ghee erzeugen, das vor allem für die Darbringung des agnihotra-yajña bestimmt ist. Aus diesem Grund legt Śrī Kṛṣṇa in der Bhagavad-gītā Wert auf den Kuhschutz (go-rakṣya). Die Kühe zu beschützen ist von größter Wichtigkeit, denn wenn man gut für die Kühe sorgt, werden sie garantiert genügend Milch geben. In Amerika bekommen die Kühe auf unseren verschiedenen ISKCON-Farmen genügend Schutz, und wir haben die praktische Erfahrung gemacht, daß wir mehr als genug Milch bekommen. Die Kühe auf anderen Farmen geben nicht so viel Milch wie die unsrigen; weil unsere Kühe ganz genau wissen, daß wir sie nicht töten, sind sie glücklich und geben Milch im Überfluß. Deshalb ist diese Anweisung Śrī Kṛṣṇas — go-rakṣya — von größter Wichtigkeit. Die ganze Welt muß von Kṛṣṇa lernen, wie man glücklich, ohne irgendwelchen Mangel, leben kann, indem man einfach Ge-

treide anbaut (annād bhavanti bhūtāni) und die Kühe beschützt (go-rakṣya). Kṛṣi-go-rakṣya-vāṇijyam vaisya-karma svabhāvajam. Die Angehörigen der dritten Gesellschaftsklasse, die Landwirtschaft und Handel treiben, müssen Land bestellen, auf dem man Getreide anbauen und Kühe beschützen kann. Das ist die Anweisung der Bhagavad-gītā. Wenn wir sagen, daß die Kühe beschützt werden müssen, werden die Fleischesser protestieren. Doch als Antwort auf ihre Einwände können wir entgegnen, daß Kṛṣṇa großen Wert darauf legt, daß die Kühe beschützt werden, und daß diejenigen, die den Drang verspüren, Fleisch zu essen, deshalb das Fleisch unwichtiger Tiere wie der Schweine, Hunde, Ziegen und Schafe essen sollen. Auf keinen Fall jedoch dürfen sie Kühe töten, denn dies wirkt sich auf den spirituellen Fortschritt der menschlichen Gesellschaft verheerend aus.

#### VERS 26

# हविर्धानीमृषेर्दर्पात्ररान् हर्तुमचोदयत् । ते च माहिष्मतीं निन्युः सवत्सां क्रन्दतीं बलात् ॥ २६॥

havirdhānīm rṣer darpān narān hartum acodayat te ca māhiṣmatīm ninyuḥ sa-vatsām krandatīm balāt

haviḥ-dhānīm—die kāmadhenu; ṛṣeḥ—des großen Weisen Jamadagni; darpāt—weil er wegen seiner materiellen Macht aufgeblasen war; narān—all seine Männer (Soldaten); hartum—zu stehlen oder wegzunehmen; acodayat—ermutigte; te—die Männer Kārtavīryārjunas; ca—auch; māhiṣmatīm—in die Hauptstadt Kārtavīryārjunas; ninyuḥ—brachten; sa-vatsām—mit dem Kalb; krandatīm—schreiend; balāt—weil sie gewaltsam fortgeschafft wurde.

#### ÜBERSETZUNG

Da Kārtavīryārjuna aufgrund seiner materiellen Macht aufgeblasen war, stiftete er seine Männer an, Jamadagnis kāmadhenu zu stehlen. Also schafften die Männer die muhende kāmadhenu zusammen mit ihrem Kalb gewaltsam nach Māhişmatī, in die Residenzstadt Kārtavīryārjunas.

#### **ERLÄUTERUNG**

Das in diesem Vers gebrauchte Wort havirdhānīm ist bedeutsam. Der Begriff havirdhānīm bezieht sich auf eine Kuh, die man für die Gewinnung von havis (Ghee) benötigt, das man bei der Vollziehung ritueller Opferzeremonien gebraucht. Im menschlichen Leben sollte man geschult werden, yajñas darzubringen. In der Bhagavad-gītā (3.9) erfahren wir, daß wir einfach nur wie die Schweine und Hunde sehr hart für Sinnenbefriedigung arbeiten, wenn wir keine yajñas darbringen (yajñārthāt karmano 'nyatra loko 'yam karma-bandhanaḥ). Das ist kein zivilisiertes Leben. Der Mensch sollte geschult werden, yajñas zu vollziehen. Yajñād bhavati parjanyaḥ. Wenn regelmäßig yajñas dargebracht werden, fällt genügend Regen, und

wenn regelmäßig Regen fällt, ist das Land fruchtbar, und alle lebensnotwendigen Dinge können wachsen. Yajña ist deshalb unbedingt notwendig. Wer yajñas vollzieht, braucht unbedingt geklärte Butter, und wer geklärte Butter haben will, muß die Kühe beschützen. Aus diesem Grunde werden wir mit Sicherheit leiden, wenn wir die vedische Lebensweise vernachlässigen. Sogenannte Gelehrte und Philosophen kennen das Geheimnis des Erfolges im Leben nicht und leiden daher unter der Macht der prakṛti, der Natur (prakṛteh kriyamāṇāni guṇaiḥ karmāṇi sarvaśaḥ). Trotzdem, obwohl sie gezwungen werden zu leiden, denken sie, ihre Zivilisation mache Fortschritt (ahankāra-vimūḍhātmā kartāham iti manyate). Die Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein hat sich deshalb zum Ziel gesetzt, eine Gesellschaftsform einzuführen, in der jeder glücklich sein wird. Das ist das Motiv unserer Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein. Yajñe sukhena bhavantu.

#### VERS 27

## अथ राजिन निर्याते राम आश्रम आगतः । श्रुत्वा तत् तस्य दौरात्म्यं चुक्रोधाहिरिवाहतः ॥२७॥

atha rājani niryāte rāma āśrama āgataḥ śrutvā tat tasya daurātmyaṁ cukrodhāhir ivāhatah

atha-daraufhin; rājani-als der König; niryāte-weggegangen war; rāmaḥ-Paraśurāma, der jüngste Sohn Jamadagnis; āśrame-in die Hütte; āgataḥ-kehrte zurück; śrutvā-als er hörte; tat-diese; tasya-von Kārtavīryārjuna; daurātmyam-schändliche Tat; cukrodha-wurde äußerst zornig; ahiḥ-eine Schlange; iva-wie; āhataḥ-getreten oder verletzt.

#### ÜBERSETZUNG

Daraufhin — Kārtavīryārjuna war inzwischen mit der kāmadhenu-Kuh verschwunden — kam Paraśurāma in den āśrama zurück. Als Paraśurāma, der jüngste Sohn Jamadagnis, von Kārtavīryārjunas schändlicher Tat erfuhr, wurde er so zornig wie eine getretene Schlange.

#### VERS 28

# घोरमादाय परशुं सत्णं वर्म कार्ध्वकम् । अन्वधावत दुर्मर्षो सृगेन्द्र इव यूथपम् ॥२८॥

ghoram ādāya paraśum satūṇam varma kārmukam anvadhāvata durmarşo mṛgendra iva yūthapam ghoram-äußerst furchterregend; ādāya-ergreifend; parasum-eine Axt; sa-tū-nam-zusammen mit einem Köcher; varma-einen Schild; kārmukam-einen Bogen; anvadhāvata-verfolgte; durmarṣaḥ-Śrī Parasurāma, der über alle Maßen zornig war; mṛgendraḥ-ein Löwe; iva-wie; yūthapam-(verfolgt) einen Elefanten.

#### ÜBERSETZUNG

Śrī Paraśurāma ergriff seine furchterregende Axt, seinen Schild und seinen Bogen mit einem Köcher voller Pfeile, und erfüllt von maßlosem Zorn, jagte er Kārtavīryārjuna nach, genau wie ein Löwe einen Elefanten verfolgt.

**VERS 29** 

तमापतन्तं भृगुवर्यमोजसा धनुर्धरं बाणपरश्वधायुधम् । ऐणेयचर्माम्बरमर्कधामभि-र्युतं जटाभिर्द्दशे पुरीं विशन् ॥२९॥

tam āpatantam bhṛgu-varyam ojasā dhanur-dharam bāṇa-paraśvadhāyudham aiṇeya-carmāmbaram arka-dhāmabhir yutam jaṭābhir dadṛśe purīm viśan

tam—diesen Paraśurāma; āpatantam—hinter sich kommend; bhṛgu-varyam—den Besten der Bhṛgu-Dynastie, Śrī Paraśurāma; ojasā—voll Ingrimm; dhanuḥdharam—einen Bogen tragend; paraśvadha—Axt; āyudham—all diese Waffen habend; aineya-carma—schwarze Hirschhaut; ambaram—die Bedeckung seines Körpers; arka-dhāmabhiḥ—wie der Sonnenschein aussehend; yutam jāṭābhiḥ—mit Haarlocken; dadrśe—er sah; purīm—in die Hauptstadt; viśan—einziehend.

#### ÜBERSETZUNG

Als König Kārtavīryārjuna in seine Residenzstadt Māhişmatī Purī einzog, sah er Śrī Paraśurāma, den Besten der Bhṛgu-Dynastie, mit Axt, Schild, Bogen und Pfeilen hinter sich herstürmen. Śrī Paraśurāma war in eine schwarze Hirschhaut gekleidet, und seine wallenden Locken glichen dem Sonnenschein.

**VERS 30** 

अचोदयद्धस्तिरथाश्वपत्तिभि-र्गदासिबाणर्ष्टिशतिवशक्तिभिः । अक्षौहिणीः सप्तदशातिभीषणा-स्ता राम एको भगवानस्रदयत् ॥३०॥ acodayad dhasti-rathāśva-pattibhir gadāsi-bāṇarṣṭi-śataghni-śaktibhiḥ akṣauhiṇīḥ sapta-daśātibhīṣaṇās tā rāma eko bhagavān asūdayat

acodayat—er schickte in den Kampf; hasti—mit Elefanten; ratha—mit Streitwagen; aśva—mit Pferden; pattibhiḥ—und mit Infanterie; gadā—mit Keulen; asi—mit Schwertern; bāṇa—mit Pfeilen; rṣṭi—mit ṛṣṭis (eine bestimmte Art von Waffen); śataghni—mit śataghnis; śaktibhiḥ—mit śaktis; akṣauhiṇīḥ—ganze Gruppen von akṣauhiṇīs; sapta-daśa—siebzehn; ati-bhīṣaṇāḥ—höchst furchterregend; tāḥ—sie alle; rāmaḥ—Śrī Paraśurāma; ekaḥ—allein; bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; asūdayat—tötete.

#### ÜBERSETZUNG

Als Kārtavīryārjuna Paraśurāma erblickte, bekam er es sofort mit der Angst zu tun und schickte ihm viele Elefanten, Streitwagen, Pferde und Fußsoldaten entgegen, die mit Keulen, Schwertern, Pfeilen, ṛṣṭis, śataghnis, śaktis und vielen anderen Waffen ausgerüstet waren. Kārtavīryārjuna bot siebzehn vollständige akṣauhiṇīs von Soldaten auf, um Paraśurāma aufzuhalten, doch obwohl Paraśurāma allein war, tötete er sie alle.

#### **ERLÄUTERUNG**

Mit dem Wort akşauhinī bezeichnet man eine Schlachtreihe, die aus 21 870 Streitwagen und Elefanten, 109 350 Fußsoldaten und 65 610 Pferden besteht. Folgende detaillierte Beschreibung findet man im Mahābhārata, im Zweiten Kapitel des Ādi Parva:

eko ratho gajas caikaḥ narāḥ pañca padātayaḥ trayas ca turagās taj-jñaiḥ pattir ity abhidhīyate

pattim tu triguṇām etām viduḥ senāmukham budhāḥ trīṇi senāmukhāny eko gulma ity adhidhīyate

trayo gulmā gaņo nāma vāhinī tu gaṇās trayaḥ śrutās tisras tu vāhinyaḥ pṛtaneti vicakṣaṇaiḥ

camūs tu pṛtanās tisras camvas tisras tv anīkinī anīkinīm dasa-guṇām āhur aksauhinīm budhāh akşauhinyas tu sankhyātā rathānām dvija-sattamāḥ sankhyā-gaṇita-tattvajñaiḥ sahasrāṇy eka-vimsati

śatāny upari cāṣṭau ca bhūyas tathā ca saptatiḥ gajānāṁ tu parīmāṇaṁ tāvad evātra nirdiśet

jñeyam śata-sahasram tu sahasrāṇi tathā nava narāṇām adhi pañcāśac chatāni trīṇi cānaghāḥ

pañca-şaşṭi-sahasrāṇi tathāśvānām śatāni ca daśottarāṇi ṣaṭ cāhur yathāvad abhisankhyayā etām akṣauhiṇīm prāhuḥ sankhyā-tattva-vido janāh

"Ein Streitwagen, ein Elefant, fünf Fußsoldaten und drei Pferde werden von denen, die sich in der Wissenschaft auskennen, ein patti genannt. Die Weisen wissen auch, daß drei pattis ein sogenanntes senāmukha ergeben. Drei senāmukhas werden als ein gulma bezeichnet, drei gulmas als ein gaṇa und drei gaṇas als ein vāhinī. Drei vāhinīs werden von den Gelehrten als ein pṛtanā bezeichnet, drei pṛtanās ergeben ein camū, und drei camūs entsprechen einer anīkinī. Zehn anīkinīs werden von den Weisen als eine akṣauhinī bezeichnet. Die Zahl der Streitwagen einer akṣauhinī beträgt nach den Berechnungen derer, die die Kunst solcher Berechnungen beherrschen, 21 870, o Bester der Zweimalgeborenen, und die Zahl der Elefanten ist die gleiche. Die Zahl der Fußsoldaten beträgt 109 350 und die der Pferde 65 610. Das ergibt eine sogenannte aksauhinī."

**VERS 31** 

यतो यतोऽसौ प्रहरत्परश्वघो मनोऽनिलौजाः परचक्रसद्दनः। ततस्ततिश्चित्रभुजोरुकन्धरा निपेत्ररुव्यां हतस्तवाहनाः॥३१॥

yato yato 'sau praharat-paraśvadho mano-'nilaujāh para-cakra-sūdanah

tatas tataś chinna-bhujoru-kandharā nipetur urvyām hata-sūta-vāhanāḥ

yataḥ—wo auch immer; yataḥ—wo auch immer; asau—Śrī Paraśurāma; praharat—zerhauend; paraśvadhaḥ—geschickt im Gebrauch seiner Waffe, der Axt (paraśu); manaḥ—wie der Geist; anila—wie der Wind; ojāḥ—ungestüm; para-cakra—die Kampfkraft der Feinde; sūdanaḥ—Töter; tataḥ—einmal hier; tataḥ—und einmal dort; chinna—verstreut und abgeschnitten; bhuja—Arme; ūru—Beine; kandharāḥ—Schultern; nipetuḥ—gefallen; urvyām—auf den Boden; hata—getötet; sūta—Wagenlenker; vāhanāḥ—Packpferde und Elefanten.

#### ÜBERSETZUNG

Śrī Paraśurāma, der es meisterhaft verstand, den Kampfgeist des Feindes zu brechen, metzelte mit der Geschwindigkeit des Geistes und des Windes seine Feinde mit seiner Streitaxt [paraśu] nieder. Wo immer er auch erschien, stürzten die Feinde mit abgeschlagenen Beinen, Armen und Schultern zu Boden, und auch ihre Wagenlenker und Reittiere, die Elefanten und Pferde, mußten allesamt ihr Leben lassen.

#### **ERLÄUTERUNG**

Am Anfang, als die Kampfkraft der feindlichen Armee noch ungebrochen war, stürzte sich Śrī Paraśurāma mit der Geschwindigkeit des Geistes mitten unter die kämpfenden Soldaten, Elefanten und Pferde, um sie zu töten. Als er ein wenig müde wurde, verlangsamte er seine Geschwindigkeit und machte die Feinde von da an mit der Geschwindigkeit des Windes nieder. Die Geschwindigkeit des Geistes ist größer als die des Windes.

#### VERS 32

दृष्ट्वा स्वसैन्यं रुधिरौघकर्दमे
रणाजिरे रामकुठारसायकैः।
विवृक्णवर्मध्वजचापविग्रहं
निपातितं हैहय आपतद् रुषा।।३२।।

dṛṣṭvā sva-sainyam rudhiraugha-kardame raṇājire rāma-kuṭhāra-sāyakaiḥ vivṛkṇa-varma-dhvaja-cāpa-vigraham nipātitam haihaya āpatad rusā

dṛṣṭvā—durch Sehen; sva-sainyam—seine eigenen Soldaten; rudhira-ogha-kardame—das aufgrund des strömenden Blutes schlammig geworden war; raṇa-ajire—auf dem Schlachtfeld; rāma-kuṭhāra—von der Axt Śrī Paraśurāmas; sāyakaiḥ—und von den Pfeilen; vivṛkṇa—zerschmettert; varma—die Schilder; dhvaja—die Flaggen; cāpa—Bögen; vigraham—die Körper; nipātitam—gefallen; haihayaḥ—Kārtavīryārjuna; āpatat—stürmte herbei; ruṣā—voller Zorn.

#### ÜBERSETZUNG

Mit Hilfe seiner Axt und seiner Pfeile zerstörte Śrī Paraśurāma die Schilder, Flaggen, Bögen und Körper der Soldaten Kārtavīryārjunas, worauf diese tot auf das Schlachtfeld fielen und den Boden mit ihrem Blut schlammig machten. Als Kārtavīryārjuna sah, daß seine Truppen eine Niederlage erlitten, stürmte er wutentbrannt auf das Schlachtfeld.

#### **VERS 33**

अथार्जुनः पश्चरातेषु बाहुभि-र्धनुःषु बाणान् युगपत् स सन्दर्धे । रामाय रामोऽस्त्रभृतां समग्रणी-स्तान्येकथन्वेषुभिराच्छिनत् समम् ॥३३॥

athārjunaḥ pañca-śateṣu bāhubhir dhanuḥṣu bāṇān yugapat sa sandadhe rāmāya rāmo 'stra-bhṛtām samagraṇīs tāny eka-dhanveṣubhir ācchinat samam

atha—danach; arjunaḥ—Kārtavīryārjuna; pañca-sateṣu—fünfhundert; bāhubhiḥ—mit seinen Armen; dhanuḥṣu—auf die Bögen; bāṇān—Pfeile; yugapat—gleichzeitig; saḥ—er; sandadhe—legte; rāmāya—um Śrī Paraśurāma zu töten; rāmaḥ—Śrī Paraśurāma; astra-bhṛtām—von allen Soldaten, die eine Waffe handhaben konnten; samagraṇīḥ—der allerbeste; tāni—alle Bögen Kārtavīryārjunas; eka-dhanvā—einen Bogen besitzend; iṣubhiḥ—die Pfeile; ācchinat—zersplitterte; samam—mit.

#### ÜBERSETZUNG

Sodann legte Kārtavīryārjuna mit seinen eintausend Armen fünfhundert Pfeile gleichzeitig auf fünfhundert Bögen, um Śrī Paraśurāma zu töten; doch Śrī Paraśurāma, der beste aller Krieger, schoß mit nur einem Bogen genügend Pfeile ab, um alle Pfeile und Bögen in den Händen Kārtavīryārjunas augenblicklich zu zersplittern.

VERS 34
पुनः खहस्तैरचलान् मृथेऽङ्किपानुतिक्षप्य वेगादिभधावतो युधि ।
भुजान् कुठारेण कठोरनेमिना
चिच्छेद रामः प्रसमं त्वहेरिव ॥३४॥

punaḥ sva-hastair acalān mṛdhe 'nghripān utkṣipya vegād abhidhāvato yudhi bhujān kuṭhāreṇa kaṭhora-neminā ciccheda rāmaḥ prasabham tv aher iva

punaḥ—wieder; sva-hastaiḥ—mit seinen eigenen Händen; acalān—Hügel; mṛdhe—auf dem Schlachtfeld; aṅghripān—Bäume; utkṣipya—nachdem er entwurzelt hatte; vegāt—mit großer Wucht; abhidhāvataḥ—von dem, der sehr ungestüm rannte; yudhi—auf das Schlachtfeld; bhujān—alle Arme; kuṭhāreṇa—mit seiner Axt; kaṭhora-neminā—die sehr scharf war; ciccheda—schnitt in Stücke; rāmaḥ—Śrī Paraśurāma; prasabham—mit großer Wucht; tu—aber; ahaḥ iva—genau wie die Köpfe einer Schlange.

#### ÜBERSETZUNG

Als Kārtavīryārjunas Pfeile in Stücke geschossen waren, riß er eigenhändig viele Bäume und Hügel aus und stürmte erneut auf Śrī Paraśurāma zu, um ihn zu töten. Hierauf setzte Śrī Paraśurāma jedoch seine Streitaxt ein und hieb Kārtavīryārjuna mit großer Wucht die Arme ab, genau wie man einer Schlange die Köpfe abhackt.

#### **VERS 35-36**

कृत्तबाहोः शिरस्तस्य गिरेः शृङ्गमिवाहरत् । हते पितरि तत्पुत्रा अयुतं दुद्रुवुर्भयात् ॥३५॥ अग्निहोत्रीग्रुपावर्त्य सवत्सां परवीरहा । सग्रुपेत्याश्रमं पित्रे परिक्किष्टां समर्पयत् ॥३६॥

> kṛtta-bāhoḥ śiras tasya gireḥ śṛṅgam ivāharat hate pitari tat-putrā ayutaṁ dudruvur bhayāt

agnihotrīm upāvartya savatsām para-vīra-hā samupetyāśramam pitre parikliṣṭām samarpayat

kṛtta-bāhoḥ—von Kārtavīryārjuna, dessen Arme abgeschnitten waren; siraḥ—den Kopf; tasya—von ihm (Kārtavīryārjuna); gireḥ—eines Berges; sṛṅgam—die Spitze; iva—wie; āharat—(Paraśurāma) trennte ihn vom Körper; hate pitari—als ihr Vater getötet wurde; tat-putrāḥ—seine Söhne; ayutam—zehntausend; dudruvuḥ—flohen; bhayāt—aus Angst; agnihotrīm—die kāmadhenu; upāvartya—herbeibringend; sa-vatsām—mit ihrem Kalb; para-vīra-hā—Paraśurāma, der die Helden der Feinde töten konnte; samupetya—nachdem er zurückgekehrt war; āśramam—zur

Hütte seines Vaters; pitre—seinem Vater; parikliştām—die äußerstes Leid durchgemacht hatte; samarpayat—übergab.

#### ÜBERSETZUNG

Kārtavīryārjuna hatte bereits seine Arme verloren, und nun schlug ihm Paraśurāma den Kopf ab wie einen Berggipfel. Als die zehntausend Söhne Kārtavīryārjunas sahen, daß ihr Vater tot war, suchten sie angsterfüllt das Weite. Da der Feind nun getötet war, befreite Paraśurāma die kāmadhenu, die viel Leid hatte erdulden müssen, und brachte sie zusammen mit ihrem Kalb nach Hause zurück, wo er sie seinem Vater, Jamadagni, übergab.

#### **VERS 37**

# खकर्म तत्कृतं रामः पित्रे श्रात्यः एव च । वर्णयामास तच्छुत्वा जमदग्निरभाषत ॥३७॥

sva-karma tat kṛtaṁ rāmaḥ pitre bhrātṛbhya eva ca varṇayām āsa tac chrutvā jamadagnir abhāsata

sva-karma—seine eigenen Taten; tat—all diese Taten; krtam—die vollbracht worden waren; rāmaḥ—Paraśurāma; pitre—seinem Vater; bhrātrbhyaḥ—seinen Brüdern; eva ca—sowie auch; varṇayām āsa—schilderte; tat—das; śrutvā—nachdem sie gehört hatten; jamadagniḥ—der Vater Paraśurāmas; abhāṣata—sagte folgendes.

#### ÜBERSETZUNG

Paraśurāma schilderte seinem Vater und seinen Brüdern, wie er Kārtavīryārjuna getötet hatte. Als Jamadagni die Beschreibung der Taten Paraśurāmas vernahm, sagte er folgendes zu seinem Sohn:

#### **VERS 38**

### राम राम महाबाहो भवान् पापमकारषीत्। अवधीन्नरदेवं यत् सर्वदेवमयं वृथा।।३८॥

rāma rāma mahābāho bhavān pāpam akāraşīt avadhīn naradevam yat sarva-devamayam vrthā

rāma rāma—mein lieber Sohn Paraśurāma; mahābāho—großer Held; bha-vān—du; pāpam—sündvolle Handlungen; akāraṣīt—hast ausgeführt; avadhīt—hast getötet; naradevam—den König; yat—der ist; sarva-deva-mayam—die Verkörperung aller Halbgötter; vṛthā—unnötigerweise.

#### ÜBERSETZUNG

Mein lieber Sohn Paraśurāma, o großer Held, du hast den König, der die Verkörperung aller Halbgötter sein soll, unnötigerweise getötet und deshalb eine Sünde auf dich geladen.

#### **VERS 39**

## वयं हि ब्राह्मणास्तात क्षमयाईणतां गताः। यया लोकगुरुर्देवः पारमेष्टचमगात् पदम्।।३९॥

vayam hi brāhmaṇās tāta kṣamayārhaṇatām gatāḥ yayā loka-gurur devaḥ pārameṣṭhyam agāt padam

vayam—wir; hi—gewiß; brāhmaṇāḥ—sind qualifizierte brāhmaṇas; tāta—o mein lieber Sohn; kṣamayā—mit der Eigenschaft der Versöhnlichkeit; arhaṇatām—die Position, verehrt zu werden; gatāḥ—wir haben erlangt; yayā—durch diese Eigenschaft; loka-guruḥ—der spirituelle Meister dieses Universums; devaḥ—Brahmā; pārameṣṭhyam—die höchste Persönlichkeit in diesem Universum; agāt—erlangte; padam—die Position.

#### ÜBERSETZUNG

Mein lieber Sohn, wir sind alle brāhmaṇas und wurden für die gewöhnlichen Leute verehrungswürdig, weil wir die Eigenschaft haben, anderen zu vergeben. Wegen dieser Eigenschaft hat Brahmā, der höchste spirituelle Meister im Universum, sein Amt erhalten.

#### **VERS 40**

### क्षमया रोचते लक्ष्मीर्नाह्मी सौरी यथा प्रभा । क्षमिणामाञ्च भगवांस्तुष्यते हरिरीश्वरः ॥४०॥

kşamayā rocate lakşmīr brāhmī saurī yathā prabhā kşamiṇām āśu bhagavāms tuṣyate harir īśvaraḥ

kṣamayā—einfach nur durch Verzeihen; rocate—wird angenehm; lakṣmīḥ—die Glücksgöttin; brāhmī—in Zusammenhang mit brahmanischen Eigenschaften; saurī—der Sonnengott; yathā—wie; prabhā—der Sonnenschein; kṣamiṇām—über die brāhmaṇas, die so nachsichtig sind; āśu—sehr bald; bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; tuṣyate—wird erfreut; hariḥ—der Herr; īśvaraḥ—der höchste Kontrollierende.

#### ÜBERSETZUNG

Die Pflicht eines brāhmaṇa ist es, die Fähigkeit des Verzeihens, die leuchtend ist wie die Sonne, zu kultivieren. Die Höchste Persönlichkeit Gottes, Hari, betrachtet diejenigen, die nachsichtig sind, mit Wohlgefallen.

#### **ERLÄUTERUNG**

Verschiedene Persönlichkeiten werden schön, wenn sie verschiedene Eigenschaften besitzen. Cāṇakya Paṇḍita sagt, daß der Kuckuck zwar sehr schwarz, aber aufgrund seines lieblichen Gesanges dennoch schön ist. In ähnlicher Weise wird eine Frau schön durch ihre Keuschheit und die Treue gegenüber ihrem Mann, und ein häßlicher Mensch wird schön, wenn er ein Gelehrter wird. In derselben Weise werden brāhmaṇas, kṣatriyas, vaiśyas und śūdras durch ihre Eigenschaften schön. Brāhmaṇas sind schön, wenn sie nachsichtig sind, kṣatriyas, wenn sie heldenhaft sind und niemals vom Schlachtfeld fliehen, vaiśyas, wenn sie mit Erfolg landwirtschaftlichen Tätigkeiten nachgehen und die Kühe beschützen, und śūdras, wenn sie ihre Pflichten getreu erfüllen, wie es ihr Meister von ihnen verlangt. Auf diese Weise wird jeder durch seine besonderen Eigenschaften schön, und die Eigenschaft, die vor allem den brāhmaṇa auszeichnet, ist, wie hier gesagt wird, die Fähigkeit zu verzeihen.

#### VERS 41

### राज्ञो मूर्घाभिषिक्तस्य वधो ब्रह्मवधाद् गुरुः । तीर्थसंसेवया चांहो जह्यङ्गाच्युतचेतनः ॥४१॥

rājño mūrdhābhişiktasya vadho brahma-vadhād guruḥ tīrtha-saṁsevayā cāṁho jahy aṅgācyuta-cetanaḥ

rājāaḥ—des Königs; mūrdha-abhiṣiktasya—der als der Kaiser berühmt ist; va-dhaḥ—das Töten; brahma-vadhāt—als das Töten eines brāhmaṇa; guruḥ—schwerwiegender; tīrtha-samsevayā—durch Verehren der heiligen Orte; ca—auch; amhaḥ—die sündhafte Tat; jahi—wasche weg; anga—mein lieber Sohn; acyuta-cetanaḥ—völlig Krsna-bewußt.

#### ÜBERSETZUNG

Mein lieber Sohn, einen König zu töten, der über ein Reich herrscht, ist eine schwerere Sünde als das Töten eines brähmana. Doch wenn du Kṛṣṇabewußt wirst und die heiligen Orte verehrst, kannst du das große Unrecht, das du begangen hast, sühnen.

#### **ERLÄUTERUNG**

Wer sich völlig der Höchsten Persönlichkeit Gottes ergibt, wird von allen Sünden befreit (aham tvām sarva-pāpebhyo moksayisyāmi). Selbst der größte Sünder

kann von dem Tag oder vielmehr dem Augenblick an, wo er sich Kṛṣṇa völlig ergibt, befreit werden. Um jedoch anderen ein Beispiel zu geben, riet Jamadagni seinem Sohn Paraśurāma, die heiligen Orte zu verehren. Weil sich ein gewöhnlicher Mensch der Höchsten Persönlichkeit Gottes nicht sofort ergeben kann, wird ihm empfohlen, von einem heiligen Ort zum nächsten zu reisen, um mit Heiligen zusammenzutreffen und auf diese Weise allmählich von sündhaften Reaktionen befreit zu werden.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 15. Kapitel im Neunten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Paraśurāma, die Kriegerinkarnation des Herrn".

### Śrī Paraśurāma vernichtet die herrschende Klasse der Welt

In diesem Kapitel wird geschildert, wie Paraśurāma die ganze Welt einundzwanzigmal von den kṣatriyas befreite, nachdem die Söhne Kārtavīryārjunas Jamadagni getötet hatten. Außerdem werden die Nachkommen Viśvāmitras beschrieben.

Als Jamadagnis Frau Reņukā zur Gangā ging, um Wasser zu holen, sah sie dort den König der Gandharvas, der sich mit Apsaras vergnügte. Wie gebannt beobachtete sie die Szene, die sich ihren Augen bot, und einen Augenblick lang hatte sie den Wunsch, mit dem König der Gandharvas zusammenzusein. Zur Strafe für diesen sündhaften Wunsch erhielt Paraśurāma von ihrem Ehemann den Befehl, seine eigene Mutter und seine Brüder zu töten, doch später wurden diese kraft der Entsagung Jamadagnis wieder zum Leben erweckt. Da die Söhne Kartaviryarjunas den Tod ihres Vaters nicht vergessen hatten, wollten sie sich an Śrī Paraśurāma rächen, und so töteten sie während Parasuramas Abwesenheit Jamadagni, der gerade über die Höchste Persönlichkeit Gottes meditierte. Als Parasurama in den asrama zurückkehrte und seinen Vater tot am Boden liegen sah, erfüllte ihn tiefer Gram. Darauf bat er seine Brüder, auf die Leiche aufzupassen, und machte sich auf den Weg, entschlossen, alle ksatrivas der Welt auszurotten. Er nahm seine Streitaxt und begab sich nach Māhişmatī-pura, der Residenzstadt Kārtavīryārjunas, und tötete dort sämtliche Söhne Kartaviryarjunas, deren Blut einen großen Fluß bildete. Doch Paraśurāma war damit noch nicht zufrieden, nur die Söhne Kārtavīryār junas getötet zu haben; später, als die ksatrivas zu einer Last wurden, tötete er sie einundzwanzigmal hintereinander, so daß es schließlich auf der ganzen Welt keine ksatriyas mehr gab. Dann fügte Parasurama den Kopf seines Vaters wieder mit dem toten Rumpf zusammen und brachte verschiedene Opfer dar, um den Höchsten Herrn zu erfreuen. Auf diese Weise wurde Jamadagnis Körper wieder zum Leben erweckt, und später wurde er auf das höhere Planetensystem Saptarşi-mandala erhoben. Paraśurāma, der Sohn Jamadagnis, lebt heute noch in Mahendra-parvata. Im nächsten manvantara wird er ein Prediger vedischen Wissens werden.

In der Dynastie Gādhis wurde der überaus mächtige Viśvāmitra geboren. Durch seine Entsagung und Buße wurde er zu einem brāhmaṇa. Er hatte hundertundein Söhne, die als die Madhucchandās berühmt waren. Der Sohn Ajīgartas, Śunaḥśepha, sollte in der Opferarena Hariścandras geopfert werden, doch durch die Gnade der Prajāpatis wurde er gerettet. Danach wurde er unter dem Namen Devarāta ein Mitglied der Dynastie Gādhis. Die fünfzig älteren Söhne Viśvāmitras wollten jedoch Śunaḥśepha nicht als ihren älteren Bruder akzeptieren, weshalb Viśvāmitra sie dazu verfluchte, mlecchas zu werden, das heißt Menschen, die die Prinzipien der vedischen Kultur nicht befolgen. Hierauf akzeptierten Viśvāmitras einundfünfzigster Sohn und seine jüngeren Brüder Śunaḥśepha als ihren ältesten Bruder, worauf sie von ihrem Vater Viśvāmitra gesegnet wurden, weil er mit ihnen zufrieden war. Auf diese Weise wurde Devarāta in die Dynastie Kauśikas aufgenommen, und als Folge davon gibt es von dieser Dynastie verschiedene Zweige.

#### VERS 1

### श्रीशुक उवाच पित्रोपशिक्षितो रामस्तथेति कुरुनन्दन। संवत्सरं तीर्थयात्रां चरित्वाश्रममात्रजत् ॥१॥

śrī-śuka uvāca pitropaśikṣito rāmas tatheti kuru-nandana saṁvatsaraṁ tīrtha-yātrāṁ caritvāśramam āvrajat

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; pitrā—von seinem Vater; upaśikşitah—so angewiesen; rāmah—Śrī Paraśurāma; tathā iti—so sei es; kuru-nandana—o Sohn der Kuru-Dynastie, Mahārāja Parīkṣit; samvatsaram—ein ganzes Jahr
lang; tīrtha-yātrām—eine Pilgerreise an alle heiligen Orte; caritvā—nachdem er
durchgeführt hatte; āśramam—nach Hause; āvrajat—kehrte zurück.

#### ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī sagte: Mein lieber Mahārāja Parīkşit, als Śrī Paraśurāma von seinem Vater diesen Befehl erhielt, war er sofort bereit zu gehorchen und sagte: "So sei es." Ein ganzes Jahr lang besuchte er Pilgerorte und kehrte dann wieder zum Haus seines Vaters zurück.

#### VERS 2

### कदाचिद् रेणुका याता गङ्गायां पद्ममालिनम् । गन्धर्वराजं क्रीडन्तमप्सरोभिरपञ्चत ॥ २ ॥

kadācid reņukā yātā gaṅgāyāṁ padma-mālinam gandharva-rājaṁ krīḍantam apsarobhir apaśyata

kadācit—einmal; reņukā—Jamadagnis Frau, die Mutter Śrī Paraśurāmas; yātā—ging; gaṅgāyām—zum Ufer der Gaṅgā; padma-mālinam—mit einer Girlande aus Lotosblumen bekränzt; gandharva-rājam—der König der Gandharvas; krīḍan-tam—sich vergnügend; apsarobhiḥ—mit den Apsarās (himmlische Gesellschaftsmädchen); apaśyata—sie sah.

#### ÜBERSETZUNG

Als Renukā, die Frau Jamadagnis, einmal zum Ufer der Gangā ging, um Wasser zu holen, sah sie dort den König der Gandharvas, der mit einer Lo-

tosblumengirlande bekränzt war und sich mit himmlischen Frauen [Apsarās] im Wasser vergnügte.

#### VERS 3

### विलोकयन्ती क्रीडन्तमुदकार्थं नदीं गता। होमवेलां न सस्मार किञ्चित्तरथस्पृहा।।३।।

vilokayantī krīḍantam udakārthaṁ nadīṁ gatā homa-velāṁ na sasmāra kiñcic citraratha-spṛhā

vilokayantī—während sie betrachtete; krīḍantam—den König der Gandharvas, der solchen Tätigkeiten nachging; udaka-artham—um ein wenig Wasser zu holen; nadīm—zum Fluß; gatā—als sie ging; homa-velām—die Zeit für die Durchführung des homa, des Feueropfers; na sasmāra—erinnerte sich nicht; kiñcit—ein klein wenig; citraratha—des Königs der Gandharvas, Citraratha; spṛhā—wünschte sich die Gesellschaft.

#### ÜBERSETZUNG

Sie war gekommen, um an der Gangā Wasser zu holen, doch als sie Citraratha, den König der Gandharvas, dabei beobachtete, wie er sich mit den himmlischen Mädchen vergnügte, fühlte sie sich ein wenig zu ihm hingezogen und vergaß, daß die Zeit für das Feueropfer verstrich.

#### VERS 4

### कालात्ययं तं विलोक्य मुनेः शापविशङ्किता । आगत्य कलशं तस्यौ पुरोधाय कृताञ्जलिः ॥ ४ ॥

kālātyayam tam vilokya muneḥ śāpa-viśankitā āgatya kalaśam tasthau purodhāya kṛtāñjaliḥ

kāla-atyayam—das Verstreichen der Zeit; tam—dieses; vilokya—bemerkend; muneh—des großen Weisen Jamadagni; sāpa-visanhitā—den Fluch befürchtend; āgatya—zurückkehrend; kalasam—den Wassertopf; tasthau—stand; purodhāya—vor den Weisen stellend; krta-añjaliḥ—mit gefalteten Händen.

#### ÜBERSETZUNG

Als Reņukā später bemerkte, daß die Zeit für die Darbringung des Opfers verstrichen war, fürchtete sie, ihr Ehemann würde sie verfluchen. Als sie

nach Hause zurückkehrte, stellte sie deshalb einfach den Wassertopf vor ihn hin und blieb mit gefalteten Händen stehen.

#### VERS 5

### व्यभिचारं म्रुनिर्ज्ञात्वा पत्न्याः प्रकुपितोऽत्रवीत्। प्रतेनां पुत्रकाः पापामित्युक्तास्ते न चिक्ररे ॥ ५॥

vyabhicāram munir jñātvā patnyāḥ prakupito 'bravīt ghnatainām putrakāḥ pāpām ity uktās te na cakrire

vyabhicāram—Ehebruch; muniḥ—der große Weise Jamadagni; jñātvā—konnte verstehen; patnyāḥ—seiner Frau; prakupitaḥ—er wurde zornig; abravīt—er sagte; ghnata—tötet; enām—sie; putrakāḥ—meine lieben Söhne; pāpām—sündvoll; iti uktāh—so angewiesen; te—alle Söhne; na—nicht; cakrire—führten seinen Befehl aus.

#### ÜBERSETZUNG

Da der große Weise Jamadagni begriff, daß seine Frau in Gedanken Ehebruch begangen hatte, wurde er sehr zornig und befahl seinen Söhnen: "Meine lieben Söhne, tötet diese sündvolle Frau!" Doch die Söhne führten seinen Befehl nicht aus.

#### VERS 6

## रामः सञ्चोदितः पित्रा भ्रातृन् मात्रा सहावधीत् । प्रभावज्ञो स्रुनेः सम्यक् समाधेस्तपसश्च सः ॥ ६॥

rāmaḥ sancoditaḥ pitrā bhrātṛn mātrā sahāvadhīt prabhāva-jño muneḥ samyak samādhes tapasas ca saḥ

rāmaḥ—Śrī Parasurāma; sañcoditaḥ—aufgefordert (seine Mutter und seine Brüder zu töten); pitrā—von seinem Vater; bhrātēn—alle Brüder; mātrā saha—mit der Mutter; avadhīt—tötete auf der Stelle; prabhāva-jñaḥ—die Macht kennend; muneḥ—des großen Weisen; samyak—völlig; samādheḥ—durch Meditation; tapasaḥ—durch Entsagung; ca—auch; sah—er.

#### ÜBERSETZUNG

Jamadagni befahl darauf seinem jüngsten Sohn, Paraśurāma, seine Brüder, die sich dem Befehl ihres Vaters widersetzt hatten, wie auch seine Mutter, die im Geiste Ehebruch begangen hatte, zu töten. Da Śrī Paraśurāma

wußte, wie mächtig sein Vater aufgrund seiner Meditations- und Bußübungen war, tötete er ohne Zögern seine Mutter und seine Brüder.

#### **ERLÄUTERUNG**

Das Wort prabhāva-jñāḥ ist bedeutsam. Paraśurāma war sich der Macht seines Vaters bewußt, und daher erklärte er sich bereit, den Befehl seines Vaters auszuführen. Er handelte aus folgender Überlegung: Wenn er sich weigerte, den Befehl auszuführen, würde er verflucht werden, doch wenn er dem Befehl gehorchen würde, wäre sein Vater erfreut. Und wenn sein Vater sich freuen würde, würde Paraśurāma ihn um die Segnung bitten, seine Mutter und seine Brüder wieder zum Leben zu erwecken. Paraśurāma war sich dessen völlig sicher und willigte deshalb ein, seine Mutter und seine Brüder zu töten.

#### VERS 7

## वरेणच्छन्दयामास प्रीतः सत्यवतीसुतः। वत्रे हतानां रामोऽपि जीवितं चास्मृतिं वधे।। ७।।

vareṇa cchandayām āsa prītaḥ satyavatī-sutaḥ vavre hatānām rāmo 'pi jīvitam cāsmrtim vadhe

varena cchandayām āsa—bat ihn, sich eine beliebige Segnung geben zu lassen; prītaḥ—da er sehr zufrieden war (mit ihm); satyavatī-sutaḥ—Jamadagni, der Sohn Satyavatīs; vavre—sagte; hatānām—meiner toten Mutter und meiner Brüder; rā-maḥ—Paraśurāma; api—auch; jīvitam—laß sie lebendig sein; ca—auch; asmṛtim—kein Erinnern; vadhe—daran, daß sie von mir getötet worden sind.

#### ÜBERSETZUNG

Jamadagni, der Sohn Satyavatīs, war mit Paraśurāma sehr zufrieden und fragte ihn deshalb, welche Segnung er sich von ihm wünsche. Śrī Paraśurāma antwortete: "Laß meine Mutter und meine Brüder wieder lebendig werden und mach, daß sie sich nicht daran erinnern können, daß sie von mir getötet wurden. Das ist die Segnung, um die ich dich bitte."

#### VERS 8

### उत्तस्थुस्ते कुशिलनो निद्रापाय इवाज्जसा । पितुर्विद्वांस्तपोवीर्यं रामश्रके सुदृद्वधम् ॥ ८॥

uttasthus te kuśalino nidrāpāya ivāñjasā

#### pitur vidvāms tapo-vīryam rāmas cakre suhrd-vadham

uttasthuh—standen sofort auf; te—Śrī Paraśurāmas Mutter und seine Brüder; ku-śalinah—glücklich am Leben; nidrā-apāye—am Ende von gesundem Schlaf; iva—wie; añjasā—sehr bald; pituh—seines Vaters; vidvān—kennend; tapah—Entsagung; vīryam—Macht; rāmah—Śrī Paraśurāma; cakre—führte aus; suhṛt-vadham—das Töten seiner Familienangehörigen.

#### ÜBERSETZUNG

Dank der Segnung Jamadagnis wurden Śrī Paraśurāmas Mutter und seine Brüder darauf sofort wieder lebendig und waren voller Freude, als seien sie gerade aus tiefem Schlaf erwacht. Śrī Paraśurāma hatte seine Verwandten getötet, wie ihm sein Vater befohlen hatte, weil er sich der Macht, Entsagung und Gelehrtheit seines Vaters völlig bewußt war.

#### VERS 9

# येऽर्जुनस्य सुता राजन् सरन्तः स्विपतुर्वथम् । रामवीर्यपराभृता लेभिरे शर्म न कवित् ॥९॥

ye 'rjunasya sutā rājan smarantaḥ sva-pitur vadham rāma-vīrya-parābhūtā lebhire śarma na kvacit

ye—diejenigen, die; arjunasya—von Kārtavīryārjuna; sutāḥ—Söhne; rājan—o Mahārāja Parīkṣit; smarantaḥ—sich immer erinnernd; sva-pituḥ vadham—daß ihr Vater getötet worden war (von Paraśurāma); rāma-vīrya-parābhūtāḥ—der überragenden Kraft Śrī Paraśurāmas unterlegen; lebhire—erlangten; śarma—Glück; na—nicht; kvacit—jemals.

#### ÜBERSETZUNG

Mein lieber König Parīkṣit, die Söhne Kārtavīryārjunas, die der überragenden Stärke Paraśurāmas unterlegen waren, konnten nicht glücklich werden, denn sie erinnerten sich ständig an den Tod ihres Vaters.

#### FRIÄUTFRUNG

Jamadagni war aufgrund der Bußen, die er sich auferlegte, zweifellos sehr mächtig, doch weil seine bedauernswerte Frau Renukā ein kleines Vergehen beging, ließ er sie töten. Dies war zweifellos eine sündhafte Tat, und Jamadagni wurde deshalb von den Söhnen Kārtavīryārjunas getötet, wie im folgenden geschildert wird. Śrī Paraśurāma lud ebenfalls eine Sünde auf sich, indem er Kārtavīryārjuna tötete, obwohl dies kein besonders großes Vergehen darstellte. Ob man Kārtavīryārjuna, Śrī

Paraśurāma, Jamadagni oder sonst irgend jemand sein mag, man muß also sehr vorsichtig und klug handeln, denn sonst wird man die Folgen seiner sündhaften Handlungen schmerzhaft zu spüren bekommen. Das ist die Lehre, die uns die vedische Literatur erteilt.

#### **VERS 10**

### एकदाश्रमतो रामे सभ्राति वनं गते । वैरं सिषाधयिषवो लब्धच्छिद्रा उपागमन् ॥१०॥

ekadāśramato rāme sabhrātari vanam gate vairam siṣādhayiṣavo labdha-cchidrā upāgaman

ekadā—einmal; āśramataḥ—aus dem āśrama Jamadagnis; rāme—als Śrī Paraśurāma; sa-bhrātari—zusammen mit seinen Brüdern; vanam—in den Wald; gate—gegangen war; vairam—Rache aufgrund aus vergangener Zeit herrührender Feindschaft; siṣādhayiṣavaḥ—üben wollend; labdha-chidrāḥ—die Gelegenheit wahrnehmend; upāgaman—sie kamen in die Nähe der Behausung Jamadagnis.

#### ÜBERSETZUNG

Als Parasurama einmal den äsrama verließ und zusammen mit Vasumän und seinen anderen Brüdern in den Wald ging, nützten die Söhne Kärtavīryārjunas die Gelegenheit und kamen zu Jamadagnis Wohnsitz, um Rache zu üben, denn sie grollten ihm nach wie vor.

#### VERS 11

### दृष्ट्वाग्न्यागार आसीनमावेशितिथयं ग्रुनिम् । भगवत्युत्तमश्लोके जघ्तुस्ते पापनिश्रयाः ॥११॥

dṛṣṭvāgny-āgāra āsīnam āveśita-dhiyam munim bhagavaty uttamaśloke jaghnus te pāpa-niścayāḥ

dṛṣṭvā—durch Sehen; agni-āgāre—an dem Ort, wo das Feueropfer dargebracht wird; āsīnam—sitzend; āvesita—völlig versunken; dhiyam—durch Intelligenz; munim—den großen Weisen Jamadagni; bhagavati—in die Höchste Persönlichkeit Gottes; uttama-sloke—die mit den erlesensten Gebeten gepriesen wird; jaghnuḥ—töteten; te—die Söhne Kārtavīryārjunas; pāpa-niścayāḥ—entschlossen, eine höchst sündvolle Tat zu begehen, oder die personifizierten Sünden.

#### ÜBERSETZUNG

Die Söhne Kārtavīryārjunas waren zu sündhaften Taten entschlossen, und als sie Jamadagni neben dem yajña-Feuer sitzen sahen, versunken in Meditation über die Höchste Persönlichkeit Gottes, die mit den erlesensten Gebeten gepriesen wird, benutzten sie die Gelegenheit, um ihn zu töten.

#### VERS 12

### याच्यमानाः कृपणया राममात्रातिदारुणाः । प्रसद्य शिर उत्कृत्य निन्युस्ते क्षत्रबन्धवः ॥१२॥

yācyamānāḥ kṛpaṇayā rāma-mātrātidāruṇāḥ prasahya śira utkṛtya ninyus te kṣatra-bandhavaḥ

yācyamānāh—die angefleht wurden, ihren Ehemann am Leben zu lassen; kṛpa-ṇayā—von der armen, schutzlosen Frau; rāma-mātrā—von der Mutter Śrī Paraśu-rāmas; ati-dāruṇāh—sehr grausam; prasahya—mit Gewalt; sirah—den Kopf Jama-dagnis; utkṛtya—nachdem sie abgetrennt hatten; ninyuḥ—nahmen mit; te—die Söhne Kārtavīryārjunas; kṣatra-bandhavaḥ—keine kṣatriyas, sondern die höchst niederträchtigen Söhne von ksatriyas.

#### ÜBERSETZUNG

Jamadagnis Frau Renukā, die Mutter Paraśurāmas, flehte die Söhne Kārtavīryārjunas an, ihren Ehemann am Leben zu lassen, doch da diese keine kṣatriya-Eigenschaften hatten, waren sie so grausam, daß sie Renukās inständige Bitten nicht beachteten und Jamadagnis Kopf abschlugen und mitnahmen.

#### VERS 13

### रेणुकादुःखशोकार्ता निघन्त्यात्मानमात्मना । राम रामेति तातेति विचुकोशोचकैः सती ॥१३॥

reņukā duḥkha-śokārtā nighnanty ātmānam ātmanā rāma rāmeti tāteti vicukrośoccakaih satī

reņukā—Reņukā, die Frau Jamadagnis; duhkha-śoka-artā—aus Trauer (über den Tod des Ehemannes sehr bekümmert); nighnantī—schlagend; ātmānam—ihren eigenen Körper; ātmanā—selbst; rāma—o Paraśurāma; rāma—o Paraśurāma; iti—so;

tāta—o mein lieber Sohn; iti—so; vicukrośa—begann zu schreien; uccakaiḥ—sehr laut: satī—überaus keusche Frau.

#### ÜBERSETZUNG

Die überaus keusche Renukā, die schmerzerfüllt den Tod ihres Ehemannes beklagte, schlug sich mit ihren Händen auf den Körper und schrie lauthals: "O Rāma, mein lieber Sohn Rāma!"

#### VERS 14

# तदुपश्रुत्य दूरस्था हा रामेत्यार्तवतस्वनम् । त्वरयाश्रममासाद्य ददशुः पितरं हतम् ॥१४॥

tad upaśrutya dűrasthā hā rāmety ārtavat svanam tvarayāśramam āsādya dadṛśuḥ pitaram hatam

tat—dieses Rufen Renukās; upaśrutya—als sie hörten; dūra-sthāh—obwohl sie weit weg waren; hā rāma—o Rāma, o Rāma; iti—so; ārta-vat—sehr bekümmert; svanam—den Klang; tvarayā—sehr hastig; āśramam—zur Behausung Jamadagnis; āsādya—kommend; dadṛśuḥ—sahen; pitaram—den Vater; hatam—getötet.

#### ÜBERSETZUNG

Die Söhne Jamadagnis, unter ihnen Śrī Paraśurāma, hatten sich weit von Hause entfernt, doch sobald sie Reņukās lauten Ruf, "O Rāma, o mein Sohn" hörten, kehrten sie auf schnellstem Wege in den āśrama zurück, wo sie ihren Vater tot vorfanden.

#### VERS 15

### ते दुःखरोषामर्षार्तिशाकवेगविमोहिताः । हा तात साधो धर्मिष्ठ त्यक्त्वास्मान्स्वर्गतो भवान् ॥१५॥

te duḥkha-roṣāmarṣārtiśoka-vega-vimohitāḥ hā tāta sādho dharmiṣṭa tyaktvāsmān svar-gato bhavān

te-alle Söhne Jamadagnis; duḥkha-von Kummer; roṣa-Zorn; amarṣa-Empörung; ārti-Trauer; śoka-und Wehklagen; vega-mit der Kraft; vimohitāḥ-verwirrt; hā tāta-o Vater; sādho-der große Heilige; dharmiṣṭha-der in höchstem Maße religiöse Mensch; tyaktvā-verlassend; asmān-uns; svaḥ-gataḥ-hast dich auf die himmlischen Planeten begeben; bhavān-du.

#### ÜBERSETZUNG

Von Kummer, Zorn, Empörung, Trauer und Wehklagen verwirrt, riefen die Söhne Jamadagnis: "O Vater, o du in höchstem Maße frommer und heiliger Mensch, du hast uns verlassen und dich auf die himmlischen Planeten begeben."

#### VERS 16

### विलप्यैवं पितुर्देहं निधाय भ्रातृषु स्वयम् । प्रगृह्य परशुं रामः क्षत्रान्ताय मनो दधे ॥१६॥

vilapyaivam pitur deham nidhāya bhrātṛṣu svayam pragṛḥya paraśum rāmaḥ ksatrāntāya mano dadhe

vilapya—klagend; evam—auf diese Weise; pituḥ—seines Vaters; deham—den Körper; nidhāya—anvertrauend; bhrātṛṣu—seinen Brüdern; svayam—persönlich; pragṛhya—nehmend; paraśum—die Axt; rāmaḥ—Śrī Paraśurāma; kṣatra-antā-ya—allen kṣatriyas ein Ende zu bereiten; manaḥ—den Geist; dadhe—fixierte.

#### ÜBERSETZUNG

Unter solchem Wehklagen übergab Śrī Paraśurāma den toten Körper seines Vaters der Obhut seiner Brüder, während er selbst seine Streitaxt ergriff, da er beschlossen hatte, alle kşatriyas der Welt auszurotten.

#### VERS 17

### गत्वा माहिष्मतीं रामो ब्रह्मझिवहतश्रियम् । तेषां स शीर्षभी राजन् मध्ये चक्रे महागिरिम् ॥१७॥

gatvā māhişmatīm rāmo brahma-ghna-vihata-śriyam teṣām sa śīrṣabhī rājan madhye cakre mahā-girim

gatvā—gehend; māhiṣmatīm—in die Stadt Māhiṣmatī; rāmaḥ—Srī Paraśurāma; brahma-ghna—wegen des Mordes an einem brāhmaṇa; vihata-śriyam—verdammt, aller Reichtümer beraubt; teṣām—von ihnen allen (den Söhnen Kārtavīryārjunas und den anderen kṣatriyas, die in der Stadt wohnten); saḥ—er (Śrī Paraśurāma); sīrṣabhiḥ—mit den Köpfen, die er ihnen vom Rumpf geschlagen hatte; rājan—o Mahārāja Parīkṣit; madhye—im Stadtgebiet von Māhiṣmatī; cakre—machte; mahāgirim—einen großen Berg.

#### ÜBERSETZUNG

O König, sodann begab sich Śrī Paraśurāma in die Stadt Māhiṣmatī, deren Schicksal durch die Sünde der Ermordung eines brāhmaṇa bereits besiegelt war, und machte mitten in der Stadt aus den Köpfen, die er den Söhnen Kārtavīryārjunas vom Rumpf trennte, einen großen Berg.

#### **VERS 18-19**

तद्रक्तेन नदीं घोरामब्रह्मण्यभयावहाम् । हेतुं कृत्वा पितृवधं क्षत्रेऽमङ्गक्तकारिणि ॥१८॥ त्रिःसप्तकृत्वः पृथिवीं कृत्वा निःक्षत्रियां प्रशुः। समन्तपश्चके चक्रे शोणितोदान् हदान् नव ॥१९॥

> tad-raktena nadīm ghorām abrahmaṇya-bhayāvahām hetum kṛtvā pitṛ-vadham kṣatre 'maṅgala-kāriṇi

triḥ-sapta-kṛtvaḥ pṛthivīm kṛtvā niḥkṣatriyām prabhuḥ samanta-pañcake cakre śoṇitodān hradān nava

tat-raktena—durch das Blut der Söhne Kārtavīryārjunas; nadīm—einen Fluß; ghorām—furchterregend; abrahmaṇya-bhaya-āvahām—den Königen, die keinen Respekt für die brahmanische Kultur hatten, Angst machend; hetum—Ursache; kṛtvā—annehmend; pitṛ-vadham—das Töten seines Vaters; kṣatre—als die gesamte königliche Klasse; amaṅgala-kāriṇi—handelte sehr unheilvoll; triḥ-sapta-kṛtvaḥ—einundzwanzigmal; pṛthivīm—die ganze Welt; kṛtvā—machend; niḥkṣatriyām—ohne eine kṣatriya-Dynastie; prabhuḥ—der Höchste Herr, Paraśurāma; samanta-pañca-ke—in Samanta-pañcaka; cakre—er macht; śoṇita-udān—mit Blut statt mit Wasser gefüllt; hradān—Seen; nava—neun.

#### ÜBERSETZUNG

Aus dem Blut der Körper dieser Söhne schuf Śrī Paraśurāma einen grauenerregenden Fluß, der die Könige, die vor der brahmanischen Kultur keinen Respekt hatten, in Schrecken versetzte. Weil die kşatriyas, die Männer, die die Regierungsgewalt in den Händen hatten, sündhaft handelten, befreite Śrī Paraśurāma die Welt einundzwanzigmal von allen kşatriyas, indem er vorgab, für die Ermordung seines Vaters Vergeltung zu üben. Ja, an dem Ort, der als Samanta-pañcaka bekannt ist, schuf er sogar neun Seen, die mit dem Blut der kşatriyas gefüllt waren.

#### **ERLÄUTERUNG**

Parasurama ist die Höchste Persönlichkeit Gottes, und seine ewige Mission ist paritrānāya sādhūnām vināsāya ca duskrtām — die Gottgeweihten zu beschützen und die Schurken zu vernichten. Alle sündvollen Menschen zu töten ist eine der Aufgaben einer Inkarnation Gottes. Śrī Paraśurāma tötete einundzwanzigmal hintereinander alle ksatriyas, weil sie gegen die Prinzipien der brahmanischen Kultur verstießen. Daß die ksatriyas seinen Vater ermordet hatten, war nur ein Vorwand; der wahre Grund lag darin, daß die ksatriyas, die Regierenden, dekadent geworden waren und deshalb Unheil verursachten. In der śāstra, vor allem in der Bhagavadgītā, heißt es, daß die brahmanische Kultur unerläßlich ist (cātur-varnyam mayā srstam guna-karma-vibhāgaśah). Wenn die Regierung verantwortungslos und sündvoll wird und sich nicht um die brahmanische Kultur kümmert — ob zu Parasurāmas Zeiten oder heute -, wird mit Sicherheit eine Inkarnation Gottes wie Parasurāma erscheinen und uns mit verheerenden Katastrophen wie Feuersbrünsten, Hungersnöten und Seuchen bestrafen. Das ist das Gesetz der Natur. Wann immer die Regierung die Persönlichkeit Gottes nicht mehr als den höchsten Herrscher anerkennt und es versäumt, das varnāśrama-dharma-System zu beschützen, muß sie damit rechnen, daß sich ähnliche Katastrophen einstellen wie diejenigen, die einst von Śrī Paraśurāma herbeigeführt wurden.

#### VERS 20

### पितुः कायेन सन्धाय शिर आदाय बर्हिषि । सर्वदेवमयं देवमात्मानमयजन्मखैः ॥२०॥

pituḥ kāyena sandhāya śira ādāya barhişi sarva-devamayam devam ātmānam ayajan makhaih

pituḥ—seines Vaters; kāyena—mit dem Körper; sandhāya—verbindend; siraḥ—den Kopf; ādāya—aufbewahrend; barhiṣi—auf kuśa-Gras; sarva-deva-mayam—die alldurchdringende Höchste Persönlichkeit Gottes, den Herrn aller Halbgötter; devam—Śrī Vāsudeva; ātmānam—der überall als die Überseele gegenwärtig ist; aya-jat—er verehrte; makhaiḥ—indem er Opfer darbrachte.

#### ÜBERSETZUNG

Daraufhin fügte Parasurāma Kopf und Rumpf seines toten Vaters zusammen und legte den ganzen Körper auf kusa-Gras. Dann brachte er Opfer dar und verehrte auf diese Weise Śrī Vāsudeva, der die alldurchdringende Überseele aller Halbgötter und eines jeden Lebewesens ist.

#### **VERS 21-22**

ददौ प्राचीं दिशं होत्रे ब्रह्मणे दक्षिणां दिशम् । अध्वर्यवे प्रतीचीं वे उद्गात्रे उत्तरां दिशम् ॥२१॥ अन्येभ्योऽवान्तरदिशः कश्यपाय च मध्यतः । आर्यावर्तम्रपदृष्ट्रे सदस्येभ्यस्ततः परम् ॥२२॥

> dadau prācīm diśam hotre brahmaņe dakşiņām diśam adhvaryave pratīcīm vai udgātre uttarām diśam

anyebhyo 'vāntara-diśaḥ kaśyapāya ca madhyataḥ āryāvartam upadraṣṭre sadasyebhyas tataḥ param

dadau—schenkte; prācīm—östliche; disam—Richtung; hotre—dem hotā-Priester; brahmaņe—dem brahmā-Priester; dakṣiṇām—südliche; disam—Richtung; adhvaryave—dem adhvaryu-Priester; pratīcīm—die Westseite; vai—gewiß; udgātre—dem udgātā-Priester; uttarām—nördliche; disam—Seite; anyebhyaḥ—den anderen; avāntara-disaḥ—verschiedene Ecken (Nordosten, Südosten, Nordwesten und Südwesten); kasyapāya—Kasyapa Muni; ca—auch; madhyataḥ—den mittleren Teil; āryāvartam—den Teil, der als Āryāvarta bekannt ist; upadraṣṭre—dem upadraṣṭā, dem Priester, der als Überwacher tätig ist, indem er genau auf die mantras hört und sie überprüft; sadasyebhyaḥ—den sadasyas, den Hilfspriestern; tataḥ param—den Rest.

#### ÜBERSETZUNG

Als Śrī Paraśurāma das Opfer beendet hatte, schenkte er dem hotā die östliche Richtung, dem brahmā die südliche, dem adhvaryu die westliche und dem udgātā die nördliche Richtung, und die vier Ecken — Nordosten, Südosten, Nordwesten und Südwesten — erhielten die anderen Priester. Die Mitte gab er Kaśyapa und das Gebiet Āryāvarta dem upadraṣṭā. Was übrig blieb, verteilte er an die sadasyas, die Hilfspriester.

#### **ERLÄUTERUNG**

Der Teil Indiens, der zwischen den Himalaya-Bergen und den Vindhya-Bergen liegt, heißt Äryāvarta.

### VERS 23 ततश्रावभृथस्नानविधूताशेषकिल्बिषः । सरस्वत्यां महानद्यां रेजे व्यब्ध्र इवांश्चमान् ॥२३॥

tataś cāvabhṛtha-snānavidhūtāśeṣa-kilbiṣaḥ sarasvatyāṁ mahā-nadyāṁ reje vyabbhra ivāṁśumān

tataḥ—danach; ca—auch; avabhṛtha-snāna—indem er badete, nachdem das Opfer beendet war; vidhūta—gereinigt; aśeṣa—grenzenlos; kilbiṣaḥ—dessen Reaktionen auf sündhafte Handlungen; sarasvatyām—am Ufer des großen Flusses Sarasvatī; mahā-nadyām—einer der größten Flüsse in Indien; reje—Śrī Paraśurāma erschien; vyabbhrah—wolkenlos; iva amśumān—wie die Sonne.

#### ÜBERSETZUNG

Im Anschluß an die rituellen Opferzeremonien nahm Śrī Paraśurāma ein Bad, das sogenannte avabhṛtha-snāna. Als Śrī Paraśurāma, von allen Sünden reingewaschen, am Ufer des großen Flusses Sarasvatī stand, sah er aus wie die Sonne am klaren, wolkenlosen Himmel.

#### **ERLÄUTERUNG**

Wie es in der Bhagavad-gītā (3.9) heißt, muß Arbeit als Opfer für Visnu verrichtet werden, andernfalls bindet sie einen an die materielle Welt (yajñārthāt karmano 'nyatra loko 'yam karma-bandhanah). Karma-bandhanah bedeutet, daß man gezwungen ist, immer wieder einen neuen materiellen Körper anzunehmen. Dieser Zwang, immer wieder geboren zu werden und sterben zu müssen, ist das zentrale Problem des Lebens, und deshalb wird es empfohlen, alle Handlungen als vajītā, als Opfer, zur Zufriedenstellung Śrī Visnus zu verrichten. Obwohl Śrī Paraśurāma eine Inkarnation der Höchsten Persönlichkeit Gottes war, mußte er sich für seine sündhaften Handlungen verantworten. Jeder in dieser materiellen Welt, wie vorsichtig er auch immer sein mag, muß unweigerlich sündhafte Handlungen begehen, auch wenn er es nicht will. Es kann zum Beispiel vorkommen, daß man auf der Straße viele kleine Ameisen und andere Insekten zertritt. Da man auf diese Weise viele Lebewesen unbewußt tötet, schreiben die Veden obligatorisch den pañca-yajña (fünf verschiedene empfohlene Opfer) vor. Im Zeitalter des Kali jedoch kommt den Menschen eine große Erleichterung zugute: yajnaih sankīrtana-prāyair yajanti hi sumedhasah. Wir können Śrī Caitanya, die verhüllte Inkarnation Kṛṣṇas, verehren. Krsna-varnam tvisākrsnam: Obwohl Er Krsna Selbst ist, chantet Er immer Hare Krsna und predigt Krsna-Bewußtsein. Es wird empfohlen, diese Inkarnation durch Chanten, durch den sankīrtana-yajña, zu verehren. Das Ausführen des sankīrtanaya jña ist eine besondere Gunst, die den Menschen gewährt wurde, damit sie vor den Auswirkungen bewußt oder unbewußt begangener Sünden bewahrt werden. Wir laden unzählige Sünden auf uns, und deshalb ist jeder verpflichtet, sich dem Krsna-Bewußtsein zuzuwenden und den Hare-Krsna-mahā-mantra zu chanten.

#### **VERS 24**

खदेहं जमदग्निस्तु लब्ध्या संज्ञानलक्षणम् । ऋषीणां मण्डले सोऽभृत् सप्तमो रामपूजितः ॥२४॥ sva-deham jamadagnis tu labdhvā samjñāna-lakṣaṇam ṛṣīṇām maṇḍale so 'bhūt saptamo rāma-pūjitaḥ

sva-deham—seinen eigenen Körper; jamadagnih—der große Weise Jamadagni; tu—aber; labdhvā—zurückgewinnend; samjnāna-lakṣaṇam—alle Symptome von Leben, Wissen und Erinnerungsvermögen aufweisend; rṣṇṇām—des großen rṣi; maṇḍale—in der Gruppe der sieben Sterne; saḥ—er, Jamadagni; abhūt—wurde später; saptamaḥ—der siebte; rāma-pūjitaḥ—weil er von Śrī Paraśurāma verehrt wurde.

#### ÜBERSETZUNG

So wurde Jamadagni dank der Verehrung durch Śrī Paraśurāma wieder zum Leben erweckt und mit vollem Erinnerungsvermögen ausgestattet. Später wurde er einer der sieben Weisen in der Gruppe der sieben Sterne.

#### **FRIÄUTFRUNG**

Die sieben Sterne, die um den im Zenit stehenden Polarstern kreisen, werden als saptarsi-mandala bezeichnet. Auf diesen sieben Sternen, die den obersten Teil unseres Planetensystems bilden, wohnen sieben Weise: Kasyapa, Atri, Vasistha, Visvāmitra, Gautama, Jamadagni und Bharadvāja. Diese sieben Sterne sind jede Nacht zu sehen, und jeder umläuft den Polarstern alle vierundzwanzig Stunden einmal. Zusammen mit diesen sieben Sternen kreisen auch alle anderen Gestirne in ost-westlicher Richtung um den Polarstern. Der obere Bereich des Universums wird als Norden bezeichnet und der untere als Süden. Selbst in unserem alltäglichen Leben betrachten wir beim Studium einer Landkarte den oberen Teil als Norden.

#### VERS 25

### जामदग्न्योऽपि भगवान् रामः कमललोचनः । आगामिन्यन्तरे राजन् वर्तयिष्यति वै बृहत् ॥२५॥

jāmadagnyo 'pi bhagavān rāmaḥ kamala-locanaḥ āgāminy antare rājan vartayişyati vai bṛhat

jāmadagnyaḥ—der Sohn Jamadagnis; api—auch; bhagavān—die Persönlichkeit Gottes; rāmaḥ—Śrī Paraśurāma; kamala-locanaḥ—dessen Augen wie Lotosblüten sind; āgāmini—kommend; antare—im manvantara, das heißt während der Amtszeit eines Manus; rājan—o König Parīkṣit; vartayiṣyati—wird verkünden; vai—gewiß; bṛhat—vedisches Wissen.

[Canto 9, Kap. 16]

#### ÜBERSETZUNG

Lieber König Parīkşit, im nächsten manvantara wird die lotosäugige Persönlichkeit Gottes, Śrī Paraśurāma, der Sohn Jamadagnis, ein großer Lehrer des vedischen Wissens sein. Mit anderen Worten, er wird einer der sieben Weisen sein.

#### VERS 26

आस्तेऽद्यापि महेन्द्राद्रौ न्यस्तदण्डः प्रशान्तधीः। उपगीयमानचरितः सिद्धगन्धर्वचारणैः ॥२६॥

> āste 'dyāpi mahendrādau nyasta-daṇḍaḥ praśānta-dhīḥ upagīyamāna-caritaḥ siddha-gandharva-cāraṇaiḥ

āste—lebt immer noch; adya api—selbst jetzt noch; mahendra-adrau—in dem Bergland, das als Mahendra bekannt ist; nyasta-dandah—die Waffen eines kṣatriya (den Bogen, die Pfeile und die Streitaxt) aufgegeben habend; praśānta—als brāhmaṇa nun völlig zufrieden; dhīḥ—mit einem solchen Bewußtsein; upagīyamāna-caritaḥ—bewundert und verehrt wegen seines erhabenen Charakters und seiner Taten; siddha-gandharva-cāraṇaiḥ—von himmlischen Wesen, wie beispielsweise den Bewohnern Gandharvalokas, Siddhalokas und Cāranalokas.

#### ÜBERSETZUNG

Śrī Paraśurāma lebt heute noch als intelligenter brāhmaṇa in dem Gebirgsland Mahendra. Er hat alle Waffen eines kṣatriya aufgegeben und ist völlig zufrieden. Wegen seines erhabenen Charakters und seiner Taten wird er ständig von himmlischen Wesen wie den Siddhas, Cāraṇas und Gandharvas verehrt und bewundert.

#### VERS 27

## एवं भृगुषु विश्वात्मा भगवान् हरिरीश्वरः । अवतीर्य परं भारं भुवोऽहन् बहुशो नृपान् ॥२७॥

evam bhrguşu viśvātmā bhagavān harir īśvaraḥ avatīrya param bhāram bhuvo 'han bahuśo nrpān

evam—auf diese Weise; bhrguşu—in der Dynastie Bhrgus; viśva-ātmā—die Seele des Universums, die Überseele; bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; harih—der Herr; īśvarah—der höchste Kontrollierende; avatīrya—als Inkarnation er-

scheinend; param—groß; bhāram—die Last; bhuvaḥ—der Welt; ahan—tötete; bahu-sah—viele Male; nrpān—Könige.

#### ÜBERSETZUNG

Auf diese Weise erschien die höchste Seele, der Höchste Herr, der die Höchste Persönlichkeit Gottes und der höchste Kontrollierende ist, als Inkarnation in der Bhrgu-Dynastie und befreite das Universum von der Last unerwünschter Könige, indem er sie viele Male tötete.

#### VERS 28

# गाधेरभून्महातेजाः समिद्ध इव पावकः। तपसा क्षात्रमुत्सृज्य यो लेभे ब्रह्मवर्चसम् ॥२८॥

gādher abhūn mahā-tejāḥ samiddha iva pāvakaḥ tapasā kṣātram utsṛjya yo lebhe brahma-varcasam

gādheh—von Mahārāja Gādhi; abhūt—wurde geboren; mahā-tejāh—sehr māchtig; samiddhah—brennend; iva—wie; pāvakah—Feuer; tapasā—durch Entsagungen und Bußen; kṣātram—die Position eines kṣatriya; utsrjya—aufgebend; yaḥ—einer, der (Viśvāmitra); lebhe—erlangte; brahma-varcasam—das Wesen eines brāhmana.

#### ÜBERSETZUNG

Viśvāmitra, der Sohn Mahārāja Gādhis, war so mächtig wie die Flammen des Feuers. Von der Stufe eines kşatriya aus stieg er zur Stellung eines mächtigen brāhmaṇa auf, indem er sich Bußen und Entsagungen auferlegte.

#### **ERLÄUTERUNG**

Nach der Geschichte von Śrī Paraśurāma beginnt Śukadeva Gosvāmī jetzt mit der Geschichte Viśvāmitras. Das Beispiel Paraśurāmas zeigt uns, daß dieser zwar zur brāhmaṇa-Kaste gehörte, jedoch gewisser Umstände wegen als kṣatriya handeln mußte. Später, als er seine Aufgabe als kṣatriya erledigt hatte, wurde er wieder zu einem brāhmaṇa und kehrte nach Mahendra-parvata zurück. Mit Viśvāmitra verhält es sich ähnlich: Obwohl er in einer kṣatriya-Familie geboren wurde, stieg er durch Bußen und Entsagungen zur Stufe eines brāhmaṇa auf. Diese beiden Geschichten bestätigen die Aussagen der śāstra, daß ein brāhmaṇa ein kṣatriya werden kann, ein kṣatriya ein brāhmaṇa oder vaiśya und ein vaiśya ein brāhmaṇa, vorausgesetzt, er entwickelt die erforderlichen Eigenschaften. Der Status eines Menschen hängt nicht von seiner Geburt ab. Dies wird im Śrīmad-Bhāgavatam (7.11.35) von Nārada bestätigt:

yasya yal lakṣaṇam proktam pumso varnābhivyañjakam

### yad anyatrāpi dṛśyeta tat tenaiva vinirdiśet

"Wenn ein Mensch die Kennzeichen eines brähmana, kṣatriya, vaiśya oder śūdra erkennen läßt, sollte er gemäß diesen Kennzeichen einer bestimmten Klasse zugeordnet werden, selbst wenn er aus einer anderen Klasse stammt."

Wenn man feststellen will, wer ein brāhmaṇa und wer ein kṣatriya ist, muß man den Charakter und die Handlungen des Betreffenden prüfen. Wenn alle unqualifizierten śūdras sogenannte brāhmaṇas und kṣatriyas werden, wird es unmöglich, in der Gesellschaft Ruhe und Ordnung aufrechtzuerhalten. Als Folge davon werden Unstimmigkeiten auftreten, die menschliche Gesellschaft wird sich in eine Gesellschaft von Tieren verwandeln, und die ganze Welt wird zur Hölle werden.

#### VERS 29

# विश्वामित्रस्य चैवासन् पुत्रा एकशतं नृप । मध्यमस्तु मधुच्छन्दा मधुच्छन्दस एव ते ॥२९॥

visāmitrasya caivāsan putrā eka-satam nrpa madhyamas tu madhucchandā madhucchandasa eva te

viśvāmitrasya—von Viśvāmitra; ca—auch; eva—gewiß; āsan—es gab; putrāḥ—Söhne; eka-śatam—101; nṛpa—o König Parīkṣit; madhyamaḥ—der mittlere; tu—gewiß; madhucchandāḥ—bekannt als Madhucchandā; madhucchandasaḥ—genannt die Madhucchandās; eva—gewiß; te—sie alle.

#### ÜBERSETZUNG

O König Parīkşit, Viśvāmitra hatte hundertundein Söhne, von denen der mittlere als Madhucchandā Berühmtheit erlangte, weshalb auch all seine anderen Söhne als die Madhucchandās bekannt wurden.

## **ERLÄUTERUNG**

Zu diesem Vers zitiert Śrīla Viśvanātha Cakravartī Ṭhākura folgende Aussage aus den Veden: tasya ha viśvātmitrasyaika-śatam putrā āsuḥ pañcāśad eva jyāyāmso madhucchandasaḥ pañcāśat kanīyāmsaḥ. "Viśvāmitra hatte hundertundein Söhne. Fünfzig waren älter als Madhucchandā und fünfzig jünger."

# **VERS 30**

पुत्रं कृत्वा शुनःशेषं देवरातं च भार्गवम् । आजीगर्तं सुतानाह ज्येष्ट एष प्रकल्प्यताम् ॥३०॥ putram kṛtvā sunaḥsepham devarātam ca bhārgavam ājīgartam sutān āha jyeṣṭha eṣa prakalpyatām

putram-einen Sohn; kṛtvā-nehmend; śunaḥśepham-dessen Name Śunaḥśepha war; devarātam-Devarāta, dessen Leben von den Halbgöttern gerettet wurde; ca-auch; bhārgavam-in der Bhṛgu-Dynastie geboren; ājīgartam-der Sohn Ajīgartas; sutān-seinen eigenen Söhnen; āha-befahl; jveṣṭhaḥ-den ältesten; eṣaḥ-Śunaḥśepha; prakalpyatām-als solchen anzuerkennen.

### ÜBERSETZUNG

Viśvāmitra nahm den in der Bhṛgu-Dynastie geborenen Sohn Ajīgartas, Śunaḥśepha, der auch als Devarāta bekannt war, als einen seiner eigenen Söhne an. Viśvāmitra befahl seinen anderen Söhnen, Śunaḥśepha als ihren ältesten Bruder zu betrachten.

# **VERS 31**

# यो वै हरिश्चन्द्रमखे विक्रीतः पुरुषः पशुः। स्तत्वा देवान् प्रजेशादीन् मुमुचेपाश्चन्धनात्।।३१।।

yo vai hariścandra-makhe vikrītaḥ puruṣaḥ paśuḥ stutvā devān prajeśādīn mumuce pāśa-bandhanāt

yaḥ—er, der (Śunaḥśepha); vai—gewiß; hariścandra-makhe—bei dem von König Hariścandra durchgeführten Opfer; vikrītaḥ—wurde verkauft; puruṣaḥ—Mensch; paśuḥ—Opfertier; stutvā—Gebete darbringend; devān—den Halbgöttern; prajā-īśa-ādīn—angeführt von Brahmā; mumuce—wurde befreit; pāśa-bandhanāt—der wie ein Tier mit Seilen gefesselt war.

### ÜBERSETZUNG

Sunaḥśepha wurde von seinem Vater an König Hariścandra verkauft, der ihn beim yajña als menschliches Opfer darbringen wollte. Als Śunaḥśepha in die Opferarena gebracht wurde, betete er zu den Halbgöttern, ihn zu erretten, worauf er durch ihre Gnade befreit wurde.

#### **ERLÄUTERUNG**

Hier wird Śunaḥśepha beschrieben. Als Hariscandra seinen Sohn Rohita hätte opfern müssen, schloß Rohita mit Śunaḥśephas Vater einen Vertrag, um sein eigenes Leben zu retten, und kaufte Śunaḥśepha, der dann beim yajña geopfert werden sollte. Śunaḥśepha wurde an Mahārāja Hariscandra verkauft, weil er der mittlere

Sohn war, das heißt, er stand altersmäßig zwischen dem ältesten und dem jüngsten. Anscheinend ist es sehr lange Zeit üblich gewesen, bei einem *yajña* anstelle eines Tieres einen Menschen zu opfern.

#### VERS 32

# यो रातो देवयजने देवैर्गाधिषु तापसः। देवरात इति ख्यातः श्चनःशेफस्तु भार्गवः॥३२॥

yo rāto deva-yajane devair gādhişu tāpasaḥ deva-rāta iti khyātaḥ śunaḥśephas tu bhārgavaḥ

yaḥ—er, der (Śunaḥśepha); rātaḥ—wurde beschützt; deva-yajane—in der Arena, die für die Verehrung der Halbgötter bestimmt war; devaiḥ—von denselben Halbgöttern; gādhiṣu—in der Dynastie Gādhis; tāpasaḥ—fortgeschritten in der Praxis spirituellen Lebens; deva-rātaḥ—von den Halbgöttern beschützt; iti—so; khyātaḥ—berühmt; śunaḥśephaḥ tu—sowie auch als Śunaḥśepha; bhārgavaḥ—in der Dynastie Bhrgus.

## ÜBERSETZUNG

Obwohl in der Bhārgava-Dynastie geboren, war Śunaḥśepha im spirituellen Leben sehr weit fortgeschritten, und deshalb beschützten ihn die Halbgötter, die bei dem Opfer verehrt wurden. Er war daher auch als der Nachkomme Gādhis namens Devarāta berühmt.

### **VERS 33**

# ये मधुच्छन्दसो ज्येष्ठाः क्रुशलं मेनिरेन तत् । अशपत् तान्मुनिः क्रुद्धो म्लेच्छा भवत दुर्जनाः॥३३॥

ye madhucchandaso jyeşthāḥ kuśalam menire na tat aśapat tān muniḥ kruddho mlecchā bhavata durjanāḥ

ye—diejenigen, die; madhucchandasah—Söhne Viśvāmitras, die als die Madhucchandās berühmt waren; jyeṣṭhāḥ—ältester; kuśalam—sehr gut; menire—akzeptierend; na—nicht; tat—das (den Vorschlag, ihn als den ältesten Bruder zu akzeptieren); aśapat—verfluchte; tān—alle Söhne; munih—Viśvāmitra Muni; kruddhaḥ—da er zornig war; mlecchāḥ—die vedischen Prinzipien nicht befolgend; bhavata—werdet alle; durjanāḥ—sehr schlechte Söhne.

Vers 34l

# ÜBERSETZUNG

Als die älteren fünfzig der Madhucchandās, der Söhne Viśvāmitras, von ihrem Vater gebeten wurden, Śunaḥśepha als ältesten Sohn zu akzeptieren, weigerten sie sich. Dies erregte Viśvāmitras Zorn, und er verfluchte sie. Er sagte: "Möget ihr schlechten Söhne alle mlecchas werden, die gegen die Prinzipien der vedischen Kultur sind."

# **ERLÄUTERUNG**

In der vedischen Literatur werden Namen wie *mleccha* und *yavana* gebraucht. Als *mlecchas* gelten diejenigen, die den vedischen Prinzipien nicht folgen. In früheren Zeiten gab es nicht so viele *mlecchas*, und Viśvāmitra Muni verfluchte seine Söhne, *mlecchas* zu werden. Heutzutage jedoch, im Kali-yuga, braucht man niemanden dazu zu verfluchen, denn die Menschen sind automatisch *mlecchas*. Wir stehen erst am Beginn des Kali-yuga, doch am Ende wird die gesamte Bevölkerung nur noch aus *mlecchas* bestehen, denn niemand wird mehr nach den vedischen Prinzipien handeln. Zu dieser Zeit wird die Inkarnation Kalki erscheinen. *Mleccha-ni-vaha-nidhane kalayasi kara-bālam*. Mit seinem Schwert wird er ohne Unterschied alle *mlecchas* töten.

## **VERS 34**

# स होवाच मधुच्छन्दाः सार्घे पञ्चाशता ततः । यन्नो भवान् संजानीते तस्मिंस्तिष्ठामहे वयम् ॥३४॥

sa hovāca madhucchandāh sārdham pañcāśatā tatah yan no bhavān sañjānīte tasmims tiṣṭhāmahe vayam

saḥ—der mittlere Sohn Viśvāmitras; ha—gewiß; uvāca—sagte; madhucchandāḥ—Madhucchandā; sārdham—mit; pañcāśatā—die zweiten fünfzig von den Madhucchandās; tataḥ—dann, nachdem die erste Hälfte auf diese Weise verflucht worden war; yat—was; naḥ—uns; bhavān—o Vater; sañjānīte—wie es dir beliebt; tasmin—darin; tiṣṭhāmahe—werden bleiben; vayam—alle.

### ÜBERSETZUNG

Als die älteren Madhucchandas verflucht wurden, wandten sich die jüngeren fünfzig, unter ihnen Madhucchanda selbst, an ihren Vater und nahmen seinen Vorschlag an. "Lieber Vater", sagten sie, "wir werden gehorchen, was immer du auch anordnest."

#### VERS 35

# ज्येष्टं मन्त्रद्दशं चक्रस्त्वामन्वश्चो वयं स हि । विश्वामित्रः सुतानाह वीरवन्तो भविष्यथ । ये मानं मेऽनुगृह्णन्तो वीरवन्तमकर्त माम् ॥३५॥

jyeşṭhaṁ mantra-dṛśam cakrus tvām anvañco vayaṁ sma hi viśvāmitraḥ sutān āha vīravanto bhavişyatha ye mānaṁ me 'nugṛhṇanto vīravantam akarta mām

jyeştham—den ältesten; mantra-dṛśam—ein Seher von mantras; cakruḥ—sie akzeptierten; tvām—dir; anvancaḥ—haben uns bereit erklärt zu folgen; vayam—wir; sma—gewiß; hi—sicherlich; viśvāmitraḥ—der große Weise Viśvāmitra; sutān—zu den gehorsamen Söhnen; āha—sagte; vīra-vantaḥ—Väter von Söhnen; bhaviṣyatha—werdet in der Zukunft; ye—ihr alle, die ihr: mānam—Ehre; me—meine; anugṛḥ-nantaḥ—akzeptiert; vīra-vantam—den Vater guter Söhne; akarta—ihr habt gemacht; mām—mich.

# ÜBERSETZUNG

Die jüngeren Madhucchandas erkannten Sunahsepha also als ihren ältesten Bruder an und sagten zu ihm: "Wir werden deine Befehle befolgen." Darauf sagte Viśvāmitra zu seinen gehorsamen Söhnen: "Weil ihr Sunahsepha als euren ältesten Bruder akzeptiert habt, bin ich sehr zufrieden. Durch euren Gehorsam habt ihr mich zu einem Vater würdiger Söhne gemacht, und deshalb segne ich euch alle, daß ihr ebenfalls Väter von Söhnen werdet."

#### **ERLÄUTERUNG**

Von den einhundert Söhnen widersetzte sich die Hälfte der Anordnung Viśvāmitras, Sunaḥśepha als ältesten Bruder zu akzeptieren, doch die andere Hälfte gehorchte ihm. Der Vater segnete daher die gehorsamen Söhne, Väter von Söhnen zu werden. Hätten sie sich ihm widersetzt, wären sie ebenfalls dazu verflucht worden, mlecchas ohne Söhne zu werden.

# VERS 36

एष वः कुशिका वीरो देवरातस्तमन्वित । अन्ये चाष्टकहारीतजयक्रतुमदादयः ॥३६॥

> eṣa vaḥ kuśikā vīro devarātas tam anvita

# anye cāṣṭaka-hārītajaya-kratumad-ādayah

eṣaḥ—dieser (Śunaḥśepha); vaḥ—wie ihr; kuśikāḥ—o Kuśikas; vīraḥ—mein Sohn; devarātaḥ—er ist als Devarāta bekannt; tam—ihm; anvita—gehorcht; anye—andere; ca—auch; aṣṭaka—Aṣṭaka; hārīta—Hārīta; jaya—Jaya; kratumat—Kratumān; ādayah—und andere.

## ÜBERSETZUNG

Viśvāmitra sagte: "O Kuśikas [Nachkommen Kauśikas], dieser Devarāta ist mein Sohn und einer von euch. Bitte gehorcht seinen Befehlen." O König Parīkşit, Viśvāmitra hatte viele andere Söhne, wie beispielsweise Aşţaka, Hārīta, Jaya und Kratumān.

#### **VERS 37**

# एवं कौशिकगोत्रं तु विश्वामित्रैः पृथग्विधम् । प्रवरान्तरमापन्नं तद्धि चैवं प्रकल्पितम् ॥३७॥

evam kausika-gotram tu visvāmitraiḥ pṛthag-vidham pravarāntaram āpannam tad dhi caivam prakalpitam

evam—auf diese Weise (nachdem einige Söhne verflucht und einige gesegnet worden waren); kausika-gotram—die Dynastie Kausikas; tu—gewiß; viśvāmitraih—von den Söhnen Viśvāmitras; prthak-vidham—in verschiedenen Abarten; pravara-antaram—Unterschiede untereinander; āpannam—erlangten; tat—das; hi—gewiß; ca—auch; evam—so; prakalpitam—festgestellt.

#### ÜBERSETZUNG

Viśvāmitra verfluchte einige seiner Söhne und segnete die anderen, und er adoptierte auch einen Sohn. Es gab daher in der Kauśika-Dynastie Unterschiede, doch unter allen Söhnen wurde Devarāta als der älteste angesehen.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 16. Kapitel im Neunten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Śrī Paraśurāma vernichtet die herrschende Klasse der Welt".

# 17. Kapitel

# Die Dynastien der Söhne Purūravās

Äyu, der älteste Sohn Purūravās, hatte fünf Söhne. In diesem Kapitel werden die Dynastien von vier dieser Söhne beschrieben, und zwar zuerst die Kşatravrddhas.

Āyu, der Sohn Purūravās, hatte fünf Söhne — Nahuşa, Kşatravrddha, Rajī, Rābha und Anenā. Der Sohn Kşatravrddhas war Suhotra, der wiederum drei Söhne hatte, nämlich Kāśya, Kuśa und Grtsamada. Der Sohn Grtsamadas war Śunaka, und Śunakas Sohn war Śaunaka. Kāśyas Sohn war Kāśi, Kāśis Sohn war Rāṣtra, Rāṣtras Sohn Dīrghatama, und Dīrghatamas Sohn war Dhanvantari, der Begründer der Heilkunde, der eine śaktyāveśa-Inkarnation der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Vāsudeva, war. Die Nachkommen Dhanvantaris waren Ketumān, Bhīmaratha, Divodāsa und Dyumān, der auch unter den Namen Pratardana, Śatrujit, Vatsa, Rtadhvaja und Kuvalayāśva bekannt war. Der Sohn Dyumāns war Alarka, der für viele Jahre über das Königreich herrschte. In der Dynastie Alarkas folgten als nächste Nachkommen Santati, Sunītha, Niketana, Dharmaketu, Satyaketu, Dhṛṣṭaketu, Sukumāra, Vītihotra, Bharga und Bhārgabhūmi. Sie alle gehörten zur Dynastie Kāśis, der ein Nachkomme Kṣatravṛddhas war.

Der Sohn Rābhas war Rabhasa, und Rabhasas Sohn war Gambhīra. Gambhīras Sohn war Akriya, und von Akriya kam Brahmavit. Der Sohn Anenās war Śuddha, und Suddhas Sohn war Śuci. Der Sohn Śucis war Citrakṛt, dessen Sohn Śāntaraja war. Rajī hatte fünfhundert Söhne, die alle außergewöhnlich stark waren. Rajī selbst war sehr mächtig und erhielt von Indra das himmlische Königreich. Als Rajī später starb, weigerten sich seine Söhne, Indra das Königreich zurückzugeben, doch Bṛhaspati sorgte dafür, daß sie ihre Intelligenz verloren, worauf Indra sie besiegte.

Kşatravrddhas Enkel Kusa hatte einen Sohn namens Prati. Von Prati kam Sañjaya, von Sañjaya kam Jaya, von Jaya kam Krta, und von Krta kam Haryabala. Der Sohn Haryabalas war Sahadeva, der Sohn Sahadevas war Hīna, der Sohn Hīnas war Jayasena, der Sohn Jayasenas war Sankrti, und der Sohn Sankrtis war Jaya.

# **VERS 1-3**

# श्रीबादरायणिरुवाच

यः पुरूरवसः पुत्र आयुक्तस्याभवन् सुताः ।
नहुषः क्षत्रष्टद्धश्च रजी राभश्च वीर्यवान् ॥ १ ॥
अनेना इति राजेन्द्र शृणु क्षत्रष्टधोऽन्ययम् ।
क्षत्रष्टद्धसुतस्यासन् सहोत्रस्यात्मजास्त्रयः ॥ २ ॥
काश्यः कुशो गृत्समद इति गृत्समदादभूत् ।
ग्रुनकः शोनको यस्य बह्वचप्रवरो स्नुनिः ॥ ३ ॥

śrī-bādarāyaṇir uvāca yaḥ purūravasaḥ putra āyus tasyābhavan sutāḥ nahuṣaḥ kṣatravṛddhaś ca rajī rābhaś ca vīryavān

anenā iti rājendra śṛṇu kṣatravṛdho 'nvayam kṣatravṛddha-sutasyāsan suhotrasyātmajās trayaḥ

kāsyaḥ kuśo gṛtsamada iti gṛtsamadād abhūt śunakaḥ śaunako yasya bahvrca-pravaro munih

śrī-bādarāyaṇiḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; yaḥ—einer, der; purūrava-saḥ—von Purūravā; putraḥ—Sohn; āyuḥ—sein Name war Āyu; tasya—von ihm; abhavan—es gab; sutāḥ—Söhne; nahuṣaḥ—Nahuṣa; kṣatravṛddhaḥ ca—und Kṣatravṛddha; rajī—Rajī; rābhaḥ—Rābha; ca—auch; vīryavān—sehr stark; anenāḥ—Anenā; iti—so; rāja-indra—o Mahārāja Parīkṣit; śṛṇu—höre von mir; kṣatravṛdhaḥ—von Kṣatravṛddha; anvayam—die Dynastie; kṣatravṛddha—von Kṣatravṛddha; sutasya—des Sohnes; āsan—es gab; suhotrasya—von Suhotra; ātmajāḥ—Söhne; trayaḥ—drei; kāṣyaḥ—Kāṣya; kuṣaḥ—Kuṣa; gṛtsamadāt—Gṛtsamada; iti—so; gṛtsamadaḥ—von Gṛtsamada; abhūt—es war; sunakaḥ—Śunaka; saunakaḥ—Śaunaka; yasya—von dem (Śunaka); bahu-ṛca-pravaraḥ—der beste von denen, die mit dem Rg Veda vertraut sind; muniḥ—ein großer Heiliger.

# ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī sagte: Von Purūravā kam ein Sohn namens Āyu, dessen überaus mächtige Söhne Nahuṣa, Kṣatravṛddha, Rajī, Rābha und Anenā hießen. O Mahārāja Parīkṣit, höre nun über die Dynastie Kṣatravṛddhas. Kṣatravṛddhas Sohn war Suhotra, der drei Söhne hatte, nämlich Kāśya, Kuśa und Gṛtsamada. Von Gṛtsamada kam Śunaka, und von ihm kam Śaunaka, der große Heilige, der beste Kenner des Rg Veda.

#### VERS 4

काश्यस्य काशिस्तत्पुत्रो राष्ट्रो दीर्घतमःपिता । धन्वन्तरिदीर्घतमस आयुर्वेदप्रवर्तकः । यज्ञभ्रम् वासुदेवांशः स्मृतमात्रार्तिनाशनः ॥ ४॥

> kāsyasya kāsis tat-putro rāstro dīrghatamaḥ-pitā

dhanvantarir dīrghatamasa āyur-veda-pravartakaḥ yajña-bhug vāsudevāṁsaḥ smṛta-mātrārti-nāśanaḥ

kāśyasya—von Kāśya; kāśih—Kāśī; tat-putrah—sein Sohn; rāṣṭraḥ—Rāṣṭra; dīrghatamah-pitā—er wurde der Vater Dīrghatamas; dhanvantariḥ—Dhanvantari; dīrghatamasaḥ—von Dīrghatama; āyuh-veda-pravartakaḥ—der Begründer der Heilkunde, des Āyur Veda; yajnā-bhuk—der Genießer der Ergebnisse aller Opfer; vāsudeva-anisaḥ—Inkarnation Śrī Vāsudevas; smṛta-māṭra—wenn man sich an ihn erinnert; ārti-nāśanah—werden augenblicklich sämtliche Krankheiten beseitigt.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Kāśyas war Kāśi, und Kāśis Sohn war Rāṣṭra, der Vater Dīrghatamas. Dīrghatama hatte einen Sohn namens Dhanvantari, der der Begründer der Heilkunde war. Dhanvantari war auch eine Inkarnation Śrī Vāsudevas, des Genießers der Resultate aller Opfer. Wer sich an den Namen Dhanvantaris erinnert, kann von jeder Krankheit befreit werden.

#### VERS 5

# तत्पुत्रः केतुमानस्य जज्ञे भीमरथस्ततः । दिवोदासो द्यमांस्तसात् प्रतर्दन इति स्मृतः ।। ५ ।।

tat-putraḥ ketumān asya jajāe bhīmarathas tataḥ divodāso dyumāms tasmāt pratardana iti smrtah

tat-putrah—sein Sohn (der Sohn Dhanvantaris); ketumān—Ketumān; asya—sein; jajāe—wurde geboren; bhīmarathah—ein Sohn namens Bhīmaratha; tatah—von ihm; divodāsah—ein Sohn namens Divodāsa; dyumān—Dyumān; tasmāt—von ihm; pratardanah—Pratardana; iti—so; smrtah—bekannt.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Dhanvantaris war Ketumān, und dessen Sohn war Bhīmaratha. Bhīmarathas Sohn war Divodāsa, und Divodāsas Sohn war Dyumān, der auch als Pratardana bekannt ist.

#### VERS 6

स एव शत्रुजिद् वत्स ऋतध्वज इतीरितः । तथा क्रवलयाश्चेति प्रोक्तोऽलर्कादयस्ततः ॥ ६॥ sa eva śatrujid vatsa rtadhvaja itīritaḥ tathā kuvalayāśveti prokto 'larkādayas tataḥ

saḥ—dieser Dyumān; eva—gewiß; satrujit—Śatrujit; vatsaḥ—Vatsa; rtadhva-jaḥ—Rtadhvaja; iti—so; īritaḥ—bekannt; tathā—sowie auch als; kuvalayāśva—Kuvalayāśva; iti—so; proktaḥ—wohlbekannt; alarka-ādayaḥ—Alarka und andere Söhne; tatah—von ihm.

#### ÜBERSETZUNG

Dyumān war auch unter den Namen Satrujit, Vatsa, Rtadhvaja und Kuvalayāśva bekannt. Er war der Vater von Alarka und anderen Söhnen.

#### VERS 7

# षष्टिंवर्षसहस्राणि षष्टिंवर्षशतानि च। नालकीदपरो राजन् बुभुजे मेदिनीं युवा।। ७।।

şaştim varşa-sahasrāṇi şaştim varşa-satāni ca nālarkād aparo rājan bubhuje medinīm yuvā

şaştim—sechzig; varşa-sahasrāni—solche Jahrtausende; şaştim—sechzig; varşasatāni—Hunderte von Jahren; ca—auch; na—nicht; alarkāt—außer Alarka; aparaḥ—irgendein anderer; rājan—o König Parīkşit; bubhuje—genoß; medinīm—die Oberfläche der Welt; yuvā—als junger Mann.

#### ÜBERSETZUNG

Mein lieber König Parīkṣit, Alarka, der Sohn Dyumāns, regierte sechsundsechzigtausend Jahre lang über die Welt. Niemand außer ihm hat so lange als junger Mann über die Erde geherrscht wie er.

## VERS 8

# अलर्कात् सन्ततिस्तस्मात् सुनीथोऽथ निकेतनः। धर्मकेतुः सुतस्तस्मात् सत्यकेतुरजायत ॥ ८॥

alarkāt santatis tasmāt sunītho 'tha niketanaḥ dharmaketuḥ sutas tasmāt satyaketur ajāyata alarkāt—von Alarka; santatih—ein Sohn namens Santati; tasmāt—von ihm; sunīthah—Sunītha; atha—von ihm; niketanah—ein Sohn namens Niketana; dharmaketuh—Dharmaketu; sutah—ein Sohn; tasmāt—und von Dharmaketu; satyaketuh—Satyaketu; ajāyata—wurde geboren.

#### ÜBERSETZUNG

Von Alarka kam ein Sohn namens Santati, und Santatis Sohn war Sunītha. Sunīthas Sohn war Niketana, Niketanas Sohn war Dharmaketu, und der Sohn Dharmaketus war Satyaketu.

### VERS 9

# धृष्टकेतुस्ततस्तसात् सुकुमारः क्षितीश्वरः। वीतिहोत्रोऽस्य भर्गोऽतो भार्गभूमिरभुन्नृप ॥ ९॥

dhṛṣṭaketus tatas tasmāt sukumāraḥ kṣitīśvaraḥ vītihotro 'sya bhargo 'to bhārgabhūmir abhūn nṛpa

dhṛṣṭaketuḥ—Dhṛṣṭaketu; tataḥ—danach; tasmāt—von Dhṛṣṭaketu; sukumāraḥ—ein Sohn namens Sukumāra; kṣiti-īśvaraḥ—der Beherrscher der gesamten Welt; vītihotraḥ—ein Sohn namens Vītihotra; asya—sein Sohn; bhargaḥ—Bharga; ataḥ—von ihm; bhārgabhūmiḥ—ein Sohn namens Bhārgabhūmi; abhūt—gezeugt; nṛpa—o König.

# ÜBERSETZUNG

O König Parīkşit, von Satyaketu kam ein Sohn namens Dhṛṣṭaketu, und von Dhṛṣṭaketu kam Sukumāra, der Beherrscher der gesamten Welt. Von Sukumāra kam ein Sohn namens Vītihotra, von Vītihotra kam Bharga, und von Bharga kam Bhārgabhūmi.

#### VERS 10

इतीमे काशयो भूपाः क्षत्रवृद्धान्वयायिनः। राभस्य रभसः पुत्रो गम्भीरश्चाक्रियस्ततः।।१०।।

> itīme kāśayo bhūpāḥ kṣatravṛddhānvayāyinaḥ rābhasya rabhasaḥ putro gambhīraś cākriyas tataḥ

iti-so; ime-sie alle; kāśayaḥ-in der Dynastie Kāśis geboren; bhūpāḥ-Könige; kṣatravṛddha-anvaya-āyinaḥ-auch in der Dynastie Kṣatravṛddhas; rābhasya-von

Rābha; rabhasaḥ—Rabhasa; putraḥ—ein Sohn; gambhīraḥ—Gambhīra; ca—auch; akriyah—Akriya; tatah—von ihm.

### ÜBERSETZUNG

O Mahārāja Parīkṣit, all diese Könige waren Nachkommen Kāśis und könnten auch als Nachkommen Kṣatravṛddhas bezeichnet werden. Der Sohn Rābhas war Rabhasa, von Rabhasa kam Gambhīra, und von Gambhīra kam ein Sohn namens Akriya.

# **VERS 11**

# तद्गोत्रं ब्रह्मविज् जज्ञे शृणु वंशमनेनसः। शुद्धस्ततः शुचिस्तसाच्चित्रकृद्धर्मसारिथः॥११॥

tad-gotram brahmavij jajñe śrnu vanisam anenasah śuddhas tatah śucis tasmāc citrakṛd dharmasārathih

tat-gotram—der Nachkomme Akriyas; brahmavit—Brahmavit; jajñe—wurde geboren; śṛṇu—höre von mir; vaṁśam—Nachkommen; anenasaḥ—von Anenā; śud-dhaḥ—ein Sohn namens Śuddha; tataḥ—von ihm; śuciḥ—Śuci; tasmāt—von ihm; ci-trakṛt—Citrakṛt; dharma-sārathiḥ—Dharmasārathi.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Akriyas hieß Brahmavit. O König, vernimm nun die Beschreibung der Nachkommen Anenās. Von Anenā kam ein Sohn namens Śuddha, und Śuddhas Sohn war Śuci. Der Sohn Śucis war Dharmasārathi, der auch Citrakṛt genannt wird.

#### VERS 12

ततः शान्तरजो जज्ञे कृतकृत्यः स आत्मवान् । रजेः पश्चशतान्यासन् पुत्राणाममितौजसाम् ॥१२॥

> tataḥ śāntarajo jajñe kṛta-kṛtyaḥ sa ātmavān rajeḥ pañca-śatāny āsan putrāṇām amitaujasām

tatah—von Citrakrt; śāntarajah—ein Sohn namens Šāntaraja; jajne—wurde geboren; kṛta-kṛtyah—führte alle Arten von rituellen Zeremonien durch; sah—er; ātmavān—eine selbstverwirklichte Seele; rajeh—von Rajī; panca-śatāni—fünfhundert; āsan—es waren; putrānām—Söhne; amita-ojasām—überaus mächtig.

Von Citrakṛt kam ein Sohn namens Śāntaraja, eine selbstverwirklichte Seele, die alle Arten von vedischen rituellen Zeremonien vollzog und deshalb keine Nachkommen zeugte. Rajī hatte fünfhundert Söhne, die alle sehr mächtig waren.

#### VERS 13

# देवैरभ्यर्थितो दैत्यान् हत्वेन्द्रायाददाद् दिवम् । इन्द्रस्तस्मै पुनर्दन्ता गृहीत्वा चरणौ रजेः । आत्मानमर्पयामास प्रहादाद्यरिशङ्कितः ॥१३॥

devair abhyarthito daityān hatvendrāyādadād divam indras tasmai punar dattvā gṛhītvā caraṇau rajeḥ ātmānam arpayām āsa prahrādādy-ari-śankitaḥ

devaiḥ—von den Halbgöttern; abhyarthitaḥ—gebeten; daityān—die Dämonen; hatvā—tötend; indrāya—Indra, dem König des Himmels; adadāt—gab; divam—das himmlische Königreich; indraḥ—der König des Himmels; tasmai—ihm, Rajī; punaḥ—wieder; dattvā—zurückgebend; gṛhītvā—ergreifend; caraṇau—die Füße; rajeḥ—von Rajī; ātmānam—sich selbst; arpayām āsa—ergab; prahrāda-ādi—Prahlāda und andere; ari-śaṅkitah—da er sich vor solchen Feinden fürchtete.

### ÜBERSETZUNG

Auf die Bitte der Halbgötter hin tötete Rajī die Dämonen und verhalf König Indra auf diese Weise wieder zum himmlischen Königreich. Doch da Indra Prahlāda und andere Dämonen fürchtete, gab er Rajī das himmlische Königreich wieder zurück und suchte bei dessen Lotosfüßen Schutz.

#### VERS 14

पितर्युपरते पुत्रा याचमानाय नो ददुः । त्रिविष्टपं महेन्द्राय यज्ञभागान् समाददुः ॥१४॥

> pitary uparate putrā yācamānāya no daduḥ triviṣṭapam mahendrāya yajña-bhāgān samādaduḥ

pitari—als ihr Vater; uparate—starb; putrāh—die Söhne; yācamānāya—obwohl er sie darum bat; no—nicht; daduḥ—gaben zurück; triviṣṭapam—das himmlische Königreich; mahendrāya—Mahendra; yajña-bhāgān—die Anteile an rituellen Zeremonien; samādaduh—gaben.

#### ÜBERSETZUNG

Nach Rajīs Tod bat Indra dessen Söhne, ihm den himmlischen Planeten zurückzugeben. Dies taten sie zwar nicht, erklärten sich jedoch bereit, Indra seine Anteile an rituellen Zeremonien zurückzuerstatten.

## **ERLÄUTERUNG**

Rajī hatte das himmlische Königreich erobert, und deshalb weigerten sich seine Söhne, es Indra, dem König des Himmels, zurückzugeben, als dieser sie darum bat. Weil sie das himmlische Königreich Indra nicht geraubt, sondern es von ihrem Vater ererbt hatten, betrachteten sie sich als rechtmäßige Besitzer. Warum hätten sie es also den Halbgöttern zurückgeben sollen?

#### **VERS 15**

# गुरुणा हूयमानेऽग्रौ बलभित् तनयान् रजेः । अवधीद् भ्रंशितान् मार्गान्न कश्चिद्वशेषितः ॥१५॥

guruṇā hūyamāne 'gnau balabhit tanayān rajeḥ avadhīd bhramsitān mārgān na kaścid avasesitah

guruṇā—vom spirituellen Meister (Bṛhaspati); hūyamāne agnau—während Opfergaben im Opferfeuer dargebracht wurden; balabhit—Indra; tanayān—die Söhne; rajeḥ—von Rajī; avadhīt—tötete; bhranisitān—gefallen; mārgāt—von den moralischen Grundsätzen; na—nicht; kaścit—irgendeiner; avaśesitah—blieb am Leben.

#### ÜBERSETZUNG

Danach brachte Brhaspati, der spirituelle Meister der Halbgötter, im Feuer Opfergaben dar, damit die Söhne Rajīs von den moralischen Grundsätzen abweichen würden. Als sie zu Fall kamen, war es für Indra ein leichtes, sie zu töten, denn sie waren alle entartet. Nicht ein einziger von ihnen blieb am Leben.

#### VERS 16

कुशात् प्रतिः क्षात्रवृद्धात् सञ्जयस्तत्सुतो जयः । ततः कृतः कृतस्यापि जज्ञे हर्यवलो नृपः॥१६॥ kuśāt pratiḥ kṣātravṛddhāt sañjayas tat-suto jayaḥ tataḥ kṛtaḥ kṛtasyāpi jajñe haryabalo nṛpaḥ

kuśāt—von Kuśa; pratih—ein Sohn namens Prati; kṣātravṛddhāt—der Enkel Kṣatravṛddhas; sanjayaḥ—ein Sohn namens Sanjaya; tat-sutaḥ—dessen Sohn; ja-yaḥ—Jaya; tataḥ—von ihm; kṛtaḥ—Kṛta; kṛtaṣya—von Kṛta; api—so wie; jajne—wurde geboren; haryabalaḥ—Haryabala; nṛpaḥ—der König.

### ÜBERSETZUNG

Von Kuśa, dem Enkel Kṣatravṛddhas, kam ein Sohn namens Prati. Der Sohn Pratis war Sañjaya, und der Sohn Sañjayas war Jaya. Von Jaya kam Kṛta, und von Kṛta kam König Haryabala.

## **VERS 17**

सहदेवस्ततो हीनो जयसेनस्तु तत्सुतः। सङ्कृतिस्तस्य च जयः क्षत्रधर्मा महारयः। क्षत्रवृद्धान्वया भूपा इमेश्टण्वथनाहुषान् ॥१७॥

> sahadevas tato hīno jayasenas tu tat-sutaḥ saṅkṛtis tasya ca jayaḥ kṣatra-dharmā mahā-rathaḥ kṣatravṛddhānvayā bhūpā ime śrnv atha nāhusān

sahadevaḥ—Sahadeva; tataḥ—von Sahadeva; hīnaḥ—ein Sohn namens Hīna; ja-yasenaḥ—Jayasena; tu—auch; tat-sutaḥ—der Sohn Hīnas; saṅkṛtiḥ—Saṅkṛti; tasya—von Saṅkṛti; ca—auch; jayaḥ—ein Sohn namens Jaya; kṣatra-dharmā—geschickt in der Erfüllung der Pflichten eines kṣatriya; mahā-rathaḥ—ein überaus mächtiger Krieger; kṣatravṛddha-anvayāḥ—in der Dynastie Kṣatravṛddhas; bhūpāḥ—Könige; ime—all diese; śṛṇu—höre von mir; atha—jetzt; nāhuṣān—die Nachkommen Nahusas.

#### ÜBERSETZUNG

Von Haryabala kam ein Sohn namens Sahadeva, und von Sahadeva kam Hīna. Der Sohn Hīnas war Jayasena, und Jayasenas Sohn war Saṅkṛti. Saṅkṛtis Sohn war der mächtige Krieger Jaya, der ein hervorragender Kämpfer war. Das waren die Könige, die zur Kṣatravṛddha-Dynastie gehören. Nun möchte ich dir die Dynastie Nahuṣas beschreiben.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 17. Kapitel im Neunten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Die Dynastien der Söhne Purūravās".

# König Yayāti erhält seine Jugend zurück

In diesem Kapitel wird die Geschichte von König Yayāti, dem Sohn Nahuşas, erzählt. Der jüngste der fünf Söhne Yayātis, Pūru, befreite seinen Vater von seiner Gebrechlichkeit, indem er sie selbst auf sich nahm.

Als Nahusa, der sechs Söhne hatte, dazu verflucht wurde, eine Python zu werden, nahm sein ältester Sohn, Yati, sannyāsa an, und deshalb wurde sein nächster Sohn, Yayati, auf den Thron erhoben. Die Vorsehung fügte es, daß Yayati die Tochter Śukrācāryas heiratete. Śukrācārya war ein brāhmana und Yayāti ein ksatriva, aber Yayāti heiratete sie trotzdem. Sukrācāryas Tochter, die Devayānī hieß, hatte eine Freundin namens Sarmisthā, die die Tochter Vrsaparvās war. König Yayāti heiratete auch Sarmistha. Zu dieser Heirat kam es folgendermaßen: Einmal vergnügte sich Sarmisthä im Wasser mit Tausenden ihrer Freundinnen, unter denen sich auch Devayānī befand. Als die jungen Mädchen Siva zusammen mit Umā auf seinem Stier vorbeireiten sahen, zogen sie sich sofort wieder an, doch Sarmistha legte versehentlich Devayānīs Kleider an. Devayānī war darüber sehr zornig und beleidigte Sarmistha mit groben Worten, worauf diese ebenfalls sehr wütend wurde und Devayānīs Beleidigungen mit ähnlichen Worten erwiderte und sie in einen Brunnen stieß. Durch Zufall kam Köng Yayāti zu diesem Brunnen, um Wasser zu trinken, und als er Devayānī entdeckte, rettete er sie. Auf diese Weise akzeptierte Devayānī Mahārāja Yayāti als ihren Ehemann. Danach erzählte Devayānī laut weinend ihrem Vater, wie sich Sarmistha benommen hatte. Als Sukracarva dies alles vernahm, packte ihn große Wut, und er wollte Vrsaparva, den Vater Sarmisthas, bestrafen. Vrsaparvā besänftigte Šukrācārya jedoch, indem er Šarmisthā Devayānī als Dienstmagd zur Verfügung stellte. Also zog Sarmistha als Dienstmagd Devayānīs auch in das Haus deren Ehemannes. Als Šarmisthā sah, daß ihre Freundin Devayānī einen Sohn hatte, wünschte sie sich ebenfalls einen Sohn. Und als die Zeit für die Empfängnis günstig war, bat sie deshalb Mahārāja Yayāti, er möge sie befruchten. Als Sarmistha ebenfalls schwanger wurde, war Devayani sehr neidisch. Zornentbrannt machte sie sich sofort auf den Weg zum Haus ihres Vaters und berichtete ihm von allem. Sukrācārva wurde erneut zornig und versluchte Mahārāja Yayāti dazu, alt zu werden. Doch als Yayāti Śukrācārya um Gnade bat, gewährte ihm dieser die Segnung, sein hohes Alter und seine Gebrechlichkeit auf einen jungen Mann übertragen zu können. Yayati tauschte sein Alter gegen die Jugend seines jüngsten Sohnes Püru ein und konnte deshalb mit jungen Mädchen genießen.

VERS 1

श्रीशुक उवाच

यतिर्ययातिः संयातिरायतिर्वियतिः कृतिः । षडिमे नहुषस्यासिन्निन्द्रयाणीव देहिनः ॥ १ ॥ śrī-śuka uvāca yatir yayātiḥ samyātir āyatir viyatiḥ kṛtiḥ şaḍ ime nahuşasyāsann indriyāṇīva dehinaḥ

śrī-śukaḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; yatiḥ—Yati; yayātiḥ—Yayāti; saṃyātiḥ—Saṃyāti; āyatiḥ—Āyati; viyatiḥ—Viyati; kṛtiḥ—Kṛti; ṣaṭ—sechs; ime—sie alle; nahuṣasya—von König Nahuṣa; āsan—waren; indriyāṇi—die (sechs) Sinne; iva—wie; dehinaḥ—einer verkörperten Seele.

## ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī sagte: O König Parīkṣit, wie die verkörperte Seele sechs Sinne hat, so hatte König Nahuṣa sechs Söhne, nämlich Yati, Yayāti, Saṃyāti, Āyati, Viyati und Kṛti.

## VERS 2

# राज्यं नैच्छद् यतिः पित्रा दत्तं तत्परिणामवित् । यत्र प्रविष्टः पुरुष आत्मानं नावबुध्यते ॥ २ ॥

rājyanı naicchad yatih pitrā dattanı tat-parināmavit yatra praviştah puruşa ātmānam nāvabudhyate

rājyam—das Königreich; na aicchat—nahm nicht an; yatiḥ—der älteste Sohn, Yati; pitrā—von seinem Vater; dattam—angeboten; tat-pariṇāma-vit—da er wußte, welche Folgen es hat, wenn man als König mächtig wird; yatra—in das; pravistah—eingetreten seiend; puruṣaḥ—solch ein Mensch; ātmānam—Selbstverwirk-lichung; na—nicht; avabudhyate—wird ernst nehmen und verstehen.

# ÜBERSETZUNG

Wenn man das Amt des Königs oder des Staatsoberhauptes übernimmt, kann man die Bedeutung von Selbstverwirklichung nicht verstehen. Da sich Yati, der älteste Sohn Nahuṣas, dieser Tatsache bewußt war, nahm er die Regierungsgewalt nicht an, obwohl sie ihm von seinem Vater angeboten wurde.

# **ERLÄUTERUNG**

Selbstverwirklichung ist das vorrangigste Ziel der menschlichen Zivilisation, und diejenigen, die sich in der Erscheinungsweise der Tugend befinden und die die brahmanischen Eigenschaften entwickelt haben, beschäftigen sich ernsthaft damit. Ksatriyas sind im allgemeinen mit materiellen Eigenschaften begabt, die beim Er-

werb materiellen Reichtums und beim Genuß von Sinnenbefriedigung förderlich sind. Wer jedoch spirituell fortgeschritten ist, interessiert sich nicht für materiellen Reichtum. Vielmehr nimmt er nur das an, was für ein Leben spirituellen Fortschritts in Selbsterkenntnis unbedingt gebraucht wird. Es wird hier ausdrücklich gesagt, daß sich jemand, der — vor allem heutzutage — in die Politik eintritt, um die Chance bringt, die Vollkommenheit des menschlichen Lebens zu erlangen. Dennoch kann man die höchste Vollkommenheit erreichen, wenn man das Śrīmad-Bhāgavatam hört. Dieses Hören wird als nityam bhāgavata-sevayā bezeichnet. Mahārāja Parīkṣit war politisch tätig, doch weil er am Ende seines Lebens das Śrīmad-Bhāgavatam aus dem Munde Śukadeva Gosvāmīs hörte, erlangte er sehr leicht die Vollkommenheit. Śrī Caitanya Mahāprabhu empfahl deshalb:

sthāne sthitāḥ śruti-gatām tanu-vān-manobhir ye prāyaśo 'jita jito 'py asi tais tri-lokyām (SB. 10.14.3)

Gleichgültig, ob man sich in der Erscheinungsweise der Leidenschaft, der Unwissenheit oder der Tugend befindet, wenn man das Śrīmad-Bhāgavatam regelmäßig aus dem Munde einer selbstverwirklichten Seele hört, wird man von der Fessel materieller Verwicklung befreit.

## VERS 3

# पितरि भ्रंशिते स्थानादिन्द्राण्या धर्षणाद् द्विजैः। प्रापितेऽजगरत्वं वै ययातिरभवननृपः ॥ ३ ॥

pitari bhramsite sthānād indrāņyā dharşaṇād dvijaiḥ prāpite 'jagaratvam vai yayātir abhavan nṛpah

pitari—als sein Vater; bhramšite—wurde dazu gebracht herunterzufallen; sthānāt—von den himmlischen Planeten; indrānyāḥ—von Śacī, der Frau Indras; dharṣaṇāt—aufgrund der Beleidigung; dvijaiḥ—von ihnen (nachdem sie sich bei den brāhmaṇas beschwert hatte); prāpite—erniedrigt zu; ajagaratvam—dem Leben einer Schlange; vai—gewiß; yayātiḥ—der Sohn namens Yayāti; abhavat—wurde; nṛpaḥ—der König.

### ÜBERSETZUNG

Nahuşa, der Vater Yayātis, belästigte Indras Frau, Śacī, und weil sich diese darauf bei Agastya und anderen brāhmaṇas beschwerte, wurde Nahuṣa von diesen heiligen brāhmaṇas dazu verflucht, von den himmlischen Planeten in die niedrige Lebensform einer Python herabzufallen. Dies hatte zur Folge, daß Yayāti König wurde.

#### VERS 4

# चतसृष्वादिशद् दिश्व श्रातृन् श्राता यवीयसः । कृतदारो जुगोपोवीं कान्यस्य वृषपर्वणः ॥ ४॥

catasṛṣv ādiśad dikṣu bhrātṭn bhrātā yavīyasaḥ kṛta-dāro jugoporvīṁ kāvyasya vṛṣaparvaṇaḥ

catasṛṣu—über die vier; ādišat—erlaubte zu regieren; dikṣu—Himmelsrichtungen; bhrātṛn—vier Brüder; bhrātā—Yayāti; yavīyasaḥ—junge; kṛta-dāraḥ—heiratete; jugopa—herrschte; ūrvīm—über die Welt; kāvyasya—die Tochter Śukrācāryas; vṛṣaparvaṇaḥ—die Tochter Vṛṣaparvās.

# ÜBERSETZUNG

König Yayāti hatte vier jüngere Brüder, denen er gestattete, über die vier Himmelsrichtungen zu herrschen. Er selbst heiratete Devayānī, die Tochter Śukrācāryas, sowie Śarmiṣṭhā, die Tochter Vṛṣaparvās, und regierte über die ganze Welt.

#### VERS 5

# श्रीराजीवाच

त्रक्षर्षिर्भगवान् काव्यः क्षत्रबन्धुश्च नाहुषः। राजन्यविप्रयोः कसाद् विवाहः प्रतिलोमकः ॥ ५॥

> śrī-rājovāca brahmarşir bhagavān kāvyaḥ kṣatra-bandhuś ca nāhuṣaḥ rājanya-viprayoḥ kasmād vivāhah pratilomakah

śrī-rājā uvāca—Mahārāja Parīkṣit fragte; brahma-ṛṣiḥ—der beste der brāh-maṇas; bhagavān—sehr mächtig; kāvyaḥ—Śukrācārya; kṣatra-bandhuḥ—gehörte zur kṣatriya-Kaste; ca—auch; nāhuṣaḥ—König Yayāti; rājanya-viprayoḥ—eines brāhmaṇa und eines kṣatriya; kasmāt—wie; vivāhaḥ—eine eheliche Beziehung; pratilomakaḥ—gegen die üblichen regulierenden Prinzipien.

# ÜBERSETZUNG

Mahārāja Parīkṣit sagte: Śukrācārya war ein sehr mächtiger brāhmaṇa, und Mahārāja Yayāti war ein kṣatriya. Deshalb bin ich neugierig zu erfahren,

wie diese pratiloma-Heirat zwischen einem kşatriya und der Tochter eines brāhmaṇa zustande kam.

### **ERLÄUTERUNG**

Im vedischen System heiraten kṣatriyas in der Regel kṣatriyas und brāhmaṇas in der Regel brāhmaṇas. Manchmal kommt es auch zu einer Heirat zwischen Angehörigen verschiedener Kasten, und in diesem Fall gibt es zwei verschiedene Möglichkeiten, nämlich anuloma und pratiloma. Anuloma, die Heirat zwischen einem brāhmaṇa und der Tochter eines kṣatriya, ist erlaubt, während pratiloma, die Heirat zwischen einem kṣatriya und der Tochter eines brāhmaṇa, im allgemeinen nicht gestattet ist. Mahārāja Parīkṣit wunderte sich deshalb, wie Śukrācārya, ein mächtiger brāhmaṇa, eine pratiloma-Heirat zulassen konnte. Er war begierig zu erfahren, wie diese ungewöhnliche Ehe zustande gekommen war.

### **VERS 6-7**

श्रीशुक उवाच

एकदा दानवेन्द्रस्य शर्मिष्ठा नाम कन्यका । सखीसहस्रसंयुक्ता गुरुपुत्र्या च भामिनी ॥ ६ ॥ देवयान्या पुरोद्याने पुष्पितद्रुमसङ्कले । व्यचरत् कलगीतालिनलिनीपुलिनेऽबला ॥ ७ ॥

> śrī-śuka uvāca ekadā dānavendrasya śarmiṣṭhā nāma kanyakā sakhī-sahasra-saṁyuktā guru-putryā ca bhāminī

devayānyā purodyāne puṣpita-druma-saṅkule vyacarat kala-gītālinalinī-puline 'balā

śrī-śukaḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; ekadā—einmal; dānava-indra-sya—von Vṛṣaparvā; śarmiṣṭhā—Śarmiṣṭhā; nāma—namens; kanyakā—eine Tochter; sakhī-sahasra-samyuktā—begleitet von Tausenden von Freundinnen; guru-putryā—mit der Tochter des guru, Śukrācārya; ca—auch; bhāminī—sehr leicht erregbar; devayānyā—mit Devayānī; pura-udyāne—im Palastgarten; puṣpita—voller Blumen; druma—mit schönen Bäumen; sankule—überfüllt; vyacarat—spazierte umher; kala-gīta—mit sehr süßem Gesang; ali—mit Hummeln; nalinī—mit Lotosblumen; puline—in solch einem Garten; abalā—unschuldig.

Sukadeva Gosvāmī sagte: Eines Tages wanderte Vṛṣaparvās Tochter Sarmiṣṭhā, die unschuldig, aber von aufbrausendem Wesen war, zusammen mit Devayānī, der Tochter Sukrācāryas, und Tausenden von Freundinnen im Palastgarten umher. Der Garten war voller Lotosblumen und Bäume, die Blüten und Früchte trugen, und Hummeln und lieblich zwitschernde Vögel wohnten darin.

#### VERS 8

# ता जलाशयमासाद्य कन्याः कमललोचनाः । तीरे न्यस्य दुक्त्लानि विजहुः सिश्चतीर्मिथः ॥ ८॥

tā jalāśayam āsādya kanyāḥ kamala-locanāḥ tīre nyasya dukūlāni vijahruḥ siñcatīr mithaḥ

tāḥ-sie; jala-āśayam-zum Ufer des Sees; āsādya-kommend; kanyāḥ-alle Mädchen; kamala-locanāḥ-mit Augen wie Lotosblüten; tīre-am Ufer; nyasya-ausziehend; dukūlāni-ihre Kleider; vijahruḥ-begannen umherzutummeln; siñ-catīḥ-Wasser spritzend; mithaḥ-aufeinander.

## ÜBERSETZUNG

Als die jungen, lotosäugigen Mädchen an das Ufer eines Sees kamen, erwachte in ihnen der Wunsch, ein Bad zu genießen. Sie ließen also ihre Kleider am Ufer zurück und begannen, im Wasser umherzutummeln und sich gegenseitig zu bespritzen.

#### VERS 9

# वीक्ष्य त्रजन्तं गिरिशं सह देव्या वृषस्थितम् । सहसोत्तीर्य वासांसि पर्यधुत्रींडिताः स्त्रियः ॥ ९ ॥

vīkṣya vrajantam girišam saha devyā vṛṣa-sthitam sahasottīrya vāsāmsi paryadhur vrīḍitāḥ striyaḥ

vīkṣya—sehend; vrajantam—vorbeigehend; girišam—Śiva; saha—mit; devyā
—Pārvatī, die Frau Śivas; vṛṣa-sthitam—auf seinem Stier sitzend; sahasā—schnell;
uttīrya—aus dem Wasser steigend; vāsāmsi—Kleider; paryadhuḥ—zogen an; vrīditāḥ—da sie sich schämten; striyaḥ—die jungen Mädchen.

Während sich die Mädchen im Wasser vergnügten, erblickten sie plötzlich Siva, der mit seiner Frau Pārvatī auf dem Rücken seines Stieres vorbeiritt. Die Mädchen schämten sich, weil sie nackt waren, und stiegen schnell aus dem Wasser, um ihre Kleider anzuziehen.

# **VERS 10**

# शर्मिष्ठाजानती वासो गुरुपुत्र्याः समन्ययत् । स्वीयं मत्वा प्रकुपिता देवयानीदमत्रवीत् ॥१०॥

śarmişihājānatī vāso guru-putryāh samavyayat svīyan matvā prakupitā devayānīdam abravīt

sarmişihā—die Tochter Vṛṣaparvās; ajānatī—ohne Wissen; vāsaḥ—das Gewand; guru-putryāḥ—Devayānīs, der Tochter des guru; samavyayat—zog an; svīyam—ihr eigenes; matvā—denkend; prakupitā—aufgeregt und zornig; devayānī—die Tochter Śukrācāryas; idam—dieses; abravīt—sagte.

## ÜBERSETZUNG

Ohne es zu merken, zog Śarmiṣṭhā Devayānīs Kleidung an. Dies erzürnte Devayānī, die daraufhin folgendes sagte:

#### VERS 11

# अहो निरीक्ष्यतामस्या दास्याः कर्म द्यसाम्प्रतम् । असाद्धार्यं धृतवती शुनीव हविरध्वरे ॥११॥

aho nirīkṣyatām asyā dāsyāḥ karma hy asāmpratam asmad-dhāryam dhṛtavatī śunīva havir adhvare

aho—oh; nirīkṣyatām—seht nur; asyāḥ—von ihr (Śarmiṣṭhā); dāsyāḥ—genau wie unsere Dienerin; karma—Handlungen; hi—gewiß; asāmpratam—ohne jeden Anstand; asmat-dhāryam—das Gewand, das für mich bestimmt ist; dhṛtavatī—sie hat angezogen; śunī iva—wie ein Hund; haviḥ—geklärte Butter; adhvare—die dafür bestimmt war, beim Opfer dargebracht zu werden.

Oh, seht nur, was diese Dienstmagd Śarmiṣṭhā tut! Entgegen allem Anstand hat sie mein Kleid angezogen, genau wie ein Hund, der die geklärte Butter stiehlt, die für ein Opfer benützt werden soll.

#### **VERS 12-14**

यैरिदं तपसा सृष्टं मुखं पुंसः परस्य ये । धार्यते यैरिह ज्योतिः शिवः पन्थाः प्रदर्शितः ॥१२॥ यान् वन्दन्त्युपतिष्ठन्ते लोकनाथाः सुरेश्वराः । भगवानपि विश्वात्मा पावनः श्रीनिकेतनः ॥१३॥ वयं तत्रापि भृगवः शिष्योऽस्यानः पितासुरः । असद्धार्यं धृतवती शृद्धो वेदमिवासती ॥१४॥

> yair idam tapasā sṛṣṭam mukham pumsaḥ parasya ye dhāryate yair iha jyotiḥ śivaḥ panthāḥ pradarśitaḥ

yān vandanty upatiṣṭhante loka-nāthāḥ sureśvarāḥ bhagavān api viśvātmā pāvanaḥ śrī-niketanaḥ

vayam tatrāpi bhrgavaḥ śiṣyo 'syā naḥ pitāsuraḥ asmad-dhāryam dhṛtavatī śudro vedam ivāsatī

yaih—die Personen, von denen; idam—dieses ganze Universum; tapasā—durch Entsagung; sṛṣṭam—wurde erschaffen; mukham—das Gesicht; punisah—der Höchsten Person; parasya—transzendental; ye—diejenigen, die (sind); dhāryate—wird immer geboren; yaih—von den Personen, die; iha—hier; jvotih—das brahmajvoti, die Ausstrahlung des Höchsten Herrn; sivah—glückverheißend; panthāh—Weg; pradarsitah—wird gezeigt; yān—denen; vandanti—bringen Gebete dar; upatiṣṭhante—ehren und folgen; lokanāthāh—die Herrscher über die verschiedenen Planeten; sura-īsvarāh—die Halbgötter; bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; api—sogar; visva-ātmā—die Überseele; pāvanah—der Reinigende; srī-niketanah—der Ehemann der Glücksgöttin; vayam—wir (sind); tatra api—sogar größer als andere brāhmaṇas; bhṛgavaḥ—Nachkommen Bhṛgus; siṣvaḥ—Schüler; asyāh—von ihr; naḥ—unser; pi-tā—Vater; asuraḥ—gehören zur Gruppe der Dämonen; asmat-dhāryam—dazu be-

stimmt, von uns getragen zu werden; dhṛtavatī—sie hat angezogen; śūdraḥ—ein Arbeiter, der kein brāhmaṇa ist; vedam—die Veden; iva—wie; asatī—unkeusch.

#### ÜBERSETZUNG

Wir gehören zu den qualifizierten brāhmaṇas, die als das Gesicht der Höchsten Persönlichkeit Gottes betrachtet werden. Die brāhmaṇas haben durch ihre Entsagung das ganze Universum erschaffen und tragen immer die Absolute Wahrheit im Innersten ihres Herzens. Sie weisen den glückverheißenden Pfad vedischer Kultur, und weil sie die einzigen verehrungswürdigen Persönlichkeiten in dieser Welt sind, bringen ihnen selbst die großen Halbgötter, die Herrscher über die verschiedenen Planeten, Gebete dar. Selbst die Höchste Persönlichkeit Gottes, die die Überseele, der höchste Reinigende und der Ehemann der Glücksgöttin ist, verehrt die brāhmaṇas. Uns gebührt sogar noch mehr Respekt, denn wir gehören zur Dynastie Bhṛgus. Doch obwohl der Vater dieser Frau unser Schüler und ein Dämon ist, hat sie mein Kleid angezogen, genau wie ein śūdra, der vedisches Wissen zu lehren beginnt.

#### VERS 15

# एवं क्षिपन्तीं शर्मिष्ठा गुरुपुत्रीमभाषत । रुषा स्वसन्त्युरङ्गीव धर्षिता दष्टदच्छदा ॥१५॥

evam kşipantīm śarmişṭhā guru-putrīm abhāṣata ruṣā śvasanty uraṅgīva dharsitā dasta-dacchadā

evam—auf diese Weise; kṣipantīm—tadelnd; śarmiṣṭhā—die Tochter Vṛṣaparvās; guru-putrīm—zur Tochter des guru Śukrācārya; abhāṣata—sagte; ruṣā—da sie sehr zornig war; śvasantī—sehr schwer atmend; urangī iva—wie eine Schlange; dharṣitā—verletzt, getreten; daṣṭa-dat-chadā—sich mit den Zähnen auf die Lippen beißend.

#### ÜBERSETZUNG

Sukadeva Gosvāmī sagte: Als Sarmiṣṭhā mit solch groben Worten getadelt wurde, wurde sie sehr zornig. Schwer atmend wie eine getretene Schlange, biß sie sich mit den Zähnen auf die Unterlippe und sagte folgendes zur Tochter Sukrācāryas:

#### VERS 16

आत्मवृत्तमविज्ञाय कत्थसे बहु भिक्षुकि । किं न प्रतीक्षसेऽसाकं गृहान् बलिग्रुजो यथा ॥१६॥ ātma-vṛttam avijñāya katthase bahu bhikşuki kim na pratīkşase 'smākam gṛhān balibhujo yathā

ātma-vṛttam—die eigene Position; avijnāya—ohne zu verstehen; katthase—du redest wirres Zeug daher; bahu—so viel; bhikṣuki—Bettler; kim—ob; na—nicht; pratīkṣase—du wartest; asmākam—unser; gṛhān—im Haus; balibhujaḥ—Krähen; yathā—wie.

## ÜBERSETZUNG

Du Bettlerin, du begreifst deine Stellung nicht, sonst würdest du nicht so viel unnötiges Zeug daherreden. Wartet ihr nicht alle vor unserem Haus, und seid ihr nicht alle in bezug auf euren Lebensunterhalt auf uns angewiesen wie die Krähen?

# **ERLÄUTERUNG**

Krähen haben kein unabhängiges Leben; sie sind völlig auf die Speisereste angewiesen, die die Haushälter in die Abfallgrube werfen. Da ein brähmana von seinen Schülern abhängig ist, reagierte Śarmiṣṭhā auf die beleidigenden Worte Devayānīs, indem sie ihr vorwarf, zu einer Familie krähengleicher Bettler zu gehören. Es ist die Natur von Frauen, daß sie schon beim geringsten Anlaß einen Streit anfangen. Wie wir aus diesem Vorfall ersehen können, ist dies schon seit langer, langer Zeit ihr Wesen.

#### VERS 17

# एवंविधैः सुपरुषैः क्षिप्त्वाचार्यसुतां सतीम् । शर्मिष्ठा प्राक्षिपत् कूपे वासश्चादाय मन्युना ।।१७॥

evam-vidhaiḥ suparuṣaiḥ kṣiptvācārya-sutām satīm śarmiṣṭhā prākṣipat kūpe vāsaś cādāya manyunā

evam-vidhaiḥ—solche; su-paruṣaiḥ—mit groben Worten; kṣiptvā—nachdem sie getadelt hatte; ācārya-sutām—die Tochter Śukrācāryas; satīm—Devayānī; śarmiṣ-thā—Śarmiṣṭhā; prākṣipat—warf (sie); kūpe—in einen Brunnen; vāsaḥ—die Kleidungsstücke; ca—und; ādāya—wegnehmend; manyunā—aufgrund von Zorn.

### ÜBERSETZUNG

Mit solch groben Worten beschimpfte Śarmiṣṭhā Devayānī, die Tochter Śukrācāryas. Voller Zorn nahm sie Devayānī die Kleider weg und stürzte sie in einen Brunnen.

## **VERS 18**

# तस्यां गतायां खगृहं ययातिर्मृगयां चरन् । प्राप्तो यद्दच्छया कूपे जलार्थी तां ददर्श ह ।।१८।।

tasyām gatāyām sva-gṛham yayātir mṛgayām caran prāpto yadṛcchayā kūpe jalārthī tām dadarsa ha

tasyām—als sie; gatāyām—ging; sva-gṛham—nach Hause; yayātiḥ—König Yayāti; mṛgayām—jagend; caran—umherstreifend; prāptaḥ—kam an; yadṛcchayā—durch Zufall; kūpe—in den Brunnen; jala-arthī—Wasser trinken wollend; tām—sie (Devayānī); dadarśa—sah; ha—gewiß.

## ÜBERSETZUNG

Nachdem Śarmiṣṭhā Devayānī in den Brunnen gestoßen hatte, ging sie davon. Während sie nach Hause ging, kam durch Zufall König Yayāti, der sich gerade auf einem Jagdausflug befand, zu dem Brunnen, um dort Wasser zu trinken, und entdeckte Devayānī.

#### **VERS 19**

# दत्त्वा स्वम्रुत्तरं वासस्तस्यै राजा विवाससे । गृहीत्वा पाणिना पाणिमुज़हार दयापरः ।।१९॥

dattvā svam uttaram vāsas tasyai rājā vivāsase grhītvā pāṇinā pāṇim ujjahāra dayā-paraḥ

dattvā—gebend; svam—sein eigenes; uttaram—oberes; vāsaḥ—Kleidungsstück; tasyai—ihr (Devayānī); rājā—der König; vivāsase—weil sie nackt war; gṛhītvā—ergreifend; pāṇinā—mit seiner Hand; pāṇim—ihre Hand; ujjahāra—befreite; dayāparaḥ—da er sehr gütig war.

### ÜBERSETZUNG

Als König Yayāti Devayānī nackt in dem Brunnen sah, gab er ihr sofort seinen Überwurf. Er war sehr gütig zu ihr, reichte ihr die Hand und zog sie heraus.

# **VERS 20-21**

तं वीरमाहौशनसी प्रेमनिर्भरया गिरा । राजंस्त्वया गृहीतो मे पाणिः परपुरञ्जय ॥२०॥

# हस्तग्राहोऽपरो मा भृद् गृहीतायास्त्वया हि मे । एष ईशकृतो वीर सम्बन्धो नौ न पौरुषः ॥२१॥

tam vīram āhausanasī prema-nirbharayā girā rājams tvayā grhīto me pāṇiḥ para-purañjaya

hasta-grāho 'paro mā bhūd grhītāyās tvayā hi me eşa īśa-kṛto vīra sambandho nau na paurusah

tam—zu ihm; vīram—Yayāti; āha—sagte; auśanasī—die Tochter Uśanā Kavis (Śukrācārya); prema-nirbharayā—von Liebe und Zuneigung erfüllt; girā—durch solche Worte; rājan—o König; tvayā—von ihr; grhītaḥ—angenommen; me—meine; pāṇiḥ—Hand; para-puranjaya—der Eroberer der Königreiche anderer; hasta-grā-haḥ—derjenige, der meine Hand angenommen hat; aparaḥ—ein anderer; mā—möge nicht; bhūt—werden; grhītāyāḥ—akzeptiert; tvayā—von dir; hi—gewiß; me—von mir; eṣaḥ—dies; īśa-kṛtaḥ—von der Vorsehung arrangiert; vīra—o großer Held; sambandhaḥ—Beziehung; nau—unsere; na—nicht; pauruṣaḥ—irgend etwas Menschengemachtes.

# ÜBERSETZUNG

Von Liebe und Zuneigung erfüllt, sagte Devayānī zu König Yayāti: O großer Held, o König, Eroberer der Städte deiner Feinde, indem du meine Hand angenommen hast, hast du mich als deine Ehefrau angenommen. Möge mich kein anderer berühren, denn unsere Beziehung als Mann und Frau ist von der Vorsehung ermöglicht worden, nicht von irgendeinem menschlichen Wesen.

### **ERLÄUTERUNG**

Als König Yayāti Devayānī aus dem Brunnen zog, muß er zweifellos ihrer jugendlichen Schönheit gewahr geworden sein, und möglicherweise fragte er sie deshalb, welcher Kaste sie angehöre. Devayānī antwortete daher sofort: "Wir sind bereits verheiratet, denn du hast meine Hand angenommen." Daß sich Bräutigam und Braut die Hand reichen, ist ein Brauch, der seit jeher in allen Kulturen existiert. In dem Augenblick, wo Yayāti Devayānīs Hand annahm, konnte man beide deshalb als verheiratet betrachten. Da sich Devayānī in den Helden Yayāti verliebt hatte, bat sie ihn, er möge sich nicht anders besinnen und nicht zulassen, daß ein anderer Mann sie heiraten würde.

#### VERS 22

# यदिदं क्र्पमग्राया भवतो दर्शनं मम । न त्राक्षणो मे भविता हस्तग्राहो महाभुज । कचस्य बाईस्पत्यस्य शापादु यमश्रपं पुरा ॥२२॥

yad idam kūpa-magnāyā bhavato darśanam mama na brāhmaņo me bhavitā hasta-grāho mahā-bhuja kacasya bārhaspatyasya śāpād yam aśapam purā

yat—weil; idam—dieses; kūpa-magnāyāḥ—in den Brunnen gefallen; bhavataḥ—von dir; darśanam—Begegnung; mama—mit mir; na—nicht; brāhmaṇaḥ—ein qualifizierter brāhmaṇa; me—mein; bhavitā—wird werden; hasta-grāhaḥ—Ehemann; mahā-bhuja—o überaus Starkarmiger; kacasya—von Kaca; bārhaspatyasya—des Sohnes des gelehrten brāhmaṇa und Priesters der Halbgötter, Bṛhaspati; śāpāt—aufgrund des Fluches; yam—den; aśapam—ich verfluchte; purā—in der Vergangenheit.

#### ÜBERSETZUNG

Weil ich in den Brunnen gestürzt bin, sind wir uns begegnet. Wahrhaftig, das ist eine Fügung des Schicksals. Als ich Kaca, den Sohn des gelehrten Brhaspati, verfluchte, verhängte er den Fluch über mich, daß ich keinen brähmana zum Mann bekommen würde. Es ist deshalb unmöglich, o Starkarmiger, daß ich die Frau eines brähmana werde.

### **ERLÄUTERUNG**

Kaca, der Sohn des gelehrten Priesters der Halbgötter, Brhaspati, war ein Schüler Sukrācāryas gewesen und hatte von diesem die Kunst gelernt, einen frühzeitig verstorbenen Menschen wieder zum Leben zu erwecken. Diese Kunst, die als mrtasaijīvanī bezeichnet wird, gelangte besonders in Kriegszeiten zur Anwendung. Während eines Krieges starben natürlich Soldaten in jungen Jahren, doch wenn der Körper eines Kriegers unversehrt war, konnte er mit Hilfe der Kunst von mrtasaijīvanī wieder zum Leben erweckt werden. Sukrācārya und viele andere beherrschten diese Kunst, und Kaca, der Sohn Brhaspatis, wurde sein Schüler, um sie bei ihm zu erlernen. Devayānī wollte Kaca zum Ehemann haben, doch aus Achtung vor Sukrācārya betrachtete er die Tochter des guru als eine höhergestellte Persönlichkeit, die verehrt werden muß, und weigerte sich deshalb, sie zu heiraten. Darauf verfluchte Devayānī Kaca zornig, indem sie sagte, daß ihm die Kunst des mrtasaijīvani nichts nützen werde, obwohl er sie bei ihrem Vater erlernt habe. Als Kaca auf diese Weise verflucht wurde, rächte er sich, indem er Devayānī dazu verfluchte, niemals einen brāhmana als Ehemann zu bekommen. Weil Devayānī an Yayāti, der

ein kşatriya war, Gefallen gefunden hatte, bat sie ihn, sie als seine rechtmäßige Frau zu akzeptieren. Dies würde zwar pratiloma-vivāha sein, eine Heirat zwischen der Tochter einer hohen Familie und dem Sohn einer niedrigeren Familie, doch sie erklärte, dies sei eine Fügung des Schicksals.

#### VERS 23

# ययातिरनभिप्रेतं दैवोपहृतमात्मनः । मनस्तु तद्गतं बुद्ध्वा प्रतिजग्राह तद्वचः ॥२३॥

yayātir anabhipretam daivopahṛtam ātmanaḥ manas tu tad-gatam buddhvā pratijagrāha tad-vacah

yayātiḥ—König Yayāti; anabhipretam—liebte nicht; daiva-upahṛtam—von Arrangierungen des Schicksals herbeigeführt; ātmanaḥ—sein persönliches Interesse; manaḥ—Geist; tu—aber; tat-gatam—da er sich zu ihr hingezogen fühlte; bud-dhvā—aufgrund solcher Intelligenz; pratijagrāha—akzeptierte; tat-vacaḥ—die Worte Devayānīs.

## ÜBERSETZUNG

Sukadeva Gosvāmī fuhr fort: Weil eine solche Heirat von den anerkannten Schriften nicht gutgeheißen wird, war König Yayāti abgeneigt, doch da sie von der Vorsehung arrangiert worden war und Devayānīs Schönheit ihn lockte, gab er ihrer Bitte nach.

#### **ERLÄUTERUNG**

Im vedischen System war es üblich, daß die Eltern die Horoskope des Knaben und des Mädchens, die verheiratet werden sollten, zu Rate zogen. Wenn der Junge und das Mädchen gemäß den astrologischen Berechnungen in jeder Hinsicht zusammenpaßten, wurde das Paar als yotaka bezeichnet und die Einwilligung zur Heirat erteilt. Noch vor fünfzig Jahren war dies in der Hindu-Gesellschaft so üblich. Der Junge mochte noch so reich sein oder das Mädchen noch so schön, wenn die astrologischen Berechnungen ergaben, daß sie nicht zusammenpaßten, fand die Heirat nicht statt. Jeder Mensch gehört von Geburt an zu einer von drei Gruppen, nämlich entweder zur deva-gana, zur manusya-gana oder zur raksasa-gana. In verschiedenen Teilen des Universums gibt es Halbgötter bzw. Dämonen, und auch unter den Menschen gibt es einige, die Halbgöttern gleichen, während andere Dämonen gleichen. Wenn die astrologischen Berechnungen ergaben, daß eine göttliche und eine dämonische Natur aufeinandertrafen, kam die Heirat nicht zustande. In ähnlicher Weise wurde auch pratiloma und anuloma berücksichtigt. Dahinter steht der Gedanke, daß eine Ehe glücklich ist, wenn sich der Junge und das Mädchen auf der gleichen Ebene befinden, während sie im Falle einer Ungleichheit unglücklich wird.

Weil diese Dinge nicht mehr beachtet werden, gibt es heutzutage viele Scheidungen. Ja, eine Scheidung ist zu einer Selbstverständlichkeit geworden, wogegen man früher bis ans Lebensende verheiratet blieb. Das Band der Liebe zwischen dem Ehemann und seiner Frau war normalerweise derart stark, daß die Frau freiwillig in den Tod ging, wenn ihr Ehemann starb, oder daß sie bis an ihr Lebensende eine treue Witwe blieb. So etwas ist heutzutage nicht mehr möglich, denn die menschliche Gesellschaft ist auf die Stufe einer tierischen Gesellschaft herabgesunken. Für das Zustandekommen einer Heirat ist heutzutage nur noch die bloße Übereinkunft nötig. Dāmpaṭve 'bhirucir hetuḥ (SB. 12.2.3). Das Wort abhiruci bedeutet "Übereinkunft". Der Junge und das Mädchen einigen sich einfach darauf, zu heiraten, und die Heirat findet statt. Allerdings endet die Ehe häufig mit der Scheidung, wenn man sich nicht strikt an das vedische System hält.

#### VERS 24

# गते राजनि सा धीरे तत्र स रुदती पितुः । न्यवेदयत् ततः सर्वम्रक्तं शर्मिष्टया कृतम् ॥२४॥

gate rājani sā dhīre tatra sma rudatī pituḥ nyavedayat tataḥ sarvam uktam sarmisthayā krtam

gate rājani—nachdem der König fortgegangen war; sā—sie (Devayānī); dhīre—gelehrt; tatra sma—nach Hause zurückkehrend; rudatī—weinend; pituḥ—vor ihrem Vater; nyavedayat—trug vor; tataḥ—danach; sarvam—alles; uktam—erwähnte; sarmiṣṭhayā—von Śarmiṣṭhā; kṛtam—getan.

#### ÜBERSETZUNG

Danach, als der gelehrte König in seinen Palast zurückkehrte, ging Devayānī weinend nach Hause und berichtete ihrem Vater Śukrācārya, was sich wegen Śarmiṣṭhā alles ereignet hatte. Sie erzählte, wie sie in den Brunnen gestoßen worden war, aber vom König gerettet wurde.

#### VERS 25

# दुर्मना भगवान् काव्यः पौरोहित्यं विगर्हयन् । स्तुवन् वृत्तिं च कापोतीं दुहित्रा स ययौ पुरात् ॥२५॥

durmanā bhagavān kāvyaḥ paurohityam vigarhayan stuvan vṛttim ca kāpotīm duhitrā sa yayau purāt durmanāh—sehr unglücklich; bhagavān—der überaus mächtige; kāvyah—Śu-krācārya; paurohityam—den Priesterberuf; vigarhayan—verdammend; stuvan—preisend; vrttim—den Beruf; ca—und; kāpotīm—des Sammelns von Getreide auf dem Feld; duhitrā—mit seiner Tochter; saḥ—er (Śukrācārya); yayau—ging; purāt—aus-seinem Haus.

# ÜBERSETZUNG

Als Śukrācārya erfuhr, was Devayānī geschehen war, schmerzte ihn dies sehr. Er verdammte den Priesterberuf, pries den Beruf des uncha-vṛtti [das Getreidesammeln auf den Feldern] und verließ zusammen mit seiner Tochter das Haus.

## **ERLÄUTERUNG**

Wenn ein brāhmaṇa den Beruf einer kapota, einer Taube, ergreift, ernährt er sich, indem er auf dem Feld Getreide ausliest. Das nennt man uncha-vṛtti. Ein brāhmaṇa, der diese uncha-vṛtti praktiziert, gilt als hervorragend, denn er vertraut ganz auf die Barmherzigkeit der Höchsten Persönlichkeit Gottes und bettelt bei niemandem. Obwohl ein brāhmaṇa oder ein sannṇāsī den Bettlerberuf ausüben darf, tut man besser daran, eine solche Tätigkeit zu vermeiden und sich hinsichtlich seines Lebensunterhaltes ganz auf die Barmherzigkeit der Höchsten Persönlichkeit Gottes zu verlassen. Es war Śukrācārya zweifellos sehr unangenehm, daß er wegen der Beschwerde seiner Tochter zu seinem Schüler gehen mußte, um ihn um etwas zu bitten, doch er war dazu gezwungen, weil er den Beruf eines Priesters ergriffen hatte. Im Innern mochte Śukrācārya seinen Beruf nicht, doch als brāhmaṇa war er, auch wenn er es nicht wollte, verpflichtet, seinen Schüler aufzusuchen, um seiner sich beklagenden Tochter Genugtuung zu verschaffen.

### VERS 26

# वृषपर्वा तमाज्ञाय प्रत्यनीकविवक्षितम् । गुरुं प्रसादयन् मूर्भा पादयोः पतितः पथि ॥२६॥

vṛṣaparvā tam ājñāya pratyanīka-vivakṣitam gurum prasādayan mūrdhnā pādayoḥ patitaḥ pathi

vṛṣaparvā—der König der Dämonen; tam ājnāya—die Absicht Śukrācāryas verstehend; pratyanīka—einen Fluch; vivakṣitam—aussprechen wollend; gurum—seinen spirituellen Meister, Śukrācārya; prasādayat—er stellte sofort zufrieden; mūrdhnā—mit seinem Kopf; pādayoḥ—bei den Füßen; patitaḥ—fiel nieder; pathi—auf der Straße.

König Vṛṣaparvā ahnte, daß Śukrācārya kam, um ihn zu bestrafen oder zu verfluchen. Er trat deshalb aus seinem Haus, bevor Śukrācārya dort anlangte, warf sich seinem guru auf der Straße zu Füßen und stellte ihn zufrieden, wodurch er seinen Zorn dämpfte.

### **VERS 27**

# क्षणार्धमन्युर्भगवान् शिष्यं व्याचष्ट भार्गवः । कामोऽस्याः क्रियतां राजन् नैनां त्यक्तुमिहोत्सहे ॥२७॥

kşaṇārdha-manyur bhagavān siṣyam vyācaṣṭa bhārgavaḥ kāmo 'syāḥ kriyatām rājan nainām tyaktum ihotsahe

kṣaṇa-ardha—nur ein paar Augenblicke dauernd; manyuḥ—dessen Zorn; bhaga-vān—der überaus mächtige; śiṣyam—zu seinem Schüler (Vṛṣaparvā); vyācaṣṭa—sagte; bhārgavaḥ—Śukrācārya, der Nachkomme Bhṛgus; kāmaḥ—den Wunsch; asyāḥ—dieser Devayānī; kriyatām—bitte erfülle; rājan—o König; na—nicht; enām—dieses Mädchen; tyaktum—aufgeben; tha—in dieser Welt; utsahe—ich kann.

## ÜBERSETZUNG

Der mächtige Śukrācārya war einige Augenblicke lang zornig, doch nachdem ihn Vṛṣaparvā zufriedengestellt hatte, sagte er zu diesem: Mein lieber König, bitte erfülle den Wunsch Devayānīs, denn sie ist meine Tochter, und ich kann sie in dieser Welt nicht im Stich lassen oder ihr keine Beachtung schenken.

#### **FRIÄUTFRUNG**

Manchmal kann eine große Persönlichkeit wie Sukrācārya seine Söhne und Töchter nicht außer acht lassen, denn Kinder sind von Natur aus von ihrem Vater abhängig, und der Vater liebt sie. Obwohl Sukrācārya wußte, daß der Streit zwischen Devayānī und Sarmiṣṭhā kindisch war, mußte er als Devayānīs Vater für sie Partei ergreifen. Er tat dies zwar nicht gerne, doch weil er Devayānī zugeneigt war, fühlte er sich dazu verpflichtet. Er gab offen zu, daß er aus Zuneigung zu seiner Tochter nicht umhin konnte, den König um eine Gunst für seine Tochter zu bitten, obwohl er dies nicht hätte tun sollen.

#### **VERS 28**

तथेत्यवस्थिते प्राह देवयानी मनोगतम् । पित्रा दत्ता यतो यास्ये सानुगा यातु मामनु ॥२८॥ tathety avasthite prāha devayānī manogatam pitrā dattā yato yāsye sānugā yātu mām anu

tathā iti—als König Vṛṣaparvā Śukrācāryas Vorschlag annahm; avasthite—als die Angelegenheit auf diese Weise geklärt worden war; prāha—sagte; devayānī—die Tochter Śukrācāryas; manogatam—ihren Wunsch; pitrā—von dem Vater; dattā—gegeben; yataḥ—zu wem auch immer; yāsye—ich werde gehen; sa-anugā—mit ihren Freundinnen; yātu—soll gehen; mām anu—als meine Untergebene oder Dienerin.

### ÜBERSETZUNG

Als Vṛṣaparvā Śukrācāryas Bitte vernommen hatte, erklärte er sich bereit, Devayānīs Wunsch zu erfüllen, und wartete auf ihre Worte. Hierauf äußerte Devayānī folgenden Wunsch: "Wenn ich auf den Befehl meines Vaters hin heirate, muß meine Freundin Śarmiṣṭhā zusammen mit ihren Freundinnen als meine Dienerin mit mir gehen."

#### VERS 29

# पित्रादत्तादेवयान्यै शर्मिष्ठासानुगातदा । स्वानां तत् सङ्कटं वीक्ष्य तदर्थस्य च गौरवम् । देवयानीं पर्यचरत् स्त्रीसहस्रोण दासवत् ॥२९॥

pitrā dattā devayānyai śarmiṣṭhā sānugā tadā svānāṁ tat saṇkaṭaṁ vīkṣya tad-arthasya ca gauravam devayānīṁ paryacarat strī-sahasrena dāsavat

pitrā—vom Vater; dattā—gegeben; devayānyai—Devayānī, der Tochter Śukrā-cāryas; śarmiṣṭhā—die Tochter von Vṛṣaparvā; sa-anugā—mit ihren Freundinnen; tadā—zu jener Zeit; svānām—von sich selbst; tat—diese; sankaṭam—gefährliche Lage; vīkṣya—sehend; tat—von ihm; arthaṣya—des Nutzens; ca—auch; gauravam—die Größe; devayānīm—Devayānī; paryacarat—diente; strī-sahasreṇa—mit Tausenden von anderen Frauen; dāṣa-vat—als Sklavin handelnd.

#### ÜBERSETZUNG

Vṛṣaparvā überlegte sich klugerweise, daß Śukrācāryas Unwillen Gefahr heraufbeschwören würde, während seine Zufriedenstellung materiellen Gewinn brächte. Deshalb führte er Śukrācāryas Befehl aus und diente ihm wie ein Sklave. Er gab seine Tochter Śarmiṣṭhā in die Obhut Devayānīs, und Śarmiṣṭhā diente ihr zusammen mit Tausenden von anderen Frauen wie eine Sklavin.

## **ERLÄUTERUNG**

Wie wir bereits zu Beginn dieser Geschichte über Sarmistha und Devayani erfahren haben, hatte Sarmistha viele Freundinnen. Diese wurden nun alle Devayanis Dienerinnen. Wenn ein Mädchen einen ksatriva-König heiratete, war es Brauch, daß all ihre Freundinnen mit ihr in das Haus des Ehemannes zogen. Als beispielsweise Vasudeva Devakī, die Mutter Krsnas, heiratete, heiratete er gleichzeitig ihre sechs Schwestern, und zudem hatte sie auch noch viele Freundinnen, die sie begleiteten. Ein König pflegte nicht nur seine Frau zu unterhalten, sondern auch ihre vielen Freundinnen und Dienerinnen. Manchmal kam es vor, daß solche Dienerinnen schwanger wurden und Kinder zur Welt brachten. Diese Kinder wurden als dasiputras bezeichnet, die Söhne der Dienerinnen, und der König pflegte für ihren Unterhalt zu sorgen. Die Zahl der Frauen ist immer größer als die der Männer, doch da eine Frau von einem Mann beschützt werden muß, pflegte der König viele Mädchen zu unterhalten, die entweder Freundinnen oder Dienerinnen der Königin waren. Krsna heiratete 16 108 Frauen. Diese waren keine Dienerinnen, sondern direkt Königinnen, und Krsna erweiterte Sich in 16 108 Formen, um mit jeder einzelnen Frau in einem eigenen Palast zusammenleben zu können. Einem gewöhnlichen Menschen ist dies nicht möglich. Obwohl der König für viele, viele Dienerinnen und Frauen zu sorgen hatte, hatten nicht alle von ihnen ihre eigenen Gemächer.

#### **VERS 30**

# नाहुषाय सुतां दत्त्वा सह शर्मिष्ठयोशना। तमाह राजच्छर्मिष्ठामाधास्तल्पे न कर्हिचित्।।३०॥

nāhuṣāya sutām dattvā saha śarmiṣṭhayośanā tam āha rājan charmiṣṭhām ādhās talpe na karhicit

nāhuṣāya—König Yayāti, dem Nachkommen Nahuṣas; sutām—seine Tochter; dattvā—zur Frau gebend; saha—mit; śarmiṣṭhayā—Śarmiṣṭhā, die Tochter Vṛṣaparvās und die Dienerin Devayānīs; uśanā—Śukrācārya; tam—zu ihm (König Yayāti); āha—sagte; rājan—mein lieber König; śarmiṣṭhām—Śarmiṣṭhā, die Tochter Vṛṣaparvās; ādhāḥ—laß; talpe—auf dein Bett; na—nicht; karhicit—jemals.

#### ÜBERSETZUNG

Als Śukrācārya Devayānī mit Yayāti verheiratete, veranlaßte er, daß Śarmiṣṭhā mit ihr ging, doch er warnte den König: "Mein lieber König, gestatte diesem Mädchen Sarmiṣṭhā niemals, mit dir in deinem Bett zu liegen."

### VERS 31

## विलोक्योशनसीं राजञ्छर्मिष्टा सुप्रजां कचित्। तमेव वत्रे रहसि सख्याः पतिमृतौ सती।।३१।।

vilokyausanasīm rājañ charmiṣṭhā suprajām kvacit tam eva vavre rahasi sakhyāḥ patim ṛṭau satī

vilokya—als sie sah; auśanasīm—Devayānī, die Tochter Śukrācāryas; rājan—o König Parīkṣit; śarmiṣṭhā—die Tochter Vṛṣaparvās; su-prajām—hübsche Kinder besitzend; kvacit—einmal; tam—ihn (König Yayāti); eva—gewiß; vavre—bat; rahasi—an einem einsamen Ort; sakhyāḥ—ihrer Freundin; patim—den Ehemann; rtau—zur passenden Zeit; satī—sich in dieser Lage befindend.

### ÜBERSETZUNG

O König Parīkşit, Devayānī bekam einen hübschen Sohn, und als Śarmişthā dies sah, wandte sie sich einmal, als die Zeit für die Empfängnis günstig war, an einem abgelegenen Ort an König Yayāti und bat ihn, den Ehemann ihrer Freundin Devayānī, ihr ebenfalls zu einem Sohn zu verhelfen.

### **VERS 32**

## राजपुत्र्यार्थितोऽपत्ये धर्मं चावेश्य धर्मवित् । सरञ्छकवचः काले दिष्टमेवाभ्यपद्यत ॥३२॥

rāja-putryārthito 'patye dharmanı cāvekşya dharmavit smaran chukra-vacah kāle distam evābhyapadyata

rāja-putryā—von Śarmiṣṭhā, die die Tochter eines Königs war; arthitaḥ—gebeten; apatye—um einen Sohn; dharmam—Prinzipien der Religion; ca—sowie auch; avekṣya—in Betracht ziehend; dharma-vit—alle religiösen Prinzipien kennend; smaran—sich erinnernd; śukra-vacaḥ—an die Warnung Śukrācāryas; kāle—zu der Zeit; diṣṭam—der gegebenen Umstände wegen; eva—gewiß; abhyapadyata—war einverstanden (den Wunsch Śarmiṣṭhās zu erfüllen).

### ÜBERSETZUNG

Der König war natürlich mit den Prinzipien der Religion vertraut und erklärte sich deshalb bereit, Prinzessin Sarmişthās Wunsch zu erfüllen, als sie ihn um einen Sohn bat. Obwohl ihm die Warnung Sukrācāryas einfiel, betrachtete er es als den Wunsch des Höchsten, sich mit Sarmistha zu vereinigen, und so hatte er mit ihr Geschlechtsverkehr.

### **ERLÄUTERUNG**

König Yayāti war sich völlig bewußt, worin die Pflicht eines kṣatriya besteht. Wenn eine Frau an einen kṣatriya herantritt, darf er sie nicht abweisen. Das ist ein Grundsatz der Religion. Das ist auch der Grund, warum Dharmarāja, Yudhiṣṭhira, den bekümmert aussehenden Arjuna nach seiner Rückkehr aus Dvārakā fragte, ob er eine Frau zurückgewiesen habe, die ihn um einen Sohn gebeten hatte. Obwohl Mahārāja Yayāti Śukracāryas Warnung nicht vergessen hatte, konnte er Śarmiṣṭhā nicht abweisen. Er hielt es für klug, ihr einen Sohn zu schenken, und hatte deshalb nach ihrer Menstruation mit ihr Geschlechtsverkehr. Diese Art von Lust verstößt nicht gegen die Grundsätze der Religion. Wie es in der Bhagavad-gītā (7.11) heißt, wird Sexualität, die nicht im Widerspruch zu den Grundsätzen der Religion steht, von Kṛṣṇa gutgeheißen (dharmāviruddho bhūteṣu kāmo 'smi). Weil Śarmiṣṭhā, die Tochter eines Königs, Yayāti um einen Sohn gebeten hatte, war ihre Vereinigung nicht Lust, sondern eine religiöse Handlung.

## **VERS 33**

# यदुं च तुर्वसुं चैव देवयानी व्यजायत । दूह्युं चानुं च पूरुं च शर्मिष्टा वार्षपर्वणी ॥३३॥

yadum ca turvasum caiva devayānī vyajāyata druhyum cānum ca pūrum ca śarmiṣṭhā vārṣaparvaṇī

yadum—Yadu; ca—und; turvasum—Turvasu; ca eva—sowie auch; devayānī—die Tochter Śukrācāryas; vyajāyata—gebar; druhyum—Druhyu; ca—und; anum—Anu; ca—auch; pūrum—Pūru; ca—auch; śarmiṣṭhā—Śarmiṣṭhā; vārṣaparvaṇī—die Tochter Vrsaparvās.

## ÜBERSETZUNG

Devayānī gebar Yadu und Turvasu, und Śarmiṣṭhā brachte Druhyu, Anu und Pūru zur Welt.

### **VERS 34**

गर्भसम्भवमासुर्या भर्तुर्विज्ञाय मानिनी । देवयानी पितुर्गेहं ययो कोधविमुर्छिता ।।३४॥

> garbha-sambhavam āsuryā bhartur vijnāya māninī

## devayānī pitur geham yayau krodha-vimūrchitā

garbha-sambhavam—Schwangerschaft; āsuryāḥ—von Śarmiṣṭhā; bhartuḥ—von ihrem Ehemann ermöglicht; vijñāya—erfahrend (von den brāhmaṇa-Astrologen); māninī—da sie sehr stolz war; devayānī—die Tochter Śukrācāryas; pituḥ—ihres Vaters; geham—in das Haus; yayau—begab sich; krodha-vimūrchitā—rasend vor Zorn.

### ÜBERSETZUNG

Als die stolze Devayānī von fremder Seite erfuhr, daß Śarmiṣṭhā von ihrem Ehemann geschwängert worden war, wurde sie rasend vor Zorn und machte sich auf den Weg zum Hause ihres Vaters.

### **VERS 35**

## प्रियामनुगतः कामी वचोभिरुपमन्त्रयन् । न प्रसादयितुं रोके पादसंवाहनादिभिः ॥३५॥

priyām anugataḥ kāmī vacobhir upamantrayan na prasādayitum seke pāda-sanvāhanādibhih

priyām—seine geliebte Frau; anugataḥ—verfolgend; kāmī—äußerst lüstern; va-cobhiḥ—mit großen Worten; upamantrayan—besänftigend; na—nicht; prasādayi-tum—zu besänftigen; śeke—war fähig; pāda-saṃvāhana-ādibhiḥ—nicht einmal, indem er ihre Füße massierte.

### ÜBERSETZUNG

König Yayāti, der sehr lüstern war, ging seiner Frau nach, holte sie ein und versuchte sie zu besänftigen, indem er schmeichelnde Worte sprach und ihre Füße massierte; doch alles nützte nichts, und es gelang ihm nicht, sie zu beruhigen.

## **VERS 36**

शुक्रस्तमाह कुपितः स्त्रीकामानृतप्रुरुष । त्वां जरा विशतां मन्द विरूपकरणी नृणाम् ॥३६॥

śukras tam āha kupitaḥ strī-kāmānṛta-pūruṣa tvām jarā viśatām manda virūpa-karanī nrnām sukraḥ-Śukrācārya; tam-zu ihm (König Yayāti); āha-sagte; kupitaḥ-da er sehr zornig auf ihn war; strī-kāma-o du, der du nach Frauen lüstern bist; anṛta-pū-ruṣa-o unaufrichtige Person; tvām-in dich; jarā-Alter, Gebrechlichkeit; visatām-möge eingehen; manda-du Dummkopf; virūpa-karaṇī-die verunstaltet; nṛṇām-den Körper von Menschen.

### ÜBERSETZUNG

Sukrācārya war außer sich vor Wut. "Du lügenhafter Dummkopf, der du hinter Frauen her bist! Du hast ein großes Unrecht begangen", sagte er. "Ich verfluche dich deshalb, von Alter und Gebrechlichkeit befallen und verunstaltet zu werden."

#### **VERS 37**

## श्रीययातिरुवाच

## अतृप्तोऽस्म्यद्य कामानां त्रह्मन् दुहितरि सा ते । व्यत्यस्यतां यथाकामं वयसा योऽभिधास्यति ॥३७॥

śrī-yayātir uvāca atṛpto 'smy adya kāmānām brahman duhitari sma te vyatyasyatām yathā-kāmam vayasā yo 'bhidhāsyati

śrī-yayātih uvāca—König Yayāti sagte; atrptah—unbefriedigt; asmi—ich bin; adya—bis jetzt; kāmānām—meine lüsternen Wünsche zu stillen; brahman—o gelehrter brāhmana; duhitari—zusammen mit der Tochter; sma—in der Vergangenheit; te—deine; vyatyasyatām—tausche aus; yathā-kāmam—solange du lüstern bist; vayasā—mit der Jugend; yah abhidhyāsyati—desjenigen, der sich bereit erklärt, seine Jugend gegen dein Alter einzutauschen.

### ÜBERSETZUNG

König Yayāti sagte: "O gelehrter, verehrungswürdiger brāhmaņa, ich habe meine lustvollen Begierden mit deiner Tochter noch nicht gestillt." Darauf antwortete Śukrācārya: "Du kannst dein Alter auf jemanden übertragen, der sich bereit erklärt, dir im Austausch dafür seine Jugend zu geben."

## **FRLÄUTERUNG**

Als König Yayāti sagte, daß er seine sexuellen Verlangen mit Śukrācāryas Tochter noch nicht befriedigt habe, wurde Śukrācārya klar, daß es gegen die Interessen seiner eigenen Tochter wäre, wenn Yayāti als alter und gebrechlicher Mann weiterleben müßte, denn seine lüsterne Tochter würde bestimmt nicht zufrieden sein. Śukrācārya gewährte seinem Schwiegersohn deshalb die Segnung, sein Alter gegen die

Jugend eines anderen eintauschen zu können. Er deutete an, daß Yayāti weiterhin geschlechtliche Freuden mit Devayānī werde genießen können, wenn ihm sein Sohn sein Alter abnehmen und ihm dafür seine Jugend geben würde.

### **VERS 38**

## इति लब्धव्यवस्थानः पुत्रं ज्येष्ठमवोचत । यदो तात प्रतीच्छेमां जरां देहि निजं वयः ॥३८॥

iti labdha-vyavasthānaḥ putrani jyeṣṭham avocata yado tāta pratīcchemāni jarāni dehi nijani vayaḥ

iti—so; labdha-vyavasthānaḥ—die Möglichkeit bekommend, sein Alter einzutauschen; putram—seinen Sohn; jyeṣṭham—den ältesten; avocata—er bat; yado—o Yadu; tāta—du bist mein geliebter Sohn; pratīccha—bitte tausche ein; imām—diese; jarām—Gebrechlichkeit; dehi—und gib; nijam—deine eigene; vayaḥ—Jugend.

### ÜBERSETZUNG

Als Yayāti diese Segnung von Śukrācārya erhielt, bat er seinen ältesten Sohn: Mein lieber Sohn Yadu, bitte gib mir im Austausch für mein Alter und meine Gebrechlichkeit deine Jugend.

#### **VERS 39**

## मातामहकृतां वत्स न तृप्तो विषयेष्वहम्। वयसा भवदीयेन रंस्ये कतिपयाः समाः॥३९॥

mātāmaha-kṛtāri vatsa na tṛpto viṣayeṣv aham vayasā bhavadīyena raṃṣye katipayāḥ samāḥ

mātāmaha-kṛtām—von deinem Großvater mütterlicherseits, Śukrācārya, gegeben; vatsa—mein lieber Sohn; na—nicht; tṛptaḥ—befriedigt; viṣayeṣu—im Geschlechtsleben, in Sinnenbefriedigung; aham—ich (bin); vayasā—durch Alter; bhavadīyena—von dir; ramsye—ich werde Sexualität genießen; katipayāḥ—einige; samāḥ—Jahre.

### ÜBERSETZUNG

Mein lieber Sohn, meine geschlechtlichen Verlangen sind noch nicht befriedigt. Doch wenn du gütig zu mir bist, nimmst du das Alter, das mir dein

Großvater mütterlicherseits auferlegt hat, auf dich und läßt mich deine Jugend annehmen, so daß ich das Leben noch einige Jahre länger genießen kann.

## **ERLÄUTERUNG**

Das ist die Natur von lüsternen Verlangen. In der Bhagavad-gītā (7.20) heißt es: kāmais tais tair hṛta-jñānāḥ. Wenn man zu stark an Sinnenbefriedigung haftet, verliert man seinen Verstand. Das Wort hṛta-jñānāḥ bezieht sich auf jemanden, der den Verstand verloren hat. Hier haben wir ein Beispiel dafür: Der Vater schämte sich nicht, seinen Sohn zu bitten, seine Jugend gegen die Gebrechlichkeit des Vaters einzutauschen. Natürlich unterliegt die ganze Welt dieser Art von Illusion, und deshalb heißt es, daß jeder nichts anderes als verrückt, pramattaḥ, ist. Nūnam pramattaḥ kurute vikarma: Wenn man praktisch zu einem Geistesgestörten wird, gibt man sich dem Geschlechtsverkehr und der Sinnenbefriedigung hin. Der Geschlechtstrieb und die Sinnenbefriedigung können jedoch gezügelt werden, und man erreicht die Vollkommenheit, wenn man kein Verlangen nach Sexualität hat. Das ist nur möglich, wenn man völlig Kṛṣṇa-bewußt ist.

yadavadhi mama cetah kṛṣṇa-pādāravinde nava-nava-rasa-dhāmany udyatani rantum āsīt tadavadhi bata nārī-sangame smaryamāne bhavati mukha-vikārah suṣṭhu-niṣṭhīvanani ca

"Seit ich mich dem transzendentalen liebevollen Dienst Kṛṣṇas widme und in ihm immer neue Freude erfahre, spucke ich bei dem Gedanken an geschlechtliche Freude aus, und meine Lippen verziehen sich vor Abscheu."

Das Verlangen nach Sexualität kann nur beseitigt werden, wenn man völlig Kṛṣṇa-bewußt ist, auf keine andere Weise. Solange man sich in irgendeiner Weise Sexualität wünscht, muß man seinen Körper wechseln und von einem Körper zum anderen wandern, um in verschiedenen Lebensformen Geschlechtsverkehr zu genießen. Doch obwohl die Lebensformen unterschiedlich sein mögen, die geschlechtliche Betätigung bleibt die gleiche. Deshalb heißt es: punah punaś carvita-carvaṇānām. Diejenigen, die sehr an Sexualität hängen, wandern von einem Körper zum nächsten und "kauen immer wieder das bereits Gekaute", indem sie als Hund Geschlechtsfreude genießen, als Schwein, als Halbgott usw.

**VERS 40** 

श्रीयदुरुवाच नोत्सहे जरसा स्थातुमन्तरा प्राप्तया तव । अविदित्वा सुखं ग्राम्यं वैतृष्ण्यं नैति पूरुषः ॥४०॥ śrī-yadur uvāca notsahe jarasā sthātum antarā prāptayā tava aviditvā sukhan grāmyan vaitrsnyan naiti pūrusah

śrī-yaduḥ uvāca—Yadu, der älteste Sohn Yayātis, antwortete; na utsahe—ich bin nicht begeistert; jarasā—mit deinem Alter und deiner Gebrechlichkeit; sthātum—zu bleiben; antarā—während der Jugend; prāptayā—angenommen; tava—deine; aviditvā—ohne zu erfahren; sukham—Glück; grāmyam—materielles, das heißt körperliches; vaitṛṣṇyam—Gleichgültigkeit gegenüber materiellem Genuß; na—nicht; eti—erlangt; pūruṣaḥ—ein Mensch.

### ÜBERSETZUNG

Yadu antwortete: Mein lieber Vater, du bist bereits alt geworden, obwohl du auch ein junger Mann warst. Doch ich möchte dein Alter und deine Gebrechlichkeit nicht auf mich nehmen, denn wenn man kein materielles Glück genießt, ist es nicht möglich, Entsagung zu erlangen.

### **ERLÄUTERUNG**

Materiellem Genuß zu entsagen ist das höchste Ziel des menschlichen Lebens. Deshalb ist das varņāśrama-System höchst zweckmäßig aufgebaut. Es zielt darauf hin, jedem die Rückkehr nach Hause, zu Gott, zu ermöglichen, was ohne vollständigen Abbruch aller Beziehungen zur materiellen Welt nicht möglich ist. Śrī Caitanya Mahāprabhu sagte: niṣkiācanasya bhagavad-bhajanonmukhasya. Wer nach Hause, zu Gott, zurückkehren will, muß niṣkiācana, frei von jeder Zuneigung zu materiellem Genuß, sein. Brahmany upaśamāśrayam: Solange man nicht allem entsagt, kann man sich nicht im hingebungsvollen Dienst betätigen oder im Brahman verankert bleiben. Hingebungsvoller Dienst wird auf der Brahman-Ebene dargebracht. Solange man die Brahman-Ebene, die spirituelle Ebene, nicht erreicht, kann man sich deshalb nicht im hingebungsvollen Dienst betätigen, oder anders ausgedrückt, wer hingebungsvollen Dienst ausführt, befindet sich bereits auf der Brahman-Ebene.

mām ca yo 'vyabhicāreṇa bhakti-yogena sevate sa guṇān samatītyaitān brahma-bhūyāya kalpate

"Wer sich ohne Vorbehalt im hingebungsvollen Dienst betätigt und unter keinen Umständen zu Fall kommt, transzendiert augenblicklich die Erscheinungsweisen der materiellen Natur und erreicht so die Ebene des Brahmans." (Bg. 14.26)

Wenn man hingebungsvollen Dienst erlangt, ist man deshalb mit Sicherheit befreit. Im allgemeinen ist es nicht möglich, die Stufe der Entsagung zu erreichen, wenn man nicht materielles Glück genießt. Das varnāśrama-System bietet deshalb die Möglichkeit zu allmählichem Fortschritt. Yadu, der Sohn Mahārāja Yayātis, er-

klärte, es sei ihm nicht möglich, auf seine Jugend zu verzichten, denn er wolle sie dazu verwenden, in Zukunft die Stufe der Entsagung zu erreichen.

Mahārāja Yadu unterschied sich von seinen Brüdern. Wie es im nächsten Vers heißt, weigerten sich Mahārāja Yadus Brüder, die Bitte ihres Vaters zu erfüllen, weil sie über dharma nicht völlig Bescheid wußten (turvasus coditah pitrā druhyus cānus ca bhārata / pratyācakhyur adharmajñāh). Es ist sehr wichtig, Anweisungen zu befolgen, die im Einklang mit den religiösen Grundsätzen stehen, besonders wenn es die Anweisungen des eigenen Vaters sind. Es war deshalb zweifellos eine irreligiöse Handlung, als sich die Brüder Mahārāja Yadus dem Befehl ihres Vaters widersetzten. Die Weigerung Mahārāja Yadus dagegen war religiös. Wie es im Zehnten Canto heißt, war sich Mahārāja Yadu der Grundsätze der Religion vollkommen bewußt (yadoś ca dharma-śīlasya). Das höchste religiöse Prinzip besteht darin, sich im hingebungsvollen Dienst für den Herrn zu betätigen. Mahārāja Yadu war sehr begierig, dies zu tun, doch dem stand ein Hindernis im Weg: Solange man jung ist, wird man zweifelsohne von den materiellen Verlangen beherrscht, die materiellen Sinne zu genießen, und wenn man diese lustvollen Wünsche in der Jugend nicht ganz befriedigt, besteht die Möglichkeit, daß man beim Dienst für den Herrn in Verwirrung gerät. Wir haben die Erfahrung gemacht, daß viele sannyāsīs, die voreilig sannyāsa nehmen, ohne ihre materiellen Wünsche befriedigt zu haben, zu Fall kommen, weil sie verwirrt werden. Der allgemeine Vorgang besteht deshalb darin, das grhastha-Leben und das vānaprastha-Leben zu durchlaufen und schließlich zur sannyāsa-Stufe zu kommen und sich ganz dem Dienst für den Herrn zu widmen. Mahārāja Yadu war bereit, dem Befehl seines Vaters zu gehorchen und seine Jugend gegen das Alter des Vaters einzutauschen, denn er war sich sicher, daß ihm die von seinem Vater übernommene Jugend zurückgegeben werden würde. Doch weil dieser Tausch seine bedingungslose Betätigung im hingebungsvollen Dienst verzögern würde, wollte er das Alter seines Vaters nicht übernehmen, denn er war begierig, von Störungen frei zu werden. Darüber hinaus sollte einer der Nachfahren Yadus Śrī Krsna sein. Yadu war begierig, das Erscheinen des Herrn in seiner Dynastie sobald wie möglich miterleben zu können, und lehnte daher den Vorschlag seines Vaters ab. Dies war jedoch nicht irreligiös, denn Yadu handelte in der Absicht, dem Herrn zu dienen. Weil Yadu ein treuer Diener des Herrn war, erschien Srī Kṛṣṇa in seiner Dynastie. Dies wird in den Gebeten Kuntīs bestätigt: yadoh pri yasyānvavāye. Yadu war Krsna sehr lieb, der deshalb begierig war, in Yadus Dynastie zu erscheinen. Zusammenfassend kann man sagen, daß Mahārāja Yadu nicht als adharmaiña, als ein Mensch, der die religiösen Prinzipien nicht kennt, angesehen werden darf, was seinen Brüdern im nächsten Vers vorgeworfen wird. Er war wie die vier Sanakas (catuh-sana), die den Befehl ihres Vaters Brahmā um einer besseren Sache willen verweigerten. Weil sich die vier Kumāras als brahmacārīs völlig dem Dienst des Herrn widmen wollten, war ihre Befehlsverweigerung nicht irreligiös.

**VERS 41** 

तुर्वसुश्रोदितः पित्रा दुष्धुश्रानुश्र भारत। प्रत्याचख्युरधर्मज्ञा ह्यनित्ये नित्यबुद्भयः॥४१॥ turvasus coditalı pitrā druhyus cānus ca bhārata pratyācakhyur adharmajñā hy anitye nitya-buddhayalı

turvasuḥ—Turvasu, ein anderer Sohn; coditaḥ—gebeten; pitrā—vom Vater (Alter und Gebrechlichkeit gegen seine Jugend einzutauschen); druhyuḥ—Druhyu, ein anderer Sohn; ca—und; anuḥ—Anu, ein anderer Sohn; ca—auch; bhārata—o König Parīkṣit; pratyācakhyuḥ—weigerten sich, anzunehmen; adharma-jnāḥ—weil sie die religiösen Prinzipien nicht kannten; hi—in der Tat; a-nitye—zeitweilige Jugend; nitya-buddhayaḥ—für immerwährend haltend.

### ÜBERSETZUNG

O Mahārāja Parīkṣit, Yayāti bat in ähnlicher Weise auch seine Söhne Turvasu, Druhyu und Anu, ihm im Austausch für sein Alter ihre Jugend zu geben, doch weil sie mit den Grundsätzen der Religion nicht vertraut waren, dachten sie, ihre flackerhafte Jugend sei ewig, und weigerten sich deshalb, den Befehl ihres Vaters auszuführen.

### **VERS 42**

## अपृच्छत् तनयं पूरुं वयसोनं गुणाधिकम् । न त्वमग्रजवद् वत्स मां प्रत्याख्यातुमर्हिस ॥४२॥

aprechat tanayam pūrum vayasonam guṇādhikam na tvam agrajavad vatsa mām pratyākhyātum arhasi

aprcchat—bat; tanayam—den Sohn; pūrum—Pūru; vayasā—altersmäßig; ūnam—obwohl jünger; guṇa-adhikam—in bezug auf Eigenschaften besser als die anderen; na—nicht; tvam—du; agraja-vat—wie deine älteren Brüder; vatsa—mein lieber Sohn; mām—mich; pratyākhyātum—zurückweisen; arhasi—solltest.

## ÜBERSETZUNG

Darauf wandte sich König Yayāti mit seiner Bitte an Pūru, der zwar jünger, aber qualifizierter als seine drei Brüder war: "Mein lieber Sohn, verweigere mir nicht den Gehorsam wie deine älteren Brüder, denn das ist gegen deine Pflicht."

VERS 43 श्रीपुरुरुवाच

को नु लोके मनुष्येन्द्र पितुरात्मकृतः पुमान् । प्रतिकर्तुं क्षमो यस्य प्रसादाद् विन्दते परम् ॥४३॥ śri-pūrur uvāca ko nu loke manuşyendra pitur ātma-kṛtaḥ pumān pratikartum kṣamo yasya prasādād vindate param

śrī-pūruḥ uvāca—Pūru sagte; kaḥ—was; nu—in der Tat; loke—in dieser Welt; manuṣya-indra—Eure Majestāt, bester aller Menschen; pituḥ—der Vater; ātma-kṛtaḥ—der diesen Körper gegeben hat; pumān—ein Mensch; pratikartum—zurück-zuzahlen; kṣamaḥ—ist imstande; yasya—von dem; prasādāt—durch die Gnade; vindate—man genießt; param—höheres Leben.

### ÜBERSETZUNG

Pūru antwortete: Eure Majestät, in dieser Welt steht jeder in der Schuld seines Vaters; wer kann diese Schuld abtragen? Durch die Gnade des Vaters bekommt man die menschliche Lebensform, die einem die Möglichkeit bietet, ein Gefährte des Höchsten Herrn zu werden.

### **ERLÄUTERUNG**

Der Vater spendet den Samen des Körpers, und dieser Same wächst allmählich heran und entwickelt sich schließlich zum voll ausgebildeten menschlichen Körper, der mit einem Bewußtsein ausgestattet ist, das höher ist als das der Tiere. Im menschlichen Körper kann man auf die höheren Planeten aufsteigen, und darüber hinaus, wenn man Kṛṣṇa-Bewußtsein kultiviert, kann man nach Hause, zu Gott, zurückkehren. Diesen wichtigen menschlichen Körper bekommt man durch die Gnade des Vaters, und deshalb ist jedermann seinem Vater zu Dank verpflichtet. Natürlich bekommt man auch in anderen Lebensformen einen Vater und eine Mutter — selbst Katzen und Hunde haben Eltern —, doch in der menschlichen Lebensform können der Vater und die Mutter ihrem Sohn die größte Segnung zuteil werden lassen, indem sie ihn so erziehen, daß er ein Gottgeweihter wird. Wenn man ein Gottgeweihter wird, stellt dies die größte Segnung dar, weil man dem sich immer wiederholenden Geborenwerden und Sterben endgültig entrinnt. Daher ist der Vater, der sein Kind zu einem Kṛṣṇa-bewußten Menschen erzieht, der wohltätigste Vater in dieser Welt. Es heißt:

janame janame sabe pitāmātā pāya krsna guru nahi mile bhaja hari ei

Jeder bekommt einen Vater und eine Mutter, doch wenn einem die Segnung durch Krsna und den guru zuteil wird, kann man die materielle Natur bezwingen und nach Hause, zu Gott, zurückkehren.

vers 44 उत्तमिश्वन्तितं कुर्यात् प्रोक्तकारी तु मध्यमः । अधमोऽश्रद्धया कुर्यादकर्तोचरितं पितुः ॥४४॥ uttamas cintitanı kuryāt prokta-kārī tu madhyamaḥ adhamo 'sraddhayā kuryād akartoccaritanı pituḥ

uttamaḥ—der beste; cintitam—über die Idee des Vaters nachdenkend; kuryāt—handelt dementsprechend; prokta-kārī—einer, der handelt, nachdem ihm der Vater den Befehl erteilt hat; tu—gewiß; madhyamaḥ—mittelmäßig; adhamaḥ—niedrig; aśraddhayā—ohne jedes Vertrauen; kuryāt—handelt; akartā—nicht gewillt zu tun; uccaritam—wie Kot; pituh—des Vaters.

### ÜBERSETZUNG

Wer im voraus weiß, was sein Vater von ihm will, und dementsprechend handelt, ist erstklassig; wer handelt, nachdem er den Befehl seines Vaters erhalten hat, ist zweitklassig, und wer den Befehl seines Vaters respektlos ausführt, ist drittklassig. Wer sich jedoch dem Befehl seines Vaters widersetzt, ist wie dessen Kot.

### **ERLÄUTERUNG**

Pūru, Yayātis letzter Sohn, war sofort bereit, den Wunsch seines Vaters zu erfüllen, denn obwohl er der Jüngste war, besaß er hervorragende Eigenschaften. Pūru dachte: "Ich hätte den Wunsch meines Vaters schon erfüllen sollen, bevor er ihn äußerte. Da ich dies nicht getan habe, bin ich kein hervorragender Sohn, sondern bloß ein zweitklassiger. Ich möchte jedoch nicht zur niedrigsten Klasse von Söhnen gehören, die mit dem Kot des Vaters verglichen werden." Ein indischer Dichter verwendete die Worte putra und mūtra. Putra bedeutet "Sohn", und mūtra bedeutet "Urin". Sowohl der Sohn als auch der Urin kommen beide aus ein und demselben Genital. Wenn ein Sohn ein gehorsamer Geweihter des Herrn ist, wird er als putra bezeichnet, das heißt als echter Sohn; andernfalls, wenn er weder ein Gelehrter noch ein Gottgeweihter wird, ist er nicht besser als Urin.

### **VERS 45**

## इति प्रमुदितः पूरुः प्रत्यगृह्णाज्जरां पितुः । सोऽपि तद्वयसा कामान् यथावज्जुजुषे नृप ॥४५॥

iti pramuditah pūruh pratyagrhnāj jarām pituh so 'pi tad-vayasā kāmān yathāvaj jujuşe nṛpa

iti—in dieser Weise; pramuditaḥ—sehr erfreut; pūruḥ—Pūru; pratyagṛhṇāt—angenommen; jarām—das Alter und die Gebrechlichkeit; pituḥ—von seinem Vater; sah—seines Vaters (Yayāti); api—auch; tat-vayasā—durch die Jugend seines Sohnes;

kāmān—alle Wünsche; yathā-vat—wie verlangt; jujuṣe—zufriedengestellt; nṛpa—o Mahārāja Parīkṣit.

### ÜBERSETZUNG

Sukadeva Gosvāmī sagte: O Mahārāja Parīkşit, also nahm der Sohn namens Pūru voller Freude das Alter seines Vaters Yayāti auf sich, der die Jugend seines Sohnes bekam und sich in dieser materiellen Welt ganz nach seinen Verlangen erfreute.

### **VERS 46**

## सप्तद्वीपपतिः सम्यक् पितृवत् पालयन् प्रजाः। यथोपजोषं विषयाञ्जुजुषेऽञ्याहतेन्द्रियः ॥४६॥

sapta-dvīpa-patiḥ saṁyak pitṛvat pālayan prajāḥ yathopajoṣaṁ viṣayāṅ jujuṣe 'vyāhatendriyaḥ

sapta-dvīpa-patiḥ—der Beherrscher der gesamten Welt, die aus sieben Inseln besteht; samyak—vollkommen; pitr-vat—genau wie ein Vater; pālayan—regierend; prajāḥ—die Untertanen; yathā-upajoṣam—soviel er wollte; viṣayān—materielles Glück; jujuṣe—genoß; avyāhata—ohne gestört zu sein; indriyaḥ—seine Sinne.

## ÜBERSETZUNG

Danach wurde König Yayāti der Beherrscher der gesamten Welt, die aus sieben Inseln besteht, und regierte genau wie ein Vater über die Bürger. Weil er die Jugend seines Sohnes übernommen hatte, waren seine Sinne ungeschwächt, und er genoß so viel materielles Glück, wie er wollte.

#### VERS 47

## देवयान्यप्यनुदिनं मनोवाग्देहवस्तुभिः। प्रेयसः परमां प्रीतिम्रुवाह प्रेयसी रहः॥४७॥

devayāny apy anudinam mano-vāg-deha-vastubhiḥ preyasaḥ paramām prītim uvāha preyasī rahah

devayānī—Mahārāja Yayātis Frau, die Tochter Sukrācāryas; api—auch; anudinam—vierundzwanzig Stunden, Tag für Tag; manaḥ-vāk—mit ihrem Geist und mit ihren Worten; deha—Körper; vastubhiḥ—mit allen erforderlichen Dingen; preyasaḥ—ihres geliebten Ehemannes; paramām—transzendentale; prītim—Glückseligkeit; uvāha—führte durch; preyasī—ihrem Ehemann sehr lieb; rahaḥ—in Abgeschiedenheit, völlig ungestört.

### ÜBERSETZUNG

Devayānī, die geliebte Frau Mahārāja Yayātis, sorgte an abgeschiedenen Orten stets dafür, daß ihr Ehemann das größtmögliche Maß an transzendentaler Glückseligkeit genoß, indem sie ihren Geist, ihre Worte, ihren Körper und verschiedene andere Dinge gebrauchte.

### VERS 48

# अयजद् यज्ञपुरुषं क्रतुभिर्भूरिदक्षिणैः। सर्वदेवमयं देवं सर्ववेदमयं हरिम्।।४८।।

ayajad yajña-puruşam kratubhir bhūri-dakşiṇaiḥ sarva-devamayam devam sarva-vedamayam harim

ayajat—verehrte; yajña-puruṣam—den yajña-puruṣa, den Herrn; kratubhiḥ—indem er verschiedene Opfer vollzog; bhūri-dakṣiṇaiḥ—den brāhmaṇas großzügige Geschenke gebend; sarva-deva-mayam—das Behältnis aller Halbgötter; devam—den Höchsten Herrn; sarva-veda-mayam—das Endziel allen vedischen Wissens; harim—den Herrn, die Höchste Persönlichkeit Gottes.

### ÜBERSETZUNG

König Yayāti vollzog verschiedene Opfer, in deren Verlauf er den brāhmaṇas reiche Geschenke übergab, um den Höchsten Herrn, Hari, zufriedenzustellen, in dem alle Halbgötter enthalten sind und der das Ziel des gesamten vedischen Wissens ist.

#### **VERS 49**

## यसिन्निदं विरचितं व्योम्नीव जलदाविलः। नानेव भाति नाभाति स्वममायामनोरथः॥४९॥

yasminn idari viracitari vyomnīva jaladāvaliḥ nāneva bhāti nābhāti svapna-māyā-manorathah

yasmin—in dem; idam—diese gesamte kosmische Manifestation; viracitam—erschaffen; vyomni—im Raum; iva—genau wie; jalada-āvaliḥ—Wolken; nānā iva—als ob in verschiedenen Formen; bhāti—wird manifestiert; na ābhāti—wird in

den unmanifestierten Zustand überführt; svapna-māyā—Illusion wie ein Traum; manaḥ-rathaḥ—erschaffen, damit der Wagen des Geistes durchfahren kann.

#### ÜBERSETZUNG

Der Höchste Herr, Vāsudeva, der die kosmische Manifestation erschuf, ist alldurchdringend, wie der Himmel, an dem Wolken schweben. Und wenn die Schöpfung vernichtet wird, geht alles in den Höchsten Herrn, Viṣṇu, ein, und es sind keine verschiedenen Formen mehr manifestiert.

### **ERLÄUTERUNG**

Der Herr Selbst sagt in der Bhagavad-gītā (7.19):

bahūnārii janmanām ante jītānavān mārii prapadyate vāsudevaḥ sarvam iti sa mahātmā sudurlabhah

"Wer nach vielen Geburten und Toden wirkliches Wissen erlangt hat, gibt sich Mir hin, da er weiß, daß Ich die Ursache aller Ursachen und daß Ich alles bin. Solch eine große Seele ist sehr selten."

Die Höchste Persönlichkeit Gottes, Väsudeva, ist eins mit dem Höchsten Brahman, der Höchsten Absoluten Wahrheit. Alles befindet sich am Anfang in Ihm, und am Ende gehen alle Manifestationen in Ihn ein. Er weilt im Herzen eines jeden (sarvasya cāham hṛdi sanniviṣṭaḥ), und von Ihm ist alles ausgegangen (janmādy asya yataḥ). Alle materiellen Manifestationen sind jedoch zeitweilig. Das Wort svapna bedeutet "Träume", māyā bedeutet "Illusion", und manoratha bedeutet "Schöpfungen des Geistes". Träume, Illusionen und Schöpfungen des Geistes sind zeitweilig. In ähnlicher Weise ist die gesamte materielle Schöpfung zeitweilig, doch Vāsudeva, die Höchste Persönlichkeit Gottes, ist die ewige Absolute Wahrheit.

#### VERS 50

# तमेव हृदि विन्यस्य वासुदेवं गुहाशयम् । नारायणमणीयांसं निराशीरयजत् प्रभुम् ॥५०॥

tam eva hṛdi vinyasya vāsudevani guhāsayam nārāyaṇam aṇīyānisani nirāsīr ayajat prabhum

tam eva—Ihn allein; hṛdi—in das Herz; vinyasya—plazierend; vāsudevam—Śrī Vāsudeva; guha-āśayam—der Sich im Herzen eines jeden befindet; nārāyaṇam—der Nārāyaṇa ist, bzw. eine Erweiterung Nārāyaṇas; anīyāmsam—materiellen Augen

unsichtbar, obwohl Er Sich überall befindet; nirāsīḥ—Yayāti, der von allen materiellen Wünschen frei war; ayajat—verehrte; prabhum—den Höchsten Herrn.

### ÜBERSETZUNG

Frei von materiellen Wünschen verehrte Mahārāja Yayāti den Höchsten Herrn, der Sich als Nārāyaṇa im Herzen eines jeden befindet und für materielle Augen unsichtbar ist, obwohl Er überall weilt.

## **ERLÄUTERUNG**

Obwohl es nach außen hin den Anschein hatte, als liebe König Yayāti materiellen Genuß sehr, war er im Inneren bestrebt, ein ewiger Diener des Herrn zu werden.

#### VERS 51

# एवं वर्षसहस्राणि मनःष<sup>ठ</sup>ठैर्मनःसुखम् । विद्धानोऽपिनातृप्यत् सार्वभौमः कदिन्द्रियैः ॥५१॥

evam varşa-sahasrāṇi manaḥ-ṣaṣṭhair manaḥ-sukham vidadhāno 'pi nāṭṛpyat sārva-bhaumah kad-indriyaih

evam—auf diese Weise; varşa-sahasrāni—eintausend Jahre lang; manaḥ-ṣaṣ-thaiḥ—durch den Geist und die fünf wissenerwerbenden Sinne; manaḥ-sukham—zeitweiliges, vom Geist geschaffenes Glück; vidadhānaḥ—ausführend; api—obwohl; na atṛpyat—konnte nicht zufrieden sein; sārva-bhaumaḥ—obwohl er der König der gesamten Welt war; kat-indriyaiḥ—weil er unreine Sinne besaß.

#### ÜBERSETZUNG

Obwohl Mahārāja Yayāti als König über die gesamte Welt herrschte und seinen Geist und seine fünf Sinne tausend Jahre lang materielle Güter genießen ließ, gelang es ihm nicht, Zufriedenheit zu finden.

#### **FRIÄUTFRUNG**

Die kad-indriya, die unreinen Sinne, können gereinigt werden, wenn man die Sinne und den Geist im Kṛṣṇa-Bewußtsein beschäftigt. Sarvopādhi-vinirmuktam tat-paratvena nirmalam. Man muß von allen Bezeichnungen frei werden. Wenn man sich mit der materiellen Welt identifiziert, sind die Sinne unrein, doch wenn man spirituelle Erkenntnis erlangt und sich als Diener des Herrn betrachtet, werden die Sinne sofort gereinigt. Die gereinigten Sinne in den Dienst des Herrn zu stellen

wird bhakti genannt. Hrsīkeņa hrsīkeśa-sevanam bhaktir ucyate. Man mag die Sinne Tausende von Jahren genießen, doch solange man sie nicht reinigt, kann man nicht glücklich sein.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 18. Kapitel im Neunten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "König Yayāti erhält seine Jugend zurück".

## 19. Kapitel

## König Yayāti erlangt Befreiung

Im folgenden Neunzehnten Kapitel wird geschildert, wie Mahārāja Yayāti die metaphorische Geschichte von dem Ziegenbock und der Ziege erzählte und danach Befreiung erlangte.

Nach vielen, vielen Jahren sexueller Verhältnisse und Genusses in der materiellen Welt ekelte das materialistische Glück König Yavāti schließlich an. Als er von materiellem Genuß genug hatte, dachte er sich eine Geschichte aus, die von einem Ziegenbock und einer Ziege handelte und die sich auf sein eigenes Leben bezog. Diese Geschichte erzählte er seiner geliebten Devayānī. Der Inhalt war folgender: Einmal suchte ein Ziegenbock im Wald verschiedenes Gemüse zum Fressen und stieß dabei durch Zufall auf einen Brunnen, in dem er eine Ziege entdeckte. Er fühlte sich zu dieser Ziege hingezogen, worauf er sie aus dem Brunnen befreite, und so waren sie vereint. Am nächsten Tag, als die Ziege den Ziegenbock beim Geschlechtsverkehr mit einer anderen Ziege ertappte, wurde sie zornig, verließ den Ziegenbock und kehrte zu ihrem brāhmana-Besitzer zurück, dem sie das Verhalten ihres Ehemannes schilderte. Der brahmana wurde sehr zornig und verfluchte den Ziegenbock dazu, seine Zeugungskraft zu verlieren. Darauf bat der Ziegenbock den brāhmana um Gnade und erhielt seine Potenz zurück. Dann genoß der Ziegenbock viele Jahre lang geschlechtliche Freuden mit der Ziege, war aber trotzdem nicht befriedigt. Wenn jemand lüstern und gierig ist, kann nicht einmal alles Gold dieser Welt seine lüsternen Wünsche zufriedenstellen. Diese Wünsche sind wie ein Feuer. Wenn man geklärte Butter in ein loderndes Feuer schüttet, darf man nicht erwarten, daß das Feuer verlischt. Wenn man ein solches Feuer löschen will, muß man anders vorgehen. Die śāstra empfiehlt deshalb, mit Intelligenz dem Genußleben zu entsagen. Ohne große Anstrengung können diejenigen, die nur wenig Wissen haben, Sinnengenuß nicht aufgeben, vor allem nicht geschlechtlichen Genuß, denn selbst der gelehrteste Mann wird von einer schönen Frau betört. König Yayati jedoch entsagte dem weltlichen Leben und teilte seinen Besitz unter seinen Söhnen auf. Er selbst begann das Leben eines Mönches, eines sannyāsī, zu führen, machte sich von aller Neigung zu materiellem Genuß frei und betätigte sich mit Leib und Seele im hingebungsvollen Dienst des Herrn. Auf diese Weise erlangte er die Vollkommenheit. Später, als seine geliebte Frau Devayānī von ihrer falschen Lebensweise befreit wurde, beschäftigte sie sich ebenfalls im hingebungsvollen Dienst des Herrn.

### VERS 1

श्रीशुक उवाच स इत्थमाचरन् कामान् स्त्रैणोऽपह्ववमात्मनः । बुद्ध्या त्रियाये निर्विण्णो गाथामेतामगायत ॥ १ ॥ śrī-śuka uvāca sa ittham ācaran kāmān straiņo 'pahnavam ātmanaḥ buddhvā priyāyai nirviṇṇo gāthām etām agāyata

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; sah—Mahārāja Yayāti; ittham—auf diese Weise; ācaran—sich verhaltend; kāmān—in bezug auf lüsterne Wünsche; strainah—Frauen sehr zugetan; apahnavam—Entgegenwirkung; ātmanah—seines eigenen Wohles; buddhvā—mit Intelligenz begreifend; priyāyai—seiner geliebten Frau, Devayānī; nirvinnah—angewidert; gāthām—Geschichte; etām—diese (wie folgt); agāyata—erzählte.

## ÜBERSETZUNG

Sukadeva Gosvāmī sagte: O Mahārāja Parīkṣit, Yayāti hing sehr an Frauen, doch im Laufe der Zeit wurde er des sexuellen Genusses und seiner schlechten Auswirkungen überdrüssig, und so entsagte er dieser Lebensweise und erzählte seiner geliebten Frau folgende Geschichte:

### VERS 2

## शृषु भार्गव्यम् गाथां मद्विधाचरितां भ्रुवि । धीरा यस्यानुकोचन्ति वने ग्रामनिवासिनः ॥ २॥

śṛṇu bhārgavy amūm gāthām mad-vidhācaritām bhuvi dhīrā yasyānuśocanti vane grāma-nivāsinah

śṛṇu—bitte höre; bhārgavi—o Tochter Śukrācāryas; amūm—diese; gāthām—Geschichte; mat-vidhā—genau meinem Verhalten gleichend; ācaritām—Verhalten; bhuvi—in dieser Welt; dhīrāḥ—diejenigen, die besonnen und intelligent sind; yasya—von denen; anuśocanti—klagen sehr viel; vane—im Wald; grāma-nivāsinah—sehr an materialistischem Genuß hängend.

### ÜBERSETZUNG

O innig geliebte Frau, Tochter Śukrācāryas, in dieser Welt gab es jemanden, der genau war wie ich. Bitte höre mir zu, ich werde dir jetzt seine Lebensgeschichte erzählen. Diejenigen, die sich aus dem Haushälterleben zurückgezogen haben, klagen immer, wenn sie über das Leben eines solchen Haushälters hören.

#### **ERLÄUTERUNG**

Menschen, die im Dorf oder in der Stadt wohnen, werden als *grāma-nivāsī* bezeichnet, und diejenigen, die im Wald leben, nennt man *vana-vāsī* oder *vānaprastha*.

Die vānaprasthas, das heißt diejenigen, die sich aus dem Familienleben zurückgezogen haben, beklagen im allgemeinen ihr vergangenes Familienleben, weil es sie zwang zu versuchen, lüsterne Wünsche zu befriedigen. Prahlada Maharaja sagte, man solle sich so bald wie möglich aus dem Familienleben zurückziehen, und er bezeichnete das Familienleben als einen dunklen Brunnen (hitvātma-pātam grham andha-kūpam). Man sollte verstehen, daß ein Mensch, der sich ständig oder ausschließlich auf sein Familienleben konzentriert, sich selbst tötet. In der vedischen Zivilisation wird deshalb empfohlen, sich am Ende des fünfzigsten Lebensjahres aus dem Familienleben zurückzuziehen und in den vana, den Wald, zu gehen. Wenn man das Leben im Wald, das heißt das Leben in Zurückgezogenheit als vānaprastha, gemeistert oder sich daran gewöhnt hat, sollte man sannyāsa nehmen. Vanam gato yad dharim āśrayeta. Sannyāsa bedeutet, sich ganz dem Dienst des Herrn zu weihen und keiner anderen Beschäftigung mehr nachzugehen. Die vedische Kultur empfiehlt deshalb vier verschiedene Lebensstufen — brahmacarya, grhastha, vānaprastha und sannyāsa. Wer ein Haushälter bleibt und sich nicht auf die beiden höheren Stufen erhebt, nämlich zu vānaprastha und sannyāsa, sollte sich sehr schämen.

### VERS 3

# बस्त एको वने कश्चिद् विचिन्वन् प्रियमात्मनः। ददर्शकूपे पतितां स्वकर्मवश्चगामजाम्॥३॥

basta eko vane kaścid vicinvan priyam ātmanaḥ dadarśa kūpe patitām sva-karma-vaśagām ajām

bastah—Ziege; ekah—eine; vane—in einem Wald; kaścit—etwas; vicinvan—Fressen suchend; priyam—sehr lieb; ātmanah—sich selbst; dadarśa—sah zufällig; kūpe—in einem Brunnen; patitām—gestürzt; sva-karma-vaśa-gām—unter dem Einfluß der Auswirkungen fruchtbringender Handlungen; ajām—eine Ziege.

### ÜBERSETZUNG

Ein Ziegenbock, der mit der Absicht, seine Sinne zu befriedigen, Fressen suchte, wanderte einst durch den Wald und kam zufällig zu einem Brunnen, in dem er eine Ziege entdeckte. Die Ziege war aufgrund fruchtbringender Handlungen in den Brunnen gestürzt und stand nun hilflos da.

### **ERLÄUTERUNG**

Hier vergleicht Mahārāja Yayāti sich selbst mit einem Ziegenbock und Devayānī mit einer Ziege und beschreibt die Natur von Mann und Frau. Gleich einem Ziegenbock streift der Mann auf der Suche nach Sinnenbefriedigung umher, und eine Frau, die nicht unter dem Schutz eines Mannes oder eines Ehemannes steht, ist wie eine Ziege, die in einen Brunnen gestürzt ist. Eine Frau kann nicht glücklich sein, wenn

sich nicht ein Mann um sie kümmert. Sie ist in der Tat genau wie eine Ziege, die in einen Brunnen gefallen ist und ums Überleben kämpft. Deshalb muß eine Frau bei ihrem Vater Zuflucht suchen, wie es Devayānī tat, als sie unter der Obhut Śukrācāryas stand. Dann muß der Vater die Tochter einem geeigneten Mann zur Frau geben, oder ein geeigneter Mann sollte der Frau helfen, indem er sie der Obhut eines Ehemannes anvertraut. Das Leben Devayānīs zeigt dies sehr deutlich. Als König Yayāti Devayānī aus dem Brunnen befreite, verspürte sie große Erleichterung und bat Yayāti, sie zur Frau zu nehmen. Doch als Mahārāja Yayāti Devayānī heiratete, entwickelte er übermäßig starke Anhaftung an sie und hatte nicht nur mit ihr Geschlechtsverkehr, sondern auch mit anderen, wie beispielsweise Śarmiṣthā. Trotz alledem konnte er keine Zufriedenheit finden, und deshalb sollte man sich aus einem Familienleben wie dem Yayātis gewaltsam lösen. Wenn man völlig überzeugt ist, daß das weltliche Familienleben einen bloß herunterzieht, sollte man dieser Lebensweise endgültig entsagen, sannyāsa nehmen und sich ganz dem Dienst des Herrn widmen. Dann wird das Leben erfolgreich sein.

### VERS 4

## तस्या उद्धरणोपायं बस्तः कामी विचिन्तयन् । व्यथत्त तीर्थमुद्धत्य विषाणाग्रेण रोधसी ॥ ४॥

tasyā uddharaņopāyam bastaḥ kāmī vicintayan vyadhatta tīrtham uddhṛtya visānāgrena rodhasī

tasyāḥ—der Ziege; uddharaṇa-upāyam—das Mittel der Befreiung (aus dem Brunnen); bastaḥ—der Ziegenbock; kāmī—lüsterne Wünsche habend; vicintayan—planend; vyadhatta—führte aus; tīrtham—einen Ausweg; uddhṛtya—die Erde aufgrabend; viṣāṇa-agreṇa—mit der Spitze der Hörner; rodhasī—am Rand des Brunnens.

#### ÜBERSETZUNG

Nachdem der lüsterne Ziegenbock darüber nachgedacht hatte, wie er die Ziege aus dem Brunnen befreien könnte, grub er den Boden am Rand des Brunnens mit der Spitze seiner Hörner auf, so daß die Ziege ohne Schwierigkeiten aus dem Brunnen herausklettern konnte.

### **ERLÄUTERUNG**

Das Hingezogensein zu Frauen ist der Anreiz zu wirtschaftlichem Fortschritt, zur Beschaffung einer Wohnung und zu vielen anderen Dingen, die dazu bestimmt sind, das Leben in der materiellen Welt bequem zu gestalten. Den Boden aufzugraben, um der Ziege aus dem Brunnen herauszuhelfen, war eine mühselige Arbeit, doch bevor der Bock die Ziege bekommen konnte, mußte er diese Mühe auf sich

nehmen. Ato grha-kṣetra-sutāpta-vittair janasya moho 'yam aham mameti. Wenn ein Mann und eine Frau zusammenkommen, so verursacht dies, daß man sich bemüht, eine schöne Wohnung, ein gutes Einkommen, Kinder und Freunde zu bekommen. Auf diese Weise verstrickt man sich in die materielle Welt.

## **VERS 5-6**

सोत्तीर्य क्रपात् सुश्रोणी तमेव चकमे किल ।
तया वृतं समुद्रीक्ष्य बह्वचोऽजाः कान्तकामिनीः ॥५॥
पीवानं इमश्रुलं प्रेष्ठं मीढ्वांसं याभकोविदम् ।
स एकोऽजवृषस्तासां बह्वीनां रतिवर्धनः ।
रेमे कामग्रहग्रस्त आत्मानं नावबुष्यत ॥ ६॥

sottīrya kupāt suśroṇī tam eva cakame kila tayā vṛtaṁ samudvīkṣya bahvyo 'jāh kānta-kāminīh

pīvānam smasrulam prestham mīdhvāmsam yābha-kovidam sa eko 'javṛṣas tāsām bahvīnām rati-vardhanaḥ reme kāma-graha-grasta ātmānam nāvabudhvata

sā—die Ziege; uttīrya—hinauskommend; kupāt—aus dem Brunnen; su-śro-nī—sehr schöne Hüften besitzend; tam—den Ziegenbock; eva—gewiß; cakame—wünschte, zum Ehemann zu bekommen; kila—in der Tat; tayā—von ihr; vṛtam—angenommen; samudvīkṣya—sehend; bahvyaḥ—viele andere; ajāḥ—Ziegen; kān-ta-kāminīḥ—den Wunsch habend, den Ziegenbock zu bekommen; pīvānam—sehr kräftig und stark; śmaśrulam—einen sehr schönen Schnurrbart und einen schönen Kinnbart habend; preṣṭham—hervorragend; mīḍhvāmsam—geschickt im Aussließenlassen von Samen; yābha-kovidam—ein Meister in der Kunst des Geschlechtsverkehrs; saḥ—dieser Ziegenbock; ekaḥ—allein; aja-vṛṣaḥ—der Held der Ziegen; tāsām—von allen Ziegen; bahvīnām—eine große Anzahl; rati-vardhanaḥ—konnte die Begierde steigern; reme—er genoß; kāma-graha-grastaḥ—vom Geist sleischlicher Begierde versolgt; ātmānam—sich selbst; na—nicht; avabudhyata—konnte verstehen.

### ÜBERSETZUNG

Als sich die Ziege, die sehr schöne Hüften hatte, aus dem Brunnen befreit hatte und den stattlichen Ziegenbock sah, erwachte in ihr der Wunsch, ihn zum Ehemann zu bekommen. Als sie ihn zum Mann nahm, wollten ihn viele andere Ziegen ebenfalls zum Ehemann haben, denn er war sehr schön und gut gebaut, trug auf der Oberlippe und dem Kinn einen schönen Bart, war geschickt im Vergießen von Samen und war ein Meister in der Kunst des Geschlechtsverkehrs. Deshalb gab sich der beste der Ziegenböcke, den die vielen Ziegen betört hatten, Liebesspielen hin, genau wie ein von einem Geist Besessener, der sich wie ein Verrückter benimmt. So vergaß er seine eigentliche Aufgabe, nämlich Selbsterkenntnis.

### **ERLÄUTERUNG**

Geschlechtsverkehr ist für Materialisten zweifellos etwas höchst Verlockendes. Yan maithunādi-gṛhamedhi-sukham hi tuccham. Obwohl man gṛhastha (Haushälter) wird, um nach Herzenslust Geschlechtsverkehr genießen zu können, findet man niemals Zufriedenheit. Solch ein lüsterner Materialist ist wie eine Ziege, denn es heißt, daß zum Schlachten bestimmte Ziegen vor dem Tod Geschlechtsverkehr genießen, wenn sich eine Gelegenheit dazu bietet. Menschen jedoch sollten das Selbst erkennen.

tapo divyam putrakā yena sattvam śuddhyed yasmād brahma-saukhyam tv anantam

Der Sinn des menschlichen Lebens ist, das Selbst, die spirituelle Seele im Körper, zu erkennen (dehino 'smin yathā dehe). Ein materialistischer Schurke weiß nicht, daß er nicht der Körper, sondern eine spirituelle Seele ist, die sich im Körper befindet. Man sollte jedoch seine wirkliche Position verstehen und Wissen entwickeln, das einem hilft, aus der körperlichen Verstrickung frei zu kommen. Wie ein unglückseliger Mensch, der sich wie ein Verrückter benimmt, weil er von einem Geist geplagt wird, vergißt ein Materialist, der vom Geist der Lust geplagt wird, seine wahre Aufgabe, um sogenanntes Glück in der körperlichen Lebensauffassung genießen zu können.

#### VERS 7

## तमेव प्रेष्ठतमया रममाणमजान्यया । विलोक्य क्रुपसंविग्रा नामृष्यद् बस्तकर्म तत् ॥ ७॥

tam eva preṣṭhatamayā ramamāṇam ajānyayā vilokya kūpa-samvignā nāmṛṣyad basta-karma tat

tam—der Ziegenbock; eva—gewiß; presihatamayā—geliebt; ramamāṇam—sich geschlechtlich betätigend; ajā—die Ziege; anyayā—mit einer anderen Ziege; vilokya—durch Sehen; kūpa-samvignā—die Ziege, die in den Brunnen gefallen war; na—nicht; amṛṣyat—ertrug; basta-karma—die Beschäftigung der Ziege; tat—diese (Sexualität wird hier als die Beschäftigung der Ziege dargestellt).

### ÜBERSETZUNG

Als die Ziege, die in den Brunnen gestürzt war, ihren geliebten Ziegenbock mit einer anderen Ziege geschlechtlich verkehren sah, war ihr dies unerträglich.

## VERS 8

# तं दुईदं सुहद्र्पं कामिनं क्षणसौहदम्। इन्द्रियाराममुत्सृज्य स्वामिनं दुःखिता ययौ ॥ ८॥

tam durhṛdam suhṛd-rūpam kāminam kṣaṇa-sauhṛdam indriyārāmam utsṛjya svāminam duhkhitā yayau

tam—ihn (den Ziegenbock); durhrdam—hartherzig, grausam; suhrt-rūpam—vorgebend, ein Freund zu sein; kāminam—sehr lüstern; kṣaṇa-sauhrdam—für den Augenblick ein Freund seiend; indriya-ārāmam—nur an Sinnenbefriedigung oder sinnlichem Genuß interessiert; utsrjya—aufgebend; svāminam—zum gegenwärtigen Ehemann oder zu dem Mann, der früher für ihren Unterhalt sorgte; duḥkhitā—sehr betrübt; yayau—sie ging davon.

## ÜBERSETZUNG

Die Ziege war betrübt, da sich ihr Ehemann mit einer anderen Ziege abgab, und sie dachte bei sich, daß der Ziegenbock nicht ihr wirklicher Freund sei, sondern ein hartes Herz habe und nur vorübergehend ihr Freund gewesen sei. Aus diesem Grund, weil ihr Ehemann lüstern war, verließ sie ihn und kehrte zu ihrem früheren Versorger zurück.

#### **FRIÄUTFRUNG**

Das Wort svāminam ist bedeutsam. Svāmī bedeutet "Versorger" oder "Meister". Vor ihrer Heirat wurde Devayānī von Śukrācārya versorgt, und nach ihrer Heirat sorgte Yayāti für sie; doch aus dem hier gebrauchten Wort svāminam geht hervor, daß Devayānī den Schutz ihres Ehemannes Yayāti verließ und zu ihrem früheren Beschützer Śukrācārya zurückkehrte. Die vedische Kultur empfiehlt, daß eine Frau unter der Obhut eines Mannes stehen soll. In ihrer Kindheit sollte ihr Vater für sie sorgen, in der Jugend ihr Ehemann, und wenn sie alt geworden ist, sollte sich ein erwachsener Sohn um sie kümmern. Eine Frau sollte auf keiner Stufe ihres Lebens auf sich selbst gestellt sein.

#### VFRS 9

सोऽपि चानुगतः स्त्रेणः क्रुपणस्तां प्रसादितुम् । कुर्वित्रिडविडाकारं नाशक्रोत् पथि संधितुम् ।। ९ ।। so 'pi cānugataḥ straiṇaḥ kṛpaṇas tām prasāditum kurvann iḍaviḍā-kāram nāśaknot pathi sandhitum

saḥ—dieser Ziegenbock; api—ebenfalls; ca—auch; anugataḥ—der Ziege folgend; strainaḥ—unter dem Pantoffel stehend; krpaṇaḥ—sehr bedauernswert; tām—sie; prasāditum—zu befriedigen; kurvan—machend; idavidā-kāram—eine Feststellung in der Sprache der Ziegen; na—nicht; aśaknot—war fähig; pathi—auf der Straße; sandhitum—zufriedenzustellen.

## ÜBERSETZUNG

Da der Ziegenbock seiner Frau gegenüber unterwürfig war und alles sehr bereute, lief er der Ziege auf der Straße nach und tat, was immer in seinen Kräften stand, um sie zu beschwichtigen. Dies gelang ihm jedoch trotz vieler Schmeicheleien nicht.

## VERS 10

## तस्यतत्र द्विजः कश्चिदजास्वाम्यच्छिनद् रुषा । लम्बन्तं वृषणं भूयः सन्दघेऽर्थाय योगवित् ॥१०॥

tasya tatra dvijah kaścid ajā-svāmy acchinad ruṣā lambantam vṛṣaṇam bhūyah sandadhe 'rthāya yogavit

tasya—des Ziegenbocks; tatra—daraufnin; dvijah—brāhmana; kaścit—irgendein; ajā-svāmī—der Versorger einer anderen Ziege; acchinat—kastrierte, machte weibisch; ruṣā—aus Zorn; lambantam—lange; vṛṣaṇam—Hoden; bhūyah—wieder; sandadhe—fügte zusammen; arthāya—zu seinem eigenen Nutzen; yoga-vit—ein Meister der mystischen yoga-Kraft.

## ÜBERSETZUNG

Die Ziege ging in das Haus eines brähmana, der für eine andere Ziege sorgte, und dieser brähmana schnitt dem Ziegenbock zornig seine herabhängenden Hoden ab. Da ihn der Ziegenbock jedoch darum bat, stellte er sie mit Hilfe seiner mystischen yoga-Kraft später wieder her.

## **ERLÄUTERUNG**

Śukrācārya wird hier bildlich als der Ehemann einer anderen Ziege bezeichnet. Dies deutet darauf hin, daß die Beziehung zwischen Mann und Frau in jeder Gesellschaft, sei sie nun höher oder niedriger als die menschliche, genau der Beziehung zwischen dem Ziegenbock und der Ziege gleicht, denn die materielle Beziehung zwi-

schen Mann und Frau ist sexueller Natur. Yan maithunādi-gṛhamedhi-sukham hi tuccham. Śukrācārya war ein ācārya, ein Fachmann für Familienangelegenheiten, zu denen auch das Befruchten der Ziege mit dem Samen des Ziegenbocks gehört. Es wird hier ausdrücklich gesagt (kaścid ajā-svāmī), daß Śukrācārya nicht besser war als Yayāti, denn beide waren an Familienangelegenheiten interessiert, deren Ursprung śukra (Samen) ist. Zuerst verfluchte Śukrācārya Yayāti dazu, alt zu werden, damit er keinen Geschlechtsverkehr mehr haben konnte. Als Śukrācārya dann erkannte, daß durch Yayātis Entmannung seine eigene Tochter die Leidtragende sein würde, machte er von seiner mystischen Kraft Gebrauch, um Yayātis Männlichkeit wiederherzustellen. Da er seine mystische yoga-Kraft für Familienangelegenheiten verwandte und nicht dazu, die Höchste Persönlichkeit Gottes zu erkennen, war diese Anwendung der magischen Kraft des yoga nicht besser als das Verhalten von Ziegenböcken und Ziegen. Yoga-Kraft sollte richtig gebraucht werden, nämlich um die Höchste Persönlichkeit Gottes zu erkennen. Der Herr sagt Selbst in der Bhagavad-gītā (6.47):

yoginām api sarveṣāṁ mad-gatenāntarātmanā śraddhāvān bhajate yo māṁ sa me yuktatamo matah

"Von allen yogīs ist derjenige am engsten mit Mir in yoga verbunden, der ständig mit großem Vertrauen in Mir weilt, indem er Mich mit transzendentalem, liebevollem Dienst verehrt, und er ist der höchste von allen."

## VERS 11

# सम्बद्धवृषणः सोऽपि ह्यजया क्रूपलन्थया। कालं बहुतिथं भद्रे कामैर्नाद्यापि तुष्यति।।११।।

sambaddha-vṛṣaṇaḥ so 'pi hy ajayā kūpa-labdhayā kālaṁ bahu-tithaṁ bhadre kāmair nādyāpi tuṣyati

sambaddha-vṛṣaṇaḥ—wieder mit seinen Hoden verbunden; saḥ—er; api—auch; hi—gewiß; ajayā—mit der Ziege; kūpa-labdhayā—die er aus dem Brunnen bekommen hatte; kālam—eine Zeitlang; bahu-titham—von sehr großer Dauer; bhadre—o meine liebe Frau; kāmaiḥ—mit solchen lüsternen Wünschen; na—nicht; adya api—selbst heute noch nicht; tusyati—ist zufrieden.

## ÜBERSETZUNG

Meine liebe Frau, als die Hoden des Ziegenbocks wiederhergestellt waren, genoß er die Ziege, die er aus dem Brunnen befreit hatte; doch obwohl

er dies über viele, viele Jahre hinaus tat, hat er bis auf den heutigen Tag noch immer keine volle Zufriedenheit erlangt.

### **ERLÄUTERUNG**

Wenn ein Mann durch Zuneigung an seine Frau gefesselt ist, erwachen in ihm sexuelle Begierden, die sehr schwierig zu überwinden sind. Deshalb muß man gemäß der vedischen Kultur freiwillig sein sogenanntes Zuhause verlassen und sich in den Wald begeben. Pañcāśordhvaṁ vanaṁ vrajet. Das menschliche Leben ist für solche tapasya (Entsagung) bestimmt. Wer die Entsagung auf sich nimmt, freiwillig auf die geschlechtliche Betätigung zu Hause zu verzichten und in den Wald zu ziehen, um sich in der Gemeinschaft von Gottgeweihten spirituellen Tätigkeiten zu widmen, erfüllt die eigentliche Aufgabe des menschlichen Lebens.

#### VERS 12

## तथाहं कृपणः सुभ्रु भवत्याः प्रेमयन्त्रितः । आत्मानं नाभिजानामि मोहितस्तव मायया ॥१२॥

tathāham kṛpaṇaḥ subhru bhavatyāḥ prema-yantritaḥ ātmānam nābhijānāmi mohitas tava māyayā

tathā—genau wie der Ziegenbock; aham—ich; kṛpaṇaḥ—ein Geizhals, der kein Verständnis für die Wichtigkeit des Lebens hat; su-bhru—o meine Frau, die du schöne Augenbrauen hast; bhavatyāḥ—in deiner Gesellschaft; prema-yantritaḥ—als ob durch Liebe (die in Wirklichkeit Lust ist) gebunden; ātmānam—Selbsterkenntnis (was ich bin und was meine Pflicht ist); na abhijānāmi—ich konnte bis auf den heutigen Tag nicht erkennen; mohitaḥ—da ich verwirrt war; tava—dein; māyayā—von dem in materieller Hinsicht reizvollen Aussehen.

### ÜBERSETZUNG

O meine liebe Frau, die du schöne Augenbrauen hast, ich bin genau wie dieser Ziegenbock, denn ich verfüge über so wenig Intelligenz, daß ich mich von deiner Schönheit betören lasse und meine wirkliche Aufgabe, die Selbsterkenntnis, vergessen habe.

### **ERLÄUTERUNG**

Wenn jemand der sogenannten Schönheit seiner Frau zum Opfer fällt und sich nicht mehr davon losreißen kann, ist sein Familienleben nichts anderes als ein dunkles Brunnenloch. Hitvātma-pātam grham andha-kūpam. Sich in einem solchen dunklen Brunnenloch aufzuhalten ist zweifelsohne selbstmörderisch. Wenn man von dem Leid des materiellen Lebens befreit werden will, muß man freiwillig die lustvolle Beziehung zu seiner Frau abbrechen; andernfalls ist es unmöglich, Selbst-

verwirklichung zu erlangen. Solange jemand im spirituellen Bewußtsein nicht sehr weit fortgeschritten ist, ist das Haushälterleben nichts als ein dunkles Brunnenloch, in dem man Selbstmord begeht. Prahläda Mahārāja empfahl daher, man solle sich früher oder später — spätestens, wenn man das fünfzigste Lebensjahr erreicht hat — aus dem Haushälterleben zurückziehen und sich in den Wald begeben. Vanam gato yad dharim āśrayeta. Dort sollte man bei den Lotosfüßen Haris Zuflucht suchen.

### VERS 13

## यत् पृथिव्यां त्रीहियवं हिरण्यं पशवः स्त्रियः । न दुद्यन्ति मनःप्रीति पुंसः कामहतस्य ते ॥१३॥

yat pṛthivyām vrīhi-yavam hiraṇyam paśavaḥ striyaḥ na duhyanti manaḥ-prītim pumsaḥ kāma-hatasya te

yat—was; pṛthivyām—in dieser Welt; vrīhi—Getreide, Reis; yavam—Gerste; hiranyam—Gold; paśavaḥ—Tiere; striyaḥ—Gemahlinnen oder andere Frauen; na duhyanti—geben nicht; manaḥ-prītim—Zufriedenheit des Geistes; pumsaḥ—einem Menschen; kāma-hatasya—weil er lüsternen Wünschen zum Opfer gefallen ist; te—sie.

#### ÜBERSETZUNG

Ein Mensch, der lustvoll ist, kann seinem Geist keine Zufriedenheit bringen, selbst wenn er von all den Dingen, die es in dieser Welt gibt, genügend hat, wie zum Beispiel Reis, Gerste und anderes Getreide, Gold, Tiere und Frauen. Nichts kann ihm Befriedigung verschaffen.

### **ERLÄUTERUNG**

Ein Materialist ist nur bestrebt, seine wirtschaftliche Lage zu verbessern, doch dieses Streben nach materiellem Fortschritt nimmt kein Ende, denn wenn jemand seine lüsternen Wünsche nicht beherrschen kann, wird er niemals Zufriedenheit erlangen, selbst wenn er allen materiellen Reichtum der Welt gewinnt. Wir können sehen, daß die Menschen in diesem Zeitalter großen materiellen Fortschritt gemacht haben, sich aber trotzdem abmühen, um immer mehr materiellen Reichtum zu bekommen. Manah sasthänindriyäni prakṛti-sthāni karṣati. Obwohl jedes Lebewesen ein Teil des Höchsten Wesens ist, müht sich jeder aufgrund lustvoller Wünsche ständig ab, um eine sogenannte Verbesserung seiner wirtschaftlichen Lage zu erreichen. Um innere Zufriedenheit zu finden, muß man von der Krankheit des Herzens, von lustvollen Wünschen, geheilt werden. Das ist nur möglich, wenn man Kṛṣṇa-bewußt ist.

bhaktim parām bhagavati pratilabhya kāmam hṛd-rogam āśv apahinoty acireṇa dhīraḥ (SB. 10.33.39)

Wenn man Kṛṣṇa-bewußt wird, kann man von dieser "Herzkrankheit" befreit werden; andernfalls wird man weiterhin an dieser Krankheit der lüsternen Verlangen leiden und keinen inneren Frieden finden.

### VERS 14

## न जातु कामः कामानाष्ठुपभोगेन शाम्यति । इविषा कृष्णवर्त्मेव भूय एवाभिवर्धते ॥१४॥

na jātu kāmaḥ kāmānām upabhogena śāṁyati haviṣā kṛṣṇa-vartmeva bhūya evābhivardhate

na-nicht; jātu-jemals; kāmaḥ-Begierden; kāmānām-von Personen, die sehr lüstern sind; upabhogena-durch Genuß der Befriedigung lüsterner Wünsche; śām-yati-können gestillt werden; haviṣā-indem man Butter dazugibt; kṛṣṇa-vartmā-Feuer; iva-wie; bhūyaḥ-wieder und wieder; eva-gewiß; abhivardhate-nimmt mehr und mehr zu.

### ÜBERSETZUNG

Genau wie ein Feuer nicht kleiner, sondern immer größer wird, wenn man Butter hineingießt, so kann der Versuch, lüsterne Verlangen durch ständiges Genießen zu stillen, niemals gelingen. [Vielmehr muß man seine materiellen Wünsche freiwillig aufgeben.]

## **ERLÄUTERUNG**

Man mag genug Geld und andere Mittel haben, um die Sinne zu befriedigen, doch dies wird einem keine Zufriedenheit verschaffen, denn der Versuch, lüsterne Verlangen durch Genießen zu stillen, ist zum Scheitern verurteilt. Der Vergleich, der hier angestellt wird, ist sehr treffend. Es ist nicht möglich, ein loderndes Feuer zu löschen, indem man Butter hineinschüttet.

#### VFRS 15

यदा न कुरुते भावं सर्वभृतेष्वमङ्गलम् । समद्य्येस्तदा पुंसः सर्वाः सुखमया दिशः ॥१५॥

> yadā na kurute bhāvam sarva-bhūtesv amangalam

## sama-dṛṣṭes tadā puṁsaḥ sarvāḥ sukhamayā diśaḥ

yadā-wenn; na-nicht; kurute-tut; bhāvam-eine unterschiedliche Haltung der Anhaftung oder des Neides; sarva-bhūteṣu-gegenüber allen Lebewesen; amaṅga-lam-unheilvoll; sama-dṛṣṭeḥ-weil er ausgeglichen ist; tadā-zu dieser Zeit; puṁ-saḥ-des Menschen; sarvāḥ-alle; sukhamayāḥ-in einem Glückszustand; disaḥ-Richtungen.

## ÜBERSETZUNG

Wenn ein Mensch nicht neidisch ist und niemandem Unglück wünscht, ist er allen Lebewesen gleichgesinnt. Ein solcher Mensch ist überall glücklich.

#### **ERLÄUTERUNG**

Prabodhānanda Sarasvatī sagte: viśvam pūrṇa-sukhāyate. Wenn jemand durch die Gnade Śrī Caitanyas Kṛṣṇa-bewußt wird, ist für ihn die ganze Welt ein Ort des Glücks, und es gibt nichts, was er sich wünschen würde. Auf der brahma-bhūta-Ebene, der Ebene spiritueller Erkenntnis, gibt es kein Klagen und kein materielles Verlangen (na śocati na kāṅkṣati). Solange man in der materiellen Welt lebt, wird es immer Aktionen und Reaktionen geben; doch wenn man von diesen materiellen Aktionen und Reaktionen nicht berührt wird, gilt man als frei von der Gefahr, materiellen Wünschen zum Opfer zu fallen. In diesem Vers werden die Symptome derer beschrieben, die keine lüsternen Wünsche mehr haben. Wenn ein Mensch nicht einmal gegen seinen Feind Mißgunst hegt und von niemandem Ehre erwartet, sondern statt dessen selbst seinem Feind alles Gute wünscht, gilt er, wie Śrīla Viśvanātha Cakravartī Ṭhākura erklärt, als ein paramahamsa, der die aus Lust entstehenden Wünsche nach Sinnenbefriedigung völlig bezwungen hat.

### **VERS 16**

# या दुस्त्यजा दुर्मितिभिजींर्यतो या न जीर्यते । तां तृष्णां दुःखनिवहां शर्मकामो द्वतं त्यजेत् ॥१६॥

yā dustyajā durmatibhir jīryato yā na jīryate tām tṛṣṇām duḥkha-nivahām śarma-kāmo drutam tyajet

yā-das, was; dustyajā-äußerst schwer aufzugeben; durmatibhiḥ-von Menschen, die materiellem Genuß zu sehr verhaftet sind; jīryataḥ-selbst von jemandem, der aufgrund hohen Alters invalide ist; yā-das, was; na-nicht; jīryate-wird zerstört; tām-solcher; tṛṣṇām-Wunsch; duḥkha-nivahām-der die Ursache aller Leiden ist; śarma-kāmaḥ-ein Mensch, der sich sein eigenes Glück wünscht; drutam-sehr bald; tyajet-sollte aufgeben.

## ÜBERSETZUNG

Für diejenigen, die materiellem Genuß zu sehr verhaftet sind, ist es sehr schwierig, Sinnenbefriedigung aufzugeben. Selbst wenn man aufgrund hohen Alters gebrechlich ist, kann man sich von dem Verlangen nach Sinnenbefriedigung nicht frei machen. Wer wirklich glücklich werden will, muß diese unstillbaren Verlangen aufgeben, die die Ursache aller Leiden sind.

### **ERLÄUTERUNG**

Wir haben mit eigenen Augen gesehen, vor allem in den westlichen Ländern, daß Männer, die bereits über achtzig Jahre alt sind, immer noch in Nachtclubs gehen und viel Geld bezahlen, um Wein trinken und mit Frauen zusammensein zu können. Obwohl solche Männer zu alt sind, um noch irgend etwas genießen zu können, sind sie immer noch voller Verlangen. Die Zeit läßt sogar den Körper selbst zerfallen, der das Mittel ist, mit dem man alle Sinnenbefriedigung genießt. Doch selbst wenn ein Mann alt und gebrechlich wird, sind seine Begierden immer noch stark genug, um ihn zu zwingen, von Ort zu Ort zu gehen und die Wünsche seiner Sinne zu befriedigen. Man sollte sich deshalb von Wünschen, die der Lust entspringen, frei machen, indem man bhakti-yoga praktiziert. Śrī Yāmunācārya erklärt in diesem Zusammenhang:

yadavadhi mama cetah kṛṣṇa-pādāravinde nava-nava-rasa-dhāmany udyatam rantum āsīt tadavadhi bata nārī-sangame smaryamāne bhavati mukha-vikārah susthu-nisthīvanam ca

Wenn man Kṛṣṇa-bewußt ist, erfahrt man durch das Erfüllen von Pflichten für Kṛṣṇa immer mehr Glückseligkeit. Solch ein Mensch macht sich nicht das geringste aus Sinnenbefriedigung, besonders nicht aus sexuellem Genuß. Ein erfahrener, fortgeschrittener Gottgeweihter hat das Interesse an Sexualität verloren. Das starke Verlangen nach Sexualität kann nur bezwungen werden, wenn man im Kṛṣṇa-Bewußtsein Fortschritt macht.

### VERS 17

# मात्रा स्वस्ना दुहित्रा वा नाविविक्तासनो भवेत् । बलवानिन्द्रियग्रामो विद्वांसमपि कर्षति ॥१७॥

mātrā svasrā duhitrā vā nāviviktāsano bhavet balavān indriya-grāmo vidvāmsam api karşati

mātrā-mit der eigenen Mutter; svasrā-mit der eigenen Schwester; duhitrā-mit der eigenen Tochter; vā-oder; na-nicht; avivikta-āsanaḥ-auf demselben

Sitz und direkt nebeneinander sitzend; bhavet—man sollte sein; balavān—sehr stark; indriya-grāmaḥ—die Schar der Sinne; vidvāmsam—den überaus gelehrten und fortgeschrittenen Menschen; api—sogar; karṣati—erregt.

### ÜBERSETZUNG

Man sollte nicht einmal mit seiner eigenen Mutter, Schwester oder Tochter auf demselben Sitz sitzen, denn die Sinne sind so stark, daß sie selbst einen Menschen, der eine hohe Stufe des Wissens erreicht hat, zu Sexualität verlocken können.

## **ERLÄUTERUNG**

Daß jemand gelernt hat, wie man sich Frauen gegenüber schicklich benimmt, bedeutet nicht, daß er gegen das Erwachen sexuellen Verlangens gefeit ist. Wie hier ausdrücklich gesagt wird, kann der Gegenstand solcher Begierde sogar die eigene Mutter, Schwester oder Tochter sein. Im allgemeinen verspürt natürlich niemand das Verlangen, mit seiner Mutter, Schwester oder Tochter geschlechtlich zu verkehren, doch wenn man es zuläßt, daß man sehr dicht neben einer solchen Frau sitzt, kann es sein, daß man verlockt wird. Das ist eine psychologische Tatsache, Jemand könnte behaupten, die Gefahr, in Versuchung zu geraten, bestehe bloß, wenn man im zivilisierten Leben nicht sehr weit fortgeschritten sei; hier jedoch wird ausdrücklich gesagt: vidvāmsam api karsati. Selbst wenn jemand weit fortgeschritten ist, ob materiell oder spirituell, kann er lüsternen Wünschen zum Opfer fallen. Das Objekt seiner Begierde kann sogar seine eigene Mutter, Schwester oder Tochter sein. Im Umgang mit Frauen ist deshalb höchste Vorsicht geboten. Śrī Caitanya Mahāprabhu war im Umgang mit Frauen äußerst strikt, besonders nachdem er sannvāsa genommen hatte. Er ließ nicht einmal zu, daß Frauen in Seine Nähe kamen, um Ihm Ehrerbietungen darzubringen. Hier werden wir noch einmal daran erinnert, daß man im Umgang mit Frauen äußerst vorsichtig sein sollte. Ein brahmacārī darf die Frau seines spirituellen Meisters, wenn sie jung ist, nicht einmal sehen. Die Frau des spirituellen Meisters kann den Schüler ihres Ehemannes manchmal wie einen Sohn irgendeinen Dienst für sich verrichten lassen, doch wenn die Frau des spirituellen Meisters jung ist, ist es einem brahmacārī verboten, ihr zu dienen.

#### **VERS 18**

# पूर्णं वर्षसहस्रं मे विषयान् सेवतोऽसकृत्। तथापि चानुसवनं तृष्णा तेषूपजायते।।१८॥

pūrņam varşa-sahasram me vişayān sevato 'sakṛt tathāpi cānusavanam tṛṣṇā teṣūpajāyate

pūrņam—vollkommen; varşa-sahasram—tausend Jahre lang; me—mein; vişa-yān—Sinnenbefriedigung; sevataḥ—genießen; asakṛt—unablässig, ständig; tathā api

-trotzdem; ca-gewiß; anusavanam-mehr und mehr; tṛṣṇā-lüsterne Wünsche; tesu-nach Sinnenbefriedigung; upajāyate-nehmen zu.

### ÜBERSETZUNG

Ich habe volle tausend Jahre damit verbracht, Sinnenfreude zu genießen, doch mein Verlangen, solche Freude zu genießen, nimmt täglich zu.

## **ERLÄUTERUNG**

Mahārāja Yayāti erklärt hier, was er selbst erfahren hat, nämlich, wie stark sexuelle Wünsche sind, selbst wenn man ein alter Mann ist.

### VERS 19

# तसादेतामहं त्यक्त्वा त्रह्मण्यध्याय मानसम् । निर्द्धन्द्वो निरहंकारश्ररिष्यामि मृगैः सह ॥१९॥ ८॥

tasmād etām aham tyaktvā brahmaṇy adhyāya mānasam nirdvandvo nirahankāras carisyāmi mrgaih saha

tasmāt—deshalb; etām—solch starke Wünsche nach Sinnengenuß; aham—ich; tyaktvā—aufgebend; brahmaņi—auf die Höchste Absolute Wahrheit; adhyāya—fixierend; mānasam—den Geist; nirdvandvaḥ—ohne Dualität; nirahankāraḥ—ohne falsches Geltungsbewußtsein; cariṣyāmi—ich werde umherwandern oder durch den Wald streifen; mrgaih saha—mit den Waldtieren.

### ÜBERSETZUNG

Deshalb werde ich nun all diese Wünsche aufgeben und über die Höchste Persönlichkeit Gottes meditieren. Frei von den Dualitäten, die ein Produkt des Geistes sind, und frei von falschem Geltungsbewußtsein, werde ich mit den Tieren im Wald umherwandern.

### **ERLÄUTERUNG**

In den Wald zu gehen, dort mit den Tieren zu leben und über die Höchste Persönlichkeit Gottes zu meditieren ist das einzige Mittel, um sich von Wünschen nach Sinnengenuß zu befreien. Solange man diese Wünsche nicht aufgibt, kann der Geist nicht von materieller Verschmutzung befreit werden. Wenn jemand überhaupt daran interessiert ist, Freiheit von der Fessel wiederholten Geborenwerdens, Sterbens, Alterns und Krankwerdens zu erlangen, muß er sich in den Wald begeben, wenn er ein bestimmtes Alter erreicht hat. Paūcāśordhvam vanam vrajet. Wenn man das fünfzigste Lebensjahr vollendet hat, sollte man sich freiwillig aus dem Familienleben zurückziehen und in den Wald gehen. Der beste Wald ist Vṛndāvana, wo man nicht mit den Tieren zu leben braucht, sondern wo man mit der Höchsten

Persönlichkeit Gottes, die Vrndavana niemals verläßt, zusammensein kann. Das Kultivieren von Krsna-Bewußtsein in Vrndavana ist die beste Art und Weise, sich von materieller Bindung zu befreien, denn in Vrndavana ist es sehr einfach, über Krsna zu meditieren. Vrndavana hat viele Tempel, und in einigen dieser Tempel kann man den Höchsten Herrn in Seiner Form als Rādhā-Krsna oder Krsna-Balarāma betrachten und über Seine Gestalt meditieren. Wie hier durch die Worte brahmany adhyāya ausgedrückt wird, sollte man seinen Geist auf den Höchsten Herrn, auf das Parabrahman, konzentrieren. Dieses Parabrahman ist Krsna, wie Arjuna in der Bhagavad-gītā bestätigt (param brahma param dhāma pavitram paramam bhavān). Krsna und Sein Reich, Vrndāvana, sind nicht verschieden voneinander. Śrī Caitanya Mahāprabhu sagt: ārādhyo bhagavān vrajeśa-tanayas tad-dhāma vrndāvanam. Vrndāvana ist ebenso gut wie Krsna. Wenn jemand aus dem einen oder anderen Grund die Möglichkeit bekommt, in Vrndavana zu leben, und kein Heuchler ist, sondern einfach nur in Vrndavana lebt und seinen Geist auf Krsna konzentriert, wird er von materieller Bindung befreit. Hegt man jedoch Wünsche nach Sinnengenuß, so wird der Geist nicht gereinigt, auch wenn man in Vrndavana lebt. Man sollte nicht in Vrndavana leben und Vergehen begehen, denn das Leben eines Menschen, der in Vrndavana wohnt und Vergehen begeht, ist nicht besser als das Leben der Affen und Schweine, die es dort gibt. In Vrndavana leben viele Affen und Schweine, und ihre Hauptbeschäftigung besteht darin, ihre geschlechtlichen Verlangen zu stillen. Menschen, die nach Vrndavana kommen, aber immer noch von dem Verlangen nach Sexualität erfüllt sind, sollten Vrndavana sofort verlassen und aufhören, schwere Vergehen gegen die Lotosfüße des Herrn zu begehen. Es gibt viele irregeleitete Menschen, die in Vrndavana leben, um ihre sexuellen Verlangen zu befriedigen; doch diese Menschen sind zweifellos nicht besser als die Affen und Schweine. Diejenigen, die unter der Gewalt māyās stehen, vor allem unter der Gewalt lüsterner Wünsche, werden māyā-mrga genannt. Man kann sogar sagen, daß jedermann im bedingten, materiellen Leben ein māyā-mrga ist. Es heißt, daß Srī Caitanya Mahāprabhu sannyāsa nahm, um den māyā-mṛgas, den Bewohnern der materiellen Welt, die aufgrund lüsterner Wünsche leiden, Seine grundlose Barmherzigkeit zu erweisen (māyā-mrgam dayitayepsitam anvadhāvad). Man sollte die Prinzipien Śrī Caitanya Mahāprabhus befolgen und in vollkommenem Kṛṣṇa-Bewußtsein stets an Krsna denken. Dann wird man qualifiziert sein, in Vrndavana zu leben, und das Leben wird erfolgreich sein.

#### VERS 20

# दृष्टं श्रुतमसद् बुद्धा नानुध्यायेत्र सन्दिशेत् । संसृति चात्मनाशं च तत्र विद्वान् स आत्मदृक् ॥२०॥

dṛṣṭaṁ śrutam asad buddhvā nānudhyāyen na sandiśet saṁṣṛtiṁ cātma-nāśaṁ ca tatra vidvān sa ātma-drk dṛṣṭam—der materielle Genuß, den wir in unserem gegenwärtigen Leben erfahren; śrutam—materieller Genuß, der den fruchtbringenden Arbeitern für die Zukunft versprochen wird (entweder in diesem Leben oder im nächsten, auf den himmlischen Planeten und so fort); asat—alles zeitweilig und schlecht; buddhvā—wissend; na—nicht; anudhyāyet—man sollte denken an; na—nicht; sandiset—sollte tatsächlich genießen; samsṛtim—Verlängerung des materiellen Daseins; ca—und; ātma-nāśam—Vergessen der eigenen wesensgemäßen Position; ca—sowie auch; ta-tra—in solch einer Angelegenheit; vidvān—jemand, der sich völlig bewußt ist; saḥ—solch ein Mensch; ātma-drk—eine selbstverwirklichte Seele.

## ÜBERSETZUNG

Jemand, der weiß, daß materielles Glück zeitweilig und nutzlos ist — ob gut oder schlecht, ob in diesem Leben oder im nächsten, ob auf der Erde oder auf den himmlischen Planeten — und daß ein intelligenter Mensch nicht versuchen sollte, solche Dinge zu genießen, ja nicht einmal daran denken sollte, kennt das Selbst. Solch eine selbstverwirklichte Person weiß ganz genau, daß gerade dieser materielle Genuß die Ursache langewährenden materiellen Daseins und des Vergessens der eigenen wesensgemäßen Position ist.

## **ERLÄUTERUNG**

Das Lebewesen ist eine spirituelle Seele, und der materielle Körper ist sein Kerker. Das ist der Beginn spirituellen Verständnisses.

> dehino 'smin yathā dehe kaumāram yauvanam jarā tathā dehāntara-prāptir dhīras tatra na muhyati

"So, wie die verkörperte Seele in diesem Körper fortgesetzt von der Kindheit zur Jugend und von der Jugend zum Alter wandert, so geht die Seele beim Tod in einen neuen Körper ein. Die selbstverwirklichte Seele wird durch einen solchen Wechsel nicht verwirrt." (Bg. 2.13)

Der wahre Sinn des menschlichen Lebens besteht darin, aus dem Kerker des materiellen Körpers befreit zu werden. Kṛṣṇa kommt deshalb herab, um der bedingten Seele spirituelle Erkenntnis zu vermitteln und sie zu lehren, wie man von materieller Bindung frei wird. Yadā yadā hi dharmasya glānir bhavati bhārata. Die Worte dharmasya glānih bedeuten "Verschmutzung des Daseins". Unser Dasein ist zur Zeit verschmutzt und muß gereinigt werden (sattvam śuddhyet). Das menschliche Leben ist für diese Reinigung bestimmt, nicht für das Streben nach materiellem, körperlichem Glück, das die Ursache materieller Fesselung ist. Deshalb erklärt Mahārāja Yayāti im vorliegenden Vers, daß alles materielle Glück, das wir sehen, und alles, was angeblich Genuß bringt, nur flackerhaft und zeitweilig ist. Ābrahmabhuvanāl lokāh punar āvartino 'rjuna. Selbst wenn man bis zu Brahmaloka auf-

steigt, muß man wieder zur Erde zurückkehren und weiterhin das leidvolle materielle Dasein durchmachen (bhūtvā bhūtvā pralīyate), wenn man nicht aus der materiellen Gefangenschaft befreit wird. Man sollte sich dies immer vor Augen halten, damit man nicht der Verlockung sinnlichen Genusses erliegt, weder in diesem Leben noch im nächsten. Wer sich dieser Tatsache vollkommen bewußt ist, ist selbstverwirklicht (sa ātma-dṛk), während alle anderen im Kreislauf von Geburt und Tod leiden (mṛṭyu-saṃsāra-vartmani). Dieses Verständnis ist wahre Intelligenz, und alles, was dem widerspricht, wird einen nur unglücklich machen. Kṛṣṇa-bhakta—niṣkāma, ataeva 'sānta'. Nur ein Kṛṣṇa-bewußter Mensch, der weiß, worin der Sinn und das Ziel des Lebens besteht, findet Frieden. Alle anderen, seien sie nun karmīs, jñānīs oder yogīs, sind ruhelos und können sich keines wirklichen Friedens erfreuen.

## **VERS 21**

# इत्युक्त्वा नाहुषो जायां तदीयं पूरवे वयः। दत्त्वा स्वजरसं तस्मादाददे विगतस्पृहः ॥२१॥

ity uktvā nāhuṣo jāyām tadīyam pūrave vayaḥ dattvā sva-jarasam tasmād ādade vigata-spṛhaḥ

iti uktvā—dies sagend; nāhuṣaḥ—Mahārāja Yayāti, der Sohn König Nahuṣaṣ; jāyām—zu seiner Frau, Devayānī; tadīyam—seinen eigenen; pūrave—seinem Sohn Pūru; vayaḥ—Jugend; dattvā—gebend; sva-jarasam—seine eigene Gebrechlichkeit und sein Alter; tasmāt—von ihm; ādade—nahm zurück; vigata-spṛhaḥ—nachdem er von allen materiellen Wünschen nach Sinnengenuß frei geworden war.

### ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī sagte: Nachdem König Yayāti nun von allen materiellen Wünschen frei geworden war und auf diese Weise zu seiner Frau Devayānī gesprochen hatte, rief er seinen jüngsten Sohn Pūru zu sich und gab ihm seine Jugend zurück, während er selbst sein eigenes Alter wieder annahm.

### VERS 22

# दिशि दक्षिणपूर्वस्यां द्वह्युं दक्षिणतो यदुम् । प्रतीच्यां तुर्वसुं चक्र उदीच्यामनुमीश्वरम् ॥२२॥

diśi dakşiṇa-pūrvasyām druhyum dakşiṇato yadum pratīcyām turvasum cakra udīcyām anum īśvaram disi-in der Richtung; daksina-pūrvasyām-südöstlich; druhyum-seinen Sohn Druhyu; daksinatah-auf der Südseite der Welt; yadum-Yadu; pratīcyām-auf der Westseite der Welt; turvasum-seinen Sohn Turvasu; cakre-er machte; udīcyām-auf der Nordseite der Welt; anum-seinen Sohn Anu; īśvaram-zum König.

#### ÜBERSETZUNG

Den Südosten gab er seinem Sohn Druhyu, den Süden seinem Sohn Yadu, den Westen seinem Sohn Turvasu und den Norden seinem Sohn Anu. Auf diese Weise teilte er das Königreich auf.

#### VERS 23

### भूमण्डलस्य सर्वस्य पूरुमर्हत्तमं विशाम् । अभिषिच्याग्रजांस्तस्य वशे स्थाप्य वनं ययौ ॥२३॥

bhū-maṇḍalasya sarvasya pūrum arhattamam viśām abhiṣicyāgrajāms tasya vaśe sthāpya vanam yayau

bhū-maṇḍalasya—der gesamten Erde; sarvasya—allen Reichtums und aller Besitztümer; pūrum—seinem jüngsten Sohn, Pūru; arhat-tamam—die Persönlichkeit, die am meisten verehrt wird, der König; visām—der Bürger oder der Untertanen der Welt; abhiṣicya—auf den Kaiserthron erhebend; agrajān—alle seine älteren Brüder, allen voran Yadu; tasya—von Pūru; vase—unter die Kontrolle; sthāpya—stellend; vanam—in den Wald; yayau—er ging fort.

#### ÜBERSETZUNG

Yayāti erhob seinen jüngsten Sohn Pūru auf den Thron und machte ihn zum Beherrscher der gesamten Welt und zum Eigentümer aller ihrer Reichtümer. Alle anderen Söhne, die älter waren als Pūru, unterstellte er dessen Kontrolle.

#### VFRS 24

# आसेवितं वर्षपूगान् षड्वर्गं विषयेषु सः। क्षणेन मुमुचे नीडं जातपक्ष इव द्विजः॥२४॥

āsevitam varşa-pūgān şaḍ-vargam vişayeşu saḥ kṣaṇena mumuce nīḍam jāta-pakṣa iva dvijaḥ

āsevitam—immer versunken in; varşa-pūgān—viele, viele Jahre lang; şaṭ-var-gam—die sechs Sinne, einschließlich des Geistes; visayesu—in Sinnengenuß; sah

-König Yayāti; kṣaṇena-in einem Augenblick; mumuce-gab auf; nīḍam-Nest; jāta-pakṣah-einer, dem die Flügel gewachsen sind; iva-wie; dvijah-ein Vogel.

#### ÜBERSETZUNG

O König Parīkṣit, da Yayāti viele, viele Jahre der Sinnenbefriedigung gefrönt hatte, hatte er sich daran gewöhnt; doch innerhalb eines Augenblicks sagte er sich für immer davon los, genau wie ein Vogel aus dem Nest fliegt, sobald seine Flügel gewachsen sind.

#### **ERLÄUTERUNG**

Daß Mahārāja Yayāti von einer Sekunde auf die andere von der Fessel des bedingten Lebens befreit wurde, ist zweifellos erstaunlich, aber dennoch ist der bildliche Vergleich, der hier gebraucht wird, treffend. Ein kleines Vogeljunges, das in jeder Hinsicht, selbst in bezug auf das Fressen, auf seinen Vater und seine Mutter angewiesen ist, fliegt plötzlich aus dem Nest, wenn seine Flügel ausgewachsen sind. In ähnlicher Weise wird man sofort aus der Gefangenschaft des bedingten Lebens befreit, wenn man sich der Höchsten Persönlichkeit Gottes vorbehaltlos ergibt. Der Herr verspricht dies Selbst (aham tvām sarva-pāpebhyo mokṣayiṣyāmi), und im Śrīmad-Bhāgavatam (2.4.18) wird dies bestätigt:

kirāta-hūṇāndhra-pulinda-pulkasā ābhīra-sumbhā yavanāḥ khasādayaḥ ye 'nye ca pāpā yad-apāsrayāsrayāḥ sudhyanti tasmai prabhaviṣṇave namaḥ

"Kirāta-, Hūṇa-, Āndhra-, Pulinda-, Pulkaśa-, Ābhīra-, Śumbha-, Yavana- und die Khasa-Rassen und auch noch andere, die sündhaftem Handeln verhaftet sind, können gereinigt werden, wenn sie bei den Geweihten des Herrn Zuslucht suchen, denn der Herr ist die höchste Macht. Ich slehe darum, Ihm meine achtungsvollen Ehrerbietungen erweisen zu dürfen."

Śrī Viṣṇu ist derart mächtig, daß Er jeden sofort befreien kann, wenn Er dies möchte. Und Śrī Viṣṇu, die Höchste Persönlichkeit Gottes, Kṛṣṇa, kann sehr schnell erfreut werden, wenn wir Seinem Befehl gehorchen und uns Ihm ergeben, wie es Mahārāja Yayāti tat. Mahārāja Yayāti war begierig, Vāsudeva, Kṛṣṇa, zu dienen, und deshalb half ihm Śrī Vāsudeva, sobald in ihm der Wunsch erwachte, dem materiellen Leben zu entsagen. Wir müssen uns daher den Lotosfüßen des Herrn mit großer Ernsthaftigkeit ergeben. Dann können wir innerhalb eines Augenblicks gänzlich von der Fessel des bedingten Lebens befreit werden. Das wird im nächsten Vers deutlich erklärt.

VERS 25

स तत्र निर्धुक्तसमस्तसङ्ग आत्मानुभूत्या विधुतत्रिलिङ्गः।

### परेऽमले ब्रह्मणि वासुदेवे लेभे गति भागवतीं प्रतीतः ॥२५॥

sa tatra nirmukta-samasta-saṅga ātmānubhūtyā vidhuta-triliṅgaḥ pare 'male brahmaṇi vāsudeve lebhe gatiṁ bhāgavatīṁ pratītah

saḥ—Mahārāja Yayāti; tatra—nachdem er dies getan hatte; nirmukta—wurde sofort befreit von; samasta-sangaḥ—aller Verunreinigung; ātma-anubhūtyā—durch das bloße Verstehen seiner wesenseigenen Position; vidhuta—wurde gereingt von; tri-lingaḥ—der Verunreinigung, die von den drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur (sattva-guṇa, rajo-guṇa und tamo-guṇa) verursacht wird; pare—zur Transzendenz; amale—ohne materiellen Kontakt; brahmaṇi—den Höchsten Herrn; vāsudeve—Vāsudeva, Kṛṣṇa, die Absolute Wahrheit, Bhagavān; lebhe—erreichte; gatim—das Ziel; bhāgavatīm—als ein Gefährte der Höchsten Persönlichkeit Gottes; pratītah—berühmt.

#### ÜBERSETZUNG

Weil sich König Yayāti vollkommen der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Vāsudeva, ergab, wurde er von der Verunreinigung durch die materiellen Erscheinungsweisen der Natur gänzlich befreit. Da er die Stufe der Selbstverwirklichung erreichte, konnte er seinen Geist auf die Transzendenz [Parabrahman, Vāsudeva] fixieren und erlangte so schließlich die Position eines Gefährten des Herrn.

#### **ERLÄUTERUNG**

Das Wort vidhuta, das "gereinigt" bedeutet, ist sehr wichtig. Jeder in der materiellen Welt ist verunreinigt (kāraṇam guṇa-saṅgo ˈsya). Weil wir uns in einem materiellen Zustand befinden, werden wir entweder von sattva-guṇa, rajo-guṇa oder tamo-guṇa verschmutzt. Selbst wenn man ein qualifizierter brāhmaṇa wird, der sich in der Erscheinungsweise der Tugend (sattva-guṇa) befindet, ist man trotzdem noch materiell verunreinigt. Man muß die sattva-guṇa transzendieren und auf die Ebene von śuddha-guṇa kommen. Dann ist man vidhuta-trilinga, das heißt reingewaschen von der durch die drei Erscheinungsweisen verursachten Verschmutzung. Dies ist, wie es im Śrīmad-Bhāgavatam (1.2.17) heißt, durch die Gnade Kṛṣṇas möglich:

śṛṇvatām sva-kathāḥ kṛṣṇaḥ puṇya-śravaṇa-kīrtanaḥ hṛdy antaḥ-stho hy abhadrāṇi vidhunoti suhṛt-satām

"Śrī Kṛṣṇa, die Persönlichkeit Gottes, die der Paramātmā [Überseele] im Herzen eines jeden und der Wohltäter des wahrheitsliebenden Gottgeweihten ist, entfernt

den Wunsch nach materiellem Genuß aus dem Herzen des Gottgeweihten, der das Verlangen entwickelt hat, Seine Botschaften zu hören, die in sich selbst tugendhaft sind, wenn sie richtig gehört und gechantet werden."

Ein Mensch, der versucht, durch das Hören der Worte Kṛṣṇas aus dem Śrīmad-Bhāgavatam oder der Bhagavad-gītā vollkommen Kṛṣṇa-bewußt zu werden, wird mit Sicherheit von allen schmutzigen Dingen reingewaschen, die sich im Herzen befinden. Caitanya Mahāprabhu sagt ebenfalls: ceto-darpaṇa-mārjanam. Der Vorgang des Hörens und Lobpreisens der Herrlichkeit des Höchsten Herrn wäscht die Unreinheiten fort, die sich im Herzen angesammelt haben. Sobald man von aller materiellen Verschmutzung befreit ist, wie dies bei Mahārāja Yayāti der Fall war, wird einem seine ursprüngliche Position als Gefährte des Herrn offenbart. Dies nennt man svarūpa-siddhi, persönliche Vollkommenheit.

#### VERS 26

# श्रुत्वा गाथां देवयानी मेने प्रस्तोभमात्मनः। स्त्रीपुंसोः स्नेहवैक्कच्यात् परिहासमिवेरितम् ॥२६॥

śrutvā gāthām devayānī mene prastobham ātmanaḥ strī-pumsoḥ sneha-vaiklavyāt parihāsam iveritam

śrutvā—hörend; gāthām—die Erzählung; devayānī—Königin Devayānī, die Frau Mahārāja Yayātis; mene—verstand; prastobham ātmanaḥ—als sie mit der Absicht, ihre Selbsterkenntnis zu erwecken, unterwiesen wurde; strī-pumsoḥ—zwischen dem Ehemann und der Frau; sneha-vaiklavyāt—von einem Austausch von Liebe und Zuneigung; parihāsam—ein Scherz oder eine lustige Geschichte; iva—wie; īritam—gesprochen (von Mahārāja Yayāti).

#### ÜBERSETZUNG

Als Devayānī die Geschichte von der Ziege und dem Ziegenbock vernommen hatte, die Mahārāja Yayāti erzählt hatte, als sei sie ein lustiger Witz, mit der ein Ehemann seine Frau unterhält, begriff sie, daß diese Geschichte sie zu ihrer wesenseigenen Position erwecken sollte.

#### **ERLÄUTERUNG**

Wenn man tatsächlich aus dem Schlummer des materiellen Lebens erwacht, versteht man seine wirkliche Stellung als ewiger Diener Kṛṣṇas. Das nennt man Befreiung. Muktir hitvānyathā rūpam svarūpeṇa vyavasthitiḥ (SB. 2.10.6). Unter dem Einfluß māyās hält sich jeder, der in dieser materiellen Welt lebt, für den Beherrscher aller Dinge (ahankāra-vimūdhātmā kartāham iti manyate). Man denkt, es gebe keinen Gott oder Kontrollierenden und man sei unabhängig und könne tun, was einem beliebt. Das ist das materielle Bewußtsein, und wenn man aus dieser Unwis-

senheit erwacht, wird man als befreit bezeichnet. Mahārāja Yayāti hatte Devayānī aus dem Brunnen gerettet, und als pflichtbewußter Ehemann unterwies er sie schließlich mit der Geschichte von der Ziege und dem Ziegenbock und befreite sie so von der falschen Vorstellung, daß materieller Genuß glücklich macht. Devayānī war intelligent genug, ihren befreiten Ehemann zu verstehen, und beschloß deshalb, als treue Frau seinem Beispiel zu folgen.

#### **VERS 27-28**

सा संनिवासं सुहृदां प्रपायामिव गच्छताम् । विज्ञायेश्वरतन्त्राणां मायाविरचितं प्रभोः ॥२७॥ सर्वत्र सङ्गम्रुत्सृज्य स्वमीपम्येन भार्गवी । कृष्णे मनः समावेश्य व्यधुनोल्लिङ्गमात्मनः ॥२८॥

> sā sannivāsam suhṛdām prapāyām iva gacchatām vijñāyeśvara-tantrāṇām māyā-viracitam prabhoh

sarvatra sangam utsṛjya svapnaupamyena bhārgavī kṛṣne manaḥ samāveśya vyadhunol lingam ātmanah

sā—Devayānī; sannivāsam—in der Gesellschaft lebend; suhrdām—von Freunden und Verwandten; prapāyām—an einem Ort, wo man Wasser bekommen kann; iva—wie; gacchatām—von Reisenden, die an einer Besichtigungstour teilnehmen; vi-jnāya—verstehend; īśvara-tantrānām—unter dem Einfluß der strengen Gesetze der Natur; māyā-viracitam—die Gesetze, deren Einhaltung von māyā, der illusionierenden Energie, erzwungen wird; prabhoh—der Höchsten Persönlichkeit Gottes; sarva-tra—überall in dieser materiellen Welt; sangam—Gemeinschaft; utsrjya—aufgebend; svapna-aupamyena—durch die Analogie eines Traumes; bhārgavī—Devayānī, die Tochter Sukrācāryas; krṣne—auf Srī Kṛṣṇa; manah—ungeteilte Aufmerksamkeit; samāveśya—fixierend; vyadhunot—gab auf; lingam—den grobstofflichen und den feinstofflichen Körper; ātmanah—der Seele.

#### ÜBERSETZUNG

Darauf begriff Devayānī, die Tochter Śukrācāryas, daß die materielle Gesellschaft von Ehemann, Freunden und Verwandten wie die Gesellschaft ist, die man in einer Herberge voller Reisender antrifft. Die Beziehungen von Gesellschaft, Freundschaft und Liebe werden von der māyā der Höchsten

Persönlichkeit Gottes erschaffen, genau wie in einem Traum. Durch die Gnade Kṛṣṇas gab Devayānī ihre imaginäre Position in der materiellen Welt auf. Sie fixierte ihren Geist ganz auf Kṛṣṇa und erlangte so die Befreiung vom grobstofflichen und feinstofflichen Körper.

#### **ERLÄUTERUNG**

Man sollte sich der Tatsache bewußt sein, daß man eine spirituelle Seele ist, ein Teilchen des Höchsten Brahmans, Kṛṣṇas, daß man jedoch auf irgendeine Weise von den materiellen Bedeckungen des grobstofflichen und feinstofflichen Körpers eingeschlossen worden ist, der aus Erde, Wasser, Feuer, Luft, Äther, Geist, Intelligenz und falschem Ego besteht. Man sollte wissen, daß der Umgang mit Gesellschaft, Freundschaft, Liebe, Nationalismus, Religion und so fort nichts als eine Schöpfung māyās ist. Das Lebewesen hat nur eine Aufgabe, nämlich Kṛṣṇa-bewußt zu werden und Kṛṣṇa so viel Dienst darzubringen, wie es kann. Auf diese Weise wird man von materieller Bindung befreit. Durch die Gnade Kṛṣṇas erreichte Devayānī diese Stufe mit Hilfe der Anweisung ihres Ehemannes.

#### VERS 29

### नमस्तुभ्यं भगवते वासुदेवाय वेधसे। सर्वभूताधिवासाय शान्ताय बृहते नमः॥२९॥

namas tubhyam bhagavate vāsudevāya vedhase sarva-bhūtādhivāsāya śāntāya brhate namah

namaḥ—ich bringe meine achtungsvollen Ehrerbietungen dar; tubhyam—Dir; bhagavate—der Höchsten Persönlichkeit Gottes; vāsudevāya—Śrī Vāsudeva; vedhase—dem Schöpfer aller Dinge; sarva-bhūta-adhivāsāya—der überall gegenwärtig ist (im Herzen jeden Lebewesens und auch im Atom); śāntāya—ruhig, scheinbar völlig untätig; bṛhate—der größte von allen; namaḥ—ich bringe meine achtungsvollen Ehrerbietungen dar.

#### ÜBERSETZUNG

O Śrī Vāsudeva, o Höchste Persönlichkeit Gottes, Du bist der Schöpfer der gesamten kosmischen Manifestation. Du weilst als Überseele im Herzen eines jeden und bist kleiner als das Kleinste, aber dennoch bist Du gleichzeitig alldurchdringend und größer als das Größte. Es sieht so aus, als seist Du völlig schweigsam und hättest nichts zu tun; doch dies ist auf Deine alldurchdringende Natur zurückzuführen und auf den Umstand, daß Du alle Füllen in vollem Ausmaß besitzt. Ich bringe Dir deshalb meine achtungsvollen Ehrerbietungen dar.

#### **ERLÄUTERUNG**

Wie Devayānī durch die Gnade ihres großen Ehemannes Mahārāja Yayāti Selbstverwirklichung erlangte, wird hier beschrieben. Diese Verwirklichung zu schildern ist eine der Möglichkeiten, den bhakti-Vorgang auszuführen.

śravaṇam kīrtanam viṣṇoḥ smaraṇam pāda-sevanam arcanam vandanam dāsyam sakhyam ātma-nivedanam

"Neun Vorgänge werden als reiner hingebungsvoller Dienst betrachtet: über den transzendentalen Heiligen Namen, die Gestalt, die Eigenschaften, das Zubehör und die Spiele Śrī Viṣṇus zu hören und sie zu lobpreisen, sich an sie zu erinnern, den Lotosfüßen des Herrn zu dienen, dem Herrn respektvolle Verehrung darzubringen, dem Herrn Gebete darzubringen, Sein Diener zu werden, den Herrn als seinen besten Freund zu betrachten und Ihm alles hinzugeben." (SB. 7.5.23)

Śravaṇam kīrtanam, Hören und Chanten, sind besonders wichtig. Dadurch, daß Devayānī aus dem Munde ihres Ehemannes über die Größe Śrī Vāsudevas hörte, wurde sie überzeugt und ergab sich den Lotosfüßen des Herrn (om namo bhagavate vāsudevāya). Das ist Wissen. Bahūnām janmanām ante jñānavān mām prapadyate. Wenn sich jemand Vāsudeva ergibt, so ist dies das Resultat davon, daß man viele, viele Leben lang über Ihn gehört hat. Sobald man sich Vāsudeva ergibt, ist man befreit. Durch den Umgang mit ihrem großen Ehemann Mahārāja Yayāti wurde Devayānī gereinigt, begann bhakti-yoga zu praktizieren und erlangte schließlich Befreiung.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 19. Kapitel im Neunten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "König Yayāti erlangt Befreiung".

### Die Dynastie Pūrus

In diesem Kapitel wird die Geschichte Pürus und seines Nachfahren Duşmanta erzählt. Der Sohn Pürus war Janamejaya, dessen Sohn Pracinvān war. Die Söhne und Enkel, die von Pracinvān abstammten, waren der Reihe nach Pravīra, Manusyu, Cārupada, Sudyu, Bahugava, Samyāti, Ahamyāti und Raudrāsva. Raudrāsva hatte zehn Söhne — Rteyu, Kakşeyu, Sthandileyu, Krteyuka, Jaleyu, Sannateyu, Dharmeyu, Satyeyu, Vrateyu und Vaneyu. Rteyus Sohn war Rantināva, der drei Söhne hatte — Sumati, Dhruva und Apratiratha. Der Sohn Apratirathas war Kanva, und Kanvas Sohn war Medhātithi. Die Söhne Medhātithis, allen voran Praskanna, waren alle brāhmaṇas. Rantināvas Sohn Sumati hatte einen Sohn namens Rebhi, dessen Sohn Duşmanta war.

Als Duşmanta einmal im Wald jagte, kam er zum āśrama Mahārşi Kaṇvas, wo er eine wunderschöne Frau vorfand, die ihn sehr anzog. Diese Frau war die Tochter Viśvāmitras und hieß Śakuntalā. Ihre Mutter Menakā hatte sie im Wald ausgesetzt, und Kaṇva Muni hatte sie gefunden. Er hatte sie in seinen āśrama gebracht, wo er sie aufzog und für sie sorgte. Als Śakuntalā Mahārāja Duşmanta als Ehemann annahm, heiratete er sie gemäß dem gāndharva-vidhi. Śakuntalā wurde später von ihrem Ehemann geschwängert, der sie im āśrama Kaṇva Munis zurückließ und wieder in sein Königreich zurückkehrte.

Als ihre Zeit gekommen war, brachte Śakuntalā einen Vaiṣṇava-Sohn zur Welt, doch Duṣmanta, der in die Hauptstadt zurückgekehrt war, vergaß, was sich ereignet hatte. Als ihn Śakuntalā mit ihrem neugeborenen Kind aufsuchte, weigerte er sich deshalb, seine Frau und seinen Sohn anzuerkennen. Später jedoch, nach einem geheimnisvollen Omen, nahm der König sie auf. Nach Mahārāja Duṣmantas Tod wurde Bharata, der Sohn Śakuntalās, auf den Thron erhoben. Er führte viele große Opfer durch, in deren Verlauf er den brāhmaṇas große Reichtümer schenkte. Am Ende des Kapitels wird beschrieben, wie Bharadvāja geboren wurde und wie er von Mahārāja Bharata adoptiert wurde.

#### VERS 1

### श्री बाद राय णिरुवाच

पूरोर्वेशं प्रवक्ष्यामि यत्र जातोऽसि भारत । यत्र राजर्षयो वंश्या ब्रह्मवंश्याश्च जज्ञिरे ।। १ ।।

> śrī-bādarāyaṇir uvāca pūror vaṁśaṁ pravakṣyāmi yatra jāto 'si bhārata yatra rājarṣayo vaṁṣyā brahma-vaṁṣyās ca jajñire

śrī-bādarāyaṇiḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; pūroḥ vaṁśam—die Dynastie Mahārāja Pūrus; pravakṣyāmi—ich werde jetzt erzählen; yatra—in dieser Dynastie; jātah asi—du wurdest geboren; bhārata—Mahārāja Parīkṣit, Nachfahre Mahārāja Bharatas; yatra—in dieser Dynastie; rāja-ṛṣayaḥ—alle Könige waren Heilige; vaṁśyāḥ—einer nach dem anderen; brahma-vaṁśyāḥ—viele brāhmaṇa-Dynastien; ca—auch; jajñire—wuchsen auf.

#### ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī sagte: O Mahārāja Parīkşit, Nachkomme Mahārāja Bharatas, ich werde jetzt die Dynastie Pūrus beschreiben, in der du geboren wurdest, in der viele heilige Könige erschienen sind und von der viele brāhmaṇa-Dynastien abstammen.

#### **ERLÄUTERUNG**

Es gibt in der Geschichte viele Fälle, die zeigen, daß von kṣatriyas viele brāhmaṇas abstammten und von brāhmaṇas viele kṣatriyas. Der Herr Selbst sagt in der Bhagavad-gītā (4.13): cātur-varnyam mayā sṛṣṭam guṇa-karma-vibhāgasaḥ. "In Entsprechung zu den drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur und der Arbeit, die ihnen zugeordnet ist, habe Ich die vier Klassen der menschlichen Gesellschaft geschaffen." Man muß deshalb als Angehöriger einer bestimmten Klasse angesehen werden, wenn man qualifiziert ist und die Eigenschaften dieser Klasse aufweist, und dabei spielt es keine Rolle, aus was für einer Familie man stammt. Yallakṣaṇam proktam. Jemandes gesellschaftliche Stellung, das heißt seine Zugehörigkeit zu einem bestimmten varṇa, wird entsprechend seinen Eigenschaften oder Fähigkeiten festgelegt. Dies wird überall in der śāstra bestätigt. Die Herkunft eines Menschen ist zweitrangig; in erster Linie zählen seine Eigenschaften und Handlungen.

#### VERS 2

## जनमेजयो ह्यभूत् पूरोः प्रचिन्वांस्तत्सुतस्ततः । प्रवीरोऽथ मनुस्युर्वे तसाचारुपदोऽभवत् ॥ २ ॥

janamejayo hy abhūt pūroḥ pracinvāms tat-sutas tataḥ pravīro 'tha manusyur vai tasmāc cārupado 'bhavat

janamejayah—König Janamejaya; hi—gewiß; abhūt—erschien; pūroh—von Pūru; pracinvān—Pracinvān; tat—sein (Janamejayas); sutah—Sohn; tatah—von ihm (Pracinvān); pravīrah—Pravīra; atha—daraushin; manusyuh—Pravīras Sohn Manusyu; vai—gewiß; tasmāt—von ihm (Manusyu); cārupadah—König Cārupada; abhavat—erschien.

#### ÜBERSETZUNG

König Janamejaya war ein Sproß dieser Dynastie Pūrus. Janamejayas Sohn war Pracinvān, und Pracinvāns Sohn war Pravīra. Pravīras Sohn war Manusyu, und Manusyu hatte einen Sohn namens Cārupada.

#### VERS 3

### तस्य सुद्युरभूत् पुत्रस्तसाद् बहुगवस्ततः । संयातिस्तस्याहंयाती रोद्राश्वस्तत्सुतः स्मृतः ॥ ३ ॥

tasya sudyur abhūt putras tasmād bahugavas tataḥ saṃyātis tasyāhaṃyātī raudrāśvas tat-sutaḥ smṛtaḥ

tasya—von ihm (Cārupada); sudyuḥ—namens Sudyu; abhūt—erschien; putraḥ—ein Sohn; tasmāt—von ihm (Sudyu); bahugavaḥ—ein Sohn namens Bahugava; tataḥ—von ihm; saṃyātiḥ—ein Sohn namens Saṃyāti; tasya—und von ihm; ahaṃyātiḥ—ein Sohn namens Ahaṃyāti; raudrāśvaḥ—Raudrāśva; tat-sutaḥ—sein Sohn; smṛtaḥ—wohlbekannt.

#### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Cārupadas war Sudyu, und der Sohn Sudyus war Bahugava. Bahugavas Sohn war Samyāti. Auf Samyāti folgte ein Sohn namens Ahamyāti, dessen Sproß Raudrāśva war.

#### **VERS 4-5**

ऋतेयुस्तस्य कक्षेयुः स्विष्डिलेयुः कृतेयुकः। जलेयुः सन्नतेयुश्च धर्मसत्यव्रतेयवः॥४॥ दशैतेऽप्सरसः पुत्रा वनेयुश्चावमः स्मृतः। घृताच्यामिन्द्रियाणीव मुख्यस्य जगदात्मनः॥५॥

> rteyus tasya kakşeyuh sthandileyuh krteyukah jaleyuh sannateyus ca dharma-satya-vrateyavah

daśaite 'psarasaḥ putrā vaneyuś cāvamaḥ smṛtaḥ ghṛtācyām indriyāṇīva mukhyasya jagad-ātmanaḥ rteyuh—Rteyu; tasya—von ihm (Raudrāsva); kakṣeyuḥ—Kakṣeyu; sthandileyuḥ—Sthandileyuḥ—Sthandileyuḥ—Sannateyu; ca—auch; dharma—Dharmeyu; satya—Satyeyu; vrateyavaḥ—und Vrateyu; daśa—zehn; ete—sie alle; apsarasaḥ—von einer Apsarā geboren; putrāḥ—Söhne; vane-yuḥ—der Sohn namens Vaneyu; ca—und; avamaḥ—der jüngste; smṛtaḥ—bekannt; ghṛtācyām—Ghṛtācī; indriyāṇi iva—genau wie die zehn Sinne; mukhyasya—der Lebenskraft des gesamten Universums.

#### ÜBERSETZUNG

Raudrāśva hatte zehn Söhne, nämlich Rteyu, Kakşeyu, Sthandileyu, Krteyuka, Jaleyu, Sannateyu, Dharmeyu, Satyeyu, Vrateyu und Vaneyu. Von diesen zehn Söhnen war Vaneyu der jüngste. Genau wie die zehn Sinne, die Produkte des universalen Lebens sind, unter der Kontrolle des Lebens tätig sind, handelten diese zehn Söhne Raudrāśvas unter dessen voller Kontrolle. Sie alle wurden von der Apsarā Ghṛtācī geboren.

#### VERS 6

## ऋतेयो रन्तिनावोऽभृत् त्रयस्तस्यात्मजा नृप । सुमतिर्श्ववोऽप्रतिरथः कण्वोऽप्रतिरथात्मजः ॥ ६ ॥

rteyo rantināvo 'bhūt trayas tasyātmajā nṛpa sumatir dhruvo 'pratirathaḥ kaṇvo 'pratirathātmajaḥ

rteyoh—von dem Sohn namens Rteyu; rantināvaḥ—der Sohn namens Rantināva; abhūt—erschien; trayaḥ—drei; tasya—sein (Rantināvas); ātmajāḥ—Söhne; nrpa—o König; sumatiḥ—Sumati; dhruvaḥ—Dhruva; apratirathaḥ—Apratiratha; kaṇvaḥ—Kaṇva; apratiratha-ātmajaḥ—der Sohn Apratiratha.

#### ÜBERSETZUNG

Rteyu hatte einen Sohn namens Rantināva, der drei Söhne hatte, die Sumati, Dhruva und Apratiratha hießen. Apratiratha hatte nur einen Sohn, dessen Name Kanva war.

#### VERS 7

तस्य मेधातिथिस्तस्मात् प्रस्कन्नाद्या द्विजातयः । पुत्रोऽभृत् सुमते रेभिर्दुष्मन्तस्तत्सुतो मतः ॥७॥

tasya medhātithis tasmāt praskannādyā dvijātayaļ

putro 'bhūt sumate rebhir dușmantas tat-suto mataḥ

tasya—von ihm (Kaṇva); medhātithiḥ—ein Sohn namens Medhātithi; tasmāt—von ihm (Medhātithi); praskanna-ādyāḥ—Söhne, an deren Spitze Praskanna stand; dvijātayaḥ—alle brāhmaṇas; putraḥ—ein Sohn; abhūt—es war; sumateḥ—von Sumati; rebhiḥ—Rebhi; duṣmantaḥ—Mahārāja Duṣmanta; tat-sutaḥ—der Sohn Rebhis; mataḥ—ist wohlbekannt.

#### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Kaṇvas war Medhātithi. Dessen Söhne, die alle brāhmaṇas waren, wurden von Praskanna angeführt. Rantināvas Sohn Sumati hatte einen Sohn namens Rebhi. Mahārāja Duşmanta ist weithin als Sohn Rebhis bekannt.

#### **VERS 8-9**

दुष्मन्तो मृगयां यातः कण्वाश्रमपदं गतः । तत्रासीनां स्वप्रभया मण्डयन्तीं रमामिव ॥ ८॥ विलोक्य सद्यो मुमुहे देवमायामिव स्त्रियम् । बभाषे तां वरारोहां भटेः कतिपयैर्वृतः ॥ ९॥

> duşmanto mṛgayām yātaḥ kaṇvāśrama-padam gataḥ tatrāsīnām sva-prabhayā maṇḍayantīm ramām iva

vilokya sadyo mumuhe deva-māyām iva striyam babhāṣe tāṁ varārohāṁ bhataih katipayair vrtah

duşmantaḥ—Mahārāja Duşmanta; mṛgayām yātaḥ—als er auf die Jagd ging; kaṇva-āśrama-padam—zur Behausung Kaṇvas; gataḥ—er kam; tatra—dort; āsī-nām—eine sitzende Frau; sva-prabhayā—durch ihre Schönheit; maṇḍyantīm—leuchtend; ramām iva—genau wie die Glücksgöttin; vilokya—durch Betrachten; sadyaḥ—sofort; mumuhe—er wurde bezaubert; deva-māyām iva—genau wie die illusionierende Energie des Herrn; striyam—eine schöne Frau; babhāṣe—er sprach an; tām—sie (die Frau); vara-ārohām—die die beste aller schönen Frauen war; bhaṭaiḥ—von Soldaten; katipayaiḥ—einige; vṛtaḥ—umgeben.

#### ÜBERSETZUNG

Als König Duşmanta einmal im Wald auf die Jagd ging und sehr müde wurde, begab er sich zur Behausung Kanva Munis. Dort sah er eine wunder-

schöne Frau sitzen, die genau wie die Glücksgöttin aussah und mit ihrer Ausstrahlung den ganzen äsrama erleuchtete. Da der König von ihrer Schönheit sofort bezaubert war, ging er, begleitet von einigen seiner Soldaten, zu ihr und sprach sie an.

#### VERS 10

तद्दर्शनप्रमुदितः संनिष्टत्तपरिश्रमः । पप्रच्छ कामसन्तप्तः प्रहसञ्क्षक्षणया गिरा ॥१०॥

> tad-darśana-pramuditaḥ sannivṛtta-pariśramaḥ papraccha kāma-santaptaḥ prahasañ ślakṣnayā girā

tat-darśana-pramuditah—vom Anblick der schönen Frau sehr belebt; sannivṛtta-pariśramah—von der durch den Jagdausflug hervorgerufenen Müdigkeit befreit; papraccha—er fragte sie; kāma-santaptah—von lüsternen Verlangen erregt; prahasan—in einer scherzenden Stimmung; ślakṣṇayā—sehr schön und liebenswürdig; girā—mit Worten.

#### ÜBERSETZUNG

Der Anblick der schönen Frau machte den König sehr munter, und die vom Jagdausflug verursachte Müdigkeit war verflogen. Der Grund, warum er sich stark zu ihr hingezogen fühlte, waren natürlich lüsterne Wünsche, und so stellte er ihr in einer scherzenden Stimmung folgende Fragen:

#### VERS 11

### का त्वं कमलपत्राक्षि कस्यासि हृदयङ्गमे। किस्विचिकीर्षितं तत्र भवत्या निर्जने वने ॥११॥

kā tvam kamala-patrākşi kasyāsi hṛdayan-game kim svic cikīrşitam tatra bhavatyā nirjane vane

kā—wer; tvam—bist du; kamala-patra-akṣi—o schöne Frau, die du Augen wie Lotosblüten hast; kasya asi—mit wem bist du verwandt; hṛdayam-game—o du Wunderschöne, die du das Herz erfreust; kim svit—welche Art von Beschäftigung; cikīrṣitam—wird überlegt; tatra—dort; bhavatyāḥ—von dir; nirjane—einsam; vane—im Wald.

#### ÜBERSETZUNG

O schöne, lotosäugige Frau, wer bist du? Wessen Tochter bist du? Was tust du hier in diesem einsamen Wald? Warum bist du hier?

#### VERS 12

### व्यक्तं राजन्यतनयां वेद्म्यहं त्वां सुमध्यमे । न हि चेतः पौरवाणामधर्मे रमते कचित् ॥१२॥

vyaktam rājanya-tanayām vedmy aham tvām sumadhyame na hi cetaḥ pauravāṇām adharme ramate kvacit

vyaktam—es scheint; rājanya-tanayām—die Tochter eines kṣatriya; vedmi—kann erkennen; aham—ich; tvām—du; su-madhyame—o Wunderschöne; na—nicht; hi—gewiß; cetaḥ—der Geist; pauravāṇām—von Menschen, die in der Pūru-Dynastie geboren worden sind; adharme—in Irreligion; ramate—genießt; kvacit—jemals.

#### ÜBERSETZUNG

O Wunderschöne, wie mir scheint, bist du die Tochter eines kşatriya. Weil ich zur Pūru-Dynastie gehöre, komme ich nie auf den Gedanken, etwas auf irreligiöse Weise zu genießen.

#### **ERLÄUTERUNG**

Mahārāja Duşmanta verlieh indirekt seinem Wunsch Ausdruck, Šakuntalā zu heiraten, denn sie schien ihm die Tochter eines kṣatriya-Königs zu sein.

#### **VERS 13**

श्रीशकुन्तलीवाच

विश्वामित्रात्मजैवाहं त्यक्ता मेनकया वने । वेदेतद् भगवान कष्यो वीर किं करवाम ते ॥१३॥

> śrī-śakuntalovāca viśvāmitrātmajaivāham tyaktā menakayā vane vedaitad bhagavān kaņvo vīra kim karavāma te

śrī-śakuntalā uvāca—Śrī Śakuntalā antwortete; viśvāmitra-ātmajā—die Tochter Viśvāmitras; eva—gewiß; aham—ich (bin); tyaktā—verlassen; menakayā—von Menakā; vane—im Wald; veda—weiß; etat—all diese Geschehnisse; bhagavān—der überaus mächtige Heilige; kanvaḥ—Kanva Muni; vīra—o Held; kim—was; karavāma—kann ich tun; te—für dich.

#### ÜBERSETZUNG

Sakuntalā sagte: Ich bin die Tochter Viśvāmitras. Meine Mutter Menakā hat mich im Wald ausgesetzt. O Held, der überaus mächtige Heilige Kanva Muni weiß alles darüber. Laß mich jetzt wissen, wie ich dir dienen kann.

#### **ERLÄUTERUNG**

Śakuntalā teilte Mahārāja Duṣmanta mit, daß sie zwar niemals ihren Vater oder ihre Mutter gesehen habe, daß Kaṇva Muni aber trotzdem alles über sie wisse und sie von ihm erfahren habe, daß sie die Tochter Viśvāmitras sei und ihre Mutter Menakā sie im Wald ausgesetzt habe.

#### VERS 14

## आस्यतां ह्यरविन्दाक्ष गृह्यतामर्हणं च नः । भुज्यतां सन्ति नीवारा उष्यतां यदि रोचते ॥१४॥

āsyatām hy aravindākşa gṛhyatām arhaṇam ca naḥ bhujyatām santi nīvārā usyatām yadi rocate

āsyatām—bitte komm hierher und setze dich; hi—gewiß; aravinda-akṣa—o großer Held, der du Augen wie Lotosblüten hast; gṛhyatām—bitte akzeptiere; arhaṇam—bescheidener Empfang; ca—und; naḥ—unseren; bhujyatām—bitte iß; santi—was wir vorrätig haben; nīvārāḥ—nīvārā-Reis; uṣyatām—bleibe hier; yadi—wenn; rocate—du es wünschst.

#### ÜBERSETZUNG

O König, der du Augen wie Lotosblüten hast, bitte komm und setze dich und akzeptiere den Empfang, den wir dir bereiten können. Wir haben nīvārā-Reis vorrätig, und ich bitte dich, ihn zu essen. Und wenn du willst, bleibe ohne Zögern hier.

#### VERS 15

श्रीदुष्मन्त उवाच

उपपन्नमिदं सुभ्रु जातायाः कुशिकान्वये । खयं हि वृणुते राज्ञां कन्यकाः सदृशं वरम् ॥१५॥ śrī-duşmanta uvāca upapannam idam subhru jātāyāḥ kuśikānvaye svayam hi vṛṇute rājñām kanyakāh sadrśam varam

śrī-duṣmantaḥ uvāca—König Duṣmanta antwortete; upapannam—deinem Rang angemessen; idam—dies; su-bhru—o Śakuntalā, die du schöne Augenbrauen hast; jātāyāḥ—aufgrund deiner Abstammung; kuśika-anvaye—aus der Familie Viśvāmitras; svayam—persönlich; hi—gewiß; vṛṇute—wählen aus; rājñām—einer königlichen Familie; kanyakāḥ—Töchter; sadṛśam—auf einer gleichen Ebene; varam—Ehemänner.

#### ÜBERSETZUNG

König Duşmanta antwortete: O Śakuntalā, die du schöne Augenbrauen hast, du stammst aus der Familie des großen Heiligen Viśvāmitra, und dein Empfang ist deiner Familie durchaus angemessen. Abgesehen davon wählen die Töchter eines Königs ihren Ehemann im allgemeinen selbst aus.

#### **ERLÄUTERUNG**

Als Sakuntala Maharaja Dusmanta empfing, sagte sie unmißverständlich: "Eure Majestät können hierbleiben und alles in Anspruch nehmen, was ich anzubieten habe." Auf diese Weise brachte sie zum Ausdruck, daß sie Mahārāja Duşmanta zum Mann haben wollte. Was Mahārāja Duşmanta anbelangt, so begehrte er Sakuntalā von Anfang an, sowie er sie sah, zur Frau, und so war es nur natürlich, daß beide sich einigten, Mann und Frau zu werden. Um Sakuntala dazu zu bewegen, seinen Heiratsantrag anzunehmen, erinnerte Mahārāja Duşmanta sie daran, daß sie als Tochter eines Königs ihren Ehemann in einer öffentlichen Versammlung aussuchen durfte. Die Geschichtsschreibung der arischen Kultur berichtet von vielen Fällen, in denen berühmte Prinzessinnen ihre Ehemänner während öffentlicher Wettkämpfe auswählten. So wählte beispielsweise Sītādevī Śrī Rāmacandra bei einem solchen Wettkampf als ihren Ehemann; ebenso nahm Draupadī Arjuna an, und es gibt noch viele andere Beispiele. Eine Heirat durch Übereinkunft oder durch Auswählen des Ehemanns während eines öffentlichen Wettkampfes ist also erlaubt. Es gibt acht Arten von Heiraten, und eine davon ist die Heirat durch Übereinkunft, die sogenannte gandharva-Heirat. Normalerweise ist es üblich, daß die Eltern den Ehemann oder die Ehefrau für ihre Tochter oder ihren Sohn aussuchen, doch im Falle einer gandharva-Heirat wählt man sich den Ehepartner selbst. Trotzdem gab es früher keine Scheidung infolge Uneinigkeit, obwohl eine Heirat durch eigene Wahl oder durch Übereinkunft existierte. Bei den Angehörigen der niederen Klassen gab es natürlich Scheidung infolge Uneinigkeit, doch Heirat durch Übereinkunft fand sogar bei den allerhöchsten Klassen statt, besonders bei den königlichen ksatriya-Familien. Mahārāja Dusmantas Heirat mit Śakuntalā stand im Einklang mit den Grundsätzen der vedischen Kultur. Wie die Heirat stattfand, wird im nächsten Vers geschildert.

#### VERS 16

## ओमित्युक्ते यथाधर्ममुपयेमे शकुन्तलाम् । गान्धर्वविधिना राजा देशकालविधानवित् ॥१६॥

om ity ukte yathā-dharmam upayeme śakuntalām gāndharva-vidhinā rājā deśa-kāla-vidhānavit

om iti ukte—durch Aussprechen des vedischen praṇava, wodurch die Höchste Persönlichkeit Gottes angerufen wird, als Zeuge der Heirat aufzutreten; yathā-dharmam—hundertprozentig im Einklang mit den Prinzipien der Religion (weil Nārāyaṇa auch bei einer gewöhnlichen religiösen Heirat Zeuge wird); upayeme—er heiratete; śakuntalām—das Mädchen Śakuntalā; gāndharva-vidhinā—nach dem regulierenden Prinzip der Gandharvas, ohne Abweichung von den Grundsätzen der Religion; rājā—Mahārāja Duşmanta; deśa-kāla-vidhāna-vit—sich der Pflichten völlig bewußt, die gemäß der Zeit, dem Ort und dem Gegenstand zu erfüllen sind.

#### ÜBERSETZUNG

Als Śakuntalā Mahārāja Duşmantas Antrag mit Schweigen beantwortete, war das Abkommen geschlossen. Darauf heiratete sie der König, der die Gesetze der Heirat kannte, an Ort und Stelle, indem er im Einklang mit der bei den Gandharvas üblichen Heiratszeremonie den vedischen praṇava [oṁkāra] chantete.

#### **ERLÄUTERUNG**

Der omkāra, praṇava, ist die Repräsentation der Höchsten Persönlichkeit Gottes in Buchstabenform. In der Bhagavad-gītā heißt es, daß die Buchstaben a-u-m, die sich zu om verbinden, den Höchsten Herrn repräsentieren. Religiöse Grundsätze sind dazu bestimmt, die Segnungen und die Gnade der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Kṛṣṇas, herabzurufen, der in der Bhagavad-gītā sagt, daß Er persönlich in sexuellen Wünschen gegenwärtig ist, die nicht im Widerspruch zu den religiösen Grundsätzen stehen. Das Wort vidhinā bedeutet "im Einklang mit den religiösen Prinzipien". Daß Männer und Frauen im Einklang mit religiösen Grundsätzen miteinander verkehren, ist in der vedischen Kultur erlaubt. In unserer Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein erlauben wir die Heirat auf der Grundlage religiöser Prinzipien, doch es ist eine irreligiöse und unerlaubte Handlung, wenn ein Mann mit seiner Freundin oder eine Frau mit ihrem Freund geschlechtlich verkehrt.

#### VERS 17

अमोघवीर्यो राजर्षिर्महिष्यां वीर्यमादघे। श्रोभृते खपुरं यातः कालेनाम्नत सा सुतम् ॥१७॥ amogha-vīryo rājarşir mahişyām vīryam ādadhe śvo-bhūte sva-puram yātaḥ kālenāsūta sā sutam

amogha-vīryaḥ—ein Mann, der beim Ausströmenlassen von Samen niemals einen Mißerfolg hat oder, mit anderen Worten, der ein Kind zeugen muß; rāja-rṣiḥ—der heilige König Duşmanta; mahiṣyām—in die Königin, Śakuntalā (nach ihrer Heirat wurde Śakuntalā die Königin); vīryam—Samen; ādadhe—gab ein; śvaḥ-bhū-te—am Morgen; sva-puram—in seine Stadt; yātaḥ—kehrte zurück; kālena—im Lauf der Zeit; asūta—brachte zur Welt; sā—sie (Śakuntalā); sutam—einen Sohn.

#### ÜBERSETZUNG

König Duşmanta, der niemals Samen ohne ein Ergebnis ausströmen ließ, gab seinen Samen in der Nacht in den Schoß seiner Königin Śakuntalā und kehrte am Morgen in seinen Palast zurück. Später, zur gegebenen Zeit, brachte Śakuntalā einen Sohn zur Welt.

#### VERS 18

कण्यः कुमारस्य वने चक्रे सम्रुचिताः क्रियाः । बद्ध्या मृगेन्द्रंतरसा क्रीडति स स बालकः ।।१८॥

> kaṇvaḥ kumārasya vane cakre samucitāḥ kriyāḥ baddhvā mṛgendram tarasā krīdati sma sa bālakah

kanvah—Kanva Muni; kumārasya—des von Šakuntalā geborenen Sohnes; vane—im Wald; cakre—führte durch; samucitāh—vorgeschriebene; kriyāh—Rituale; baddhvā—fangend; mrga-indram—einen Löwen; tarasā—mit Gewalt; krīḍati—spielend; sma—in der Vergangenheit; saḥ—er; bālakaḥ—das Kind.

#### ÜBERSETZUNG

Kaṇva Muni vollzog im Wald alle nötigen rituellen Zeremonien für das neugeborene Kind. Später wurde der Junge so stark, daß er einen Löwen zu fangen pflegte und dann mit ihm spielte.

#### **VERS 19**

तं दुरत्ययविकान्तमादाय प्रमदोत्तमा । हरेरंशांशसम्भूतं भर्तुरन्तिकमागमत् ॥१९॥ tam duratyaya-vikrāntam ādāya pramadottamā harer amśāmśa-sambhūtam bhartur antikam āgamat

tam-ihn; duratyaya-vikrāntam-dessen Stärke unüberwindlich war; ādāya-mit sich nehmend; pramadā-uttamā-die beste der Frauen, Śakuntalā; hareḥ-von Gott; amśa-amśa-sambhūtam-eine Teilerweiterung einer vollständigen Inkarnation; bhartuh antikam-an ihren Ehemann; āgamat-wandte sich.

#### ÜBERSETZUNG

Śakuntalā, die beste aller schönen Frauen, begab sich zusammen mit ihrem Sohn, dessen Stärke ungewöhnlich war und der eine Teilerweiterung des Höchsten Herrn war, zu ihrem Ehemann Duşmanta.

#### VFRS 20

# यदा न जगृहे राजा भार्यापुत्रावनिन्दितौ। शृष्वतां सर्वभूतानां खे वागाहाशरीरिणी॥२०॥

yadā na jagṛhe rājā bhāryā-putrāv aninditau śṛṇvatām sarva-bhūtānām khe vāg āhāśarīrinī

yadā—als; na—nicht; jagṛhe—nahm auf; rājā—der König (Duṣmanta); bhāryā-putrau—seinen echten Sohn und seine echte Frau; aninditau—nicht abscheulich, von niemandem beschuldigt; śṛṇvatām—während sie hörten; sarva-bhūtānām—alle Leute; khe—am Himmel; vāk—einen Klang; āha—erklärte; aśarīriṇī—ohne einen Körper.

#### ÜBERSETZUNG

Als der König sich weigerte, seine Frau und seinen Sohn aufzunehmen, die beide ohne Tadel waren, tönte eine unverkörperte Stimme, die von allen Anwesenden gehört wurde, als ein Omen vom Himmel herab.

#### **ERLÄUTERUNG**

Mahārāja Duşmanta wußte, daß Śakuntalā und der Knabe tatsächlich seine Frau und sein Sohn waren, doch weil sie von auswärts kamen und für die Bürger Fremde waren, weigerte er sich anfangs, sie aufzunehmen. Śakuntalā war jedoch dermaßen keusch, daß eine für alle vernehmbare orakelhafte Stimme vom Himmel herabtönte und den wahren Sachverhalt erklärte. Als jeder auf diese Weise erfuhr, daß Śakuntalā und ihr Kind tatsächlich die Frau und der Sohn des Königs waren, nahm der König sie mit Freuden auf.

#### VERS 21

### माता भस्ना पितुः पुत्रो येन जातः स एव सः । भरस्व पुत्रं दुष्मन्त मावमंस्थाः शक्रुन्तलाम् ॥२१॥

mātā bhastrā pituḥ putro yena jātaḥ sa eva saḥ bharasva putraṁ duṣmanta māvamaṁsthāh śakuntalām

mātā—die Mutter; bhastrā—genau wie die Haut eines Blasebalgs, der Luft enthält; pituḥ—des Vaters; putraḥ—der Sohn; yena—von dem; jātaḥ—man wird geboren; saḥ—der Vater; eva—gewiß; saḥ—der Sohn; bharasva—ernähre einfach; putram—deinen Sohn; duṣmanta—o Mahārāja Duṣmanta; mā—nicht; avamamsthāḥ—beleidige; śakuntalām—Śakuntalā.

#### ÜBERSETZUNG

Die Stimme sagte: O Mahārāja Duṣmanta, ein Sohn gehört eigentlich seinem Vater, während die Mutter nur ein Behälter ist, ähnlich wie ein Blasebalg. In den Veden heißt es, daß der Vater als der Sohn geboren wird. Sorge deshalb für deinen eigenen Sohn und beleidige Sakuntalā nicht.

#### **ERLÄUTERUNG**

In den Veden heißt es, daß der Vater zum Sohn wird (ātmā vai putra-nāmāsi). Die Mutter ist lediglich wie ein Lagerverwalter, denn der Same des Kindes wird in ihren Schoß gegeben; doch es ist der Vater, der für den Unterhalt des Sohnes verantwortlich ist. In der Bhagavad-gītā sagt der Herr, daß Er der samengebende Vater aller Lebewesen ist (aham bīja-pradah pitā), und deshalb ist Er für ihren Unterhalt verantwortlich. Das wird auch in den Veden bestätigt: eko bahūnām yo vidadhāti kāman. Obwohl Gott einer ist, sorgt Er für den Unterhalt aller Lebewesen, indem Er ihnen gibt, was sie zum Leben brauchen. Die Lebewesen, die in verschiedenen Formen auftreten, sind Söhne des Herrn, und daher versorgt sie der Vater, der Höchste Herr, entsprechend ihren verschiedenen Körpern mit Nahrung. Die kleine Ameise bekommt ein Körnchen Zucker und der Elefant Tonnen von Gras, doch jeder hat genug zu essen. Deshalb kann keine Rede davon sein, daß die Erde übervölkert ist. Weil der Vater, Krsna, aufgrund Seines Reichtums von allem genug hat, herrscht kein Mangel an Nahrungsmitteln, und weil kein Mangel herrscht, ist das Gerede von Überbevölkerung nur ein Märchen. Der wahre Grund, warum jemand aus Mangel an Nahrung leiden muß, ist, daß die materielle Natur sich auf den Befehl des Vaters hin weigert, ihm Nahrung zu geben. Das Verhalten des Lebewesens entscheidet darüber, ob es mit Nahrung versorgt wird oder nicht. Wenn einem kranken Menschen verboten wird zu essen, so bedeutet dies nicht, daß Nahrungsmangel herrscht, sondern der Kranke benötigt vielmehr die Behandlung, kein Essen zu bekommen. In der Bhagavad-gītā (7.10) sagt der Herr auch: bījam mām sarva-bhūtānām. "Ich bin der Same aller Lebewesen." Eine bestimmte Art von Samen wird in

die Erde gesät, und daraus entsteht eine bestimmte Art von Baum und Pflanze. Die Mutter läßt sich mit der Erde vergleichen, und wenn ein bestimmter Samen vom Vater gesät wird, entsteht eine bestimmte Art von Körper.

#### VERS 22

### रेतोधाः पुत्रो नयति नरदेव यमक्षयात् । त्वं चास्य धाता गर्भस्य सत्यमाह शकुन्तला ॥२२॥

reto-dhāḥ putro nayati naradeva yama-kṣayāt tvaṁ cāsya dhātā garbhasya satyam āha śakuntalā

retaḥ-dhāḥ—ein Mann, der Samen vergießt; putraḥ—der Sohn; nayati—rettet; nara-deva—o König (Mahārāja Duṣmanta); yama-kṣayāt—vor Bestrafung durch Yamarāja oder davor, von Yamarāja in Gewahrsam genommen zu werden; tvam—du; ca—und; asya—dieses Kindes; dhātā—der Erzeuger; garbhasya—des Embryos; satyam—wahrhaftig; āha—sprach; śakuntalā—deine Frau, Śakuntalā.

#### ÜBERSETZUNG

O König Duşmanta, derjenige, der den Samen ausströmen läßt, ist der eigentliche Vater, und sein Sohn bewahrt ihn davor, von Yamarāja in Gewahrsam gesetzt zu werden. Du bist tatsächlich der Erzeuger dieses Kindes. Śakuntalā spricht in der Tat die Wahrheit.

#### FRIÄUTFRUNG

Nachdem Mahārāja Duṣmanta die mysteriöse Stimme vernommen hatte, nahm er seine Frau und sein Kind auf. In der vedischen smṛṭi heißt es:

pun-nāmno narakād yasmāt pitaram trāyate sutaḥ tasmāt putra iti proktaḥ svayam eva svayambhuvā

Weil ein Sohn seinen Vater davor bewahrt, in der Hölle, die *put* heißt, bestraft zu werden, wird der Sohn als *putra* bezeichnet. Wenn sich der Vater und die Mutter nicht einig sind, gilt gemäß diesem Grundsatz, daß der Vater, nicht die Mutter, vom Sohn gerettet wird. Wenn die Frau ihrem Ehemann jedoch treu ist und an ihm hängt, wird sie, wenn der Vater gerettet wird, ebenfalls gerettet. Aus diesem Grund ist in der vedischen Literatur die Einrichtung der Scheidung nicht vorhanden. Eine Frau wird immer dazu erzogen, keusch zu sein und ihrem Ehemann treu zu bleiben, denn dies hilft ihr, aus einer abscheulichen materiellen Lage gerettet zu werden, in

die sie allenfalls geraten könnte. In diesem Vers heißt es unmißverständlich: putro nayati naradeva yama-kṣayāt. "Der Sohn bewahrt seinen Vater davor, von Yama-rāja in Gewahrsam genommen zu werden." Nirgendwo heißt es: putro nayati māta-ram ("Der Sohn rettet seine Mutter."). Der samengebende Vater wird gerettet, nicht die Mutter, die mit einem Lagerverwalter verglichen werden kann. Aus diesem Grunde sollten sich der Ehemann und seine Frau auf keinen Fall voneinander trennen, denn wenn sie ein Kind haben, das sie zu einem Vaiṣṇava erziehen, kann dieses sowohl den Vater als auch die Mutter davor bewahren, von Yamarāja in Gewahrsam genommen und in der Hölle bestraft zu werden.

#### **VERS 23**

### पितर्युपरते सोऽपि चक्रवर्ती महायशाः। महिमा गीयते तस्य हरेरंशश्चवो श्रुवि॥२३॥

pitary uparate so 'pi cakravartī mahā-yasāḥ mahimā gīyate tasya harer aṁśa-bhuvo bhuvi

pitari—nachdem sein Vater; uparate—verschieden war; sah—der Sohn des Königs; api—auch; cakravartī—der Herrscher; mahā-yaśāh—sehr berühmt; mahimā—glorreiche Eigenschaften; gīyate—werden gepriesen; tasya—seine; hareh—der Höchsten Persönlichkeit Gottes; amśa-bhuvah—eine Teilrepräsentation; bhuvi—auf dieser Erde.

#### ÜBERSETZUNG

Sukadeva Gosvāmī sagte: Als Mahārāja Duşmanta verschied und die Erde verließ, wurde sein Sohn der Herrscher der Welt, der Eigentümer der sieben Inseln. Er wird als eine Teilrepräsentation der Höchsten Persönlichkeit Gottes in dieser Welt eingestuft.

#### **ERLÄUTERUNG**

In der Bhagavad-gītā (10.41) heißt es:

yad yad vibhūtimat sattvam śrīmad ūrjitam eva vā tat tad evāvagaccha tvam mama tejo 'mśa-sambhavam

Jeder, der außerordentlich mächtig ist, muß als eine teilweise Verkörperung der Herrlichkeit des Höchsten Herrn angesehen werden. Als der Sohn Mahārāja Duşmantas der Herrscher der gesamten Welt wurde, wurde er daher als solcher gefeiert.

#### **VERS 24-26**

चक्रं दक्षिणहस्तेऽस्य पत्रकोशोऽस्य पादयोः । ईजे महाभिषेकेण सोऽभिषिक्तोऽधिराड् विग्रः ॥२४॥ पश्चपश्चाशता मेध्येर्गङ्गायामनु वाजिभिः । मामतेयं पुरोधाय यमुनामनु च प्रग्रः ॥२५॥ अष्टसप्ततिमेध्याश्वान् ववन्ध प्रददद् वसु । भरतस्य हि दौष्मन्तेरिग्नः साचीगुणे चितः । सहस्रं बद्दशो यस्मिन् ब्राह्मणा गा विभेजिरे ॥२६॥

> cakram dakşiṇa-haste 'sya padma-kośo 'sya pādayoḥ īje mahābhişekeṇa so 'bhiṣikto 'dhirāḍ vibhuḥ

pañca-pañcāśatā medhyair gaṅgāyām anu vājibhiḥ māmateyaṁ purodhāya yamunām anu ca prabhuh

aṣṭa-saptati-medhyāśvān babandha pradadad vasu bharatasya hi dauṣmanter agniḥ sācī-guṇe citaḥ sahasraṁ badvaśo yasmin brāhmanā gā vibhejire

cakram—das Zeichen von Kṛṣṇas Feuerrad; dakṣṇṇa-haste—auf der rechten Handfläche; asya—von ihm (Bharata); padma-kośaḥ—das Zeichen der Blüte eines Lotos; asya—von ihm; pādayoḥ—auf den Fußsohlen; ije—verehrte die Höchste Persönlichkeit Gottes; mahā-abhiṣekeṇa—mit einer grandiosen vedischen rituellen Zeremonie; saḥ—er (Mahārāja Bharata); abhiṣiktaḥ—erhoben; adhirāt—auf den höchsten Posten, nämlich den des Herrschers; vibhuḥ—der Beherrscher aller Dinge; pañca-pañcāsatā—fünfundfünfzig; medhyaiḥ—geeignet für Opfer; gaṇgāyām anu—von der Mündung der Gaṇgā bis zur Quelle; vājibhiḥ—mit Pferden; māmateyam—den großen Weisen Bhṛgu; purodhāya—zum vorsitzenden Priester machend; yamunām—am Ufer der Yamunā; anu—in regelmäßiger Anordnung; ca—auch; prabhuḥ—der höchste Herrscher, Mahārāja Bharata; aṣṭa-saptati—achtundsiebzig; medhya-aśvān—Pferde, die für Opferdarbringung geeignet sind; babandha—er band; pradadat—verschenkte als Almosen; vasu—Reichtümer; bharatasya—von Mahārāja Bharata; hi—gewiß; dauṣmanteḥ—der Sohn Mahārāja Duṣmantas; agniḥ—das Opferfeuer; sācī-guṇe—an einer hervorragenden Stelle; citaḥ—errichtete; sahasram

—Tausende; badvaśaḥ—ein badva (ein badva ist 13 084); yasmin—bei diesen Opfern; brāhmaṇāh—alle anwesenden brāhmaṇas; gāḥ—die Kühe; vibhejire—erhielten jeweils ihren Anteil.

#### ÜBERSETZUNG

Mahārāja Bharata, der Sohn Duşmantas, hatte das Zeichen von Śrī Kṛṣṇas Feuerrad auf seiner rechten Handfläche, und auf seinen Fußsohlen trug er das Zeichen einer Lotosblume. Dadurch, daß er die Höchste Persönlichkeit Gottes mit einer grandiosen rituellen Zeremonie verehrte, wurde er der Kaiser und Beherrscher der gesamten Welt. In der Folge vollzog er mit Māmateya, Bhṛgu Muni, als vorsitzendem Priester fünfundfünfzig Pferdeopfer am Ufer der Gaṅgā, und zwar von der Mündung bis hinauf zur Quelle, und achtundsiebzig am Ufer der Yamunā, angefangen vom Zusammenfluß in Prayāga bis hinauf zur Quelle. Er errichtete das Opferfeuer an einer hervorragenden Stelle und verschenkte großen Reichtum an die brāhmaṇas. Tatsächlich verteilte er so viele Kühe, daß jeder einzelne von den Tausenden von brāhmaṇas ein badva [13 084] als Anteil bekam.

#### **ERLÄUTERUNG**

Wie hier aus den Worten dausmanter agnih sācī-gune citah hervorgeht, ließ Bharata, der Sohn Mahārāja Duşmantas, eine Vielzahl von rituellen Zeremonien auf der ganzen Welt vollziehen, vor allem in ganz Indien am Ufer der Gangā und der Yamunā, von der Mündung bis hinauf zur Quelle, und alle diese Opfer wurden an ausgezeichneten Plätzen durchgeführt. Wie es in der Bhagavad-gītā (3.9) heißt, muß Arbeit als Opfer für Viṣṇu verrichtet werden, denn sonst bindet sie einen an die materielle Welt (yajñārthāt karmaṇo 'nyatra loko 'yam karma-bandhanaḥ). Jeder sollte yajñas durchführen, und das Opferfeuer sollte überall entzündet werden. Dies hat einzig und allein den Zweck, die Menschen glücklich zu machen und ihnen zu Wohlergehen und Fortschritt im spirituellen Leben zu verhelfen. Vor dem Beginn des Kali-yuga waren diese Dinge natürlich möglich, denn es gab qualifizierte brāhmaṇas, die zur Durchführung solcher yajñas fähig waren. Für unsere Zeit jedoch schreibt das Brahma-vaivarta Purāna folgendes vor:

asvamedham gavalambham sannyasam pala-paitrkam devarena sutotpattim kalau pañca vivarjayet

"Im Zeitalter des Kali sind fünf Dinge verboten: ein Pferd als Opfertier darzubringen, eine Kuh als Opfertier darzubringen, in den Lebensstand des sannyāsa zu treten, den Vorfahren Fleisch als Opfergabe darzubringen und mit der Frau des Bruders Kinder zu zeugen."

In unserem Zeitalter können yajñas wie der aśvamedha-yajña und der gomedha-yajña nicht mehr durchgeführt werden, denn es gibt weder genügend Reichtümer noch qualifizierte brāhmanas. In diesem Vers heißt es: māmateyam purodhāya.

Mahārāja Bharata gab dem Sohn Mamatās, Bhrgu Muni, den Auftrag, die Durchführung des yajña zu leiten. Heutzutage ist es jedoch unmöglich, solche brāhmaṇas zu finden. Deshalb empfehlen die śāstras: yajñaiḥ sankīrtana-prāyair yajanti hi sumedhasaḥ. Diejenigen, die intelligent sind, sollten den sankīrtana-yajña vollziehen, der von Śrī Caitanya Mahāprabhu eingeführt wurde.

kṛṣṇa-varṇam tviṣākṛṣṇam sangopāngāstra-pārṣadam yajñaiḥ sankīrtana-prāyair yajanti hi sumedhasaḥ

"In diesem Zeitalter des Kali werden die Menschen, die über genügend Intelligenz verfügen, den Herrn, der von Seinen Gefährten begleitet wird, verehren, indem sie den sankīrtana-yajnā durchführen." (SB. 11.5.32)

Yajña muß durchgeführt werden, denn andernfalls werden sich die Menschen in sündhafte Handlungen verstricken und erbärmlich leiden. Deshalb hat sich die Bewegung für Krsna-Bewußtsein zur Aufgabe gemacht, das Chanten von Hare Krsna auf der ganzen Welt einzuführen. Die Hare-Krsna-Bewegung ist ebenfalls yajña, doch ohne die Schwierigkeiten, die mit der Beschaffung der erforderlichen Opferzutaten und qualifizierter brāhmanas verbunden sind. Das gemeinsame Chanten kann überall durchgeführt werden. Wenn die Menschen irgendwie dazu gebracht werden können, sich zu versammeln und Hare Krsna, Hare Krsna, Krsna Krsna, Hare Hare / Hare Rāma, Hare Rāma, Rāma Rāma, Hare Hare zu chanten, wird ihnen alles zuteil werden, was man mit ya jñas bezweckt. Der erste Zweck besteht darin, daß man genügend Regen bekommt, denn ohne Regen kann nichts angebaut werden (annād bhavanti bhūtāni parjanyād anna-sambhavah). Alles, was wir brauchen, kann wachsen, wenn Regen fällt (kāmam vavarsa parjanyah), und die Erde ist die Quelle aller lebensnotwendigen Dinge (sarva-kāma-dughā mahī). Zusammengefaßt kann man deshalb sagen, daß im Zeitalter des Kali alle Menschen auf der ganzen Welt die vier Prinzipien sündhaften Lebens – unzulässige Sexualität, Fleischessen, Berauschung und Glücksspiel - meiden sollten und in einem reinen Zustand des Daseins den einfachen ya jña des Chantens des Hare-Krsna-mahā-mantra durchführen sollten. Dann wird die Erde mit Sicherheit alles hervorbringen, was wir zum Leben brauchen, und die Menschen werden glücklich sein, in wirtschaftlicher, politischer, gesellschaftlicher, religiöser und kultureller Hinsicht. Alles wird wohlgeordnet sein.

#### VERS 27

# त्रयस्त्रिंशच्छतं ह्यश्वान् बद्ध्वा विस्नापयन् नृपान्। दौष्मन्तिरत्यगान्मायां देवानां गुरुमाययौ ॥२७॥

trayas-trimsac-chatam hy asvān baddhvā vismāpayan nṛpān dauṣmantir atyagān māyām devānām gurum āyayau trayah—drei; trimsat—dreißig; satam—hundert; hi—in der Tat; asvān—Pferde; baddhvā—für den yajña gefangennehmend; vismāpayan—in Erstaunen versetzend; nrpān—alle anderen Könige; dauşmantih—des Sohnes Mahārāja Duşmantas; atyagāt—übertraf; māyām—materielle Reichtümer; devānām—der Halbgötter; gurum—den höchsten spirituellen Meister; āyayau—erreichte.

#### ÜBERSETZUNG

Bharata, der Sohn Mahārāja Duşmantas, band für diese Opfer dreitausenddreihundert Pferde fest und versetzte auf diese Weise alle anderen Könige in Erstaunen. Er übertraf sogar den Reichtum der Halbgötter, denn er erreichte den höchsten spirituellen Meister, Hari.

#### **ERLÄUTERUNG**

Jemand, der die Lotosfüße der Höchsten Persönlichkeit Gottes erlangt, bekommt zweifellos etwas, was allen materiellen Reichtum übertrifft, selbst den der Halbgötter auf den himmlischen Planeten. Yam labdhvā cāparam lābham manyate nādhikam tatah. Die Lotosfüße der Höchsten Persönlichkeit Gottes sind das Erhabenste, was man im Leben erreichen kann.

#### **VERS 28**

## मृगाञ्छुक्लदतः कृष्णान् हिरण्येन परीवृतान् । अदात् कर्मणि मष्णारे नियुतानि चतुर्दश ॥२८॥

mṛgāñ chukla-dataḥ kṛṣṇān hiraṇyena parīvṛtān adāt karmaṇi maṣṇāre niyutāni caturdaśa

mṛgān—erstklassige Elefanten; śukla-dataḥ—mit schneeweißen Stoßzähnen; kṛṣṇān—mit schwarzen Körpern; hiranyena—mit goldenen Schmuckstücken; parīvṛtan—vollkommen bedeckt; adāt—gab als Almosen; karmaṇi—beim Opfer; maṣṇāre—namens Maṣṇāra oder an dem Ort, der als Maṣṇāra bekannt war; niyutā-ni—lakhs (ein lakh entspricht hunderttausend); caturdaśa—vierzehn.

#### ÜBERSETZUNG

Als Mahārāja Bharata das sogenannte Maṣṇāra-Opfer vollzog [ein Opfer an dem Ort, der als Maṣṇāra bekannt war], verschenkte er vierzehn lakhs ausgezeichneter Elefanten mit weißen Stoßzähnen und schwarzen Körpern, die über und über mit goldenem Geschmeide bedeckt waren.

VERS 29 भरतस्य महत् कर्म न पूर्वे नापरे नृपाः। नैवापुर्नेव प्राप्स्यन्ति बाहुभ्यां त्रिदिवं यथा।।२९॥ bharatasya mahat karma na pürve nāpare nṛpāḥ naivāpur naiva prāpsyanti bāhubhyām tridivam yathā

bharatasya—von Mahārāja Bharata, dem Sohn Mahārāja Duşmantas; mahat—sehr groß, erhaben; karma—Taten; na—nicht; pūrve—früher; na—nicht; apare—nach seiner Zeit; nrpāh—die Könige als Klasse; na—nicht; eva—gewiß; āpuḥ—erlangten; na—nicht; eva—gewiß; prāpsyanti—werden bekommen; bāhubhyām—durch die Stärke seiner Arme; tri-divam—die himmlischen Planeten; yathā—wie.

#### ÜBERSETZUNG

Genau wie man die himmlischen Planeten nicht einfach mit den Armen erreichen kann [denn wer ist imstande, die himmlischen Planeten mit seinen Händen zu berühren?], kann man die wunderbaren Taten Mahārāja Bharatas nicht imitieren. In der Vergangenheit war niemand fähig, solche Taten zu vollbringen, und auch in Zukunft wird niemand dazu in der Lage sein.

#### VERS 30

### किरातहूणान् ययनानन्त्रान् कङ्कान् खशाञ्छकान् । अब्रह्मण्यनृपांश्राहन् म्लेच्छान् दिग्विजयेऽखिलान् ॥ ३०॥

kirāta-hūṇān yavanān pauṇḍrān kaṅkān khaśāñ chakān abrahmaṇya-nṛpāṁś cāhan mlecchān dig-vijaye 'khilān

kirāta—die schwarzen Menschen, die als Kirātas bezeichnet werden (vor allem die Afrikaner); hūṇān—die Hunnen, die Volksstämme aus dem hohen Norden; yavanān—die Fleischesser; pauṇḍrān—die Pauṇḍras; kaṅkān—die Kaṅkas; khaśān—die Mongolen; śakān—die Śakas; abrahmaṇya—gegen die brahmanische Kultur; nrpān—Könige; ca—und; ahan—er tötete; mlecchān—solche Atheisten, die keinen Respekt vor der vedischen Zivilisation hatten; dik-vijaye—während er alle Richtungen eroberte; akhilān—sie alle.

#### ÜBERSETZUNG

Auf einem Eroberungszug besiegte oder tötete Mahārāja Bharata alle Kirātas, Hūṇas, Yavanas, Pauṇḍras, Kaṅkas, Khaśas, Śakas und die Könige, die gegen die vedischen Prinzipien der brahmanischen Kultur waren.

#### **VERS 31**

जित्वा पुरासुरा देवान् ये रसौकांसि भेजिरे । देवस्त्रियो रसां नीताः प्राणिभिः पुनराहरत् ॥३१॥ jitvā purāsurā devān ye rasaukānsi bhejire deva-striyo rasām nītāḥ prāṇibhiḥ punar āharat

jitvā—erobernd; purā—früher; asurāḥ—die Dämonen; devān—die Halbgötter; ye—alle, die; rasa-okāmsi—auf dem unteren Planetensystem Rasātala; bhejire—suchten Zuflucht; deva-striyaḥ—die Frauen und Töchter der Halbgötter; rasām—auf das untere Planetensystem; nītāḥ—wurden gebracht; prāṇibhiḥ—mit ihren eigenen geliebten Gefährten; punaḥ—wieder; āharat—brachte wieder in ihre ursprüngliche Heimat zurück.

#### ÜBERSETZUNG

Die Dämonen hatten einst die Halbgötter besiegt und sich daraufhin auf das untere Planetensystem Rasātala zurückgezogen. Sie hatten auch alle Frauen und Töchter der Halbgötter dorthin geschafft. Mahārāja Bharata befreite jedoch all diese Frauen zusammen mit ihren Begleiterinnen aus der Gewalt der Dämonen und brachte sie wieder zu den Halbgöttern zurück.

#### **VERS 32**

## सर्वान्कामान् दुदुहतुः प्रजानां तस्य रोदसी । समास्त्रिणवसाहस्रीर्दिश्च चक्रमवर्तयत् ॥३२॥

sarvān kāmān duduhatuḥ prajānām tasya rodasī samās tri-ṇava-sāhasrīr diksu cakram avartayat

sarvān kāmān—alle notwendigen oder gewünschten Dinge; duduhatuh—beschaffte; prajānām—der Untertanen; tasya—seiner; rodasī—diese Erde und die himmlischen Planeten; samāḥ—Jahre; tri-nava-sāhasrīḥ—dreimal neuntausend (das heißt siebenundzwanzigtausend); dikṣu—in alle Richtungen; cakram—Soldaten oder Befehle; avartayat—setzte in Umlauf.

#### ÜBERSETZUNG

Mahārāja Bharata sorgte siebenundzwanzigtausend Jahre lang dafür, daß seine Untertanen, sowohl die auf der Erde als auch die auf den himmlischen Planeten, alles hatten, was sie brauchten. Er schickte seine Befehle überallhin und postierte seine Soldaten in allen Richtungen.

VERS 33 स सम्राड् लोकपालाख्यमैश्वर्यमधिताट् श्रियम् । चक्रं चास्त्वलितं प्राणान् मृषेत्युपरराम ह ॥३३॥ sa samrāḍ loka-pālākhyam aiśvaryam adhirāt śriyam cakram cāskhalitam prāṇān mṛṣety upararāma ha

saḥ—er (Mahārāja Bharata); samrāṭ—der Kaiser; loka-pāla-ākhyam—bekannt als der Herrscher aller lokas, das heißt aller Planeten; aiśvaryam—solche Füllen; adhirāṭ—in bezug auf Macht vollkommen; śriyam—Königreich; cakram—Soldaten oder Befehle; ca—und; askhalitam—ohne Fehl; prāṇān—Leben oder Söhne und Familie; mṛṣā—alles trügerisch; iti—so; upararāma—hörte auf zu genießen; ha—in der Vergangenheit.

#### ÜBERSETZUNG

Als Herrscher des gesamten Universums besaß Kaiser Bharata die Reichtümer eines großen Königreiches und unbezwingbare Soldaten. Es hatte so ausgesehen, als seien seine Söhne und seine Familie sein ein und alles gewesen, doch ab einem gewissen Punkt betrachtete er sie als Hindernis für spirituellen Fortschritt und hörte deshalb auf, sie zu genießen.

#### **ERLÄUTERUNG**

Mahārāja Bharata verfügte über unvergleichlichen Reichtum. Niemand konnte sich mit ihm in bezug auf unumschränkte Macht, Soldaten, Söhne, Töchter und alle nur erdenklichen materiellen Genußmöglichkeiten messen; doch als er erkannte, daß all diese materiellen Güter für seinen spirituellen Fortschritt nutzlos waren, zog er sich vom materiellen Genuß zurück. Die vedische Zivilisation schreibt vor, daß man nach Erreichen eines gewissen Alters dem Beispiel Mahārāja Bharatas folgen sollte, indem man aufhört, materielle Güter zu genießen, und in den Lebensstand des vānaprastha tritt.

### VERS 34 तस्यासन् नृपवैदर्भ्यः पत्न्यस्तिस्रः सुसम्मताः। जघ्नुस्त्यागभयात् पुत्रान् नानुरूपा इतीरिते ॥३४॥

tasyāsan nṛpa vaidarbhyaḥ patnyas tisraḥ susammatāḥ jaghnus tyāga-bhayāt putrān nānurūpā itīrite

tasya—von ihm (Mahārāja Bharata); āsan—es gab; nṛpa—o König (Mahārāja Parīkṣit); vaidarbhyaḥ—Töchter Vidarbhas; patnyaḥ—Frauen; tisraḥ—drei; su-sammatāḥ—sehr liebenswürdig und geeignet; jaghnuḥ—tötete; tyāga-bhayāt—fürchtend, verstoßen zu werden; putrān—ihre Söhne; na anurūpāḥ—nicht genau wie der Vater; iti—so; īrite—überlegend.

#### ÜBERSETZUNG

O König Parīkṣit, Mahārāja Bharata hatte drei liebenswürdige Frauen, die Töchter des Königs von Vidarbha waren. Als alle drei Kinder zur Welt brachten, die dem König nicht glichen, dachten sie, er werde sie als treulose Königinnen betrachten und verstoßen, und deshalb töteten sie ihre eigenen Söhne.

#### VERS 35

## तस्यैवं वितथे वंशे तदर्थं यजतः सुतम् । मरुत्त्तोमेन मरुतो भरद्वाजग्रुपाददुः ॥३५॥

tasyaivam vitathe vamše tad-artham yajatah sutam marut-stomena maruto bharadvājam upādaduh

tasya—sein (Mahārāja Bharatas); evam—so; vitathe—einen Fehlschlag erleidend; vamse—beim Zeugen von Nachkommen; tat-artham—um Söhne zu bekommen; yajataḥ—Opfer darbringend; sutam—einen Sohn; marut-stomena—indem er ein marut-stoma-Opfer vollzog; marutaḥ—die Halbgötter, die als die Maruts bezeichnet werden; bharadvājam—Bharadvāja; upādaduḥ—schenkten.

#### ÜBERSETZUNG

Als der Versuch des Königs, Nachkommen zu zeugen, auf diese Weise fehlgeschlagen war, führte er ein sogenanntes marut-stoma-Opfer durch, um einen Sohn zu bekommen. Da die Halbgötter, die als die Maruts bekannt sind, völlig mit ihm zufrieden waren, gaben sie ihm schließlich einen Sohn namens Bharadvāja.

#### VERS 36

## अन्तर्वत्न्यां भ्रातृपत्न्यां मैथुनाय बृहस्पतिः । प्रवृत्तो वारितो गर्भे शप्त्वा वीर्यमुपासृजत् ॥३६॥

antarvatnyām bhrātṛ-patnyām maithunāya bṛhaspatiḥ pravṛtto vārito garbham śaptvā vīryam upāsṛjat

antah-vatnyām-schwanger; bhrātr-patnyām-mit der Frau des Bruders; maithunāya-sexuellen Genuß wünschend; brhaspatih-der Halbgott namens Brhaspati; pravrttah—so geneigt; vāritah—als ihm dies verboten wurde; garbham—den Sohn im Mutterleib; śaptvā—durch Verfluchen; vīryam—Samen; upāsrjat—ließ ausströmen.

#### ÜBERSETZUNG

Der Halbgott Brhaspati fühlte sich zu Mamatā, der Frau seines Bruders, die zu jener Zeit schwanger war, hingezogen, und es verlangte ihn danach, geschlechtlich mit ihr zu verkehren. Der Sohn in ihrem Schoß verbot dies, doch Brhaspati verfluchte ihn und ließ gewaltsam Samen in Mamatās Schoß strömen.

#### **ERLÄUTERUNG**

Der Geschlechtstrieb in der materiellen Welt ist so stark, daß selbst Brhaspati, der Priester der Halbgötter, der als großer Gelehrter gilt, mit der schwangeren Frau seines Bruders geschlechtlich verkehren wollte. Dies kann sogar in der Gesellschaft der Halbgötter geschehen, die höhere Wesen sind, ganz zu schweigen also von der menschlichen Gesellschaft. Der Geschlechtstrieb ist dermaßen stark, daß er selbst eine gelehrte Persönlichkeit wie Brhaspati in Erregung versetzen kann.

#### **VERS 37**

# तं त्यक्तुकामां ममतां भार्तुस्त्यागविशङ्किताम् । नामनिर्वाचनं तस्य श्लोकमेनं सुरा जगुः ॥३७॥

tam tyaktu-kāmām mamatām bhārtus tyāga-visankitām nāma-nirvācanam tasya ślokam enam surā jaguh

tam—das neugeborene Kind; tyaktu-kāmām—die loszuwerden versuchte; mama-tām—zu Mamatā; bhartuḥ tyāga-višankitām—die große Angst davor hatte, von ihrem Ehemann verstoßen zu werden, weil sie einen unehelichen Sohn zur Welt brachte; nāma-nirvācanam—eine Namengebungszeremonie, auch nāma-karaṇa genannt; tasya—dem Kind; ślokam—Vers; enam—diesen; surāḥ—die Halbgötter; jaguḥ—formulierten.

#### ÜBERSETZUNG

Mamatā hatte große Angst davor, von ihrem Ehemann verlassen zu werden, weil sie einen unehelichen Sohn zur Welt gebracht hatte, und deshalb spielte sie mit dem Gedanken, das Kind auszusetzen. Doch dann lösten die Halbgötter das Problem, indem sie dem Kind einen Namen gaben.

#### **ERLÄUTERUNG**

Gemäß den vedischen Schriften werden immer, wenn ein Kind geboren wird, bestimmte Zeremonien vollzogen, nämlich die sogenannte jāta-karma- und die nāma-

karaṇa-Zeremonie, in deren Verlauf gelehrte brāhmaṇas gleich nach der Geburt des Kindes astrologische Berechnungen anstellen und ein Horoskop anfertigen. Doch das Kind, das Mamatā zur Welt brachte, war von Brhaspati auf irreligiöse Weise gezeugt worden, denn obwohl Mamatā die Frau Utathyas war, hatte Brhaspati sie mit Gewalt geschwängert und wurde deshalb bhartā. Gemäß der vedischen Kultur wird eine Frau als Eigentum ihres Ehemannes angesehen, und ein Sohn, der aus einer unzulässigen geschlechtlichen Verbindung entstanden ist, wird als dvāja bezeichnet. Das Wort, das in der Hindugesellschaft heute im allgemeinen gebraucht wird, um einen solchen Sohn zu bezeichnen, ist doglā, womit man einen Sohn meint, der nicht vom Ehemann seiner Mutter gezeugt worden ist. Tritt ein solcher Fall ein, ist es schwierig, dem Kind gemäß den vorgeschriebenen regulierenden Prinzipien einen Namen zu geben. Mamatā war daher verwirrt, doch die Halbgötter gaben dem Kind den treffenden Namen Bharadvāja, der darauf hinwies, daß das auf unzulässige Weise gezeugte Kind sowohl von Mamatā als auch von Brhaspati unterhalten werden sollte.

#### **VERS 38**

## मूढे भर द्वाजिममं भर द्वाजं बृहस्पते। याती यदुक्त्वा पितरी भरद्वाजस्ततस्त्वयम्।।३८॥

mūdhe bhara dvājam imam bhara dvājam brhaspate yātau yad uktvā pitarau bharadvājas tatas tv ayam

mūdhe—o törichte Frau; bhara—sorge für; dvājam—obwohl einer unzulässigen Zweierbeziehung entsprungen; imam—dieses Kind; bhara—sorge für; dvājam—obwohl einer unzulässigen Zweierbeziehung entsprungen; brhaspate—o Brhaspati; yātau—gingen davon; yat—weil; uktvā—gesagt habend; pitarau—sowohl der Vater als auch die Mutter; bharadvājaḥ—namens Bharadvāja; tataḥ—danach; tu—gewiß; ayam—dieses Kind.

#### ÜBERSETZUNG

Bṛhaspati sagte zu Mamatā: "Du törichte Frau, dieses Kind ist zwar von einem Mann mit der Frau eines anderen gezeugt worden, aber trotzdem solltest du für es sorgen." Als Mamatā dies hörte, erwiderte sie: "O Bṛhaspati, sorge du für es!" Darauf gingen sowohl Bṛhaspati als auch Mamatā davon. Auf diese Weise kam das Kind zu dem Namen Bharadvāja.

**VERS 39** 

चोद्यमाना सुरैरेवं मत्वा वितथमात्मजम् । व्यसृजन् मरुतोऽविश्रन् दत्तोऽयं वितथेऽन्वये॥३९॥ codyamānā surair evam matvā vitatham ātmajam vyasrjan maruto 'bibhran datto 'yam vitathe 'nvaye

codyamānā—obwohl Mamatā ermutigt wurde (für das Kind zu sorgen); suraih—von den Halbgöttern; evam—auf diese Weise; matvā—denkend; vitatham—nutzlos; ātmajam—ihr eigenes Kind; vyasrjat—verstieß; marutaḥ—die Maruts; abibhran—sorgten für (das Kind); dattaḥ—dasselbe Kind wurde gegeben; ayam—dieser; vitathe—war enttäuscht; anvaye—als die Dynastie Mahārāja Bharatas.

#### ÜBERSETZUNG

Obwohl die Halbgötter Mamatā ermutigten, für das Kind zu sorgen, betrachtete sie es als nutzlos, weil es auf unzulässige Weise geboren worden war, und ließ es deshalb im Stich. In der Folge kümmerten sich die als Maruts bekannten Halbgötter um das Kind, und als Mahārāja Bharata enttäuscht war, weil er keine Nachkommen hatte, wurde ihm dieses Kind als Sohn gegeben.

#### **ERLÄUTERUNG**

Aus diesem Vers geht hervor, daß diejenigen, die aus dem höheren Planetensystem ausgewiesen werden, die Möglichkeit bekommen, in den erhabensten Familien des Planeten Erde geboren zu werden.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 20. Kapitel im Neunten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Die Dynastie Pūrus".

### 21. Kapitel

### Die Dynastie Bharatas

Das vorliegende Einundzwanzigste Kapitel beschreibt die Dynastie, die von Mahārāja Bharata, dem Sohn Mahārāja Duṣmantas, abstammt, und außerdem werden die glorreichen Eigenschaften Rantidevas, Ajamīḍhas und anderer geschildert.

Der Sohn Bharadvajas war Manyu, und Manyus Söhne waren Brhatksatra, Jaya, Mahāvīrya, Nara und Garga. Einer dieser fünf, Nara, hatte einen Sohn namens Sankrti, der wiederum zwei Söhne hatte, die Guru und Rantideva hießen. Als ein Gottgeweihter hohen Ranges sah Rantideva jedes Lebewesen in Beziehung zur Höchsten Persönlichkeit Gottes und stellte deshalb seinen Geist, seine Worte und sein ganzes Selbst völlig in den Dienst des Höchsten Herrn und Seiner Geweihten. Rantideva war eine derart erhabene Persönlichkeit, daß er manchmal sein eigenes Essen als Almosen verschenkte, so daß er und seine Familie fasten mußten. Einmal, als Rantideva gerade achtundvierzig Tage lang gefastet hatte — er hatte nicht einmal Wasser getrunken -, wurden köstliche, mit Ghee zubereitete Speisen aufgetragen, doch als er sich anschickte zu essen, erschien ein brāhmana-Gast. Rantideva aß deshalb nicht, sondern gab statt dessen sofort dem brāhmana einen Teil seiner Mahlzeit. Als der brāhmana wegging und Rantideva gerade den Rest des Essens zu sich nehmen wollte, erschien ein śūdra. Rantideva teilte daher das restliche Essen zwischen sich und dem śūdra auf. Sodann machte er sich daran, die Reste der Mahlzeit zu essen, doch erneut erschien ein Gast. Also gab Rantideva den Rest des Essens dem neuen Gast und wollte sich damit begnügen, Wasser zu trinken, um seinen Durst zu löschen; doch auch diese Absicht wurde vereitelt, denn es kam ein durstiger Gast, und Rantideva gab ihm das Wasser. Das alles war eine Fügung des Höchsten Herrn, der auf diese Weise Seinen Geweihten lobpreisen wollte, um dadurch zu zeigen, wie duldsam ein Gottgeweihter ist, wenn er Dienst für den Herrn verrichtet. Da der Herr, die Höchste Persönlichkeit Gottes, mit Rantideva äußerst zufrieden war, betraute Er ihn mit überaus vertraulichem Dienst. Die besondere Fähigkeit, den vertraulichsten Dienst zu verrichten, verleiht die Höchste Persönlichkeit Gottes einem reinen Gottgeweihten, nicht gewöhnlichen Gottgeweihten.

Garga, der Sohn Bharadvājas, hatte einen Sohn namens Śini, und Śinis Sohn war Gārgya. Obwohl Gārgya seiner Herkunft nach ein kṣatriya war, wurden seine Söhne brāhmaṇas. Der Sohn Mahāvīryas war Duritakṣaya, dessen Söhne Trayyāruṇi, Kavi und Puṣkarāruṇi waren. Obwohl diese drei Persönlichkeiten die Söhne eines kṣatriya-Königs waren, erlangten sie ebenfalls den Rang von brāhmaṇas. Der Sohn Bṛhatkṣatras erbaute die Stadt Hastināpura und war unter dem Namen Hastī bekannt. Seine Söhne waren Ajamīdha, Dvimīdha und Purumīdha.

Von Ajamīdha stammten Priyamedha und andere *brāhmaṇas* ab und auch ein Sohn namens Bṛhadiṣu. Die Söhne, Enkel und späteren Nachkommen Bṛhadiṣus waren Bṛhaddhanu, Bṛhatkāya, Jayadratha, Viśada und Syenajit. Syenajit hatte vier Söhne — Rucirāśva, Dṛdhahanu, Kāśya und Vatsa. Rucirāśva hatte einen Sohn namens Pāra, dessen Söhne Pṛthusena und Nīpa waren, und Nīpa zeugte einhundert

Söhne. Ein weiterer Sohn Nīpas war Brahmadatta. Von Brahmadatta kam Visvaksena, von Visvaksena kam Udaksena und von Udaksena Bhallāṭa.

Der Sohn Dvimīdhas war Yavīnara, und Yavīnara hatte viele Söhne und Enkel, wie beispielsweise Kṛtimān, Satyadhṛti, Dṛḍhanemi, Supārśva, Sumati, Sannatimān, Kṛtī, Nīpa, Udgrāyudha, Kṣemya, Suvīra, Ripuñjaya und Bahuratha. Purumīḍha hatte keine Söhne, doch Ajamīḍha hatte, zusätzlich zu seinen anderen Söhnen, einen Sohn namens Nīla, dessen Sohn Śānti war. Die Nachfahren Śāntis waren Suśānti, Puruja, Arka und Bharmyāśva. Bharmyāśva hatte fünf Söhne, und einer von ihnen, Mudgala, begründete eine Dynastie von brāhmaṇas. Mudgala hatte Zwillinge — einen Sohn, Divodāsa, und eine Tochter, Ahalyā. Ahalyā gebar ihrem Ehemann Gautama einen Sohn namens Śatānanda. Śatānandas Sohn war Satyadhṛti, und Satyadhṛtis Sohn war Śaradvān. Śaradvāns Sohn hieß Kṛpa, und Śaradvāns Tochter Kṛpī wurde die Frau Droṇācāryas.

#### VERS 1

# श्रीशुक उवाच

वितथस्य सुतान् मन्योर्च्रहत्क्षत्रो जयस्ततः । महावीर्यो नरो गर्गः सङ्कृतिस्तु नरात्मजः ॥ १॥

> śrī-śuka uvāca vitathasya sutān manyor bṛhatkṣatro jayas tataḥ mahāvīryo naro gargaḥ saṅkrtis tu narātmajah

śrī-śukaḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; vitathasya—von Vitatha (Bharadvāja), der in die Familie Mahārāja Bharatas aufgenommen wurde, weil der besondere Fall eintrat, daß dieser enttäuscht war; sutāt—vom Sohn; manyoḥ—namens Manyu; bṛhatkṣatraḥ—Bṛhatkṣatra; jayaḥ—Jaya; tataḥ—von ihm; mahāvīryaḥ—Mahāvīrya; naraḥ—Nara; gargaḥ—Garga; sankṛtiḥ—Sankṛti; tu—gewiß; naraātmajaḥ—der Sohn Naras.

#### ÜBERSETZUNG

Šukadeva Gosvāmī sagte: Weil Bharadvāja von den Marut-Halbgöttern gerettet wurde, kannte man ihn als Vitatha. Der Sohn Vitathas war Manyu, und von Manyu stammten fünf Söhne ab — Bṛhatkṣatra, Jaya, Mahāvīrya, Nara und Garga. Einer dieser fünf, nämlich Nara, hatte einen Sohn namens Saṅkṛti.

### VERS 2 गुरुश्व रन्तिदेवश्व सङ्कृतेः पाण्डनन्दन । रन्तिदेवस्य महिमा इहामुत्र च गीयते ॥ २ ॥

gurus ca rantidevas ca sankṛteḥ pāṇḍu-nandana rantidevasya mahimā ihāmutra ca gīyate

guruḥ—einen Sohn namens Guru; ca—und; rantidevaḥ ca—und einen Sohn namens Rantideva; sankṛteḥ—von Sankṛti; pāṇḍu-nandana—o Mahārāja Parīkṣit, Nachkomme Pāṇḍus; rantidevasya—von Rantideva; mahimā—die glorreichen Eigenschaften; iha—in dieser Welt; amutra—und in der nächsten Welt; ca—auch; giyate—wird gepriesen.

#### ÜBERSETZUNG

O Mahārāja Parīkṣit, Nachfahre Pāṇḍus, Saṅkṛti hatte zwei Söhne, nämlich Guru und Rantideva. Rantideva ist sowohl in dieser Welt als auch in der nächsten berühmt, denn er wird nicht nur in der menschlichen Gesellschaft gepriesen, sondern auch in der Gesellschaft der Halbgötter.

#### **VERS 3-5**

वियद्वित्तस्य ददतो लन्धं लन्धं बुग्धक्षतः । निष्किश्चनस्य धीरस्य सकुटुम्बस्य सीदतः ॥ ३ ॥ व्यतीयुरष्टचत्वारिंशदहान्यपिबतः किल । घृतपायससंयावं तोयं प्रातरुपिश्यतम् ॥ ४ ॥ कुच्छ्रप्राप्तकुटुम्बस्य क्षुत्तृहुभ्यां जातवेषयोः । अतिथित्रीक्षणः काले मोक्तुकामस्य चागमत्॥ ५ ॥

> viyad-vittasya dadato labdham labdham bubhukşatah nişkiñcanasya dhīrasya sakuṭumbasya sīdatah

vyatīyur aṣṭa-ca!vārimśad ahāny apibataḥ kila ghṛta-pāyasa-saṁyāvaṁ toyaṁ prātar upasthitam

kṛcchra-prāpta-kuṭumbasya kṣut-tṛḍbhyām jāta-vepathoḥ atithir brāhmaṇaḥ kāle bhoktu-kāmasya cāgamat

viyat-vittasya—von Rantideva, der die Dinge annahm, die ihm das Schicksal schickte, genau wie der cātaka-Vogel Wasser vom Himmel empfängt; dadatah—der

an andere verteilte; labdham—was auch immer er bekam; labdham—diese Gewinne; bubhukṣataḥ—er genoß; niṣkiācanasya—immer ohne Geld; dhīrasya—aber trotzdem sehr besonnen; sa-kuṭumbasya—sogar mit seinen Familienangehörigen; sīdataḥ—sehr viel leidend; vyatīyuḥ—verstrichen; aṣṭa-catvārimsat—achtundvierzig; ahāni—Tage; apibataḥ—sogar ohne Wasser zu trinken; kila—gewiß; ghṛta-pāyasa—mit Ghee und Milch zubereitetes Essen; samyāvam—verschiedene Arten von Getreide; toyam—Wasser; prātaḥ—am Morgen; upasthitam—kam zufāllig vorbei; kṛcchra-prāpta—Leid durchmachend; kuṭumbasya—dessen Familienmitglieder; kṣut-tṛdbhyām—durch Durst und Hunger; jāta—wurde; vepathoḥ—zitternd; atithiḥ—ein Gast; brāhmaṇaḥ—ein brāhmaṇa; kāle—genau zu diesem Zeitpunkt; bhoktu-kāmasya—von Rantideva, der etwas essen wollte; ca—auch; āgamat—kam dort an.

# ÜBERSETZUNG

Rantideva unternahm niemals irgendwelche Anstrengungen, um etwas zu verdienen. Er genoß, was er durch die Fügung der Vorsehung bekam, doch wenn Gäste kamen, pflegte er ihnen alles zu geben. Auf diese Weise ertrug er zusammen mit seinen Familienangehörigen beträchtliches Leid. Ja, er und seine Familie zitterten tatsächlich aus Mangel an Essen und Wasser, aber Rantideva blieb trotzdem immer gelassen. Einmal, nachdem Rantideva gerade achtundvierzig Tage lang gefastet hatte, wurden ihm am Morgen etwas Wasser und einige mit Milch und Ghee zubereitete Speisen gebracht, doch als er und seine Familie sich gerade zum Essen anschickten, kam ein brähmana als Gast.

# VERS 6

# तस्मै संन्यभजत् सोऽन्नमादृत्य श्रद्धयान्वितः । हरिं सर्वत्र संपञ्चन् स भ्रुक्त्वा प्रययौ द्विजः ॥ ६ ॥

tasmai samvyabhajat soʻnnam ādṛtya śraddhayānvitaḥ harim sarvatra sampaśyan sa bhuktvā prayayau dvijaḥ

tasmai—ihm (dem brāhmaṇa); saṃvyabhajat—nachdem er aufgeteilt hatte, gab er ihm seinen Anteil; saḥ—er (Rantideva); annam—das Essen; ādṛtya—mit großem Respekt; śraddhayā anvitaḥ—und mit Vertrauen; harim—den Höchsten Herrn; sarvatra—überall oder im Herzen eines jeden Lebewesens; saṃpaśyan—wahrnehmend; saḥ—er; bhuktvā—nachdem er das Essen zu sich genommen hatte; prayayau—verließ jenen Ort; dvijaḥ—der brāhmaṇa.

#### ÜBERSETZUNG

Weil Rantideva die Gegenwart des Höchsten Gottes überall und in jedem Lebewesen wahrnahm, empfing er den Gast mit Vertrauen und Respekt und

gab ihm einen Teil des Essens. Der brāhmaṇa-Gast aß seinen Anteil und ging dann wieder seiner Wege.

### **ERLÄUTERUNG**

Rantideva nahm die Gegenwart der Höchsten Persönlichkeit Gottes in jedem Lebewesen wahr, doch der Umstand, daß der Höchste Herr in jedem Lebewesen weilt, veranlaßte ihn niemals, zu denken, jedes Lebewesen müsse Gott sein; auch machte er keinen Unterschied zwischen einem Lebewesen und einem anderen. Er nahm die Gegenwart des Herrn sowohl im brāhmaṇa als auch im caṇḍāla wahr. Das ist die wahre Sicht der Gleichheit, wie der Herr Selbst in der Bhagavad-gītā (5.18) bestätigt:

vidyā-vinaya-sampanne brāhmaņe gavi hastini śuni caiva śva-pāke ca paṇḍitāḥ sama-darśinaḥ

"Weil der demütige Weise wirkliches Wissen hat, sieht er einen gelehrten, wohlerzogenen brāhmaņa, eine Kuh, einen Elefanten, einen Hund und einen Hundeesser [einen Kastenlosen] mit gleicher Sicht."

Ein pandita, ein gelehrter Mensch, nimmt die Gegenwart der Höchsten Persönlichkeit Gottes in jedem Lebewesen wahr. Deshalb hatte Rantideva keinen Grund, irgendeinen Menschen einem anderen vorzuziehen, obschon es heutzutage Mode geworden ist, den sogenannten daridra-nārāyaṇa, den "armen Nārāyaṇa", zu bevorzugen. Die Vorstellung, daß ein armer Mensch daridra-nārāyaṇa genannt werden sollte, weil Nārāyaṇa im Herzen eines Armen (daridra) weilt, ist falsch. Dieser Logik zufolge wären auch die Schweine und Hunde Nārāyaṇa, denn der Herr befindet Sich auch in ihren Herzen. Man sollte nicht fälschlicherweise glauben, Rantideva habe diese Sicht gutgeheißen. Vielmehr sah er jeden als ein Teilchen der Höchsten Persönlichkeit Gottes (hari-sambandhi-vastunah). Es ist nicht so, daß jeder der Höchste Herr ist. Diese Theorie, die von den Māyāvāda-Philosophen vertreten wird, ist unter allen Umständen irreführend, und Rantideva hätte sie niemals gutgeheißen.

#### VERS 7

# अथान्यो भोक्ष्यमाणस्य विभक्तस्य महीपतेः। विभक्तं व्यभजत् तस्मै वृषठाय हरिं सरन् ॥ ७॥

athānyo bhokṣyamāṇasya vibhaktasya mahīpateḥ vibhaktaṁ vyabhajat tasmai vṛṣalāya hariṁ smaran

atha-danach; anyah-ein anderer Gast; bhoksyamānasya-der gerade im Begriff stand zu essen; vibhaktasya-nachdem er den Anteil für die Familie beiseite gelegt

hatte; mahīpateh—des Königs; vibhaktam—das Essen, das der Familie zugeteilt war; vyabhajat—er teilte auf und verteilte; tasmai—ihm; vṛṣalāya—an einen śūdra; harim—die Höchste Persönlichkeit Gottes; smaran—sich erinnernd an.

# ÜBERSETZUNG

Daraufhin teilte Rantideva das restliche Essen unter sich und seinen Verwandten auf und war gerade im Begriff, seinen eigenen Anteil zu sich zu nehmen, als ein śūdra-Gast erschien. Da König Rantideva den śūdra in Beziehung zur Höchsten Persönlichkeit Gottes sah, gab er ihm ebenfalls einen Teil des Essens.

# **ERLÄUTERUNG**

Weil König Rantideva jeden als ein Teilchen der Höchsten Persönlichkeit Gottes ansah, machte er niemals einen Unterschied zwischen brāhmaṇas und śūdras oder Armen und Reichen. Diese Sicht der Gleichheit wird sama-darśinaḥ genannt (paṇ-ditāḥ sama-darśinaḥ). Jemand, der tatsächlich erkannt hat, daß die Höchste Persönlichkeit Gottes Sich im Herzen eines jeden befindet und daß jedes Lebewesen ein Teilchen des Herrn ist, unterscheidet in keiner Weise zwischen brāhmaṇas und śū-dras, Armen (daridra) und Reichen (dhanī). Solch ein Mensch sieht alle Lebewesen gleich und behandelt sie gleich, ohne Unterschied.

### VERS 8

# याते शुद्धे तमन्योऽगादतिथिः श्वभिराष्ट्रतः । राजन् मे दीयतामत्रं सगणाय बुभुक्षते ॥ ८॥

yāte śūdre tam anyo 'gād atithiḥ śvabhir āvṛtaḥ rājan me dīyatām annam saganāya bubhukṣate

yāte—als er fortging; śūdre—der śūdra-Gast; tam—zum König; anyaḥ—ein anderer; agāt—kam dorthin; atithih—Gast; śvabhiḥ āvṛtaḥ—begleitet von Hunden; rājan—o König; me—mir; dīyatām—gib; annam—Nahrungsmittel; sa-gaṇāya—mit meinen Begleitern, den Hunden; bubhukṣate—die sich nach Essen sehnen.

### ÜBERSETZUNG

Als der śūdra gegangen war, kam ein anderer Gast, der von Hunden umringt war, und sagte: "O König, ich und meine Hundeschar sind sehr hungrig. Bitte gib uns etwas zu essen."

#### VFRS 9

स आदत्यावशिष्टं यद् बहुमानपुरस्कृतम् । तच दत्त्वा नमश्रक्ने श्वभ्यः श्वपतये विश्वः ॥ ९॥ sa ādṛtyāvaśiṣṭaṁ yad bahu-māna-puraskṛtam tac ca dattvā namaścakre śvabhyaḥ śva-pataye vibhuḥ

saḥ—er (König Rantideva); ādṛṭya—nachdem er sie geehrt hatte; avasiṣṭam—das Essen, das noch übrig war, nachdem der brāhmaṇa und der sūdra gespeist worden waren; yat—alles, was es gab; bahu-māna-puraskṛṭam—ihm viel Respekt erweisend; tat—das; ca—auch; datṭvā—fortgehend; namaḥ-cakre—brachte Ehrerbietungen dar; śvabhyaḥ—den Hunden; śva-pataye—dem Meister der Hunde; vibhuḥ—der überaus mächtige König.

# ÜBERSETZUNG

Voll Respekt gab König Rantideva den Rest des Essens den Hunden und ihrem Herrn, die als Gäste gekommen waren. Dann erwies ihnen der König Achtung und Ehrerbietungen.

### VERS 10

# पानीयमात्रमुच्छेषं तचैकपरितर्पणम् । पास्यतः पुलकसोऽभ्यागादपो देह्यशुभाय मे ॥१०॥

pānīya-mātram uccheşam tac caika-paritarpaṇam pāsyataḥ pulkaso 'bhyāgād apo dehy aśubhāya me

pānīya-mātram—nur das Wasser; uccheşam—war vom Essen übriggeblieben; tat ca—auch das; eka—für einen; paritarpaṇam—sättigend; pāsyataḥ—als der König im Begriff stand zu trinken; pulkasaḥ—ein caṇḍāla; abhyāgāt—kam dorthin; apaḥ—Wasser; dehi—bitte gib; asubhāya—obwohl ich ein caṇḍāla von niedriger Herkunft bin; me—mir.

# ÜBERSETZUNG

Darauf war nur noch das Wasser übrig, und zwar nur so viel, um den Durst einer Person zu löschen; doch als der König sich daranmachte, es zu trinken, erschien ein caṇḍāla und sagte: "O König, ich bin zwar von niedriger Herkunft, gib mir aber bitte trotzdem ein wenig Wasser zu trinken."

### VERS 11

तस्य तां करुणां वाचं निशम्य विपुलश्रमाम् । कृपया भुशसन्तप्त इदमाहामृतं वचः ॥११॥ tasya tām karuṇām vācam nisamya vipula-sramām kṛpayā bhṛsa-santapta idam āhāmṛtam vacaḥ

tasya—von ihm (dem caṇḍāla); tām—diese; karuṇām—mitleiderregend; vācam—Worte; niśamya—hörend; vipula—sehr viel; śramām—erschöpft; kṛpayā—aus Mitleid; bhṛśa-santaptaḥ—sehr bekümmert; idam—diese; āha—sprach; amṛtam—sehr süße; vacah—Worte.

### ÜBERSETZUNG

Mahārāja Rantideva, der bekümmert war, als er die mitleiderregenden Worte des bedauernswerten, erschöpften caṇḍāla hörte, sprach darauf die folgenden nektargleichen Worte:

# **ERLÄUTERUNG**

Mahārāja Rantidevas Worte waren wie *amṛta*, Nektar, und deshalb konnte der König — abgesehen davon, daß er einem notleidenden Menschen körperlich diente — schon allein mit seinen Worten jedem das Leben retten, der ihm zuhörte.

### **VERS 12**

न कामयेऽहं गतिमीश्वरात् परा-मष्टर्द्धियुक्तामपुनर्भवं वा । आर्ति प्रपद्येऽखिलदेहभाजा-मन्तःस्थितो येन भवन्त्यदुःखाः ॥१२॥

na kāmaye 'ham gatim īsvarāt parām aṣṭarddhi-yuktām apunar-bhavam vā ārtim prapadye 'khila-deha-bhājām antah-sthito yena bhavanty aduhkhāh

na—nicht; kāmaye—Wünsche; aham—ich; gatim—Ziel; īśvarāt—von der Höchsten Persönlichkeit Gottes; parām—groß; aṣṭa-ṛddhi-yuktām—aus den acht Arten mystischer Vollkommenheiten bestehend; apunaḥ-bhavam—das Stillstehen des Kreislaufs wiederholter Geburten und Tode (Befreiung, Erlösung); vā—entweder; ārtim—Leiden; prapadye—ich nehme auf mich; akhila-deha-bhājām—von allen Lebewesen; antaḥ-sthitaḥ—unter ihnen bleibend; yena—durch das; bhavanti—sie werden; aduḥkhāḥ—ohne Leid.

# ÜBERSETZUNG

Ich bitte die Höchste Persönlichkeit Gottes nicht um die acht Vollkommenheiten des mystischen yoga und auch nicht um Befreiung von wiederholten Geburten und Toden. Ich möchte lediglich unter allen Lebewesen bleiben und all ihre Nöte an ihrer Statt ertragen, so daß sie von Leid frei werden können.

### **ERLÄUTERUNG**

Vāsudeva Datta sagte einmal etwas Ähnliches zu Śrī Caitanya Mahāprabhu. Er bat den Herrn, alle Lebewesen zu befreien, die sich zur Zeit Seines Erscheinens im Universum befanden. Für den Fall, daß sie nicht dazu geneigt wären, befreit zu werden, schlug Vāsudeva Datta vor, all ihre sündhaften Reaktionen auf sich zu nehmen und an ihrer Statt zu leiden, damit der Herr sie befreien könne. Weil ein Vaiṣṇava diese Haltung hat, wird er als para-duḥkha-duḥkhī bezeichnet, das heißt als jemand, den es sehr schmerzt, andere leiden zu sehen. Da ein Vaiṣṇava para-duḥkha-duḥkhī ist, widmet er sich Tätigkeiten, die zum wahren Wohl der Menschheit bestimmt sind.

# VERS 13

श्चन्तृद्श्रमो गात्रपरिश्रमश्च दैन्यं क्रमः शोकविषादमोहाः। सर्वे निष्टनाः कृपणस्य जन्तो-जिजीविषोजीवजलार्पणान्मे ॥१३।

kşut-tṛṭ-śramo gātra-paribhramaś ca dainyam klamaḥ śoka-viṣāda-mohāḥ sarve nivṛttāḥ kṛpaṇasya jantor jijīviṣor jīva-jalārpaṇān me

kşut—von Hunger; tṛṭ—und Durst; śramaḥ—Erschöpfung; gātra-paribhramaḥ—Zittern des Körpers; ca—auch; dainyam—Armut; klamaḥ—Kummer; śoka—Wehklagen; viṣāda—Bedrücktheit; mohāḥ—und Verwirrung; sarve—sie alle; nivṛttāḥ—verflogen; kṛpaṇasya—des armen; jantoḥ—Lebewesens (des caṇḍāla); jijīviṣoḥ—der am Leben bleiben möchte; jīva—das Leben erhaltend; jala—Wasser; arpaṇāt—dadurch, daß ich gebe; me—mein.

#### ÜBERSETZUNG

Dadurch, daß ich diesem armen, ums Überleben kämpfenden candala mein Wasser gegeben habe, um ihn am Leben zu erhalten, bin ich von Hunger, Durst, Müdigkeit, Körperzittern, Bedrücktheit, Kummer, Wehklagen und Illusion gänzlich befreit worden.

VERS 14 इति प्रभाष्य पानीयं म्रियमाणः पिपासया । पुल्कसायाददाद्वीरो निसर्गकरुणो नृपः ॥१४॥ iti prabhāṣya pānīyam mriyamāṇaḥ pipāsayā pulkasāyādadād dhīro nisarga-karuṇo nṛpaḥ

iti—so; prabhāṣya—diese Feststellung machend; pānīyam—Wasser trinken; mriyamāṇaḥ—obwohl dem Tode nahe; pipāsayā—aufgrund von Durst; pulkasāya—dem caṇḍāla niedriger Herkunft; adadāt—gab; dhīraḥ—besonnen; nisarga-karu-ṇaḥ—von sehr gütigem Wesen; nṛpaḥ—der König.

### ÜBERSETZUNG

Obwohl König Rantideva nahe daran war, vor Durst zu sterben, gab er dem caṇḍāla mit diesen Worten ohne Zögern seinen eigenen Anteil Wasser, denn er war von Natur aus sehr gütig und besonnen.

#### VERS 15

# तस्य त्रिभ्रुवनाधीशाः फलदाः फलमिच्छताम् । आत्मानं दर्शयाश्चकुर्माया विष्णुविनिर्मिताः ॥१५॥

tasya tribhuvanādhīšāḥ phaladāḥ phalam icchatām ātmānam daršayām cakrur māyā viṣṇu-vinirmitāḥ

tasya—vor ihm (König Rantideva); tri-bhuvana-adhīsāḥ—die Beherrscher der drei Welten (Halbgötter wie Brahmā und Śiva); phaladāḥ—die alle fruchtbringenden Ergebnisse gewähren können; phalam icchatām—von Menschen, die sich materiellen Gewinn wünschen; ātmānam—ihre eigene Identität; darsayām cakruḥ—offenbarten; māyāḥ—die illusionierende Energie; viṣṇu—von Śrī Viṣṇu; vinirmitāḥ—erschaffen.

# ÜBERSETZUNG

Daraufhin erschienen Halbgötter wie Brahmā und Siva, die alle nach materiellen Dingen strebenden Menschen befriedigen können, indem sie ihnen die gewünschten Belohnungen gewähren, vor König Rantideva und gaben sich ihm zu erkennen, denn sie waren es gewesen, die sich als der brāhmaṇa, śūdra, caṇḍāla und so fort ausgegeben hatten.

#### VERS 16

स वै तेभ्यो नमस्कृत्य निःसङ्गो विगतस्पृहः । वासुदेवे भगवति भत्तया चक्रे मनः परम् ॥१६॥ sa vai tebhyo namaskṛtya niḥsaṅgo vigata-spṛhaḥ vāsudeve bhagavati bhaktyā cakre manaḥ param

sah—er (König Rantideva); vai—gewiß; tebhyah—Brahmā, Śiva und den anderen Halbgöttern; namah-kṛtya—Ehrerbietungen darbringend; niḥsaṅgah—ohne Verlangen, sie um irgendeine Vergünstigung anzugehen; vigata-spṛhaḥ—völlig frei von Wünschen nach materiellen Besitztümern; vāsudeve—zu Śrī Vāsudeva; bhagavati—dem Höchsten Herrn; bhaktyā—durch hingebungsvollen Dienst; cakre—fixierte; manaḥ—den Geist; param—als das höchste Ziel des Lebens.

### ÜBERSETZUNG

König Rantideva war nicht bestrebt, sich von den Halbgöttern materielle Vergünstigungen gewähren zu lassen, um diese genießen zu können. Er erwies ihnen Ehrerbietungen, doch weil seine wahre Zuneigung Śrī Viṣṇu, Vāsudeva, der Höchsten Persönlichkeit Gottes, galt, fixierte er seinen Geist auf die Lotosfüße Śrī Viṣṇus.

### **ERLÄUTERUNG**

In einem Lied Śrīla Narottama dāsa Thākuras heißt es:

anya devāśraya nāi, tomāre kahinu bhāi, ei bhakti parama karana

Wenn man ein reiner Geweihter des Höchsten Herrn werden will, sollte man sich nicht danach sehnen, von den Halbgöttern Segnungen zu bekommen. Wie es in der Bhagavad-gītā (7.20) heißt, verehren diejenigen, die von der illusionierenden Wirkung der materiellen Energie getäuscht werden, andere Götter als die Höchste Persönlichkeit Gottes (kāmais tais tair hṛta-jñānāḥ prapadyante 'nya-devatāḥ). Aus diesem Grund begehrte Rantideva keine materiellen Vorteile von Brahmā und Śiva, obwohl er diese Halbgötter direkt sehen konnte. Vielmehr fixierte er seinen Geist auf Śrī Vāsudeva und brachte Ihm hingebungsvollen Dienst dar. Daran erkennt man einen reinen Gottgeweihten, dessen Herz nicht von materiellen Wünschen verdorben ist.

anyābhilāṣitā-śūnyam jñāna-karmādy-anāvṛtam ānukūlyena kṛṣṇānuśīlanam bhaktir uttamā

"Transzendentaler liebevoller Dienst sollte dem Höchsten Herrn, Kṛṣṇa, in einer wohlgesinnten Haltung dargebracht werden und ohne Verlangen nach materiellem Vorteil oder Gewinn durch fruchtbringende Handlungen oder philosophische Spekulation. Dies nennt man reinen hingebungsvollen Dienst."

### VERS 17

# ईश्वरालम्बनं चित्तं कुर्वतोऽनन्यराधसः। माया गुणमयी राजन् स्वमवत् प्रत्यलीयत ॥१७॥

īśvarālambanam cittam kurvato 'nanya-rādhasaḥ māyā guṇamayī rājan svapnavat pratyalīyata

*īśvara-ālambanam*—vollkommen bei den Lotosfüßen des Höchsten Herrn Zuflucht suchend; *cittam*—sein Bewußtsein; *kurvataḥ*—fixierend; *ananya-rādhasaḥ*—für Rantideva, der unbeirrbar war und nur den einen Wunsch hatte, dem Höchsten Herrn zu dienen; *māyā*—die illusionierende Energie; *guṇa-mayī*—die aus den drei Erscheinungsweisen der Natur besteht; *rājan*—o Mahārāja Parīkṣit; *svapna-vat*—wie ein Traum; *pratyalīyata*—löste sich auf.

### ÜBERSETZUNG

O Mahārāja Parīkṣit, weil König Rantideva ein reiner Gottgeweihter war, der immer Kṛṣṇa-bewußt und von allen materiellen Wünschen frei war, konnte die illusionierende Energie des Herrn, māyā, nicht vor ihm erscheinen. Ganz im Gegenteil, für ihn löste sich māyā völlig auf, genau wie ein Traum.

# **ERLÄUTERUNG**

Es heißt:

kṛṣṇa—sūrya-sama; māyā haya andhakāra yāhān krsna, tāhān māyāra adhikāra

Genauso, wie es unmöglich ist, daß es im Sonnenschein Dunkelheit gibt, so ist es unmöglich, daß es in einem völlig Kṛṣṇa-bewußten Menschen māyā gibt. Der Herr sagt Selbst in der Bhagavad-gītā (7.14):

daivī hy eṣā guṇamayī mama māyā duratyayā mām eva ye prapadyante māyām etām taranti te

"Diese Meine göttliche Energie, die aus den drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur besteht, ist sehr schwer zu überwinden; aber diejenigen, die sich Mir ergeben haben, können sie sehr leicht hinter sich lassen."

Wenn man vom Einfluß māyās, der täuschenden Energie, frei sein will, muß man Kṛṣṇa-bewußt werden und immer dafür sorgen, daß Kṛṣṇa im innersten Herzen die Hauptsache ist. In der Bhagavad-gītā (9.34) empfiehlt der Herr, immer an

Ihn zu denken (man-manā bhava mad-bhakto mad yājī mām namaskuru). Auf diese Weise, indem man immer an Kṛṣṇa denkt, das heißt Kṛṣṇa-bewußt ist, kann man sich dem Einfluß māyās entziehen (māyām etām taranti te). Weil Rantideva Kṛṣṇa-bewußt war, stand er nicht unter dem Einfluß der illusionierenden Energie. Das Wort svapnavat ist in diesem Zusammenhang bedeutsam. Da der Geist in der materiellen Welt in materialistische Tätigkeiten vertieft ist, sieht ein schlafender Mensch in seinen Träumen viele widersprüchliche Geschehnisse. Wenn er jedoch erwacht, lösen sich diese Vorgänge automatisch im Geist auf. In ähnlicher Weise schmiedet man, solange man unter dem Einfluß der materiellen Energie steht, viele Pläne und hat viel vor, doch wenn man Kṛṣṇa-bewußt ist, verschwinden solche traumgleichen Pläne automatisch.

### **VERS 18**

तत्त्रसङ्गानुभावेन रन्तिदेवानुवर्तिनः । अभवन् योगिनः सर्वे नारायणपरायणाः ॥१८॥

> tat-prasangānubhāvena rantidevānuvartinaḥ abhavan yoginaḥ sarve nārāyana-parāyanāh

tat-prasanga-anubhāvena—aufgrund des Umganges mit König Rantideva (wenn sie sich mit ihm über bhakti-yoga unterhielten); rantideva-anuvartinaḥ—diejenigen, die König Rantideva folgten (das heißt seine Diener, seine Familienangehörigen, seine Freunde und andere); abhavan—wurden; yoginaḥ—erstklassige mystische yogīs oder bhakti-yogīs; sarve—sie alle; nārāyaṇa-parāyaṇāḥ—Geweihte der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Nārāyaṇa.

# ÜBERSETZUNG

All denen, die die Prinzipien König Rantidevas befolgten, wurde seine ganze Barmherzigkeit zuteil, und sie wurden reine, von Liebe zur Höchsten Persönlichkeit Gottes, Nārāyaṇa, erfüllte Gottgeweihte. Auf diese Weise wurden sie alle zu den besten yogīs.

# **ERLÄUTERUNG**

Die besten yogīs oder Mystiker sind die Gottgeweihten, wie der Herr Selbst in der Bhagavad-gītā (6.47) bestätigt:

yoginām api sarveṣāṁ mad-gatenāntarātmanā śraddhāvān bhajate yo māṁ sa me yuktatamo mataḥ "Von allen yogīs ist derjenige am engsten mit Mir in yoga vereint, der immer mit großem Vertrauen in Mir weilt und Mich mit transzendentalem, liebevollem Dienst verehrt. Er ist der größte aller yogīs."

Der beste yogī ist derjenige, der im Herzen ständig an die Höchste Persönlichkeit Gottes denkt. Weil Rantideva König, das heißt das Oberhaupt des Staates, war, wurden alle Einwohner des Landes durch die transzendentale Gemeinschaft des Königs Geweihte der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Narayana. Das ist der Einfluß eines reinen Gottgeweihten. Ein einzelner reiner Gottgeweihter kann Tausende und Abertausende von reinen Gottgeweihten erzeugen, indem er anderen seine Gemeinschaft gibt. Srīla Bhaktivinoda Thākura sagte, das Verdienst eines Vaisnavas lasse sich an der Zahl der Menschen messen, die er zu Gottgeweihten gemacht hat. Ein Vaisnava macht sich nicht durch bloßes Sprüchemachen verdient, sondern durch die Zahl der Menschen, die durch seinen Einfluß zu Gottgeweihten geworden sind. Das Wort rantidevānuvartinah weist hier darauf hin, daß Rantidevas Beamte, Freunde, Verwandte und Untertanen durch den Umgang mit ihm allesamt erstklassige Vaisnavas wurden. Mit anderen Worten, hier wird bestätigt, daß Rantideva ein Gottgeweihter höchsten Ranges, ein mahā-bhāgavata, war. Mahat-sevām dvāram āhur vimuktele. Man sollte solchen mahātmās dienen, dann wird man automatisch die angestrebte Befreiung erlangen. Auch Śrīla Narottama dāsa Thākura sagte: chādiyā vaisnava-sevā nistāra pāyeche kebā. Es ist nicht möglich, sich aus eigener Kraft zu befreien, doch wenn man sich einem reinen Vaisnava unterordnet, steht das Tor zur Befreiung offen.

# **VERS 19-20**

गर्गाच्छिनिस्ततो गार्ग्यः क्षत्राद् ब्रह्म ह्यवर्तत । दुरितक्षयो महावीर्यात् तस्य त्रय्यारुणिः कविः॥१९॥ पुष्करारुणिरित्यत्र ये ब्राह्मणगतिं गताः । बृहत्क्षत्रस्य पुत्रोऽभृद्धस्ती यद्धस्तिनापुरम् ॥२०॥

> gargāc chinis tato gārgyaḥ kṣatrād brahma hy avartata duritakṣayo mahāvīryāt tasya trayyāruṇiḥ kaviḥ

puşkarāruņir ity atra ye brāhmaņa-gatim gatāḥ brhatkşatrasya putro 'bhūd dhastī yad-dhastināpuram

gargāt—von Garga (ein weiterer Enkel Bharadvājas); siniḥ—ein Sohn namens Śini; tataḥ—von ihm (Śini); gārgyaḥ—ein Sohn namens Gārgya; kṣatrāt—obwohl er ein kṣatriya war; brahma—die brāhmaṇas; hi—in der Tat; avartata—wurde möglich; duritakṣayaḥ—ein Sohn namens Duritakṣaya; mahāvīryāt—von Mahāvīrya

(ein weiterer Enkel Bharadvājas); tasya—sein; trayyārunih—der Sohn namens Trayyāruni; kavih—ein Sohn namens Kavi; puṣkarārunih—ein Sohn namens Puṣkarārunii; iti—so; atra—darin; ye—sie alle; brāhmaṇa-gatim—den Rang von brāhmaṇas; gatāh—erlangten; brhatkṣatrasya—des Enkels Bharadvājas, der Brhatkṣatra hieß; putraḥ—der Sohn; abhūt—wurde; hastī—Hastī; yat—von dem; hastināpuram—die Stadt Hastināpura (Neu-Delhi) wurde gegründet.

### ÜBERSETZUNG

Von Garga kam ein Sohn namens Śini, und Śinis Sohn war Gārgya. Obwohl Gārgya ein kṣatriya war, bestand die Generation nach ihm aus brāhmaṇas. Von Mahāvīrya kam ein Sohn namens Duritakṣaya, dessen Söhne Trayyāruṇi, Kavi und Puṣkarāruṇi waren. Obwohl diese Söhne Duritakṣayas in einer Dynastie von kṣatriyas geboren wurden, erlangten sie ebenfalls den Rang von brāhmaṇas. Bṛhatkṣatra hatte einen Sohn namens Hastī, der die Stadt Hastināpura [heute Neu-Delhi] gründete.

# **VERS 21**

# अजमीढो द्विमीढश्र पुरुमीढश्र हस्तिनः । अजमीढस्य वंश्याः स्युः प्रियमेधादयो द्विजाः ॥२१॥

ajamīdho dvimīdhas ca purumīdhas ca hastinaḥ ajamīdhasya vamsyāḥ syuḥ priyamedhādayo dvijāḥ

ajamīdhaḥ—Ajamīdha; dvimīdhaḥ—Dvimīdha; ca—auch; purumīdhaḥ—Purumīdha; ca—auch; hastinaḥ—wurden die Söhne Hastīs; ajamīdhasya—von Ajamīdha; vanīsyaḥ—Nachkommen; syuḥ—sind; priyamedha-ādayaḥ—angeführt von Priyamedha; dvijāḥ—brāhmaṇas.

### ÜBERSETZUNG

König Hastī hatte drei Söhne, nämlich Ajamīḍha, Dvimīḍha und Purumīḍha. Die Nachkommen Ajamīḍhas, an deren Spitze Priyamedha stand, erlangten alle die Stellung von brāhmaṇas.

# **ERLÄUTERUNG**

Dieser Vers bestätigt die Aussage der Bhagavad-gītā, daß das Kriterium für die Zuordnung zu einer bestimmten Gesellschaftsklasse — brāhmaṇa, kṣatriya, vaiśya und śūdra — die Eigenschaften und Handlungen eines Menschen sind (guṇa-karma-vibhāgaśaḥ). Alle Nachfahren Ajamīdhas, der ein kṣatriya war, wurden brāhmaṇas. Dies war zweifellos auf ihre Eigenschaften und Handlungen zurückzuführen. In ähnlicher Weise kommt es manchmal auch vor, daß die Söhne von brāhmaṇas oder ksatriyas vaiśyas werden (brāhmaṇā vaiśyatām gatāh). Wenn ein ksatriya oder

brāhmaņa den Beruf eines vaisya ergreift oder dessen Pflichten verrichtet (kṛṣi-go-rakṣya-vāṇijyam), ist er zweifellos als vaisya einzustufen. Andererseits kann ein als vaisya geborener Mensch durch seine Tätigkeiten ein brāhmaṇa werden. Das wird von Nārada Muni bestätigt. Yasya yal-lakṣaṇam proktam. Welchem varṇa, das heißt welcher Gesellschaftsklasse — brāhmaṇa, kṣatriya, vaisya oder śūdra — jemand angehört, erkennt man an seinen Eigenschaften, nicht an seiner Herkunft. Die Abstammung eines Menschen ist unwichtig; entscheidend sind seine Eigenschaften.

### VERS 22

# अजमीढाद् बृहदिषुस्तस्य पुत्रो बृहद्धनुः । बृहत्कायस्ततस्तस्य पुत्र आसीजयद्रथः ॥२२॥

ajamīḍhād bṛhadiṣus tasya putro bṛhaddhanuḥ bṛhatkāyas tatas tasya putra āsīj jayadrathaḥ

ajamīdhāt—von Ajamīdha; bṛhadiṣuḥ—ein Sohn namens Bṛhadiṣu; tasya—sein; putraḥ—Sohn; bṛhaddhanuḥ—Bṛhaddhanu; bṛhatkāyaḥ—Bṛhatkāya; tataḥ—danach; putrah—Sohn; āsīt—war; jayadrathah—Jayadratha.

### ÜBERSETZUNG

Von Ajamīḍha kam ein Sohn namens Bṛhadişu, von Bṛhadişu kam Bṛhaddhanu, von Bṛhaddhanu Bṛhatkāya und von Bṛhatkāya Jayadratha.

#### VFRS 23

# तत्सुतो विशदस्तस्य स्येनजित् समजायत । रुचिराश्वो दृढहनुः काश्यो वत्सश्च तत्सुताः ॥२३॥

tat-suto viśadas tasya syenajit samajāyata rucirāśvo dṛḍhahanuḥ kāśyo vatsaś ca tat-sutāḥ

tat-sutaḥ—der Sohn Jayadrathas; viśadaḥ—Viśada; tasya—der Sohn Viśadas; syenajit—Syenajit; samajāyata—wurde geboren; rucirāśvaḥ—Rucirāśva; dṛḍhaha-nuḥ—Dṛḍhahanu; kāśyaḥ—Kāśya; vatsaḥ—Vatsa; ca—auch; tat-sutāḥ—Söhne Syenajits.

# ÜBERSETZUNG

Der Sohn Jayadrathas war Viśada, und Viśadas Sohn war Syenajit. Die Söhne Syenajits waren Rucirāśva, Dṛḍhahanu, Kāśya und Vatsa.

### VERS 24

# रुचिराश्वसुतः पारः पृथुसेनस्तदात्मजः। पारस्य तनयो नीपस्तस्य पुत्रशतं त्वभृत्।।२४॥

rucirāśva-sutaḥ pāraḥ pṛthusenas tad-ātmajaḥ pārasya tanayo nīpas tasya putra-śataṁ tv abhūt

rucirāśva-sutaḥ—der Sohn Rucirāśvas; pāraḥ—Pāra; pṛthusenaḥ—Pṛthusena; tat—sein; ātmajaḥ—Sohn; pārasya—von Pāra; tanayaḥ—ein Sohn; nīpaḥ—Nīpa; tasya—sein; putra-śatam—hundert Söhne; tu—gewiß; abhūt—zeugte.

# ÜBERSETZUNG

Der Sohn Rucirāśvas war Pāra, und die Söhne Pāras waren Pṛthusena und Nīpa. Nīpa hatte einhundert Söhne.

### VERS 25

# स कृत्व्यां शुककन्यायां ब्रह्मदत्तमजीजनत् । योगी स गवि भार्यायां विष्वक्सेनमधात् सुतम्॥२५॥

sa kṛtvyāṁ śuka-kanyāyāṁ brahmadattam ajījanat yogī sa gavi bhāryāyāṁ viṣvaksenam adhāt sutam

saḥ—er (König Nīpa); kṛtvyām—in seiner Frau, Kṛtvī; śuka-kanyāyām—die die Tochter Śukas war; brahmadattam—einen Sohn namens Brahmadatta; ajījanat—zeugte; yogī—ein mystischer yogī; saḥ—dieser Brahmadatta; gavi—namens Gau oder Sarasvatī; bhāryāyām—im Schoß seiner Frau; viṣvaksenam—Viṣvaksena; adhāt—zeugte; sutam—einen Sohn.

### ÜBERSETZUNG

König Nīpa zeugte mit seiner Frau Kṛtvī, die die Tochter Śukas war, einen Sohn namens Brahmadatta, und Brahmadatta, ein großer yogī, zeugte mit seiner Frau Sarasvatī einen Sohn namens Vişvaksena.

#### FRIÄUTFRUNG

Der hier genannte Śuka ist ein anderer als Śukadeva Gosvāmī, der das Śrīmad-Bhāgavatam sprach. Śukadeva Gosvāmī, der Sohn Vyāsadevas, wird im Brahmavaivarta Purāṇa sehr ausführlich beschrieben. Es heißt dort, daß Vyāsadeva mit der Tochter Jābālis verheiratet war und seinen Samen in ihren Schoß gab, nachdem sie

sich gemeinsam viele Jahre lang Bußen auferlegt hatten. Das Kind blieb zwölf Jahre im Leib seiner Mutter, und als der Vater den Sohn bat, herauszukommen, antwortete dieser, er werde nicht herauskommen, wenn er nicht vom Einfluß māyās gänzlich befreit werde. Daraufhin versicherte Vyāsadeva dem Kind, es werde nicht von mā vā beeinflußt werden, doch das Kind schenkte seinem Vater keinen Glauben. denn dieser war immer noch an seine Frau und seine Kinder angehaftet. Hierauf begab sich Vväsadeva nach Dväraka und berichtete der Höchsten Persönlichkeit Gottes von seinem Problem. Die Persönlichkeit Gottes ging auf die Bitte Vyāsadevas hin zu dessen Hütte und versicherte dem im Mutterleib befindlichen Kind, es werde nicht von māyā beeinflußt werden. Da dem Kind diese Zusicherung gegeben wurde, kam es heraus, machte sich jedoch sofort auf und davon, um das Leben eines parivrājakācārya zu führen. Als der zutiefst betrübte Vater seinem heiligen Sohn, Śukadeva Gosvāmī, folgte, erschuf der Knabe einen Doppelgänger, einen zweiten Sukadeva, der später ein Familienvater wurde. Die śuka-kanyā, die Tochter Sukadevas, die in diesem Vers erwähnt wird, ist also die Tochter des Doppelgängers, des falschen Śukadeva. Der echte Śukadeva war sein Leben lang brahmacārī.

### VERS 26

# जैगीषव्योपदेशेन योगतन्त्रं चकार ह। उदक्सेनस्ततस्तसादु भल्लाटो बाईदीषवाः ॥२६॥

jaigīṣavyopadeśena yoga-tantram cakāra ha udaksenas tatas tasmād bhallāto bārhadīsavāh

jaigīṣavya—des großen rṣi Jaigīṣavya; upadesena—durch die Unterweisung; yoga-tantram—eine ausführliche Abhandlung über das mystische yoga-System; ca-kāra—verfaßte; ha—in der Vergangenheit; udaksenah—Udaksena; tatah—von ihm (Vişvaksena); tasmāt—von ihm (Udaksena); bhallāṭaḥ—ein Sohn namens Bhallāṭa; bārhadīṣavāḥ—(all diese Persönlichkeiten sind bekannt als) Nachkommen Brhadiṣus.

### ÜBERSETZUNG

Vişvaksena befolgte die Anweisungen des großen Weisen Jaigīṣavya und verfaßte eine ausführliche Abhandlung über das mystische yoga-System. Von Viṣvaksena kam Udaksena und von Udaksena Bhallāṭa. All diese Söhne sind als Nachkommen Bṛhadiṣus bekannt.

### VERS 27

यवीनरो द्विमीढस्य कृतिमांस्तत्सुतः स्पृतः । नाम्ना सत्यपृतिस्तस्य दृढनेमिः सुपार्श्वकृत् ॥२०॥ yavīnaro dvimīḍhasya kṛtimāṁs tat-sutaḥ smṛtaḥ nāmnā satyadhṛtis tasya dṛḍhanemiḥ supārśvakṛt

yavīnaraḥ—Yavīnara; dvimīdhasya—des Sohnes Dvimīdhas; kṛtimān—Kṛtimān; tat-sutaḥ—der Sohn Yavīnaras; smṛtaḥ—ist weithin bekannt; nāmnā—namens; satyadhṛtiḥ—Satyadhṛti; tasya—von ihm (Satyadhṛti); dṛḍhanemiḥ—Dṛḍhanemi; supārśva-kṛt—der Vater Supārśvas.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Dvimīḍhas war Yavīnara, dessen Sohn Kṛtimān war. Der Sohn Kṛtimāns war weithin unter dem Namen Satyadhṛti bekannt. Satyadhṛti hatte einen Sohn namens Dṛḍhanemi, der der Vater Supārśvas wurde.

#### **VERS 28-29**

सुपार्श्वात् सुमतिस्तस्य पुत्रः सन्नतिमांस्ततः । कृती हिरण्यनाभाद् यो योगं प्राप्य जगौ स्म षट्।।२८॥ संहिताः प्राच्यसाम्नां वै नीपो ह्युद्ग्रायुधस्ततः। तस्य क्षेम्यः सुवीरोऽथ सुवीरस्य रिपुज्जयः ॥२९॥

> supārśvāt sumatis tasya putraḥ sannatimāms tataḥ kṛtī hiraṇyanābhād yo yogam prāpya jagau sma ṣaṭ

samhitāḥ prācyasāmnām vai nīpo hy udgrāyudhas tataḥ tasya kṣemyaḥ suvīro 'tha suvīrasya ripunjayah

supārśvāt—von Supārśva; sumatiḥ—ein Sohn namens Sumati; tasya putraḥ—sein Sohn (Sumatis Sohn); sannatimān—Sannatimān; tataḥ—von ihm; kṛtī—ein Sohn namens Kṛtī; hiraṇyanābhāt—von Brahmā; yaḥ—er, der; yogam—mystische Kraft; prāpya—bekommen; jagau—lehrte; sma—in der Vergangenheit; ṣaṭ—sechs; samhitāḥ—Beschreibungen; prācyasāmnām—der Prācyasāma-Verse aus dem Sāma Veda; vai—gewiß; nīpaḥ—Nīpa; hi—gewiß; udgrāyudhaḥ—Udgrāyudha; tataḥ—von ihm; tasya—sein; kṣemyaḥ—Kṣemya; suvīraḥ—Suvīra; atha—danach; suvīrasya—von Suvīra; ripuñjayaḥ—ein Sohn namens Ripuñjaya.

### ÜBERSETZUNG

Von Supārśva kam ein Sohn namens Sumati, von Sumati kam Sannatimān, und von Sannatimān kam Krtī, der von Brahmā mystische Kraft erhielt und

sechs samhitās der Prācyasāma-Verse des Sāma Veda lehrte. Der Sohn Kṛtīs war Nīpa; der Sohn Nīpas war Udgrāyudha; der Sohn Udgrāyudhas war Kṣemya; der Sohn Kṣemyas war Suvīra, und Suvīras Sohn war Ripuñjaya.

# VERS 30

# ततो बहुरथो नाम पुरुमीढोऽप्रजोऽभवत् । निलन्यामजमीढस्य नीलः शान्तिस्तु तत्सुतः॥३०॥

tato bahuratho nāma purumīḍho 'prajo 'bhavat nalinyām ajamīḍhasya nīlaḥ śāntis tu tat-sutaḥ

tataḥ—von ihm (Ripunjaya); bahurathaḥ—Bahuratha; nāma—namens; purumīḍhaḥ—Purumīḍha, der jüngere Bruder Dvimīḍhas; aprajaḥ—ohne Söhne; abhavat—wurde; nalinyām—durch Nalinī; ajamīḍhasya—von Ajamīḍha; nīlaḥ—Nīla; śāntih—Śānti; tu—dann; tat-sutah—der Sohn Nīlas.

### ÜBERSETZUNG

Von Ripuñjaya kam ein Sohn namens Bahuratha. Purumīḍha hatte keinen Sohn. Ajamīḍha bekam von seiner Frau Nalinī einen Sohn namens Nīla, und Nīlas Sohn war Śānti.

### **VERS 31-33**

शान्तेः सुशान्तिस्तत्पुत्रः पुरुजोऽर्कस्ततोऽभवत् ।
भम्यश्विस्तनयस्तस्य पश्चासन्मुद्गलादयः ॥३१॥
यवीनरो बृहद्विश्वः काम्पिष्ठः संजयः सुताः ।
भम्यश्विः प्राह पुत्रा मे पश्चानां रक्षणाय हि ॥३२॥
विषयाणामलमिमे इति पश्चालसंज्ञिताः ।
मुद्गलाद् ब्रह्म निर्वृत्तं गोत्रं मौद्गल्यसंज्ञितम् ॥३३॥

śānteḥ suśāntis tat-putraḥ purujo 'rkas tato 'bhavat bharmyāśvas tanayas tasya pañcāsan mudgalādayah

yavīnaro brhadvisvaḥ kāmpillaḥ sañjayaḥ sutāḥ bharmyāśvaḥ prāha putrā me pañcānāṁ raksaṇāya hi vişayāṇām alam ime iti pañcāla-samjñitāḥ mudgalād brahma-nirvṛttam gotram maudgalya-samjñitam

sānteḥ—von Śānti; susāntiḥ—Susānti; tat-putraḥ—sein Sohn; purujaḥ—Puruja; arkaḥ—Arka; tataḥ—von ihm; abhavat—gezeugt; bharmyāsvaḥ—Bharmyāsva; tanayaḥ—Sohn; tasya—von ihm; pañca—fünf Söhne; āsan—waren; mudgala-ādayaḥ—angeführt von Mudgala; yavīnaraḥ—Yavīnara; brhadvisvaḥ—Brhadvisva; kāmpillaḥ—Kāmpilla; sañjayaḥ—Sañjaya; sutāh—Söhne; bharmyāsvaḥ—Bharmyāsva; prāha—sagte; putrāḥ—Söhne; me—meine; pañcānām—von fünf; rakṣaṇāya—zum Schutz; hi—gewiß; viṣayāṇām—verschiedener Staaten; alam—zuständig; ime—sie alle; iti—so; pañcāla—Pancāla; samjnītāḥ—bezeichnet; mudgalāt—von Mudgala; brahma-nirvṛttam—aus brāhmaṇas bestehend; gotram—eine Dynastie; maudgalya—Maudgalya; samjnītam—so bezeichnet.

#### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Śāntis war Suśānti, der Sohn Suśāntis war Puruja, und Purujas Sohn war Arka. Von Arka kam Bharmyāśva, und von Bharmyāśva kamen fünf Söhne — Mudgala, Yavīnara, Bṛhadviśva, Kāmpilla und Sañjaya. Bharmyāśva bat seine Söhne: ,,O meine Söhne, bitte übernehmt die Leitung meiner fünf Staaten, denn ihr seid in jeder Hinsicht dazu befähigt." Aus diesem Grunde waren seine fünf Söhne als die Pañcālas bekannt. Mudgala ist der Stammvater einer Dynastie von brāhmanas, die als Maudgalya bekannt ist.

### VERS 34

# मिथुनं मुद्गलाद् भार्म्याद् दिवोदासः पुमानभृत् । अहल्या कन्यका यस्यां शतानन्दस्तु गौतमात् ॥३४॥

mithunam mudgalād bhārmyād divodāsaḥ pumān abhūt ahalyā kanyakā yasyām śatānandas tu gautamāt

mithunam—Zwillinge, von denen einer männlich und der andere weiblich war; mudgalāt—von Mudgala; bhārmyāt—der Sohn Bharmyāsvas; divodāsaḥ—Divodāsa; pumān—der männliche; abhūt—gezeugt; ahalyā—Ahalyā; kanyakā—die weibliche; yasyām—durch den; śatānandaḥ—Śatānanda; tu—gewiß; gautamāt—von ihrem Ehemann Gautama gezeugt.

### ÜBERSETZUNG

Die Kinder Mudgalas, des Sohnes Bharmyāśvas, waren Zwillinge; eines war männlich und das andere weiblich. Das männliche Kind hieß Divodāsa

und das weibliche Ahalyā. Ahalyā gebar durch den Samen ihres Ehemannes Gautama einen Sohn namens Satānanda.

#### VERS 35

# तस्य सत्यप्रतिः पुत्रो धनुर्वेदविशारदः । शरद्वांस्तत्सुतो यसादुर्वशीदर्शनात् किल । शरस्तम्बेऽपतद् रेतो मिथुनं तदभूच्छुभम् ॥३५॥

tasya satyadhrtih putro dhanur-veda-visāradah śaradvāms tat-suto yasmād urvašī-daršanāt kila śara-stambe 'patad reto mithunam tad abhūc chubham

tasya—von ihm (Śatānanda); satyadhṛtiḥ—Satyadhṛti; putraḥ—ein Sohn; dha-nuḥ-veda-viśāradaḥ—ein Meister in der Kunst des Bogenschießens; śaradvān—Śaradvān; tat-sutaḥ—der Sohn Satyadhṛtis; yasmāt—von dem; urvašī-darśanāt—durch den bloßen Anblick der himmlischen Urvašī; kila—gewiß; śara-stambe—auf ein Büschel śara-Gras; apatat—fiel; retaḥ—Samen; mithunam—ein männliches und ein weibliches Kind; tat abhūt—wurden dort geboren; śubham—allglück-verheißend.

# ÜBERSETZUNG

Der Sohn Satānandas, Satyadhṛti, war ein Meister im Bogenschießen, und der Sohn Satyadhṛtis war Saradvān. Als Saradvān Urvasī begegnete, ließ er Samen ausströmen, der auf einen sara-Grashaufen fiel. Aus diesem Samen wurden zwei in jeder Hinsicht glückverheißende Kinder geboren, ein männliches und ein weibliches.

### **VERS 36**

# तद् दृष्ट्वा कृपयागृह्णाच्छान्तनुर्मृगयां चरन् । कृपः कुमारः कन्या च द्रोणपत्न्यभवत् कृपी ।।३६।।

tad dṛṣṭvā kṛpayāgṛḥṇāc chāntanur mṛgayām caran kṛpaḥ kumāraḥ kanyā ca droṇa-patny abhavat kṛpī

tat—diese Zwillingskinder, ein Knabe und ein Mädchen; drstvā-sehend; krpa-yā-aus Mitleid; agrhņāt—nahm; sāntanuh—König Šāntanu; mrgayām—während

er im Wald jagte; caran—umherwandernd; kṛpaḥ—Kṛpa; kumāraḥ—das männliche Kind; kanyā—das weibliche Kind; ca—auch; droṇa-patnī—die Frau Droṇācāryas; abhavat—wurde; kṛpī—namens Kṛpī.

# ÜBERSETZUNG

Auf einem Jagdausflug im Wald fand Mahārāja Śāntanu das männliche und das weibliche Kind, die auf dem Boden lagen, und aus Mitleid nahm er sie mit nach Hause. Aus diesem Grunde wurde das männliche Kind Kṛpa genannt und das weibliche Kind Kṛpī. Kṛpī wurde später die Frau Droṇācāryas.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 21. Kapitel im Neunten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Die Dynastie Bharatas".

# 22. Kapitel

# Die Nachkommen Ajamīḍhas

Dieses Kapitel beschreibt zuerst die Nachkommen Divodasas und dann Jarasandha, der zur Rksa-Dynastie gehörte, sowie Duryodhana, Arjuna und andere.

Der Sohn Divodāsas war Mitrāyu. Dieser hatte vier Söhne, nämlich Cyavana, Sudāsa, Sahadeva und Somaka. Somaka hatte einhundert Söhne. Der jüngste von ihnen war Pṛṣata, der der Vater Drupadas war. Drupadas Tochter war Draupadī, und an der Spitze seiner Söhne stand Dhṛṣṭadyumna. Dhṛṣṭadyumnas Sohn war Dhṛṣṭaketu.

Ein weiterer Sohn Ajamīḍhas hieß Rkṣa. Rkṣas Sohn war Samvaraṇa, und Samvaraṇa war der Vater Kurus, des Königs von Kurukṣetra. Kuru hatte vier Söhne — Parīkṣi, Sudhanu, Jahnu und Niṣadha. Unter den Angehörigen der von Sudhanu abstammenden Dynastie befanden sich Suhotra, Cyavana, Kṛtī und Uparicara Vasu. Die Söhne Uparicara Vasus, unter anderem Bṛhadratha, Kuśāmba, Matsya, Pratyagra und Cedipa, wurden Könige des Staates Cedi. In der von Bṛhadratha abstammenden Dynastie erschienen Kuśāgra, Rṣabha, Satyahita, Puṣpavān und Jahu, und mit einer anderen Frau zeugte Bṛhadratha Jarāsandha, dessen Nachfahren Sahadeva, Somāpi und Śrutāśravā waren. Parīkṣi, der Sohn Kurus, hatte keine Söhne. Einige der Nachfahren Jahnus waren Suratha, Vidūratha, Sārvabhauma, Jayasena, Rādhika, Ayutāyu, Akrodhana, Devātithi, Rṣṣa, Dilīpa und Pratīpa.

Die Söhne Pratīpas waren Devāpi, Sāntanu und Bāhlīka. Als sich Devāpi in den Wald zurückzog, wurde sein jüngerer Bruder Santanu König. Santanu war eigentlich nicht berechtigt, den Thron zu besteigen, da er jünger war, aber dennoch überging er seinen älteren Bruder. Als Folge davon fiel zwölf Jahre lang kein Regen. Die brāhmanas rieten Sāntanu, Devāpi das Königreich zurückzugeben, wozu er auch bereit war; doch infolge der Machenschaften von Santanus Minister verlor Devapī die Eignung, König zu sein. In der Folge übernahm Santanu erneut die Regierung des Königreiches, und solange er herrschte, fiel eine normale Regenmenge. Dank mystischer Kraft lebt Deväpi heute noch in dem Dorf Kalapa-grama. Wenn in diesem Kali-yuga die Nachkommen Somas, die sogenannte candra-vamsa (die Monddynastie), aussterben werden, wird Devapi die Dynastie des Mondes zu Beginn des Satya-yuga neu begründen. Die Frau Santanus, die Ganga hieß, gebar Bhisma, der eine der zwölf Autoritäten ist. Mit Satyavatī zeugte Santanu zwei weitere Söhne, nämlich Citrāngada und Vicitravīrya, und durch den Samen Parāsaras gebar sie Vyāsadeva. Vyāsadeva trug seinem Sohn Sukadeva das *Bhāgavatam* vor. Mit den beiden Frauen und der Dienerin Vicitravīryas zeugte Vyāsadeva Dhṛtarāṣṭra, Pāṇḍu und Vidura.

Dhṛtarāṣṭra hatte einhundert Söhne, an deren Spitze Duryodhana stand, und eine Tochter namens Duḥśalā. Pāṇḍu hatte fünf Söhne, die von Yudhiṣṭhira angeführt wurden, und jeder dieser fünf Söhne hatte von Draupadī einen Sohn. Die Namen dieser Söhne Draupadīs sind Prativindhya, Śrutasena, Śrutakīrti, Śatānīka und Śrutakarmā. Neben diesen fünf zeugten die Pāṇḍavas mit anderen Frauen viele andere Söhne, wie beispielsweise Devaka, Ghaṭotkaca, Sarvagata, Suhotra, Naramitra, Irā-

vān, Babhruvāhana und Abhimanyu. Abhimanyu ist der Vater Mahārāja Parīkṣits, und Mahārāja Parīkṣit hatte vier Söhne: Janamejaya, Śrutasena, Bhīmasena und Ugrasena.

Als nächstes beschrieb Šukadeva Gosvāmī die Söhne der Pāṇḍu-Familie, die in der Zukunft noch erscheinen würden. Nach Janamejaya, so sagte er, würde ein Sohn namens Śatānīka kommen, und dieser würde folgende Nachkommen haben: Sahasrānīka, Aśvamedhaja, Asīmakṛṣṇa, Nemicakra, Citraratha, Śuciratha, Vṛṣṭimān, Suṣeṇa, Sunītha, Nṛcakṣu, Sukhīnala, Pariplava, Sunaya, Medhāvī, Nṛpañjaya, Dūrva, Timi, Bṛhadratha, Sudāsa, Śatānīka, Durdamana, Mahīnara, Daṇḍapāṇi, Nimi und Kṣemaka.

Daraufhin sagte Šukadeva Gosvāmī die Könige der māgadha-vamša, der Māgadha-Dynastie, voraus. Sahadeva, der Sohn Jarāsandhas, würde Mārjāri zeugen, dessen Sohn Śrutaśravā sein würde. Nach Śrutaśravā würden folgende Persönlichkeiten in der Dynastie geboren werden: Yutāyu, Niramitra, Sunakṣatra, Bṛhatsena, Karmajit, Sutañjaya, Vipra, Śuci, Kṣema, Suvrata, Dharmasūtra, Sama, Dyumatsena, Sumati, Subala, Sunītha, Satyajit, Viśvajit und Ripuñjaya.

# VERS 1

# श्रीशुक उवाच

# मित्रायुश्च दिवोदासाच्च्यवनस्तत्सुतो नृप । सुदासः सहदेवोऽथ सोमको जन्तुजन्मकृत् ॥ १ ॥

śrī-śuka uvāca mitrāyuś ca divodāsāc cyavanas tat-suto nṛpa sudāsaḥ sahadevo 'tha somako jantu-janmakṛt

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; mitrāyuh—Mitrāyu; ca—und; di-vodāsāt—stammte von Divodāsa ab; cyavanah—Cyavana; tat-sutah—der Sohn Mitrāyus; nrpa—o König; sudāsah—Sudāsa; sahadevah—Sahadeva; atha—daraufhin; somakah—Somaka; jantu-janma-kṛt—der Vater Jantus.

# ÜBERSETZUNG

Sukadeva Gosvāmī sagte: O König, der Sohn Divodāsas war Mitrāyu, und Mitrāyu hatte vier Söhne, nämlich Cyavana, Sudāsa, Sahadeva und Somaka. Somaka war der Vater Jantus.

#### VFRS 2

तस्य पुत्रशतं तेषां यवीयान् पृषतः सुतः । स तस्माद् द्रुपदो जज्ञे सर्वसम्पत्समन्वितः॥ २॥ tasya putra-satam teşām yavīyān pṛṣataḥ sutaḥ sa tasmād drupado jajñe sarva-sampat-samanvitaḥ

tasya—von ihm (Somaka); putra-satam—einhundert Söhne; teṣām—von ihnen allen; yavīyān—der jüngste; pṛṣataḥ—Pṛṣata; sutaḥ—der Sohn; saḥ—er; tasmāt—von ihm (Pṛṣata); drupadaḥ—Drupada; jajñe—wurde geboren; sarva-sampat—mit allen Füllen; samanvitaḥ—geschmückt.

# ÜBERSETZUNG

Somaka hatte einhundert Söhne, von denen Prsata der jüngste war. Von Prsata kam König Drupada, der mit unumschränkter Oberhoheit ausgestattet war.

### VERS 3

# द्वपदाद् द्रौपदी तस्य धृष्टद्युम्नादयः सुताः । धृष्टद्युम्नाद् धृष्टकेतुर्भार्म्याः पाश्चालका इमे ॥ ३॥

drupadād draupadī tasya dhṛṣṭadyumnādayaḥ sutāḥ dhṛṣṭadyumnād dhṛṣṭaketur bhārmyāḥ pāñcālakā ime

drupadāt—von Drupada; draupadī—Draupadī, die berühmte Frau der Pāṇḍavas; tasya—von ihm (Drupada); dhṛṣṭadyumna-ādayaḥ—angeführt von Dhṛṣṭadyumna; sutāḥ—Söhne; dhṛṣṭadyumnāt—von Dhṛṣṭadyumna; dhṛṣṭaketuḥ—der Sohn namens Dhṛṣṭaketu; bhārmyāḥ—alle Nachkommen Bharmyāśvas; pāṇcālakāḥ—sie sind als die Pāṇcālakas bekannt; ime—all diese.

### ÜBERSETZUNG

Mahārāja Drupada war der Vater Draupadīs. Er hatte auch viele Söhne, an deren Spitze Dhṛṣṭadyumna stand. Von Dhṛṣṭadyumna kam ein Sohn namens Dhṛṣṭaketu. All diese Persönlichkeiten sind als die Nachkommen Bharmyāśvas oder als die Dynastie Pāñcālas bekannt.

#### **VERS 4-5**

योऽजमीढसुतो ह्यन्य ऋक्षः संवरणस्ततः । तपत्यां सूर्यकन्यायां कुरुक्षेत्रपतिः कुरुः ॥ ४ ॥ परीक्षिः सुधनुर्जह्वनिषधश्च कुरोः सुताः । सुहोत्रोऽभृत् सुधनुषद्य्यवनोऽथ ततः कृती ॥ ५ ॥ yo 'jamīḍha-suto hy anya rkṣaḥ samvaraṇas tataḥ tapatyām sūrya-kanyāyām kurukṣetra-patiḥ kuruḥ

parīkṣiḥ sudhanur jahnur niṣadhas ca kuroḥ sutāḥ suhotro 'bhut sudhanuṣas' cyavano 'tha tataḥ kṛtī

yaḥ—der; ajamīḍha-sutaḥ—war ein Sohn Ajamīḍhas; hi—gewiß; anyaḥ—ein anderer; rkṣaḥ— Rkṣa; samvaraṇaḥ—Samvaraṇa; tataḥ—von ihm (Rkṣa); tapa-tyām—Tapatī; sūrya-kanyāyām—im Schoß der Tochter des Sonnengottes; kurukṣe-tra-patiḥ—der König von Kurukṣetra; kuruḥ—Kuru wurde geboren; parīkṣiḥ su-dhanuḥ jahnuh niṣadhaḥ ca—Parīkṣi, Sudhanu, Jahnu und Niṣadha; kuroḥ—von Kuru; sutāḥ—die Söhne; suhotraḥ—Suhotra; abhūt—wurde geboren; sudhanuṣaḥ—von Sudhanu; cyavanaḥ—Cyavana; atha—von Suhotra; tataḥ—von ihm (Cyavana); krtī—ein Sohn namens Kṛtī.

### ÜBERSETZUNG

Ein anderer Sohn Ajamīḍhas hieß Rkṣa. Von Rkṣa stammte ein Sohn namens Samvaraṇa ab, und Samvaraṇa zeugte mit seiner Frau Tapatī, der Tochter des Sonnengottes, Kuru, den König von Kurukṣetra. Kuru hatte vier Söhne — Parīkṣi, Sudhanu, Jahnu und Niṣadha. Von Sudhanu kam Suhotra und von Suhotra Cyavana. Cyavana war der Vater Kṛtīs.

#### VERS 6

# वसुस्तस्योपरिचरो शृहद्रथमुखास्ततः । कुशाम्बमत्स्यप्रत्यप्रचेदिपाद्याश्च चेदिपाः ॥ ६ ॥

vasus tasyoparicaro bṛhadratha-mukhās tataḥ kuśāmba-matsya-pratyagracedipādyāś ca cedipāh

vasuḥ—ein Sohn namens Vasu; tasya—von ihm (Kṛtī); uparicaraḥ—der Beiname Vasus; bṛhadratha-mukhāḥ—angeführt von Bṛhadratha; tataḥ—von ihm (Vasu); kuśāmba—Kuśāmba; matsya—Matsya; pratyagra—Pratyagra; cedipa-ādyāḥ—Cedipa und andere; ca—auch; cedi-pāḥ—sie alle wurden Herrscher im Staate Cedi.

# ÜBERSETZUNG

Der Sohn Kṛtīs war Uparicara Vasu, und unter dessen Söhnen, die von Bṛhadratha angeführt wurden, befanden sich unter anderem Kuśāmba, Mat-

sya, Pratyagra und Cedipa. Alle Söhne Uparicara Vasus wurden Herrscher im Staate Cedi.

#### VERS 7

# बृहद्रथात् कुशाग्रोऽभृदृषभस्तस्य तत्सुतः । जज्ञे सत्यहितोऽपत्यं पुष्पवांस्तत्सुतो जहुः ॥ ७॥

bṛhadrathāt kuśāgro 'bhūd ṛṣabhas tasya tat-sutaḥ jajñe satyahito 'patyaṁ puṣpavāṁs tat-suto jahuh

bṛhadrathāt—von Bṛhadratha; kuśāgraḥ—Kuśāgra; abhūt—ein Sohn wurde geboren; ṛṣabhaḥ—Rṣabha; tasya—von ihm (Kuśāgra); tat-sutaḥ—sein (Rṣabhas) Sohn; jajñe—wurde geboren; satyahitaḥ—Satyahita; apatyam—Nachkomme; puṣpavān—Puṣpavān; tat-sutaḥ—sein (Puṣpavāns) Sohn; jahuḥ—Jahu.

# ÜBERSETZUNG

Von Bṛhadratha kam Kuśāgra, von Kuśāgra Rṣabha und von Rṣabha Satyahita. Satyahitas Sohn war Puṣpavān, und der Sohn Puṣpavāns war Jahu.

# VERS 8

# अन्यस्यामि भार्यायां शकले द्वे बृहद्रथात् । ये मात्रा बहिरुत्सृष्टे जरया चाभिसन्धिते । जीव जीवेति क्रीडन्त्या जरासन्धोऽभवत् सुतः ॥ ८॥

anyasyām api bhāryāyām śakale dve bṛhadrathāt ye mātrā bahir utsṛṣṭe jarayā cābhisandhite jīva jīveti krīḍantyā jarāsandho 'bhavat sutaḥ

anyasyām—in einer anderen; api—auch; bhāryāyām—Frau; śakale—Teile; dve—zwei; brhadrathāt—von Brhadratha; ye—diese beiden Teile; mātrā—von der Mutter; bahih utsrṣṭe—aufgrund von Ablehnung; jarayā—von der Hexe Jarā; ca—und; abhisandhite—als sie zusammengefügt wurden; jīva jīva iti—o Lebewesen, sei lebendig; krīḍantyā—auf diese Weise spielend; jarāsandhah—Jarāsandha; abhavat—wurde erzeugt; sutah—ein Sohn.

Mit einer anderen Frau zeugte Brhadratha einen Sohn, der in zwei Hälften zur Welt kam. Als die Mutter diese beiden Hälften sah, wollte sie nichts mit ihnen zu tun haben, doch später machte sich ein weiblicher Dämon namens Jarā einen Spaß daraus, sie zusammenzufügen, und sagte: "Werde lebendig, werde lebendig!" Auf diese Weise wurde der Sohn namens Jarāsandha geboren.

### VERS 9

# ततश्च सहदेवोऽभृत् सोमापिर्यच्छ्रतश्रवाः । परीक्षिरनपत्योऽभृत् सुरथो नाम जाह्ववः ॥ ९॥

tataś ca sahadevo 'bhūt somāpir yac chrutaśravāḥ parīkṣir anapatyo 'bhūt suratho nāma jāhnavah

tataḥ ca—und von ihm (Jarāsandha); sahadevaḥ—Sahadeva; abhūt—wurde geboren; somāpiḥ—Somāpi; yat—von ihm (Somāpi); śrutaśravāḥ—ein Sohn namens Śrutaśravā; parīkṣiḥ—der Sohn Kurus namens Parīkṣi; anapatyaḥ—ohne einen Sohn; abhūt—wurde; surathaḥ—Suratha; nāma—genannt; jāhnavaḥ—war der Sohn Jahnus.

#### ÜBERSETZUNG

Von Jarāsandha kam ein Sohn namens Sahadeva, von Sahadeva kam Somāpi und von Somāpi Śrutaśravā. Kurus Sohn Parīkşi hatte keine Söhne, doch sein Sohn Jahnu hatte einen Sohn, der Suratha hieß.

### VERS 10

# ततो विद्रथस्तस्मात् सार्वभौमस्ततोऽभवत् । जयसेनस्तत्तनयो राधिकोऽतोऽयुताय्वभृत् ॥१०॥

tato vidūrathas tasmāt sārvabhaumas tato 'bhavat jayasenas tat-tanayo rādhiko 'to 'yutāyv abhūt

tataḥ-von ihm (Suratha); vidūrathaḥ-ein Sohn namens Vidūratha; tasmāt-von ihm (Vidūratha); sārvabhaumaḥ-ein Sohn namens Sārvabhauma; tataḥ-von ihm (Sārvabhauma); abhavat-wurde geboren; jayasenaḥ-Jayasena; tat-ta-nayaḥ-der Sohn Jayasenas; rādhikaḥ-Rādhika; ataḥ-und von ihm (Rādhika); ayutāyuḥ-Ayutāyu; abhūt-wurde geboren.

Von Suratha kam ein Sohn namens Vidūratha, dessen Sproß Sārvabhauma war. Von Sārvabhauma kam Jayasena, von Jayasena Rādhika und von Rādhika Ayutāyu.

# VERS 11

# ततश्राक्रोधनस्तस्माद् देशातिथिरग्रुष्य च । ऋक्षस्तस्य दिलीपोऽभृत्प्रतीपस्तस्य चात्मजः॥११॥

tataś cākrodhanas tasmād devātithir amuşya ca ṛkṣas tasya dilīpo 'bhūt pratīpas tasya cātmajah

tataḥ—von ihm (Ayutāyu); ca—und; akrodhanaḥ—ein Sohn namens Akrodhana; tasmāt—von ihm (Akrodhana); devātithiḥ—ein Sohn namens Devātithi; amuşya—von ihm (Devātithi); ca—auch; rkṣaḥ—Rkṣa; tasya—von ihm (Rkṣa); dilīpaḥ—ein Sohn namens Dilīpa; abhūt—wurde geboren; pratīpaḥ—Pratīpa; tasya—von ihm (Dilīpa); ca—und; ātma-jaḥ—der Sohn.

### ÜBERSETZUNG

Von Ayutāyu kam ein Sohn namens Akrodhana, und dessen Sohn war Devātithi. Der Sohn Devātithis war Ŗkṣa, der Sohn Ŗkṣas war Dilīpa, und der Sohn Dilīpas war Pratīpa.

### **VERS 12-13**

देवापिः शान्तनुस्तस्य बाह्रीक इति चात्मजाः। पितृराज्यं परित्यज्य देवापिस्तु वनं गतः।।१२॥ अभवच्छान्तन् राजा प्राष्ट्राहाभिषसंज्ञितः। यं यं कराभ्यां स्पृशति जीणं योवनमेति सः।।१३॥

> devāpiḥ śāntanus tasya bāhlīka iti cātmajāḥ pitṛ-rājyaṁ parityajya devāpis tu vanaṁ gataḥ

abhavac chāntanū rājā prān mahābhişa-samjñitaḥ yam yam karābhyām spṛśati jīrnam yauvanam eti sah devāpiḥ—Devāpi; santanuḥ—Śāntanu; tasya—von ihm (Pratīpa); bāhlīkaḥ—Bāhlīka; iti—so; ca—auch; ātma-jāḥ—die Söhne; pitṛ-rājyam—das Eigentum des Vaters, das Königreich; parityajya—zurückweisend; devāpiḥ—Devāpi, der älteste; tu—gewiß; vanam—in den Wald; gataḥ—brach auf; abhavat—war; sāntanuḥ—Śāntanu; rājā—der König; prāk—vorher; mahābhiṣa—Mahābhiṣa; saṃjñitaḥ—hochberühmt; yam yam—wen auch immer; karābhyām—mit seinen Händen; spṛṣa-ti—berührte; jīrṇam—obwohl sehr alt; yauvanam—Jugend; eti—erlangte; saḥ—er.

### ÜBERSETZUNG

Die Söhne Pratīpas waren Devāpi, Śāntanu und Bāhlīka. Devāpi verließ das Königreich seines Vaters und begab sich in den Wald, weshalb Śāntanu König wurde. Śāntanu, der in seinem letzten Leben Mahābhişa geheißen hatte, besaß die Fähigkeit, jeden alten Menschen in einen jungen zu verwandeln, indem er ihn einfach mit seinen Händen berührte.

# **VERS 14-15**

शान्तिमामोति चैवारयां कर्मणा तेन शान्ततुः। समा द्वादश तद्राज्ये न ववर्ष यदा विश्वः ॥१४॥ शान्ततुत्रीद्यणैरुक्तः परिवेत्तायमग्रश्चक् । राज्यं देद्यग्रजायाशु पुरराष्ट्रविष्टद्वये ॥१५॥

> śāntim āpnoti caivāgryām karmaņā tena śāntanuḥ samā dvādaśa tad-rājye na vavarṣa yadā vibhuḥ

śāntanur brāhmaṇair uktaḥ parivettāyam agrabhuk rājyam dehy agrajāyāśu pura-rāstra-vivrddhaye

śāntim—Jugendfrische für Sinnenbefriedigung; āpnoti—man bekommt; ca—auch; eva—gewiß; agryām—hauptsächlich; karmaṇā—durch die Berührung seiner Hand; tena—deswegen; śāntanuḥ—bekannt als Śāntanu; samāḥ—Jahre; dvādaśa—zwölf; tat-rājye—in seinem Königreich; na—nicht; vavarṣa—schickte Regen; yadā—als; vibhuḥ—der Beherrscher des Regens, nämlich der König des Himmels, Indra; śāntanuḥ—Śāntanu; brāhmaṇaiḥ—von den gelehrten brāhmaṇas; uktaḥ—als ihm geraten wurde; parivettā—einen Fehler begangen habend, weil er ein rechtswidriger Throninhaber war; ayam—dies; agra-bhuk—trotz der Gegenwart seines älteren Bruders genießend; rājyam—das Königreich; dehi—gib; agrajāya—deinem älteren Bruder; āśu—sofort; pura-rāṣṭra—deines Hauses und des Königreichs; vivṛddhaye—zur Erhebung.

Da der König jeden glücklich machen konnte, indem er ihm Sinnenbefriedigung ermöglichte, hauptsächlich durch die Berührung seiner Hand, wurde er Sāntanu genannt. Einmal, als im Königreich zwölf Jahre lang kein Regen fiel und der König seine gelehrten brāhmaṇa-Berater um Rat fragte, sagten diese: "Die Schuld liegt bei dir, denn du genießt das Eigentum deines älteren Bruders. Zur Erhebung deines Königreiches und deines Hauses solltest du ihm das Königreich zurückgeben."

### **ERLÄUTERUNG**

Wenn der ältere Bruder noch lebt, ist es nicht erlaubt, die Stellung des Monarchen zu genießen oder ein agnihotra-yajña durchzuführen, andernfalls wird man ein Usurpator, ein sogenannter parivettā.

#### **VFRS 16-17**

एवमुक्तो द्विजैज्येंष्ठं छन्दयामास सोऽब्रवीत् । तन्मन्त्रिप्रहितैर्विप्रैर्वेदाद् विभ्रंशितो गिरा ॥१६॥ वेदवादातिवादान् वै तदा देवो ववर्षे ह । देवापिर्योगमास्याय कलापग्राममाश्रितः ॥१७॥

> evam ukto dvijair jyeştham chandayām āsa so 'bravīt tan-mantri-prahitair viprair vedād vibhramšito girā

veda-vādātivādān vai tadā devo vavarşa ha devāpir yogam āsthāya kalāpa-grāmam āśritaḥ

evam—so (wie oben erwähnt); uktah—beraten; dvijaih—von den brāhmanas; jyeṣṭham—seinen ältesten Bruder, Devāpi; chandayām āsa—bat, sich um das Königreich zu kümmern; sah—er (Devāpi); abravīt—sagte; tat-mantri—von Śāntanus Minister; prahitaih—angestiftet; vipraih—von den brāhmanas; vedāt—von den Prinzipien der Veden; vibhramsitah—abgefallen; girā—durch solche Worte; veda-vāda-ati-vādān—Worte, die die Gebote der Veden schmähen; vai—gewiß; tadā—zu dieser Zeit; devah—der Halbgott; vavarṣa—ließ Regen fallen; ha—in der Vergangenheit; devāpih—Devāpi; yogam āsthāya—den Vorgang des mystischen yoga zu praktizieren beginnen; kalāpa-grāmam—das Dorf Kalāpa; āśritah—suchte Zuflucht in (und lebt sogar heute noch dort).

Auf diesen Rat der brāhmaṇas hin begab sich Mahārāja Śāntanu in den Wald und bat seinen älteren Bruder Devāpi, die Regierung des Königreiches zu übernehmen, denn es ist die Pflicht eines Königs, für seine Untertanen zu sorgen. Doch bereits zuvor hatte Śāntanus Minister Aśvavāra einige brāhmaṇas angestiftet, Devāpi zu verleiten, die Gebote der Veden zu übertreten und sich so für das Amt des Regenten ungeeignet zu machen. Die brāhmaṇas brachten Devāpi dazu, vom Pfad der vedischen Prinzipien abzuweichen, und deshalb kam er Śāntanus Bitte, das Amt des Herrschers zu übernehmen, nicht nach. Im Gegenteil, er schmähte die vedischen Prinzipien und kam daher zu Fall. In Anbetracht der besonderen Umstände wurde Śāntanu wieder König, und Indra, der erfreut war, ließ Regen fallen. Devāpi schlug später den Pfad des mystischen yoga ein, um seinen Geist und seine Sinne unter Kontrolle zu bringen, und begab sich in das Dorf Kalāpa-grāma, wo er noch heute lebt.

### **VERS 18-19**

सोमवंशे कली नष्टे कृतादी स्थापयिष्यति । बाह्मीकात् सोमदत्तोऽभृद् भृरिभृरिश्रवास्ततः ॥१८॥ शलश्रशान्तनोरासीद् गङ्गायां भीष्म आत्मवान् । सर्वधर्मविदां श्रेष्ठो महाभागवतः कविः ॥१९॥

> soma-vamše kalau naşţe kṛtādau sthāpayişyati bāhlīkāt somadatto 'bhūd bhūrir bhūriśravās tatah

śalaś ca śāntanor āsīd gaṅgāyāṁ bhīşma ātmavān sarva-dharma-vidāṁ śreṣṭho mahā-bhāgavataḥ kaviḥ

soma-vamse—wenn die Dynastie des Mondgottes; kalau—in diesem Kali-Zeitalter; naṣṭe—verloren; kṛṭa-ādau—zu Beginn des nächsten Satya-yuga; sthāpayiṣyati—wird neu begründen; bāhlīkāt—von Bāhlīka; somadattah—Somadatta; abhūt—erzeugt; bhūrih—Bhūri; bhūriṣravāḥ—Bhūriṣravā; tatah—danach; śalah ca—ein Sohn namens Śala; śāntanoḥ—von Śāntanu; āsīt—gezeugt; gangāyām—im Schoß Gangās, der Frau Śāntanus; bhīṣmaḥ—einen Sohn namens Bhīṣma; ātmavān—selbstverwirklicht; sarva-dharma-vidām—von allen religiösen Menschen; śreṣṭhaḥ—der beste; mahā-bhāgavatah—ein erhabener Gottgeweihter; kavih—ein großer Gelehrter.

Wenn die Dynastie des Mondgottes in diesem Zeitalter des Kali ausstirbt, wird Devāpi zu Beginn des nächsten Satya-yuga die Soma-Dynastie auf dieser Welt wieder begründen. Von Bāhlīka [dem Bruder Śāntanus] kam ein Sohn namens Somadatta, der drei Söhne hatte, die Bhūri, Bhūriśravā und Śala hießen. Mit seiner Frau Gaṅgā zeugte Śāntanu Bhīşma, den erhabenen, selbstverwirklichten Gottgeweihten und Gelehrten.

# VERS 20

# वीरयथाप्रणीर्येन रामोऽपि युधि तोषितः। शान्तनोर्दासकन्यायां जङ्गे चित्राङ्गदः सुतः॥२०॥

vīra-yūthāgraņīr yena rāmo 'pi yudhi toşitaḥ śāntanor dāsa-kanyāyāṁ jajñe citrāngadaḥ sutaḥ

vīra-yūtha-agraṇīḥ—Bhīṣmadeva, der beste aller Krieger; yena—dem; rāmaḥ api—selbst Paraśurāma, die Inkarnation Gottes; yudhi—in einem Kampf; toṣitaḥ—wurde zufriedengestellt (als ihn Bhīṣmadeva besiegte); śāntanoḥ—von Śāntanu; dāsa-kanyāyām—im Schoß Satyavatīs, die als die Tochter eines śūdra bekannt war; jajñe—wurde geboren; citrāṅgadaḥ—Citrāṅgada; sutaḥ—ein Sohn.

### ÜBERSETZUNG

Bhīşmadeva war der beste aller Krieger. Als er Śrī Paraśurāma in einem Zweikampf besiegte, war dieser sehr zufrieden mit ihm. Durch den Samen Śāntanus wurde aus dem Schoß Satyavatīs, der Tochter eines Fischers, Citrāngada geboren.

### **ERLÄUTERUNG**

Satyavatī war eigentlich die Tochter Uparicara Vasus, die dieser mit Matsyagarbhā, der Frau eines Fischers, gezeugt hatte. Später wurde Satyavatī von einem Fischer großgezogen.

In dem Kampf zwischen Paraśurāma und Bhīşmadeva ging es um die drei Töchter Kaśīrājas — Ambikā, Ambālikā und Ambā —, die Bhīşmadeva im Auftrag seines Bruders Vicitravīrya unter Gewaltanwendung entführt hatte. Ambā dachte, daß Bhīşmadeva sie heiraten würde, und verliebte sich in ihn, doch Bhīşmadeva weigerte sich, sie zu heiraten, denn er hatte das Gelübde des *brahmacarya* abgelegt. Ambā wandte sich deshalb an Paraśurāma, Bhīşmadevas Lehrer, von dem Bhīşmadeva die Kriegskunst erlernt hatte, und Paraśurāma gab Bhīşma die Anweisung, sie zu heiraten. Bhīşmadeva weigerte sich, und deshalb kämpfte Paraśurāma mit ihm, um ihn zur Heirat zu zwingen. Paraśurāma mußte jedoch eine Niederlage hinnehmen, worauf er mit Bhīsma zufrieden war.

# **VERS 21-24**

विचित्रवीर्यश्रावरजो नाम्ना चित्राङ्गदो हतः । यस्यां पराशरात् साक्षादवतीर्णो हरेः कला ॥२१॥ वेदगुप्तो म्रुनिः कृष्णो यतोऽहमिदमध्यगाम् । हित्वा खशिष्यान् पैलादीन् मगवान् बादरायणः॥ २२॥ मह्यं पुत्राय शान्ताय परं गुह्यमिदं जगौ । विचित्रवीर्योऽयोवाह काशीराजसुते बलात् ॥२३॥ खयंवरादुपानीते अम्बिकाम्बालिके उमे। तयोरासक्तहृदयो गृहीतो यक्ष्मणा मृतः॥२४॥

> vicitravīryas cāvarajo nāmnā citrāngado hataḥ yasyām parāsarāt sākṣād avatīrṇo hareḥ kalā

veda-gupto munih kṛṣṇo yato 'ham idam adhyagām hitvā sva-śiṣyān pailādīn bhagavān bādarāyaṇaḥ

mahyam putrāya śāntāya param guhyam idam jagau vicitravīryo 'thovāha kāśīrāja-sute balāt

svayamvarād upānīte ambikāmbālike ubhe tayor āsakta-hṛdayo grhīto yaksmanā mrtah

vicitravīryaḥ—Vicitravīrya, der Sohn Śāntanus; ca—und; avarajaḥ—der jüngere Bruder; nāmnā—von einem Gandharva namens Citrāngada; citrāngadah—Citrāngada; hataḥ—wurde getötet; yasyām—im Leib Satyavatīs vor ihrer Heirat mit Śāntanu; parāśarāt—durch den Samen Parāśara Munis; sākṣāt—direkt; avatīrnaḥ—inkarniert; hareḥ—der Höchsten Persönlichkeit Gottes; kalā—Erweiterung; vedaguptaḥ—der Beschützer der Veden; muniḥ—der große Weise; kṛṣṇaḥ—Kṛṣṇa Dvaipāyana; yataḥ—von dem; aham—ich (Śukadeva Gosvāmī); idam—dieses (Śrīmad-Bhāgavatam); adhyagām—studierte eingehend; hitvā—verstoßend; sva-śiṣyān—seine Schüler; paila-ādīn—angeführt von Paila; bhagavān—die Inkarnation des Herrn; bā-

darāyaṇaḥ—Vyāsadeva; mahyam—mir; putrāya—ein Sohn; śāntāya—der wahrhaft selbstbeherrscht war und nicht nach Sinnenbefriedigung strebte; param—die höchste; guhyam—die vertraulichste; idam—diese vedische Schrift (Śrīmad-Bhāgavatam); jagau—lehrte; vicitravīryaḥ—Vicitravīrya; atha—daraufhin; uvāha—heiratete; kāśīrāja-sute—zwei Töchter Kāśīrājas; balāt—mit Gewalt; svayamvarāt—aus der svayamvara-Arena; upānīte—gebracht werdend; ambikā-ambālike—Ambikā und Ambālikā; ubhe—sie beide; tayoḥ—an sie; āsakta—zu sehr angehaftet; hṛdayaḥ—sein Herz; gṛhītaḥ—da es verschmutzt war; yakṣmaṇā—an Tuberkulose; mṛtaḥ—er starb.

## ÜBERSETZUNG

Citrāṅgada, dessen jüngerer Bruder Vicitravīrya war, wurde von einem Gandharva getötet, der ebenfalls Citrāṅgada hieß. Satyavatī brachte vor ihrer Heirat mit Śāntanu die führende, als Kṛṣṇa Dvaipāyana bekannte Autorität der Veden, Vyāsadeva, zur Welt, der von Parāśara Muni gezeugt worden war. Von Vyāsadeva wurde ich [Śukadeva Gosvāmī] gezeugt, und er lehrte mich dieses große literarische Werk, das Śrīmad-Bhāgavatam. Die Inkarnation Gottes, Vedavyāsa, wies seine Schüler, allen voran Paila, zurück und lehrte mich das Śrīmad-Bhāgavatam, da ich von allen materiellen Wünschen frei war. Nachdem Ambikā und Ambālikā, die beiden Töchter Kāśīrājas, gewaltsam entführt worden waren, heiratete Vicitravīrya sie, doch weil er zu sehr an diesen beiden Frauen hing, erlitt er einen Herzschlag und starb an Tuberkulose.

#### VERS 25

# क्षेत्रेऽप्रजस्य वै भ्रातुर्मात्रोक्तो बादरायणः । धृतराष्ट्रं च पाण्डुं च विदुरं चाप्यजीजनत् ॥२५॥

kşetre 'prajasya vai bhrātur mātrokto bādarāyaṇaḥ dhṛtarāṣṭraṁ ca pāṇḍuṁ ca viduraṁ cāpy ajījanat

kṣetre—in den Frauen und der Dienerin; aprajasya—von Vicitravīrya, der keine Nachkommen hatte; vai—gewiß; bhrātuḥ—des Bruders; mātrā uktaḥ—von der Mutter angewiesen; bādarāyaṇaḥ—Vedavyāsa; dhṛtarāṣṭram—einen Sohn namens Dhṛtarāṣṭra; ca—und; pāṇḍum—einen Sohn namens Pāṇḍu; ca—auch; viduram—einen Sohn namens Vidura; ca—auch; api—gewiß; ajījanat—zeugte.

### ÜBERSETZUNG

Bādarāyaṇa, Śrī Vyāsadeva, zeugte auf den Befehl seiner Mutter Satyavatī hin drei Söhne, zwei mit Ambikā und Ambālikā, den beiden Frauen seines Bruders Vicitravīrya, und den dritten mit Vicitravīryas Dienerin. Diese Söhne waren Dhṛtarāṣṭra, Pāṇḍu und Vidura.

# **ERLÄUTERUNG**

Vicitravīrya starb an Tuberkulose, und seine Frauen, Ambikā und Ambālikā, hatten keine Nachkommen. Nach Vicitravīryas Tod bat deshalb seine Mutter, Satyavatī, die auch Vyāsadevas Mutter war, diesen, mit den Frauen Vicitravīryas Kinder zu zeugen. In jenen Tagen konnte der Bruder des Ehemannes mit seiner Schwägerin Kinder zeugen. Dies nannte man devareņa sutotpatti. Wenn der Ehemann aus irgendwelchen Gründen keine Kinder zeugen konnte, durfte sein Bruder dies an seiner Statt tun, indem er seine Schwägerin schwängerte. Dieses devareņa sutotpatti sowie die aśvamedha- und gomedha-Opfer sind im Zeitalter des Kali verboten.

asvamedham gavālambham sannyāsam pala-paitṛkam devareṇa sutotpattim kalau pañca vivarjayet

"In diesem Zeitalter des Kali sind fünf Dinge verboten: bei einem Opfer ein Pferd darzubringen, bei einem Opfer eine Kuh darzubringen, in den Lebensstand des sannyāsa zu treten, den Vorfahren Fleisch als Opfergabe darzubringen und mit der Frau des Bruders Kinder zu zeugen." (Brahma-vaivarta Purāna)

### VERS 26

# गान्धार्यो धृतराष्ट्रस्य जज्ञे पुत्रशतं नृप । तत्र दुर्योधनो ज्येष्ठो दुःशला चापि कन्यका ॥२६॥

gāndhāryām dhṛtarāṣtrasya jajñe putra-śatam nṛpa tatra duryodhano jyeṣṭho duhśalā cāpi kanyakā

gāndhāryām—im Schoß Gāndhārīs; dhṛtarāṣṭrasya—von Dhṛtarāṣṭra; jajñe—wurde geboren; putra-śatam—einhundert Söhne; nṛpa—o König Parīkṣit; tatra—unter den Söhnen; duryodhanaḥ—der Sohn namens Duryodhana; jyeṣṭhaḥ—der älteste; duḥśalā—Duḥśalā; ca api—auch; kanyakā—eine Tochter.

### ÜBERSETZUNG

Dhṛtarāṣṭras Frau Gāndhārī gebar einhundert Söhne und eine Tochter, o König. Der älteste dieser Söhne war Duryodhana, und der Name der Tochter war Duḥśalā.

### **VERS 27-28**

ञ्चापानमैथुनरुद्धस्य पाण्डोः कुन्त्यां महारथाः। जाता धर्मानिलेन्द्रेभ्यो युधिष्ठिरमुखास्त्रयः।।२७॥

# नकुलः सहदेवश्व माद्रयां नासत्यदस्रयोः । द्रौपद्यां पश्च पश्चभ्यः पुत्रास्ते पितरोऽभवन् ॥२८॥

śāpān maithuna-ruddhasya pāṇḍoḥ kuntyām mahā-rathāḥ jātā dharmānilendrebhyo yudhiṣṭhira-mukhās trayaḥ

nakulah sahadevas ca mādryām nāsatya-dasrayoh draupadyām pañca pañcabhyah putrās te pitaro 'bhavan

sāpāt—weil er verslucht worden war; maithuna-ruddhasya—der sich der Sexualität enthalten mußte; pāndoh—von Pāndu; kuntyām—im Schoß Kuntīs; mahā-ra-thāh—große Helden; jātāh—wurden geboren; dharma—von Mahārāja Dharma, der auch Dharmarāja genannt wird; anila—vom Halbgott, der den Wind beherrscht; indrebhyah—und von dem Halbgott Indra, der den Regen beherrscht; yudhiṣṭhira—Yudhiṣṭhira; mukhāḥ—angeführt von; trayah—drei Söhne (Yudhiṣṭhira, Bhīma und Arjuna); nakulaḥ—Nakula; sahadevaḥ—Sahadeva; ca—auch; mādryām—im Schoß Mādrīs; nāsatya-dasrayoh—von Nāsatya und Dasra, den Aśvinī-kumāras; draupadyām—im Schoß Draupadīs; paāca—füns; paācabhyah—von den füns Brüdern (Yudhiṣṭhira, Bhīma, Arjuna, Nakula und Sahadeva); putrāh—Söhne; te—sie; pitarah—Onkel; abhavan—wurden.

#### ÜBERSETZUNG

Pāṇḍu mußte sich sexueller Betätigung enthalten, weil ihn ein Weiser verflucht hatte, und deshalb wurden seine drei Söhne Yudhiṣṭhira, Bhīma und Arjuna, die seine Frau Kuntī zur Welt brachte, von Dharmarāja, von dem Halbgott, der den Wind beherrscht, und von dem Halbgott des Regens gezeugt. Pāṇḍus zweite Frau Mādrī gebar Nakula und Sahadeva, die von den zwei Aśvinī-kumāras gezeugt wurden. Die fünf Brüder, an deren Spitze Yudhiṣṭhira stand, zeugten mit Draupadī fünf Söhne. Diese fünf Söhne sind deine Onkel.

### **VERS 29**

युधिष्ठिरात् प्रतिविन्ध्यः श्रुतसेनो वृकोदरात् । अर्जुनाच्छ्रुतकीर्तिस्तु शतानीकस्तु नाक्किः ॥२९॥

> yudhiṣṭhirāt prativindhyaḥ śrutaseno vṛkodarāt arjunāc chrutakīrtis tu śatānīkas tu nākulih

yudhişihirāt—von Mahārāja Yudhişihira; prativindhyah—ein Sohn namens Prativindhya; śrutasenah—Śrutasena; vrkodarāt—gezeugt von Bhīma; arjunāt—von Arjuna; śrutakīrtih—ein Sohn namens Śrutakīrti; tu—gewiß; śatānīkah—ein Sohn namens Śatānīka; tu—gewiß; nākulih—von Nakula.

### ÜBERSETZUNG

Von Yudhişthira kam ein Sohn namens Prativindhya, von Bhīma ein Sohn namens Śrutasena, von Arjuna ein Sohn namens Śrutakīrti und von Nakula ein Sohn namens Śatānīka.

### VFRS 30-31

सहदेवसुतो राजञ्छुतकर्मा तथापरे।
युधिष्ठिरात् तु पौरव्यां देवकोऽथ घटोत्कचः ॥३०॥
मीमसेनाद्धिडिम्बायां काल्यां सर्वगतस्ततः।
सहदेवात् सुहोत्रं तु विजयास्नत पार्वती ॥३१॥

sahadeva-suto rājañ chrutakarmā tathāpare yudhisihirāt tu pauravyām devako 'tha ghaṭotkacaḥ

bhīmasenād dhiḍimbāyāṁ kālyāṁ sarvagatas tataḥ sahadevāt suhotraṁ tu vijayāsūta pārvatī

sahadeva-sutah—der Sohn Sahadevas; rājan—o König; śrutakarmā—Śruta-karmā; tathā—sowie; apare—andere; yudhişthirāt—von Yudhişthira; tu—gewiß; pauravyām—im Schoß Pauravīs; devakah—ein Sohn namens Devaka; atha—sowie; ghatotkacah—Ghatotkaca; bhīmasenāt—Bhīmasena; hidimbāyām—im Schoß Hidimbās; kālyām—im Schoß Kālīs; sarvagatah—Sarvagata; tatah—daraufhin; sahadevāt—von Sahadeva; suhotram—Suhotra; tu—in der Tat; vijayā—Vijayā; asūta—brachte zur Welt; pārvatī—die Tochter des Königs des Himalaya.

### ÜBERSETZUNG

O König, der Sohn Sahadevas war Śrutakarmā. Darüber hinaus zeugten Yudhişthira und seine Brüder noch weitere Söhne mit anderen Frauen. Yudhişthira zeugte mit Pauravī einen Sohn namens Devaka, und Bhīmasena zeugte mit seiner Frau Hidimbā einen Sohn namens Ghaṭotkaca und mit seiner Frau Kālī einen Sohn namens Sarvagata. In ähnlicher Weise hatte Saha-

deva von seiner Frau Vijayā, die die Tochter des Königs der Berge war, einen Sohn namens Suhotra.

### VERS 32

करेणुमत्यां नकुलो नरमित्रं तथार्जुनः। इरावन्तमुलुप्यां वे सुतायां बभ्रुवाहनम्। मणिपुरपतेः सोऽपि तत्पुत्रः पुत्रिकासुतः॥३२॥

> karenumatyām nakulo naramitram tathārjunaḥ irāvantam ulupyām vai sutāyām babhruvāhanam maṇipura-pateḥ so 'pi tat-putrah putrikā-sutah

kareņumatyām—mit der Frau namens Kareņumatī; nakulaḥ—Nakula; naramitram—einen Sohn namens Naramitra; tathā—auch; arjunaḥ—Arjuna; irāvantam—Irāvān; ulupyām—im Schoß der Nāga-kanyā, die Ulupī hieß; vai—gewiß; sutāyām—mit der Tochter; babhruvāhanam—einen Sohn namens Babhruvāhana; maṇipurapateh—des Königs von Maṇipura; saḥ—er; api—obwohl; tat-putraḥ—der Sohn Arjunas; putrikā-sutah—der Sohn seines Großvaters mütterlicherseits.

### ÜBERSETZUNG

Nakula zeugte mit seiner Frau Kareņumatī einen Sohn namens Naramitra. Ebenso zeugte Arjuna mit seiner Frau Ulupī, der Tochter der Nāgas, einen Sohn namens Irāvān und mit der Prinzessin von Maṇipura einen Sohn namens Babhruvāhana. Babhruvāhana wurde vom König von Maṇipura adoptiert.

### **ERLÄUTERUNG**

Hieraus geht hervor, daß Pārvatī die Tochter des Königs des sehr, sehr alten Berglandes Maṇipura ist. Maṇipura gab es also schon vor fünftausend Jahren, als die Pāṇḍavas regierten, und ebenso gab es den König von Maṇipura. Dieses Königreich ist deshalb ein sehr altes, aristokratisches Vaiṣṇava-Königreich. Wenn dieses Königreich erneut zu einem Vaiṣṇava-Staat gemacht wird, so wird dies ein großer Erfolg sein, denn dieser Staat besteht seit fünftausend Jahren. Wenn der Vaiṣṇava-Geist dort wiederbelebt wird, so wird dieses Land ein wunderbarer, auf der ganzen Welt berühmter Ort sein. Maṇipura-Vaiṣṇavas sind in der Vaiṣṇava-Gesellschaft sehr berühmt. In Vṛndāvana und Navadvīpa gibt es viele Tempel, die vom König von Maṇipura erbaut wurden. Einige unserer Geweihten stammen aus dem Staat Maṇipura. Wenn die Kṛṣṇa-bewußten Gottgeweihten sich zusammentun und sich bemühen, können sie deshalb die Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein im Staat Maṇipura mit großem Erfolg verbreiten.

### **VERS 33**

## तव तातः सुमद्रायामभिमन्युरजायत । सर्वातिरथजिद् वीर उत्तरायां ततो भवान ॥३३॥

tava tātaḥ subhadrāyām abhimanyur ajāyata sarvātirathajid vīra uttarāyām tato bhavān

tava—dein; tātaḥ—Vater; subhadrāyām—im Schoß Subhadrās; abhimanyuḥ—Abhimanyu; ajāyata—wurde geboren; sarva-atiratha-jit—ein großer Krieger, der die atirathas besiegen konnte; vīraḥ—ein großer Held; uttarāyām—im Schoß Uttarās; tatah—von Abhimanyu; bhavān—du.

### ÜBERSETZUNG

Mein lieber König Parīkşit, dein Vater Abhimanyu wurde aus dem Schoß Subhadrās als Sohn Arjunas geboren. Er war der Bezwinger aller atirathas [Krieger, die gegen eintausend Wagenlenker kämpfen konnten]. Er und Uttarā, die Tochter Virāḍrājas, sind deine Eltern.

### VERS 34

# परिश्वीणेषु कुरुषु द्रौणेर्त्रह्मास्रतेजसा । त्वं च कृष्णानुभावेन सजीवो मोचितोऽन्तकात॥३४॥

parikşīṇeşu kuruşu drauṇer brahmāstra-tejasā tvam ca kṛṣṇānubhāvena sajīvo mocito 'ntakāt

parikṣīṇeṣu—weil sie im Kurukṣetra-Krieg vernichtet wurden; kuruṣu—die Mitglieder der Kuru-Dynastie, wie beispielsweise Duryodhana; drauṇeḥ—Aśvatthāmā, der Sohn Droṇācāryas; brahmāstra-tejasā—aufgrund der Hitze der brahmāstra (eine Atomwaffe); tvam ca—du auch; kṛṣṇa-anubhāvena—aufgrund der Barmherzigkeit Śrī Kṛṣṇas; sajīvaḥ—mit deinem Leben; mocitaḥ—gerettet; antakāt—vor dem Tod.

### ÜBERSETZUNG

Nach der Vernichtung der Kuru-Dynastie in der Schlacht von Kuruksetra wärest du ebenfalls von der vom Sohn Dronacaryas abgeschossenen Atomwaffe, der brahmastra, getötet worden, doch durch die Gnade der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Krsna, wurdest du vom Tod errettet.

### **VERS 35**

# तवेमे तनयास्तात जनमेजयपूर्वकाः। श्रुतसेनो भीमसेन उग्रसेनश्र वीर्यवान्।।३५॥

taveme tanayās tāta janamejaya-pūrvakāḥ śrutaseno bhīmasena ugrasenaś ca vīryavān

tava—deine; ime—all diese; tanayāḥ—Söhne; tāta—mein lieber König Parīkşit; janamejaya—Janamejaya; pūrvakāḥ—angeführt von; śrutasenaḥ—Śrutasena; bhīmasenaḥ—Bhīmasena; ugrasenaḥ—Ugrasena; ca—auch; vīryavān—alle sehr stark.

### ÜBERSETZUNG

Mein lieber König, deine vier Söhne — Janamejaya, Śrutasena, Bhīmasena und Ugrasena — sind alle sehr stark. Janamejaya ist der älteste.

### **VERS 36**

# जनमेजयस्त्वां विदित्वा तक्षकात्रिधनं गतम् । सर्पान् वै सर्पयागाग्नौ स होष्यति रुषान्वितः ॥३६॥

janamejayas tvāṁ viditvā takṣakān nidhanaṁ gatam sarpān vai sarpa-yāgāgnau sa hoṣyati ruṣānvitaḥ

janamejayah—der älteste Sohn; tvām—über dich; viditvā—wissend; takṣakāt—von der Takṣaka-Schlange; nidhanam—Tod; gatam—gemacht; sarpān—die Schlangen; vai—gewiß; sarpa-yāga-agnau—im Feuer des Opfers, das den Tod aller Schlangen bewirken sollte; sah—er (Janamejaya); hoṣyati—wird als Opfer darbringen; ruṣā-anvitah—aufgrund großen Zornes.

### ÜBERSETZUNG

Weil du durch eine Takşaka-Schlange den Tod finden wirst, wird dein Sohn Janamejaya sehr zornig sein und ein Opfer durchführen, um alle Schlangen der Welt zu töten.

### VERS 37

कालपेयं पुरोधाय तुरं तुरगमेधपाट् । समन्तात् पृथिवीं सर्वो जित्वा यक्ष्यित चाध्वरैः॥३७॥ kālaşeyam purodhāya turam turaga-medhaşāṭ samantāt pṛthivīm sarvām jitvā yakşyati cādhvaraiḥ

kālaṣeyam—der Sohn Kalaṣas; purodhāya—als Priester annehmend; turam—Tura; turaga-medhaṣāṭ—er wird als Turaga-medhaṣāṭ bekannt sein (einer, der viele Pferdeopfer dargebracht hat); samantāt—einschließlich aller Teile; pṛthivīm—die Welt; sarvām—überall; jitvā—erobernd; yakṣyati—wird Opfer durchführen; ca—und; adhvaraih—indem er aśvamedha-yajñas durchführen wird.

### ÜBERSETZUNG

Nachdem Janamejaya die ganze Welt erobert und Tura, den Sohn Kalaşas, zu seinem Priester gemacht haben wird, wird er asvamedha-yajñas durchführen und deshalb als Turaga-medhaṣāṭ bekannt sein.

### VERS 38

# तस्य पुत्रः शतानीको याज्ञवल्क्यात् त्रयीं पठन् । अस्त्रज्ञानं क्रियाज्ञानं शौनकात् परमेष्यति ॥३८॥

tasya putrah śatānīko yājñavalkyāt trayīm paṭhan astra-jñānam kriyā-jñānam śaunakāt param esvati

tasya—von Janamejaya; putraḥ—der Sohn; śatānīkaḥ—Śatānīka; yājňavalkyāt—von dem großen Weisen Yājňavalkya; trayīm—die drei Veden (Sāma, Yajur und Rg); paṭhan—eingehend studierend; astra-jňānam—die Kunst der Kriegsführung; kriyā-jňānam—die Kunst, rituelle Zeremonien zu vollziehen; śaunakāt—von Śaunaka Rṣi; param—transzendentales Wissen; eṣyati—bekommen.

### ÜBERSETZUNG

Janamejayas Sohn Śatānīka wird von Yājñavalkya die drei Veden erlernen sowie die Kunst, rituelle Zeremonien zu vollziehen. Außerdem wird er von Kṛpācārya die Kriegskunst erlernen und von dem Weisen Śaunaka die transzendentale Wissenschaft.

### **VERS 39**

सहस्रानीकस्तत्पुत्रस्ततश्रैवाश्वमेधजः । असीमकृष्णस्तस्यापि नेमिचकस्तु तत्सुतः ॥३९॥ sahasrānīkas tat-putras tatas caivāsvamedhajaḥ asīmakṛṣṇas tasyāpi nemicakras tu tat-sutah

sahasrānīkaḥ—Sahasrānīka; tat-putraḥ—der Sohn Śatānīkas; tataḥ—von ihm (Sahasrānīka); ca—auch; eva—gewiß; aśvamedhajaḥ—Aśvamedhaja; asīmakṛṣṇaḥ—Asīmakṛṣṇa; tasya—von ihm (Aśvamedhaja); api—auch; nemicakraḥ—Nemicakra; tu—gewiß; tat-sutaḥ—sein Sohn.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Śatānīkas wird Sahasrānīka sein, und Sahasrānīkas Sohn wird Aśvamedhaja sein. Aśvamedhajas Sohn wird Asīmakṛṣṇa sein, und Asīmakṛṣṇas Sohn wird Nemicakra sein.

### **VERS 40**

# गजाह्वये हृते नद्या कौशाम्ब्यां साघु वत्स्यति । उक्तस्ततश्रित्ररथस्तस्माच्छुचिरथः सुतः ॥४०॥

gajāhvaye hṛte nadyā kauśāmbyām sādhu vatsyati uktas tataś citrarathas tasmāc chucirathah sutah

gajāhvaye—die Stadt Hastināpura (Neu Delhi); hṛte—überschwemmt; nadyā—vom Fluß; kauśāmbyām—an dem Ort, der als Kauśāmbī bekannt ist; sādhu—ordnungsgemäß; vatsyati—wird dort leben; uktaḥ—berühmt; tataḥ—danach; citrarathaḥ—Citrarathaḥ—Citraratha; tasmāt—von ihm; śucirathaḥ—Śuciratha; sutaḥ—der Sohn.

### ÜBERSETZUNG

Wenn die Stadt Hastināpura [Neu Delhi] vom Fluß überschwemmt wird, wird Nemicakra an einem Ort leben, der als Kauśāmbī bekannt ist. Sein Sohn wird als Citraratha berühmt sein, und der Sohn Citrarathas wird Suciratha sein.

### **VERS 41**

# तस्माच वृष्टिमांस्तस्य सुषेणोऽथ महीपतिः । सुनीथस्तस्य भविता नृचक्षुर्यत् सुखीनलः ॥४१॥

tasmāc ca vṛṣṭimāms tasya suṣẹṇo 'tha mahīpatiḥ sunīthas tasya bhavitā nṛcakṣur yat sukhīnalaḥ tasmāt—von ihm (Śuciratha); ca—auch; vṛṣṭimān—der Sohn, der als Vṛṣṭimān bekannt ist; tasya—sein (Sohn); suṣṇaḥ—Suṣṇa; atha—danach; mahī-patiḥ—der Herrscher der gesamten Welt; sunīthaḥ—Sunītha; tasya—sein; bhavitā—wird sein; nrcaksuh—sein Sohn, Nrcakṣu; yat—von ihm; sukhīnalah—Sukhīnala.

### ÜBERSETZUNG

Sucirathas Sproß wird ein Sohn namens Vṛṣṭimān sein, und Vṛṣṭimāns Sohn Suṣeṇa wird der Beherrscher der gesamten Welt sein. Der Sohn Suṣeṇas wird Sunītha sein, Sunīthas Sohn wird Nṛcakṣu sein, und Nṛcakṣus Nachkomme wird ein Sohn namens Sukhīnala sein.

### **VERS 42**

# परिष्ठवः सुतस्तस्मान्मेधावी सुनयात्मजः। नृपञ्जयस्ततो दूर्वस्तिमिस्तस्माज्जनिष्यति।।४२॥

pariplavah sutas tasmān medhāvī sunayātmajah nrpañjayas tato dūrvas timis tasmāj janisyati

pariplavaḥ—Pariplava; sutaḥ—der Sohn; tasmāt—von ihm (Pariplava); medhāvī—Medhāvī; sunaya-ātmajaḥ—der Sohn von Sunaya; nṛ pañjayaḥ—Nṛpañjaya; tataḥ—von ihm; dūrvaḥ—Dūrva; timiḥ—Timi; tasmāt—von ihm; janiṣyati—wird geboren werden.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Sukhīnalas wird Pariplava sein, und Pariplavas Sohn wird Sunaya sein. Von Sunaya wird ein Sohn namens Medhāvī kommen, von Medhāvī Nṛpañjaya, von Nṛpañjaya Dūrva und von Dūrva Timi.

### VERS 43

# तिमेर्न्बहद्रथस्तस्माच्छतानीकः सुदासजः। श्रतानीकाद् दुर्दमनस्तस्यापत्यं महीनरः॥४३॥

timer bṛhadrathas tasmāc chatānīkaḥ sudāsajaḥ śatānīkād durdamanas tasyāpatyaṃ mahīnaraḥ

timeh—von Timi; brhadrathah—Brhadratha; tasmāt—von ihm (Brhadratha); śatānīkah—Śatānīka; sudāsa-jah—der Sohn Sudāsas; śatānīkāt—von Śatānīka; durdamanah—ein Sohn namens Durdamana; tasya apatyam—sein Sohn; mahīnarah—Mahīnara.

Von Timi wird Bṛhadratha kommen, von Bṛhadratha Sudāsa und von Sudāsa Śatānīka. Von Śatānīka wird Durdamana kommen, und Durdamanas Sohn wird Mahīnara sein.

### **VERS 44-45**

दण्डपाणिर्निमिस्तस्य क्षेमको भविता यतः । ब्रह्मक्षत्रस्य वै योनिर्वशो देवर्षिसत्कृतः ॥४४॥ क्षेमकं प्राप्य राजानं संस्थां प्राप्स्यति वै कलौ । अथ मागधराजानो भविनो ये वदामि ते ॥४५॥

> daṇḍapāṇir nimis tasya kṣemako bhavitā yataḥ brahma-kṣatrasya vai yonir vaṁśo devarṣi-satkrtah

kşemakam prāpya rājānam samsthām prāpsyati vai kalau atha māgadha-rājāno bhāvino ye vadāmi te

dandapānih—Dandapāni; nimih—Nimi; tasya—von ihm (Mahīnara); kṣemakaḥ—ein Sohn namens Kṣemaka; bhavitā—wird geboren werden; yataḥ—von dem (Nimi); brahma-kṣatrasya—von brāhmaṇas und kṣatriyas; vai—in der Tat; yonih—der Ursprung; vamśaḥ—die Dynastie; deva-ṛṣi-satkṛtaḥ—von großen Heiligen und Halbgöttern geachtet; kṣemakam— König Kṣemaka; prāpya—bis zu diesem Punkt; rājānam—der Monarch; samsthām—ein Ende; prāpsyati—wird ihnen bereiten; vai—in der Tat; kalau—in diesem Kali-yuga; atha—daraufhin; māgadha-rājānaḥ—die Könige in der Māgadha-Dynastie; bhāvinaḥ—die Zukunft; ye—alle diejenigen, die; vadāmi—ich werde erklären; te—dir.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Mahīnaras wird Daṇḍapāṇi sein, und dessen Sohn wird Nimi sein, von dem König Kṣemaka kommen wird. Ich habe dir nun die Dynastie des Mondgottes beschrieben, aus der brāhmaṇas und kṣatriyas hervorgehen und die von Halbgöttern und großen Heiligen in Ehren gehalten wird. In diesem Kali-yuga wird Kṣemaka der letzte Monarch sein. Ich werde dir jetzt die Zukunft der Māgadha-Dynastie schildern. Bitte höre mir zu.

### **VERS 46-48**

मितता सहदेवस्य मार्जारिर्यच्छुतश्रवाः । ततो युतायुस्तस्यापि निरमित्रोऽथ तत्सुतः ॥४६॥ सुनस्रतः सुनक्षत्राद् बृहत्सेनोऽथ कर्मजित् । ततः सुतज्जयाद् वित्रः ग्रुचिस्तस्य मविष्यति ॥४७॥ क्षेमोऽथ सुत्रतस्तस्माद् धर्मस्त्रः समस्ततः । सुमत्सेनोऽथ सुमतिः सुबलो जनिता ततः ॥४८॥

> bhavitā sahadevasya mārjārir yac chrutaśravāḥ tato yutāyus tasyāpi niramitro 'tha tat-sutah

sunakşatrah sunakşatrād bṛhatseno 'tha karmajit tatah sutañjayād viprah śucis tasya bhavişyati

kṣemo 'tha suvratas tasmād dharmasūtraḥ samas tataḥ dyumatseno 'tha sumatiḥ subalo janitā tataḥ

bhavitā—wird geboren werden; sahadevasya—der Sohn Sahadevas; mārjāriḥ—Mārjāri; yat—sein Sohn; śrutaśravāḥ—Śrutaśravā; tataḥ—von ihm; yutāyuḥ—Yutāyu; tasya—sein Sohn; api—auch; niramitraḥ—Niramitra; atha—danach; tat-sutaḥ—sein Sohn; sunakṣatraḥ—Sunakṣatra; sunakṣatrāt—von Sunakṣatra; bṛhatsenaḥ—Bṛhatsena; atha—von ihm; karmajit—Karmajit; tataḥ—von ihm; sutañjayāt—von Sutañjaya; vipraḥ—Vipra; śuciḥ—ein Sohn namens Śuci; tasya—von ihm; bhaviṣyati—wird geboren werden; kṣemaḥ—ein Sohn namens Kṣema; atha—danach; suvrataḥ—ein Sohn namens Suvrata; tasmāt—von ihm; dharmasūtraḥ—Dharmasūtra; samaḥ—Sama; tataḥ—von ihm; dyumatsenaḥ—Dyumatsena; atha—danach; sumatiḥ—Sumati; subalaḥ—Subala; janitā—wird geboren werden; tataḥ—danach.

### ÜBERSETZUNG

Sahadeva, der Sohn Jarāsandhas, wird einen Sohn namens Mārjāri haben. Von Mārjāri wird Śrutaśravā kommen, von Śrutaśravā Yutāyu und von Yutāyu Niramitra. Der Sohn Niramitras wird Sunakşatra sein, von Sunakşatra wird Brhatsena kommen und von Brhatsena Karmajit. Der Sohn Karmajits wird Sutañjaya sein, der Sohn Sutañjayas wird Vipra sein, und Vipras Sohn wird

Suci sein. Der Sohn Sucis wird Kşema sein, der Sohn Kşemas wird Suvrata sein, und Suvratas Sohn wird Dharmasūtra sein. Von Dharmasūtra wird Sama kommen, von Sama Dyumatsena, von Dyumatsena Sumati und von Sumati Subala.

### **VERS 49**

# सुनीथः सत्यजिदथ विश्वजिद् यद् रिपुज्जयः । बार्हद्रथाश्र भूपाला भाव्याः साहस्रवत्सरम् ॥४९॥

sunīthaḥ satyajid atha viśvajid yad ripuñjayaḥ bārhadrathāś ca bhūpālā bhāvyāḥ sāhasra-vatsaram

sunīthaḥ—von Subala wird Sunītha kommen; satyajit—Satyajit; atha—von ihm; viśvajit—von Viśvajit; yat—von dem; ripunjayaḥ—Ripunjaya; bārhadrathāḥ—alle in der Dynastie Bṛhadrathas; ca—auch; bhūpālāḥ—all diese Könige; bhāvyāḥ—werden geboren werden; sāhasra-vatsaram—tausend Jahre lang ohne Unterbrechung.

### ÜBERSETZUNG

Von Subala wird Sunītha kommen, von Sunītha Satyajit, von Satyajit Viśvajit und von Viśvajit Ripuñjaya. All diese Persönlichkeiten werden der Dynastie Bṛhadrathas angehören, die die Welt tausend Jahre lang regieren wird.

### **ERLÄUTERUNG**

Hier wird die Geschichte einer Dynastie von Monarchen beschrieben, die mit Jaräsandha ihren Anfang nahm und durch das Erscheinen der oben genannten Könige eintausend Jahre lang bestehen blieb.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 22. Kapitel im Neunten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Die Nachkommen Ajamīḍhas".

### 23. Kapitel

### Die Dynastien der Söhne Yayātis

Im vorliegenden Dreiundzwanzigsten Kapitel werden die Dynastien Anus, Druhyus, Turvasus und Yadus sowie die Geschichte Jyāmaghas beschrieben.

Die Söhne von Yayātis viertem Sohn Anu waren Sabhānara, Cakṣu und Pareṣṇu. Die Söhne und Enkel Sabhānaras waren — in fortlaufender Reihe — Kālanara, Sṛñjaya, Janamejaya, Mahāśāla und Mahāmanā. Die Söhne Mahāmanās waren Uśīnara und Titikṣu. Uśīnara hatte vier Söhne, nämlich Śibi, Vara, Kṛmi und Dakṣa. Śibi hatte ebenfalls vier Söhne — Vṛṣādarbha, Sudhīra, Madra und Kekaya. Titikṣu hatte einen Sohn namens Ruṣadratha, der einen Sohn namens Homa zeugte. Homa war der Vater Sutapās, und Sutapā zeugte Bali. Auf diese Weise wurde die Dynastie fortgeführt. Mit der Frau Balis zeugte Dīrghatamā Aṅga, Vaṅga, Kaliṅga, Suhma, Puṇḍra und Oḍra, die alle Könige wurden.

Von Anga kam Khalapāna, dessen Dynastie von Diviratha, Dharmaratha und Citraratha, der auch als Romapāda bekannt war, weitergeführt wurde. Mahārāja Daśaratha schenkte eine seiner Töchter, die Śāntā hieß, seinem Freund Romapāda, weil Romapāda keine Söhne hatte. Romapāda akzeptierte Śāntā als seine Tochter, und der große Weise Rṣyaśṛṅga heiratete sie. Durch die Gnade Rṣyaśṛṅgas bekam Romapāda einen Sohn namens Caturaṅga. Der Sohn Caturaṅgas war Pṛthulākṣa, der drei Söhne hatte — Bṛhadratha, Bṛhatkarmā und Bṛhadbhānu. Von Bṛhadratha kam ein Sohn namens Bṛhadmanā, dessen Söhne und Enkel nacheinander Jayadratha, Vijaya, Dhṛti, Dhṛtavrata, Satkarmā und Adhiratha waren. Adhiratha nahm sich des von Kuntī ausgesetzten Sohnes Karṇa an, und Karṇas Sohn war Vṛṣasena.

Der Sohn von Yayātis drittem Sohn Druhyu war Babhru, dessen Sohn Setu war. Setus Nachkommen waren Ārabdha, Gāndhāra, Dharma, Dhṛta, Durmada und Pracetā.

Der Sohn von Yayātis zweitem Sohn Turvasu war Vahni, zu dessen leiblichen Nachkommen unter anderem Bharga, Bhānumān, Tribhānu, Karandhama und Maruta gehörten. Der kinderlose Maruta adoptierte Duşmanta, der der Pūru-Dynastie angehörte. Mahārāja Duşmanta war begierig, sein Königreich zurückzubekommen, und so begab er sich zurück zur Pūru-vamśa.

Von den vier Söhnen Yadus war Sahasrajit der älteste. Der Sohn Sahasrajits hieß Satajit. Dieser hatte drei Söhne, von denen einer Haihaya war. Die Söhne und Enkel in der Dynastie Haihayas waren Dharma, Netra, Kunti, Sohañji, Mahişmān, Bhadrasenaka, Dhanaka, Kṛtavīrya, Arjuna, Jayadhvaja, Tālajangha und Vītihotra.

Der Sohn Vītihotras war Madhu, dessen ältester Sohn Vṛṣṇi war. Die Dynastien Yadus, Madhus und Vṛṣṇis sind aufgrund der Namen ihrer Stammväter als Yādava, Mādhava und Vṛṣṇi bekannt. Ein weiterer Sohn Yadus war Kroṣṭā, und seine Nachkommen waren Vṛjinavān, Svāhita, Viṣadgu, Citraratha, Śaśabindu, Pṛthuśravā, Dharma, Uśanā und Rucaka. Rucaka hatte fünf Söhne, von denen einer Jyāmagha hieß. Jyāmagha hatte keine Kinder, doch durch die Gnade der Halbgötter brachte seine kinderlose Frau einen Sohn namens Vidarbha zur Welt.

### VERS 1

### श्रीशुक उवाच

अनोः सभानरश्रक्षः परेष्णुश्च त्रयः सुताः । सभानरात् कालनरः सृज्जयस्तत्सुतस्ततः ॥ १ ॥

> śrī-śuka uvāca anoḥ sabhānaraś cakṣuḥ pareṣṇuś ca trayaḥ sutāḥ sabhānarāt kālanaraḥ srājayas tat-sutas tatah

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; anoḥ—von Anu, dem vierten der vier Söhne Yayātis; sabhānaraḥ—Sabhānara; cakṣuḥ—Cakṣu; pareṣṇuḥ—Pareṣṇu; ca—auch; trayaḥ—drei; sutāḥ—Söhne; sabhānarāt—von Sabhānara; kālanaraḥ—Kālanara; srājayah—Srījaya; tat-sutah—der Sohn Kālanaras; tatah—danach.

### ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī sagte: Anu, der vierte Sohn Yayātis, hatte drei Söhne namens Sabhānara, Cakṣu und Pareṣṇu. O König, Sabhānaras Sohn war Kālanara, und Kālanaras Sohn hieß Sṛñjaya.

### VERS 2

# जनमेजयस्तस्य पुत्रो महाशालो महामनाः । उशीनरस्तितिक्षुश्र महामनस आत्मजौ ॥ २ ॥

janamejayas tasya putro mahāśālo mahāmanāḥ uśīnaras titikṣuś ca mahāmanasa ātmajau

janamejayah—Janamejaya; tasya—von ihm (Janamejaya); putrah—ein Sohn; mahāśālah—Mahāśāla; mahāmanāh—(von Mahāśāla) ein Sohn namens Mahāmanā; ušīnarah—Ušīnara; titikṣuḥ—Titikṣu; ca—und; mahāmanasah—von Mahāmanā; ātmajau—zwei Söhne.

### ÜBERSETZUNG

Von Sṛñjaya kam ein Sohn namens Janamejaya. Von Janamejaya kam Mahāśāla, von Mahāśāla Mahāmanā, und von Mahāmanā kamen zwei Söhne, nämlich Uśīnara und Titikşu.

### **VERS 3-4**

शिबिर्वरः कृमिर्दक्षश्रत्वारोशीनरात्मजाः। वृषादर्भः सुधीरश्र मद्रः केकय आत्मवान्।। ३।। शिबेश्वत्वार एवासंस्तितिश्लोश्र रुशद्रथः। ततो होमोऽथ सुतपा बिलः सुतपसोऽभवत्।। ४।।

> śibir varaḥ kṛmir dakṣaś catvārośīnarātmajāḥ vṛṣādarbhaḥ sudhīraś ca madraḥ kekaya ātmavān

śibeś catvāra evāsams titikṣoś ca ruṣadrathaḥ tato homo 'tha sutapā baliḥ sutapaso 'bhavat

sibiḥ-Śibi; varaḥ-Vara; kṛmiḥ-Kṛmi; dakṣaḥ-Dakṣa; catvāraḥ-vier; uśīna-ra-ātmajāḥ-die Söhne Ušīnaras; vṛṣādarbhaḥ-Vṛṣādarbha; sudhīraḥ ca-sowie Sudhīra; madraḥ-Madra; kekayaḥ-Kekaya; ātmavān-selbstverwirklicht; śibeḥ-von Śibi; catvāraḥ-vier; eva-gewiß; āsan-es waren; titikṣoḥ-von Titikṣu; ca-auch; ruṣadrathaḥ-ein Sohn namens Ruṣadratha; tataḥ-von ihm (Ruṣadratha); homaḥ-Homa; atha-von ihm (Homa); sutapāḥ-Sutapā; baliḥ-Bali; sutapa-sah-von Sutapā; abhavat-es war.

### ÜBERSETZUNG

Die vier Söhne Usinaras waren Sibi, Vara, Kṛmi und Dakṣa. Sibi hatte wiederum vier Söhne, nämlich Vṛṣādarbha, Sudhīra, Madra und ātma-tattva-vit Kekaya. Titikṣus Sohn war Ruṣadratha. Von Ruṣadratha kam Homa, von Homa Sutapā und von Sutapā Bali.

### VERS 5

अङ्गचङ्गकिङ्गाद्याः सुद्धपुण्द्रौड्संज्ञिताः । जिञ्जरे दीर्घतमसो बलेः क्षेत्रे महीक्षितः ॥ ५ ॥

> anga-vanga-kalingādyāḥ suhma-puṇḍrauḍra-samjñitāḥ jajñire dīrghatamaso baleḥ kṣetre mahīkṣitaḥ

anga-Anga; vanga-Vanga; kalinga-Kalinga; ādyāh-angeführt von; suhma-Suhma; pundra-Pundra; odra-Odra; saminitāh-bekannt als solche; jajnire

-wurden geboren; dirghatamasah-durch den Samen Dirghatamas; baleh-von Bali; ksetre-in der Frau; mahī-ksitah-des Königs der Welt.

### ÜBERSETZUNG

Durch den Samen Dīrghatamās gebar die Frau Balis, des Herrschers der Welt, sechs Söhne, nämlich Aṅga, Vaṅga, Kaliṅga, Suhma, Puṇḍra und Oḍra.

### VFRS 6

## चक्रुः खनाम्ना विषयान् षडिमान् प्राच्यकांश्व ते। खलपानोऽङ्गतो जङ्गे तसादु दिविरथस्ततः ॥ ६॥

cakruḥ sva-nāmnā viṣayān ṣaḍ imān prācyakāms ca te khalapāno 'ngato jajñe tasmād divirathas tatah

cakruḥ—sie machten; sva-nāmnā—durch ihren eigenen Namen; viṣayān—verschiedene Staaten; ṣaṭ—sechs; imān—all diese; prācyakān ca—auf der Ostseite (Indiens); te—diese (sechs Könige); khalapānaḥ—Khalapāna; angataḥ—von König Anga; jajnē—wurde geboren; tasmāt—von ihm (Khalapāna); divirathaḥ—Diviratha; tataḥ—danach.

### ÜBERSETZUNG

Diese sechs Söhne, an deren Spitze Anga stand, wurden später Könige von sechs Staaten im Osten Indiens. Diese Staaten wurden jeweils nach dem Namen ihres Königs benannt. Von Anga kam ein Sohn namens Khalapāna, und von Khalapāna kam Diviratha.

### **VERS 7-10**

सुतो धर्मरथो यस्य जज्ञे चित्ररथोऽप्रजाः।
रोमपाद इति ख्यातस्तस्मै दशरथः सखा।। ७।।
शान्तां स्वकन्यां प्रायच्छद्दष्यशृङ्ग उवाह याम्।
देवेऽवर्षति यं रामा आनिन्युईरिणीसुतम्।। ८।।
नाट्यसङ्गीतवादित्रैर्विभ्रमालिङ्गनाईणैः।
स तु राज्ञोऽनपत्यस्य निरूप्येष्टिं मरुत्वते।। ९।।
प्रजामदाद् दशरथो येन लेभेऽप्रजाः प्रजाः।
चतुरङ्गो रोमपादात् पृथुलाक्षस्तु तत्सुतः।।१०।।

suto dharmaratho yasya jajñe citraratho 'prajāḥ romapāda iti khyātas tasmai daśarathah sakhā

śāntām sva-kanyām prāyacchad rṣyaśṛṅga uvāha yām deve 'varṣati yam rāmā āninyur hariṇī-sutam

nāṭya-saṅgīta-vāditrair vibhramāliṅganārhaṇaiḥ sa tu rājño 'napatyasya nirūpyeṣṭiṁ marutvate

prajām adād dasaratho yena lebhe 'prajāḥ prajāḥ caturango romapādāt pṛthulākṣas tu tat-sutaḥ

sutah-ein Sohn; dharmarathah-Dharmaratha; yasya-von dem (Diviratha); jajne-wurde geboren; citrarathah-Citraratha; aprajah-ohne Sohne; romapadah -Romapāda; iti-so; khyātaḥ-gefeiert; tasmai-ihm; daśarathaḥ-Daśaratha; sakhā—Freund; śāntām—Śāntā; sva-kanyām—Daśarathas Tochter; prāyacchat—gab; rsyaśrngah-Rsyaśrnga; uvāha-heiratete; yām-ihr (Śāntā); deve-der Halbgott, der für Regen zuständig ist; avarşati—ließ keinen Regen fallen; yam—dem (Rsyaśrńga); rāmāh—Prostituierte; āninyuh—brachte; harinī-sutam—dieser Rsyaśrnga, der der Sohn einer Hirschkuh war: nāt va-saṅgīta-vāditraih—durch Tanzen. Singen und durch eine Musikvorführung; vibhrama-verwirrend; ālingana-durch Umarmen; arhanaih—durch Verehren; sah—er (Rsyasrnga); tu—gewiß; rājnah—von Mahārāja Daśaratha; anapatyasya—der ohne Nachkommen war; nirūpya—nachdem er errichtet hatte; istim-ein Opfer; marutvate-des Halbgottes namens Marutvān; prajām -Nachkommen; adāt-gab; daśarathah-Daśaratha; yena-durch den (als Resultat des vajña); lebhe—erlangte; aprajāh—obwohl er keine Söhne hatte; prajāh—Söhne; caturangah—Caturanga; romapādāt—von Citraratha; prthulāksah—Prthulāksa; tu -gewiß; tat-sutah-der Sohn Caturangas.

#### ÜBERSETZUNG

Von Diviratha kam ein Sohn namens Dharmaratha, und Dharmarathas Sohn war Citraratha, der als Romapāda berühmt war. Romapāda hatte jedoch keine Nachkommen, und deshalb gab ihm sein Freund Mahārāja Daśaratha seine eigene Tochter, die Śāntā hieß. Romapāda nahm sie als seine Tochter an, und später heiratete sie Rṣṣaśṛṅga. Als es die Halbgötter von den himmlischen Planeten unterließen, Regen fallen zu lassen, wurde Rṣṣaśṛṅga zum Priester ernannt und beauftragt, ein Opfer durchzuführen, nachdem man ihn mit Hilfe von verführerischen Prostituierten aus dem Wald gelockt

hatte; diese tanzten, führten Schauspiele mit Musikbegleitung auf und umarmten und verehrten ihn. Als Rsyasrnga schließlich kam, fiel Regen. Danach vollzog Rsyasrnga für Mahārāja Dasaratha, der keine Nachkommen hatte, ein Opfer, um ihm zu Söhnen zu verhelfen, was ihm auch tatsächlichgelang. Romapāda bekam durch die Gnade Rsyasrngas einen Sohn namens Caturanga, und von Caturanga kam Prthulākṣa.

### **VERS 11**

# बृहद्रथो बृहत्कर्मा बृहद्भानुश्च तत्सुताः। आद्यादु बृहन्मनास्तसाजयद्रथ उदाहृतः॥११॥

bṛhadratho bṛhatkarmā bṛhadbhānuś ca tat-sutāḥ ādyād bṛhanmanās tasmāj jayadratha udāhrtah

bṛhadrathaḥ—Bṛhadratha; bṛhatkarmā—Bṛhatkarmā; bṛhadbhānuḥ—Bṛhadbhānu; ca—auch; tat-sutāḥ—die Söhne Pṛthulākṣas; ādyāt—vom ältesten (Bṛhadratha); bṛhanmanāḥ—Bṛhanmanā wurde geboren; tasmāt—von ihm (Bṛhanmanā); jayadrathaḥ—ein Sohn namens Jayadratha; udāhṛtaḥ—berühmt als sein Sohn.

### ÜBERSETZUNG

Die Söhne Pṛthulākṣas waren Bṛhadratha, Bṛhatkarmā und Bṛhadbhānu. Vom ältesten, Bṛhadratha, kam ein Sohn namens Bṛhanmanā, und von Brhanmanā kam ein Sohn namens Jayadratha.

### VERS 12

## विजयस्तस्य सम्भूत्यां ततो धृतिरजायत । ततो धृतवतस्तस्य सत्कर्माधिरथस्ततः ॥१२॥

vijayas tasya sambhūtyām tato dhṛtir ajāyata tato dhṛtavratas tasya satkarmādhirathas tataḥ

vijayah—Vijaya; tasya—von ihm (Jayadratha); sambhūtyām—im Schoß der Frau; tatah—danach (von Vijaya); dhṛtiḥ—Dhṛti; ajāyata—wurde geboren; tatah—von ihm (Dhṛti); dhṛtavratah—ein Sohn namens Dhṛtavrata; tasya—von ihm (Dhṛtavrata); satkarmā—Satkarmā; adhirathah—Adhiratha; tatah—von ihm (Satkarmā).

Der Sohn Jayadrathas, den dieser mit seiner Frau Sambhūti zeugte, war Vijaya, und Vijayas Sohn war Dhṛti. Von Dhṛti kam Dhṛtavrata, von Dhṛtavrata Satkarmā und von Satkarmā Adhiratha.

### **VERS 13**

# योऽसौ गङ्गातटे क्रीडन् मञ्जूषान्तर्गतं शिशुम् । कुन्त्यापविद्धं कानीनमनपत्योऽकरोत् सुतम् ॥१३॥

yo 'sau gangā-taṭe krīḍan mañjūṣāntargatam śiśum kuntyāpaviddham kānīnam anapatyo 'karot sutam

yaḥ asau—einer, der (Adhiratha); gaṅgā-taṭe—am Ufer der Gaṅgā; krīḍan—während des Spielens; maṅjūṣa-antaḥgatam—in einen Korb gelegt; śiśum—ein Säugling wurde gefunden; kuntyā apaviddham—dieser Säugling war von Kuntī ausgesetzt worden; kānīnam—weil er geboren wurde, als sie noch unverheiratet war; anapatyaḥ—da dieser Adhiratha keinen Sohn hatte; akarot—nahm den Säugling an; sutam—als seinen Sohn.

### ÜBERSETZUNG

Während Adhiratha am Ufer der Gangā spielte, fand er einen Korb, in dem ein eingewickelter Säugling lag, der von Kuntī ausgesetzt worden war, weil er vor ihrer Heirat geboren wurde. Da Adhiratha keine Söhne hatte, nahm er dieses Kind als sein eigenes an und zog es groß. [Dieser Sohn wurde später als Karna bekannt.]

### **VERS 14**

वृषसेनः सुतस्तस्य कर्णस्य जगतीपते । दुद्योश्र तनयो बभ्रुः सेतुस्तस्यात्मजस्ततः ॥१४॥

> vṛṣasenaḥ sutas tasya karṇasya jagatīpate druhyoś ca tanayo babhruḥ setus tasyātmajas tataḥ

vṛṣasenaḥ-Vṛṣasena; sutaḥ-ein Sohn; tasya karṇasya-von eben diesem Karṇa; jagatī pate-o Mahārāja Parīkṣit; druhyoḥ ca-von Druhyu, dem dritten Sohn Yayātis; tanayaḥ-ein Sohn; babhruḥ-Babhru; setuḥ-Setu; tasya-von ihm (Babhru); ātmajaḥ tataḥ-einen Sohn danach.

O König, der einzige Sohn Karņas war Vṛṣasena. Druhyu, der dritte Sohn Yayātis, hatte einen Sohn namens Babhru, und der Sohn Babhrus hieß Setu.

### VERS 15

# आरब्धस्तस्य गान्धारस्तस्य धर्मस्ततो धृतः । धृतस्य दुर्मदस्तसात् प्रचेताः प्राचेतसः शतम्।।१५॥

ārabdhas tasya gāndhāras tasya dharmas tato dhṛtaḥ dhṛtasya durmadas tasmāt pracetāh prācetasah śatam

ārabdhaḥ—Ārabdha (war der Sohn Setus); tasya—von ihm (Ārabdha); gāndhāraḥ—ein Sohn namens Gāndhāra; tasya—von ihm (Gāndhāra); dharmaḥ—ein Sohn, der als Dharma bekannt war; tataḥ—von ihm (Dharma); dhataḥ—ein Sohn namens Dhata; dhataya—von Dhata; durmadaḥ—ein Sohn namens Durmada; tasmāt—von ihm (Durmada); pracetāḥ—ein Sohn namens Pracetā; prācetasaḥ—von Pracetā; śatam—es gab einhundert Söhne.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Setus war Ārabdha, Ārabdhas Sohn war Gāndhāra, und Gāndhāras Sohn war Dharma. Dharmas Sohn war Dhṛta, Dhṛtas Sohn war Durmada, und Durmadas Sohn war Pracetā, der einhundert Söhne hatte.

#### VERS 16

# म्लेच्छाधिपतयोऽभूवनुदीचीं दिश्रमाश्रिताः । तुर्वसोश्र सुतो विद्वविद्वर्भर्गोऽथ भानुमान् ॥१६॥

mlecchādhipatayo 'bhūvann udīcīm diśam āśritāḥ turvasoś ca suto vahnir vahner bhargo 'tha bhānumān

mleccha—der Länder, die als Mlecchadesa bezeichnet werden (in denen es die vedische Kultur nicht gab); adhipatayaḥ—die Könige; abhūvan—wurden; udīcīm—auf der Nordseite Indiens; disam—die Himmelsrichtung; āsritāḥ—als das Gebiet akzeptierend; turvasoḥ ca—von Turvasu, dem zweiten Sohn Mahārāja Yayātis; sutaḥ—der Sohn; vahniḥ—Vahni; vahneḥ—von Vahni; bhargaḥ—der Sohn namens Bharga; atha—danach, sein Sohn; bhānumān—Bhānumān.

Die Pracetās [die Söhne Pracetās] besetzten den Norden Indiens, wo es keine vedische Zivilisation gab, und wurden die Könige dieses Gebietes. Yayātis zweiter Sohn war Turvasu. Der Sohn Turvasus war Vahni, der Sohn Vahnis war Bharga, und der Sohn Bhargas war Bhānumān.

### VERS 17

# त्रिभानुस्तत्सुतोऽस्यापि करन्थम उदारधीः। मरुत्तस्तत्सुतोऽपुत्रः पुत्रं पौरवमन्त्रभृत्।।१७॥

tribhānus tat-suto 'syāpi karandhama udāra-dhīḥ marutas tat-suto 'putraḥ putram pauravam anvabhūt

tribhānuḥ—Tribhānu; tat-sutaḥ—der Sohn Bhānumāns; asya—von ihm (Tribhānu); api—auch; karandhamaḥ—Karandhama; udāra-dhīḥ—der sehr großmütig war; marutaḥ—Maruta; tat-sutaḥ—der Sohn Karandhamas; aputraḥ—da er keine Nachkommen hatte; putram—als einen Sohn; pauravam—einen Sohn aus der Pūru-Dynastie, Mahārāja Duşmanta; anvabhūt—adoptierte.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Bhānumāns war Tribhānu, und dessen Sohn war der großmütige Karandhama. Karandhamas Sohn war Maruta, der keine Söhne hatte und deshalb einen Abkömmling der Pūru-Dynastie [Mahārāja Duşmanta] adoptierte.

### **VERS 18-19**

दुष्मन्तः स पुनर्भेजे स्ववंशं राज्यकाम्रुकः । ययातेर्ज्येष्ठपुत्रस्य यदोर्वशं नर्र्षम् ॥१८॥ वर्णयामि महापुण्यं सर्वपापहरं नृणाम् । यदोर्वशं नरः श्रुत्वा सर्वपापैः प्रमुच्यते ॥१९॥

> duşmantah sa punar bheje sva-vamsam rājya-kāmukah yayāter jyeştha-putrasya yador vamsam nararşabha

varnayāmi mahā-puņyam sarva-pāpa-haram nṛṇām yador vamsam naraḥ śrutvā sarva-pāpaiḥ pramucyate

duşmantaḥ—Mahārāja Duşmanta; saḥ—er; punaḥ bheje—nahm wieder an; svavamsam—seine ursprüngliche Dynastie (die Pūru-Dynastie); rājya-kāmukaḥ—weil er den Königsthron besteigen wollte; yayāteḥ—von Mahārāja Yayāti; jyeṣṭha-putrasya—des ersten Sohnes, Yadu; yadoḥ vamsam—die Dynastie Yadus; nara-rṣabha—o bester der Menschen, Mahārāja Parīkṣit; varṇayāmi—ich werde beschreiben; mahāpuṇyam—in höchstem Maße fromm; sarva-pāpa-haram—beseitigt alle Reaktionen auf sündhafte Handlungen; nrṇām—der menschlichen Gesellschaft; yadoḥ vamsam—die Beschreibung der Dynastie Yadus; naraḥ—jedermann; śrutvā—indem er einfach hört; sarva-pāpaiḥ—von allen Reaktionen auf sündhafte Handlungen; pramucyate—wird befreit.

### ÜBERSETZUNG

Da Mahārāja Duşmanta den Wunsch hatte, den Thron zu besteigen, kehrte er zu seiner ursprünglichen Dynastie [der Pūru-Dynastie] zurück, obwohl er Maruta als Vater angenommen hatte. O Mahārāja Parīkşit, ich möchte nun die Dynastie Yadus, des ältesten Sohnes Mahārāja Yayātis, beschreiben. Diese Schilderung ist in höchstem Maße fromm und vernichtet die Reaktionen auf sündhafte Handlungen in der menschlichen Gesellschaft. Durch das bloße Hören dieser Beschreibung wird man von allen sündhaften Reaktionen befreit.

### **VERS 20-21**

यत्रावतीर्णो भगवान् परमात्मा नराकृतिः। यदोः सहस्रजित्क्रोष्टा नलो रिपुरिति श्रुताः ॥२०॥ चत्वारः स्नवस्तत्र शतजित् प्रथमात्मजः। महाहयो रेणुहयो हैहयश्रेति तत्सुताः॥२१॥

> yatrāvatīrņo bhagavān paramātmā narākṛtiḥ yadoḥ sahasrajit kroṣṭā nalo ripur iti śrutāh

catvāraḥ sūnavas tatra śata jit prathamātmajaḥ mahāhayo reṇuhayo haiha yaś ceti tat-sutāh

yatra-in welcher (in der Dynastie); avatīrnaḥ-stieg herab; bhagavān-die Höchste Persönlichkeit Gottes, Kṛṣṇa; paramātmā-der die Überseele aller Lebewesen ist; nara-ākṛtiḥ-eine Person, genau wie ein Mensch aussehend; yadoḥ-von

Yadu; sahasrajit—Sahasrajit; krostā—Krostā; nalah—Nala; ripuh—Ripu; iti śrutāh—so sind sie berühmt; catvārah—vier; sūnavah—Söhne; tatra—unter diesen; śatajit—Šatajit; prathama-ātmajah—des ersten Sohnes; mahāhayah—Mahāhaya; renuhayah—Renuhaya; haihayah—Haihaya; ca—und; iti—so; tat-sutāh—seine Söhne (die Söhne Satajits).

### ÜBERSETZUNG

Die Höchste Persönlichkeit Gottes, Kṛṣṇa, die Überseele in den Herzen aller Lebewesen, stieg in Ihrer ursprünglichen Gestalt als Mensch in der Dynastie Yadus herab. Yadu hatte vier Söhne — Sahasrajit, Kroṣṭā, Nala und Ripu. Von diesen vier hatte der älteste, Sahasrajit, einen Sohn namens Satajit, der wiederum drei Söhne hatte, nämlich Mahāhaya, Reṇuhaya und Haihaya.

### **ERLÄUTERUNG**

Im Śrīmad-Bhāgavatam (1.2.11) heißt es:

vadanti tat tattva-vidas tattvam yaj jñānam advayam brahmeti paramātmeti bhagavān iti śabdyate

"Gelehrte Transzendentalisten, die die Absolute Wahrheit kennen, nennen diese nichtduale Substanz Brahman, Paramātmā oder Bhagavān."

Die Mehrheit der Transzendentalisten versteht nur das unpersönliche Brahman oder den lokalisierten Paramātmā, denn wie der Herr in der *Bhagavad-gītā* (7.3) sagt, ist es sehr schwierig, die Persönlichkeit Gottes zu verstehen:

manuşyāṇāṁ sahasreşu kaścid yatati siddhaye yatatām api siddhānāṁ kaścin māṁ vetti tattvataḥ

"Von vielen Tausenden von Menschen bemüht sich vielleicht einer, die Vollkommenheit zu erlangen, und von denen, die die Vollkommenheit erreichen, kennt Mich kaum einer in Wahrheit."

Die yogīs und jñānīs — die mystischen yogīs und die Unpersönlichkeitsanhänger — können die Absolute Wahrheit in ihrem unpersönlichen oder lokalisierten Aspekt verstehen. Doch obwohl diese verwirklichten Seelen über gewöhnlichen Menschen stehen, können sie nicht erkennen, wie die Höchste Absolute Wahrheit eine Person sein kann. Deshalb heißt es, daß von vielen siddhas, das heißt Seelen, die die Absolute Wahrheit bereits erkannt haben, vielleicht einer Kṛṣṇa versteht, der genau wie ein Mensch aussieht (narākṛti). Diese menschliche Form wurde von Kṛṣṇa Selbst erklärt, nachdem Er die virāṭ-rūpa offenbart hatte. Die virāṭ-rūpa ist nicht die eigentliche Gestalt des Herrn; die eigentliche Gestalt des Herrn ist Dvibhuja-syāmasundara,

Muralīdhara, der Herr mit zwei Händen, der eine Flöte spielt (yam syāmasundaram acintya-guṇa-svarūpam). Die Formen des Herrn sind der Beweis für Seine unbegreiflichen Eigenschaften. Obwohl der Herr zwischen zwei Atemzügen unzählige Universen erhält, hat Er eine Gestalt, die genauso aussieht wie die eines Menschen. Das bedeutet jedoch nicht, daß Er ein Mensch ist. Das ist Seine ursprüngliche Gestalt; doch weil Er wie ein Mensch aussieht, denken diejenigen, die nur wenig Wissen haben, Er sei ein gewöhnlicher Sterblicher. Der Herr sagt:

avajānanti mām mūḍhā mānuṣīm tanum āśritam param bhāvam ajānanto mama bhūta-maheśvaram

"Dummköpfe verspotten Mich, wenn Ich in der menschlichen Gestalt erscheine. Sie wissen nichts von Meinem transzendentalen Wesen und sind sich nicht bewußt, daß Ich der höchste Beherrscher alles Existierenden bin." (Bg. 9.11)

Durch Sein param bhāvam, Sein transzendentales Wesen, ist der Herr der alldurchdringende Paramātmā, der im Herzen aller Lebewesen weilt, aber dennoch sieht Er aus wie ein Mensch. Nach der Māyāvāda-Philosophie ist der Herr ursprünglich unpersönlich, nimmt jedoch eine menschliche Gestalt und viele andere Formen an, wenn Er herabkommt. In Wirklichkeit aber ist Er ursprünglich wie ein Mensch, und das unpersönliche Brahman besteht aus den Strahlen Seines Körpers (yasya prabhā prabhavato jagad-anḍa-koṭi).

#### VERS 22

# धर्मस्तु हैहयसुतो नेत्रः कुन्तेः पिता ततः । सोहञ्चिरभवत् कुन्तेर्महिष्मान् भद्रसेनकः ॥२२॥

dharmas tu haihaya-suto netraḥ kunteḥ pitā tataḥ sohañjir abhavat kunter mahiṣmān bhadrasenakaḥ

dharmaḥ tu—Dharma jedoch; haihaya-sutaḥ—wurde der Sohn Haihayas; netraḥ—Netra; kunteḥ—von Kunti; pitā—der Vater; tataḥ—von ihm (Dharma); sohaā-jiḥ—Sohaāji; abhavat—wurde; kunteḥ—der Sohn Kuntis; mahiṣmān—Mahiṣmān; bhadrasenakah—Bhadrasenaka.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Haihayas war Dharma, und Dharmas Sohn war Netra, der Vater Kuntis. Von Kunti kam ein Sohn namens Sohañji, von Sohañji kam Mahişmān und von Mahismān Bhadrasenaka.

### **VERS 23**

दुर्मदो भद्रसेनस्य धनकः कृतवीर्यसः। कृताग्रिः कृतवर्मा च कृतौजा धनकात्मजाः॥२३॥

> durmado bhadrasenasya dhanakah kṛtavīryasūḥ kṛtāgniḥ kṛtavarmā ca kṛtaujā dhanakātmajāḥ

durmadaḥ—Durmada; bhadrasenasya—von Bhadrasena; dhanakaḥ—Dhanaka; kṛtavīrya-sūḥ—Kṛtavīrya gebärend; kṛtāgniḥ—Kṛtāgni; kṛtavarmā—Kṛtavarmā; ca—auch; kṛtaujāḥ—Kṛtaujā; dhanaka-ātmajāḥ—Söhne Dhanakas.

### ÜBERSETZUNG

Die Söhne Bhadrasenas hießen Durmada und Dhanaka. Dhanaka war der Vater von Kṛtavīrya und außerdem von Kṛtāgni, Kṛtavarmā und Kṛtaujā.

### VERS 24

अर्जुनः कृतवीर्यस्य सप्तद्वीपेश्वरोऽभवत् । दत्तात्रेयाद्धरेरंशात् प्राप्तयोगमहागुणः ॥२४॥

> arjunah kṛtavīryasya sapta-dvīpeśvaro 'bhavat dattātreyād dharer amśāt prāpta-yoga-mahāgunah

arjunaḥ—Arjuna; kṛtavīryasya—von Kṛtavīrya; sapta-dvīpa—der sieben Inseln (der ganzen Welt); īsvarah abhavat—wurde der Kaiser; dattātreyāt—Dattātreya; hareh amśāt—von dem, der die Inkarnation der Höchsten Persönlichkeit Gottes war; prāpta—erlangte; yoga-mahāgunah—die Eigenschaft mystischer Kraft.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Kṛtavīryas war Arjuna. Er [Kārtavīryārjuna] wurde der Herrscher der gesamten Welt, die aus sieben Inseln besteht, und Dattātreya, eine Inkarnation der Höchsten Persönlichkeit Gottes, stattete ihn mit mystischer Kraft aus. Auf diese Weise erhielt er die mystischen Vollkommenheiten, die als aṣṭa-siddhi bekannt sind.

#### VFRS 25

न नृनं कार्तवीर्यस्य गृतिं यास्यन्ति पार्थिवाः । यज्ञदानतपोयोगैः श्रुतवीर्यदयादिभिः ॥२५॥ na nūnam kārtavīryasya gatim yāsyanti pārthivāḥ yajna-dāna-tapo-yogaiḥ śruta-vīrya-dayādibhiḥ

na-nicht; nūnam-in der Tat; kārtavīryasya-des Kaisers Kārtavīrya; gatim -die Taten; yāsyanti-konnten verstehen oder erlangen; pārthivāh-jeder auf der Erde; yajña-Opfer; dāna-Mildtätigkeit; tapah-Bußen; yogaih-mystische Kräfte; sruta-Bildung; vīrya-Stärke; dayā-Barmherzigkeit; ādibhih-durch all diese Eigenschaften.

### ÜBERSETZUNG

Kein anderer König auf der Welt konnte sich mit Kārtavīryārjuna an Opfern, Mildtätigkeit, Entsagung, mystischer Kraft, Bildung, Stärke und Barmherzigkeit messen.

### VERS 26

# पश्चाञ्चीतिसहस्राणि स्रव्याहतवलः समाः । अनष्टवित्तसरणो बुभुजेऽक्षय्यषड्वसु ॥२६॥

pañcāšīti sahasrāṇi hy avyāhata-balaḥ samāḥ anaṣṭa-vitta-smaraṇo bubhuje 'kṣayya-ṣad-vasu

pañcāsīti—fünfundachtzig; sahasrāṇi—Tausende; hi—in der Tat; avyāhata—unerschöpflich; balaḥ—dessen Stärke; samāḥ—Jahre; anaṣṭa—ohne Verfall; vitta—materielle Reichtümer; smaraṇaḥ—und Erinnerungsvermögen; bubhuje—genoß; akṣayya—ohne Verfall; ṣaṭ-vasu—sechs Arten von materiellem Reichtum, der Genuß verschafft.

### ÜBERSETZUNG

Fünfundachtzigtausend Jahre lang genoß Kārtavīryārjuna ununterbrochen, im Vollbesitz seiner körperlichen und geistigen Kräfte, materielle Reichtümer. Mit anderen Worten, er genoß mit seinen sechs Sinnen unerschöpfliche materielle Reichtümer.

### VERS 27

तस्य पुत्रसहस्रेषु पश्चैवोर्वरिता मृघे । जयध्वजः ग्रुरसेनो वृषमो मघुरूर्जितः ॥२७॥ tasya putra-sahasreşu pañcaivorvaritā mṛdhe jayadhvajaḥ śūraseno vṛṣabho madhur ūrjitaḥ

tasya—von ihm (Kārtavīryārjuna); putra-sahasreşu—unter den eintausend Söhnen; pañca—fünf; eva—nur; urvaritāḥ—blieben am Leben; mṛdhe—in einem Kampf (mit Paraśurāma); jayadhvajaḥ—Jayadhvaja; śūrasenaḥ—Śūrasena; vṛṣabhaḥ—Vṛṣabha; madhuḥ—Madhu; ūrjitah—und Ūrjita.

### ÜBERSETZUNG

Von den eintausend Söhnen Kārtavīryārjunas blieben nach dem Kampf mit Paraśurāma nur fünf am Leben. Ihre Namen waren Jayadhvaja, Śūrasena, Vṛṣabha, Madhu und Ūrjita.

### VERS 28

### जयध्वजात् तालजङ्कस्तस्य पुत्रशतं त्वभृत्। क्षत्रं यत् तालजङ्काख्यमौर्वतेजोपसंहतम्।।२८॥

jayadhvajāt tālajaṅghas tasya putra-śataṁ tv abhūt kṣatraṁ yat tālajaṅghākhyam aurva-tejopasaṁhrtam

jayadhvajāt—von Jayadhvaja; tālajanghaḥ—ein Sohn namens Tālajangha; tasya—von ihm (Tālajangha); putra-satam—einhundert Söhne; tu—tatsächlich; abhūt—wurden geboren; kṣatram—eine Dynastie von kṣatriyas; yat—die; tālajanghaākhyam—waren bekannt als die Tālajanghas; aurva-tejaḥ—sehr stark; upasamhṛtam—wurden von Mahārāja Sagara getötet.

### ÜBERSETZUNG

Jayadhvaja hatte einen Sohn namens Tālajaṅgha, der einhundert Söhne hatte. Alle kṣatriyas dieser Dynastie, die als Tālajaṅgha-Dynastie bekannt war, wurden von Mahārāja Sagara getötet, dem Aurva Ḥṣi große Kraft verliehen hatte.

### VERS 29

तेषां ज्येष्ठो वीतिहोत्रो वृष्णिः पुत्रो मधोः स्मृतः । तस्य पुत्रशतं त्वासीद् वृष्णिज्येष्ठं यतः कुलम् ॥२९॥

> teṣām jyeṣṭho vītihotro vrsnih putro madhoh smrtah

tasya putra-śatam tv āsīd vṛṣṇi-jyeṣṭham yataḥ kulam

teṣām—von ihnen allen; jyeṣṭhaḥ—der älteste Sohn; vītihotraḥ—ein Sohn namens Vītihotra; vṛṣṇiḥ—Vṛṣṇi; putraḥ—der Sohn; madhoḥ—von Madhu; smṛtaḥ—war weithin bekannt; tasya—von ihm (Vṛṣṇi); putra-śatam—einhundert Söhne; āsīt—es gab; vṛṣṇi—Vṛṣṇi; jyeṣṭham—der älteste; yatah—von ihm; kulam—die Dynastie.

### ÜBERSETZUNG

Von Tālajanghas Söhnen war Vītihotra der älteste. Vītihotras Sohn Madhu hatte einen berühmten Sohn namens Vṛṣṇi. Madhu hatte einhundert Söhne, von denen Vṛṣṇi der älteste war. Die Dynastien, die als Yādava-, Mādhava-und Vṛṣṇi-Dynastie bekannt waren, gingen von Yadu, Madhu und Vṛṣṇi aus.

### **VERS 30-31**

माधवा शृष्णयो राजन् यादवाश्वेति संज्ञिताः । यदुपुत्रस्य च क्रोष्टोः पुत्रो शृजिनवांस्ततः ॥३०॥ स्वाहितोऽतो विषद्भुर्वे तस्य चित्ररथस्ततः । शश्विनदुर्महायोगी महाभागो महानभृत् । चतुर्दशमहारत्नश्रकवर्त्यपराजितः ॥३१॥

> mādhavā vṛṣṇayo rājan yādavās ceti samjñitāḥ yadu-putrasya ca kroṣṭoḥ putro vṛjinavāms tataḥ

svāhito 'to viṣadgur vai tasya citrarathas tataḥ śaśabindur mahā-yogī mahā-bhāgo mahān abhūt \* caturdaśa-mahāratnaś cakravarty aparājitah

mādhavāḥ—die von Madhu abstammende Dynastie; vṛṣṇayaḥ—die von Vṛṣṇi abstammende Dynastie; rājan—o König (Mahārāja Parīkṣit); yādavāḥ—die von Yadu abstammende Dynastie; ca—und; iti—so; samjñitāḥ—werden so genannt aufgrund dieser verschiedenen Persönlichkeiten; yadu-putrasya—des Sohnes Yadus; ca—auch; kroṣṭoḥ—von Kroṣṭā; putraḥ—der Sohn; vṛjinavān—sein Name war Vṛjinavān; tataḥ—von ihm (Vṛjinavān); svāhitaḥ—Svāhita; ataḥ—danach; viṣadguḥ—ein Sohn namens Viṣadgu; vai—in der Tat; tasya—von ihm; citrarathaḥ—Citraratha; tataḥ—von ihm; śaśabinduḥ—Śaśabindu; mahā-yogī—ein großer Mystiker; mahā-bhāgaḥ—in höchstem Maße vom Glück begünstigt; mahān—eine große Persönlich-

keit; abhūt—er wurde; caturdaśa-mahāratnaḥ—vierzehn Arten großer Reichtümer; cakravartī—er besaß als Kaiser; aparājitaḥ—von niemandem besiegt.

### ÜBERSETZUNG

O Mahārāja Parīkṣit, weil Yadu, Madhu und Vṛṣṇi jeweils der Stammvater einer Dynastie waren, sind ihre Dynastien als Yādava-, Mādhava- und Vṛṣṇi-Dynastie bekannt. Der Sohn Yadus, der Kroṣṭā hieß, hatte einen Sohn namens Vṛjinavān. Der Sohn Vṛjinavāns war Svāhita, der Sohn Svāhitas war Viṣadgu, der Sohn Viṣadgus war Citraratha, und der Sohn Citrarathas war Śaśabindu. Der im höchsten Maße vom Glück begünstigte Śaśabindu, der ein großer Mystiker war, besaß vierzehn Reichtümer und vierzehn große Juwelen. Aus diesem Grunde wurde er der Kaiser der Welt.

### **ERLÄUTERUNG**

Im Mārkaṇḍeya Purāṇa werden die vierzehn Arten großer Juwelen aufgeführt: (1) ein Elefant, (2) ein Pferd, (3) ein Streitwagen, (4) eine Frau, (5) Pfeile, (6) angehäufter Reichtum, (7) eine Girlande, (8) wertvolle Gewänder, (9) Bäume, (10) ein Speer, (11) eine Schlinge, (12) Juwelen, (13) ein Schirm und (14) regulierende Prinzipien. Wer Kaiser sein will, muß sich im Besitz dieser vierzehn Arten von Reichtum befinden, die Śaśabindu alle besaß.

### **VERS 32**

# तस्य पत्नीसहस्राणां दशानां सुमहायशाः । दश्रतक्षसहस्राणि पुत्राणां तास्वजीजनत् ॥३२॥

tasya patnī-sahasrāṇām daśānām sumahā-yaśāḥ daśa-lakṣa-sahasrāṇi putrāṇām tāsv ajījanat

tasya—von Śaśabindu; patnī—Frauen; sahasrāṇām—von Tausenden; daśānām—zehn; su-mahā-yaśāḥ—sehr berühmt; daśa—zehn; lakṣa—lakhs (ein lakh entspricht einhunderttausend); sahasrāṇi—Tausende; putrāṇām—von Söhnen; tāsu—in ihnen; ajījanat—er zeugte.

### ÜBERSETZUNG

Der berühmte Sasabindu hatte zehntausend Frauen, und mit jeder zeugte er ein lakh Söhne. Die Zahl seiner Söhne belief sich deshalb auf zehntausend lakhs.

### VERS 33

तेषां तु षट्प्रधानानां पृथुश्रवस आत्मजः । धर्मो नामोश्चना तस्य हयमेधशतस्य याट् ॥३३॥ teşām tu şaṭ pradhānānām pṛthuśravasa ātmajaḥ dharmo nāmośanā tasya hayamedha-śatasya yāṭ

teṣām—von so vielen Söhnen; tu—aber; ṣaṭ pradhānānām—von denen sechs die führenden waren; pṛṭhuśravasaḥ—von Pṛṭhuśravā; ātmajaḥ—der Sohn; dharmaḥ—Dharma; nāma—namens; uśanā—Uśanā; tasya—sein; hayamedha-śatasya—von hundert aśvamedha-Opfern; yat—er war der Vollzieher.

### ÜBERSETZUNG

Von diesen vielen Söhnen waren sechs die bedeutendsten, unter anderem Prthuśravā und Prthukīrti. Der Sohn Prthuśravās war als Dharma bekannt, und dessen Sohn hieß Uśanā. Uśanā vollzog einhundert Pferdeopfer.

### **VERS 34**

तत्सुतो रुचकस्तस्य पश्चासन्नात्मजाः शृणु । पुरुजिद्रुक्मरुक्मेषुपृथुज्यामघसंज्ञिताः ॥३४॥

> tat-suto rucakas tasya pañcāsann ātmajāḥ śṛṇu purujid-rukma-rukmeṣuprthu-jyāmagha-saṁjñitāḥ

tat-sutaḥ—der Sohn Usanās; rucakaḥ—Rucaka; tasya—von ihm; paāca—fūnf; āsan—es gab; ātmajāḥ—Söhne; śṛṇu—bitte vernimm (ihre Namen); purujit—Purujit; rukma—Rukma; rukmeṣu—Rukmeṣu; pṛthu—Pṛthu; jyāmagha—Jyāmagha; samjāitāḥ—diese fūnf Söhne hießen.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Uśanās war Rucaka, der fünf Söhne hatte — Purujit, Rukma, Rukmeşu, Pṛthu und Jyāmagha. Bitte vernimm, was ich über diese Söhne erzähle.

### **VERS 35-36**

ज्यामघस्त्वप्रजोऽप्यन्यां भार्यां शैब्यापतिर्भयात्। नाविन्दच्छत्रुभवनाद् भोज्यां कन्यामहारषीत् । रथस्यां तां निरीक्ष्याह शैब्या पतिममर्षिता ॥३५॥ केयं कुहक मत्स्थानं रथमारोपितेति वै । स्तुषा तवेत्यभिहिते स्थयन्ती पतिमब्रवीत् ॥३६॥ jyāmaghas tv aprajo 'py anyām bhāryām śaibyā-patir bhayāt nāvindac chatru-bhavanād bhojyām kanyām ahāraşīt ratha-sthām tām nirīkṣyāha śaibyā patim amarṣitā

keyam kuhaka mat-sthānam ratham āropiteti vai snuṣā tavety abhihite smayantī patim abravīt

jyāmaghaḥ—König Jyāmagha; tu—in der Tat; aprajaḥ api—obwohl ohne Nach-kommen; anyām—eine andere; bhāryām—Frau; śaibyā-patiḥ—weil er der Ehemann Śaibyās war; bhayāt—aus Angst; na avindat—nahm nicht an; śatru-bhavanāt—von dem Lager des Feindes; bhojyām—eine Prostituierte, mit der man sich abgibt, um Sinnenbefriedigung zu genießen; kanyām—ein Mädchen; ahāraṣīt—brachte; rathasthām—die auf dem Wagen saß; tām—sie; nirīkṣya—sehend; āha—sagte; śaibyā—Śaibya, die Frau Jyāmaghas; patim—zu ihrem Ehemann; amarṣitā—da sie sehr zornig war; kā iyam—wer ist das; kuhaka—du Betrüger; mat-sthānam—mein Platz; ratham—auf dem Wagen; aropitā—durfte sitzen; iti—so; vai—in der Tat; snuṣā—Schwiegertochter; tava—deine; iti—so; abhihite—unterrichtet; smayantī—lächelnd; patim—zu ihrem Ehemann; abravīt—sagte.

### ÜBERSETZUNG

Jyāmagha hatte keine Söhne, doch da er seine Frau Śaibyā fürchtete, konnte er keine andere Frau heiraten. Jyāmagha nahm einmal aus dem Hause eines königlichen Feindes ein Mädchen mit, das eine Prostituierte war; doch als Śaibyā sie erblickte, wurde sie sehr zornig und sagte zu ihrem Ehemann: "O Ehemann, du Betrüger, wer ist dieses Mädchen, das auf meinem Platz in der Kutsche sitzt?" Darauf antwortete Jyāmagha: "Dieses Mädchen wird deine Schwiegertochter sein." Als Śaibyā diese im Scherz gesprochenen Worte vernahm, antwortete sie lächelnd.

### **VERS 37**

# अहं बन्ध्यासपत्नी च स्तुषामे युज्यते कथम् । जनयिष्यसि यं राज्ञि तस्येयग्रुपयुज्यते ॥३७॥

aham bandhyāsapatnī ca snuṣā me yujyate katham janayiṣyasi yam rājñi tasyeyam upayujyate aham—ich bin; bandhyā—unfruchtbar; asa-patnī—du hast neben mir keine andere Frau; ca—auch; snuṣā—Schwiegertochter; me—meine; yujyate—könnte sein; katham—wie; janayiṣyasi—du wirst gebären; yam—den Sohn, der; rājñi—o meine liebe Königin; tasya—für ihn; iyam—dieses Mädchen; upayujyate—wird vorzüglich geeignet sein.

### ÜBERSETZUNG

Śaibyā sagte: "Ich bin unfruchtbar, und neben mir hast du keine andere Frau. Wie kann dieses Mädchen also meine Schwiegertochter werden? Bitte verrate mir dies." Jyāmagha entgegnete: "Meine liebe Königin, ich werde dafür sorgen, daß du tatsächlich einen Sohn bekommst und daß dieses Mädchen deine Schwiegertochter sein wird."

### VERS 38

# अन्वमोदन्त तिद्वश्वेदेवाः पितर एव च । शैन्या गर्भमधात् काले कुमारं सुषुवे शुभम् । स विदर्भ इति प्रोक्त उपयेमे स्नुषां सतीम् ॥३८॥

anvamodanta tad višvedevāḥ pitara eva ca śaibyā garbham adhāt kāle kumāram suṣuve śubham sa vidarbha iti prokta upayeme snuṣām satīm

anvamodanta—akzeptierte; tat—die Aussage, die die Geburt eines Sohnes prophezeite; viśvedevāḥ—die Viśvedeva-Halbgötter; pitaraḥ—die Pitās (die Vorfahren); eva—gewiß; ca—ebenfalls; śaibyā—die Frau Jyāmaghas; garbham—Schwangerschaft; adhāt—empfing; kāle—zur gegebenen Zeit; kumāram—einen Sohn; suṣuve—brachte zur Welt; śubham—sehr glückverheißend; saḥ—dieser Sohn; vidarbhaḥ—Vidarbha; iti—so; proktaḥ—war weithin bekannt; upayeme—heiratete später; snuṣām—die dann als Schwiegertochter anerkannt wurde; satīm—sehr keusches Mädchen.

### ÜBERSETZUNG

Vor langer, langer Zeit hatte Jyāmagha die Halbgötter und die Pitās zufriedengestellt, indem er sie verehrte. Nun wurden seine Worte durch ihre Gnade wahr. Obwohl Śaibyā unfruchtbar war, wurde sie durch die Gnade der Halbgötter schwanger und brachte zur gegebenen Zeit ein Kind namens Vidarbha zur Welt. Vor der Geburt des Kindes war bereits vereinbart worden, daß das Mädchen die Schwiegertochter sein würde, und deshalb heiratete Vidarbha sie tatsächlich, als er erwachsen war.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 23. Kapitel im Neunten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Die Dynastien der Söhne Yayātis".

### Kṛṣṇa, die Höchste Persönlichkeit Gottes

Vidarbha hatte drei Söhne, die Kuśa, Kratha und Romapāda hießen. Romapādas Dynastie vergrößerte sich durch die Söhne und Enkel Babhru, Krti, Usika, Cedi und Caidya, die alle später Könige wurden. Von Vidarbhas Sohn Kratha kam ein Sohn namens Kunti, aus dessen Dynastie folgende Nachkommen hervorgingen: Vrsni, Nirvrti, Daśārha, Vyoma, Jīmūta, Vikrti, Bhīmaratha, Navaratha, Daśaratha, Šakuni, Karambhi, Devarāta, Devaksatra, Madhu, Kuruvaśa, Anu, Puruhotra, Ayu und Sātvata. Sātvata hatte sieben Söhne. Einer von ihnen war Devāvrdha, dessen Sohn Babhru war. Ein anderer Sohn Satvatas war Mahabhoja, der die Bhoja-Dynastie begründete. Wieder ein anderer Sohn war Vrsni, der einen Sohn namens Yudhājit hatte. Yudhājit war der Vater Anamitras und Šinis, und Anamitra zeugte Nighna und einen weiteren Sini. Sinis Nachkommen waren der Reihenfolge nach Satyaka, Yuyudhana, Jaya, Kuni und Yugandhara. Ein anderer Sohn Anamitras war Vrsni. Vrsni zeugte Svaphalka, der Akrūra und zwölf andere Söhne zeugte. Akrūra hatte zwei Söhne, die Devavān und Upadeva hießen. Der Sohn Andhakas, der Kukura hieß, war der Stammvater folgender Nachkommen: Vahni, Vilomā, Kapotaromā, Anu, Andhaka, Dundubhi, Avidyota, Punarvasu und Ahuka. Ahuka hatte zwei Söhne, nämlich Devaka und Ugrasena. Die vier Söhne Devakas hießen Devavan, Upadeva, Sudeva und Devavardhana, und seine sieben Töchter waren Dhrtadevā, Šāntidevā, Upadevā, Šrīdevā, Devaraksitā, Sahadevā und Devakī. Vasudeva heiratete alle sieben Töchter Devakas. Ugrasena hatte neun Söhne - Kamsa, Sunāmā, Nyagrodha, Kanka, Šanku, Suhū, Rāstrapāla, Dhrsti, und Tustimān und fünf Töchter: Kamsā, Kamsavatī, Kankā, Šūrabhū und Rāstrapālikā. Die jüngeren Brüder Vasudevas heirateten alle Töchter Ugrasenas.

Vidūratha, der Sohn Citrarathas, hatte einen Sohn namens Šūra, der wiederum zehn Söhne hatte, von denen Vasudeva der bedeutendste war. Šūra gab eine seiner fünf Töchter, nämlich Pṛthā, seinem Freund Kunti, und deshalb wurde sie ebenfalls Kuntī genannt. Als sie noch unverheiratet war, brachte sie ein Kind namens Karņa zur Welt, und später heiratete sie Mahārāja Pāṇḍu.

Vrddhasarmā heiratete die Tochter Śūras, die Śrutadevā hieß und aus deren Schoß Dantavakra geboren wurde. Dhrstaketu heiratete Śūras Tochter Śrutakīrti, die fünf Söhne hatte. Jayasena heiratete Śūras Tochter Rājādhidevī. Der König von Cedi-deśa, Damaghosa, heiratete Śūras Tochter Śrutaśravā, die Śiśupāla gebar.

Devabhāga zeugte mit Kamsā Citraketu und Brhadbala, und Devaśravā zeugte mit Kamsavatī Suvīra und Işumān. Kanka zeugte mit Kankā Baka, Satyajit und Purujit, und Srnjaya zeugte mit Rāṣṭrapālikā Vṛṣa und Durmarṣaṇa. Śyāmaka zeugte mit Śūrabhūmi Harikeśa und Hiraṇyākṣa. Vatsaka zeugte mit Miśrakeśī Vṛka, der die Söhne Takṣa, Puṣkara und Śāla zeugte. Samīkas Nachkommen waren Sumitra und Arjunapāla, und Ānakas Nachkommen waren Rtadhāmā und Jaya.

Vasudeva hatte viele Frauen, von denen Devakī und Rohiņī die wichtigsten waren. Rohiņī gebar Baladeva sowie Gada, Sāraņa, Durmada, Vipula, Dhruva, Kṛta und andere. Vasudeva zeugte mit seinen anderen Frauen eine Anzahl weiterer

Söhne, und der achte Sohn, der aus dem Schoß Devakīs erscheinen sollte, war die Höchste Persönlichkeit Gottes, die die ganze Welt von der Last der Dämonen befreite. Das vorliegende Kapitel endet mit einer Lobpreisung der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Väsudeva.

### VERS 1

### श्रीशुक उवाच

## तस्यां विदर्भोऽजनयत् पुत्रौ नाम्ना कुशकर्थौ । तृतीयं रोमपादं च विदर्भकुलनन्दनम् ॥ १॥

śrī-śuka uvāca tasyām vidarbho 'janayat putrau nāmnā kuśa-krathau tṛtīyam romapādam ca vidarbha-kula-nandanam

śrī-śukaḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; tasyām—in diesem Mädchen; vidarbhaḥ—der Sohn Śaibyās, der Vidarbha hieß; ajanayat—brachte zur Welt; putrau—zwei Söhne; nāmnā—namens; kuśa-krathau—Kuśa und Kratha; tṛtīyam—und einen dritten Sohn; romapādam ca—außerdem Romapāda; vidarbha-kula-nandanam—der Liebling in der Dynastie Vidarbhas.

### ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī sagte: Vidarbha zeugte mit dem Mädchen, das sein Vater gebracht hatte, drei Söhne, die die Namen Kuśa, Kratha und Romapāda trugen. Romapāda war der Liebling der Vidarbha-Dynastie.

### VERS 2

# रोमपादसुतो बभ्रुबेभ्रोः कृतिरजायत । उशिकस्तत्सुतस्तसाचेदिश्चेद्यादयो नृपाः ॥ २ ॥

romapāda-suto babhrur babhroḥ kṛtir ajāyata uśikas tat-sutas tasmāc cediś caidyādayo nṛpāḥ

romapāda-sutaḥ—der Sohn Romapādas; babhruḥ—Babhru; babhroḥ—von Babhru; kṛtiḥ—Kṛti; ajāyata—wurde geboren; uśikaḥ—Uśika; tat-sutaḥ—der Sohn Kṛtis; tasmāt—von ihm (Uśika); cediḥ—Cedi; caidya—Caidya (Damaghoşa); āda-yaḥ—und andere; nṛpāḥ—Könige.

Der Sohn Romapādas war Babhru, von dem ein Sohn namens Kṛti abstammte. Der Sohn Kṛtis war Uśika, und der Sohn Uśikas war Cedi. Cedi hatte mehrere Nachkommen, unter anderem den König, der als Caidya bekannt war.

### **VERS 3-4**

कथस्य कुन्तिः पुत्रोऽभृद् वृष्णिस्तस्याथ निर्वृतिः। ततो दशाहीं नाम्नाभृत् तस्य व्योमः सुतस्ततः॥ ३॥ जीमृतो विकृतिस्तस्य यस्य भीमरथः सुतः। ततो नवरथः पुत्रो जातो दशरथस्ततः॥ ४॥

> krathasya kuntiḥ putro 'bhūd vṛṣṇis tasyātha nirvṛtiḥ tato daśārho nāmnābhūt tasya vyomaḥ sutas tataḥ

jīmūto vikṛtis tasya yasya bhīmarathaḥ sutaḥ tato navarathaḥ putro jāto daśarathas tataḥ

krathasya—von Kratha; kuntih—Kunti; putrah—ein Sohn; abhūt—wurde geboren; vṛṣṇih—Vṛṣṇi; tasya—sein; atha—dann; nirvṛtih—Nirvṛti; tatah—von ihm; da-śārhah—Daśārha; nāmnā—mit Namen; abhūt—wurde geboren; tasya—von ihm; vyomah—Vyoma; sutah—ein Sohn; tatah—von ihm; jīmūtah—Jīmūta; vikṛtih—Vikṛti; tasya—sein (Jīmūtas Sohn); yasya—von dem (Vikṛti); bhīmarathah—Bhīmaratha; sutah—ein Sohn; tatah—von ihm (Bhīmarathah—Daśaratha; tatah—von ihm.

#### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Krathas war Kunti; Kuntis Sohn war Vṛṣṇi, Vṛṣṇis Sohn war Nirvṛti, und der Sohn Nirvṛtis war Daśārha. Von Daśārha stammte Vyoma ab, von Vyoma Jīmūta, von Jīmūta Vikṛti, von Vikṛti Bhīmaratha, von Bhīmaratha Navaratha und von Navaratha Daśaratha.

### VERS 5

करम्भिः शकुनेः पुत्रो देवरातस्तदात्मजः। देवक्षत्रस्ततस्तस्य मधः करुवशादनुः॥५॥ karambhih śakuneh putro devarātas tad-ātmajah devakṣatras tatas tasya madhuh kuruvaśād anuh

karambhih—Karambhi; śakuneh—von Śakuni; putrah—ein Sohn; devarātah— Devarāta; tat-ātmajah—der Sohn von ihm (Karambhi); devakṣatrah—Devakṣatra; tatah—danach; tasya—von ihm (Devakṣatra); madhuh—Madhu; kuruvaśāt—von Kuruvaśa, dem Sohn Madhus; anuh—Anu.

### ÜBERSETZUNG

Von Daśaratha kam ein Sohn namens Śakuni und von Śakuni ein Sohn namens Karambhi. Der Sohn Karambhis war Devarāta, und Devarātas Sohn war Devakşatra. Devakşatras Sohn war Madhu, und dessen Sohn war Kuruvaśa, von dem ein Sohn namens Anu kam.

### **VERS 6-8**

पुरुहोत्रस्त्वनोः पुत्रस्तस्यायुः सात्वतस्ततः ।
भजमानो भजिर्दिच्यो वृष्णिर्देवावृधोऽन्धकः ॥ ६॥
सात्वतस्य सुताः सप्त महाभोजश्च मारिष ।
भजमानस्य निम्लोचिः किङ्कणो धृष्टिरेव च ॥ ७॥
एकस्यामात्मजाः पत्न्यामन्यस्यां च त्रयः सुताः।
शताजिच सहस्राजिद्युताजिदिति प्रभो ॥ ८॥

puruhotras tv anoh putras tasyāyuh sātvatas tatah bhajamāno bhajir divyo vṛṣṇir devāvṛdho 'ndhakaḥ

sātvatasya sutāḥ sapta mahābhojas ca māriṣa bhajamānasya nimlociḥ kiṅkaṇo dhṛṣṭir eva ca

ekasyām ātmajāḥ patnyām anyasyām ca trayaḥ sutāḥ śatājic ca sahasrājid ayutājid iti prabho

puruhotraḥ-Puruhotra; tu-gewiß; anoḥ-von Anu; putraḥ-der Sohn; tasya-von ihm (Puruhotra); ayuḥ-Ayu; sātvataḥ-Sātvata; tataḥ-von ihm (Ayu); bha-

jamānaḥ—Bhajamāna; bhajiḥ—Bhaji; divyaḥ—Divya; vṛṣṇiḥ—Vṛṣṇi; devāvṛdhaḥ
—Devāvṛdha; andhakaḥ—Andhaka; sātvatasya—von Sātvata; sutāḥ—Söhne; sapta
—sieben; mahābhojaḥ ca—sowie Mahābhoja; māriṣa—o großer König; bhajamānasya—von Bhajamāna; nimlociḥ—Nimloci; kinkaṇaḥ—Kinkaṇa; dhṛṣṭiḥ—Dhṛṣṭi;
eva—in der Tat; ca—auch; ekasyām—von einer Frau geboren; ātmajāḥ—Söhne; patnyām—von einer Frau; anyasyām—eine andere; ca—auch; trayaḥ—drei; sutāḥ
—Söhne; śatājit—Śatājit; ca—auch; sahasrājit—Sahasrājit; ayutājit—Ayutājit;
iti—so; prabho—o König.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Anus war Puruhotra, Puruhotras Sohn war Ayu, und der Sohn Ayus war Sātvata. O großer Arya-König, Sātvata hatte sieben Söhne, deren Namen Bhajamāna, Bhaji, Divya, Vṛṣṇi, Devāvṛdha, Andhaka und Mahābhoja waren. Bhajamāna zeugte mit seiner einen Frau drei Söhne — Nimloci, Kiṅkaṇa und Dhṛṣṭi — und mit seiner zweiten Frau drei weitere Söhne, und zwar Śatājit, Sahasrājit und Ayutājit.

### VERS 9

बश्चर्देवाष्ट्रधसुतस्तयोः श्लोको पठन्त्यम् । यथैव शृणुमो दूरात् सम्पन्त्यामस्तथान्तिकात् ॥ ९ ॥

> babhrur devāvṛdha-sutas tayoḥ ślokau paṭhanty amū yathaiva śṛṇumo dūrāt sampaśyāmas tathāntikāt

babhruh—Babhru; devāvṛdha—von Devāvṛdha; sutaḥ—der Sohn; tayoḥ—von ihnen; ślokau—zwei Verse; paṭhanti—alle Angehörigen der alten Generation rezitieren; amū—diese; yathā—wie; eva—in der Tat; śṛṇumaḥ—wir haben gehört; dūrāt—aus einiger Entfernung; sampaśyāmaḥ—sehen tatsächlich; tathā—in ähnlicher Weise; antikāt—auch gegenwärtig.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Devāvṛdhas war Babhru. Bezüglich Devāvṛdha und Babhru gibt es zwei berühmte Gebete in Liedform, die von unseren Vorfahren gesungen wurden und die wir aus der Ferne gehört haben. Selbst jetzt noch höre ich dieselben Gebete ihre Eigenschaften preisen [denn das, was früher gehört wurde, wird immer noch ohne Unterbrechung gesungen.]

### **VERS 10-11**

बश्रः श्रेष्ठो मनुष्याणां देवैर्देवावृधः समः। पुरुषाः पश्चषष्टिश्च षट् सहस्राणि चाष्ट च ॥१०॥

# येऽमृतत्वमनुप्राप्ता बभ्रोर्देवाष्ट्रधादपि । महाभोजोऽतिधर्मात्मा भोजा आसंस्तदन्वये ॥११॥

babhruḥ śreṣṭho manuṣyāṇām devair devāvṛdhaḥ samaḥ puruṣāḥ pañca-ṣaṣṭiś ca ṣaṭ-sahasrāṇi cāṣṭa ca

ye 'mṛṭatvam anuprāptā babhror devāvṛdhād api mahābhojo 'tidharmātmā bhojā āsams tad-anvaye

babhruḥ—König Babhru; śreṣṭhaḥ—der beste aller Könige; manuṣyānām—aller Menschen; devaiḥ—mit den Halbgöttern; devāvṛdhaḥ—König Devāvṛdha; samaḥ—gleichgestellte; puruṣāḥ—Personen; paāca-ṣaṣṭiḥ—fünfundsechzig; ca—auch; ṣaṭ-sa-hasrāṇi—sechstausend; ca—auch; aṣṭa—achttausend; ca—auch; ye—die alle; amṛtat-vam—Befreiung von materieller Bindung; anuprāptāḥ—erlangten; babhroḥ—aufgrund des Umgangs mit Babhru; devāvṛdhāt—und aufgrund des Umgangs mit Devāvṛdha; api—gewiß; mahābhojaḥ—König Mahābhoja; ati-dharma-ātmā—über alle Maßen religiös; bhojāḥ—die Könige, die als Bhoja bekannt sind; āsan—existierten; tat-anvaye—in der Dynastie von ihm (Mahābhoja).

### ÜBERSETZUNG

"Es wird gesagt, daß Babhru der beste der Menschen ist und daß Devävrdha den Halbgöttern gleichkommt. Aufgrund ihres Umganges mit Babhru und Devävrdha erlangten all ihre Nachkommen, 14 065 an der Zahl, Befreiung." In der Dynastie König Mahābhojas, der überaus gottesfürchtig war, erschienen die Bhoja-Könige.

### VERS 12

# वृष्णेः सुमित्रः पुत्रोऽभृद् युधाजिच परंतप । शिनिस्तस्यानमित्रश्र निघ्नोऽभृदनमित्रतः ॥१२॥

vṛṣṇeḥ sumitraḥ putro 'bhūd yudhājic ca parantapa śinis tasyānamitras ca nighno 'bhūd anamitrataḥ

vṛṣṇeḥ—von Vṛṣṇi, dem Sohn Sātvatas; sumitraḥ—Sumitra; putraḥ—ein Sohn; abhūt—erschien; yudhājit—Yudhājit; ca—auch; param-tapa—o König, der du Feinde unterwerfen kannst; siniḥ—Sini; tasya—sein; anamitraḥ—Anamitra; ca—und; nighnaḥ—Nighna; abhūt—erschien; anamitrataḥ—von Anamitra.

### ÜBERSETZUNG

O König, Mahārāja Parīkşit, der du in der Lage bist, deine Feinde zu unterwerfen, die Söhne Vṛṣṇis waren Sumitra und Yudhājit. Yudhājits Nachkommen waren Śini und Anamitra, und von Anamitra kam ein Sohn namens Nighna.

### VERS 13

# सत्राजितः प्रसेनश्च निघ्नस्याथासतुः सुतौ । अनमित्रसुतो योऽन्यः शिनिस्तस्य च सत्यकः ॥१३॥

satrājitah prasenas ca nighnasyāthāsatuh sutau anamitra-suto yo 'nyah sinis tasya ca satyakah

satrājitaḥ—Satrājita; prasenaḥ ca—außerdem Prasena; nighnasya—die Söhne Nighnas; atha—so; asatuḥ—existierten; sutau—zwei Söhne; anamitra-sutaḥ—der Sohn Anamitras; yaḥ—einer, der; anyaḥ—ein anderer; siniḥ—Śini; tasya—sein; ca—auch; satyakah—der Sohn namens Satyaka.

### ÜBERSETZUNG

Die beiden Söhne Nighnas waren Satrājita und Prasena. Anamitra hatte noch einen anderen Sohn, der ebenfalls Śini hieß, und Śinis Sohn war Satyaka.

### VERS 14

युर्थानः सात्यिकवैं जयस्तस्य कुणिस्ततः । युगन्धरोऽनमित्रस्य वृष्णिः पुत्रोऽपरस्ततः ॥१४॥

> yuyudhānaḥ sātyakir vai jayas tasya kuṇis tataḥ yugandharo 'namitrasya vrṣṇih putro 'paras tatah

yuyudhānah—Yuyudhāna; sātyakih—der Sohn Satyakas; vai—gewiß; jayah—Jaya; tasya—von ihm (Yuyudhāna); kunih—Kuni; tatah—von ihm (Jaya); yugan-dharah—Yugandhara; anamitrasya—ein Sohn Anamitras; vṛṣṇiḥ—Vṛṣṇi; putrah—ein Sohn; aparaḥ—anderer; tatah—von ihm.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Satyakas war Yuyudhāna, dessen Sohn Jaya war. Von Jaya kam ein Sohn namens Kuṇi und von Kuṇi ein Sohn namens Yugandhara. Wieder ein anderer Sohn Anamitras war Vṛṣṇi.

### VERS 15

# श्वफल्कश्वित्ररथश्व गान्दिन्यां च श्वफल्कतः । अक्रूरप्रमुखा आसन् पुत्रा द्वादश विश्वताः ॥१५॥

śvaphalkaś citrarathaś ca gāndinyāṁ ca śvaphalkataḥ akrūra-pramukhā āsan putrā dvādaśa viśrutāh

śvaphalkah—Śvaphalka; citrarathah ca—und Citraratha; gāndinyām—durch die Frau namens Gāndinī; ca—auch; śvaphalkatah—von Śvaphalka; akrūra—Akrūra; pramukhāh—angeführt von; āsan—es waren; putrāh—Söhne; dvādaśa—zwölf; vi-śrutāh—hochberühmt.

### ÜBERSETZUNG

Von Vṛṣṇi kamen die Söhne namens Śvaphalka und Citraratha. Śvaphalka zeugte mit seiner Frau Gāndinī Akrūra. Akrūra war der älteste, doch neben ihm hatte Śvaphalka noch zwölf andere Söhne, die alle überaus berühmt waren.

### **VERS 16-18**

आसङ्गः सारमेयश्र मृदुरो मृदुविद् गिरिः । धर्मषृद्धः सुकर्मा च क्षेत्रोपेक्षोऽरिमर्दनः।।१६॥ शत्रुमो गन्धमादश्र प्रतिबाहुश्र द्वादश । तेषां स्वसा सुचाराख्या द्वात्रक्रूरसुताविष ।।१७॥ देववानुपदेवश्र तथा चित्ररथात्मजाः । पृथुविंदूरथादाश्च बहवो वृष्णिनन्दनाः ।।१८॥

> āsangaḥ sārameyas ca mṛduro mṛduvid giriḥ dharmavṛddhaḥ sukarmā ca kṣetropekṣo 'rimardanaḥ

śatrughno gandhamādaś ca pratibāhuś ca dvādaśa teṣām svasā sucārākyā dvāv akrūra-sutāv api

devavān upadevas ca tathā citrarathātmajāh

### pṛthur vidūrathādyāś ca bahavo vṛṣṇi-nandanāḥ

āsangaḥ—Āsanga; sārameyaḥ—Sārameya; ca—auch; mṛduraḥ—Mṛdura; mṛduvit—Mṛduvit; giriḥ—Giri; dharmavṛddhaḥ—Dharmavṛddha; sukarmā—Sukarmā; ca—auch; kṣetropekṣaḥ—Kṣetropekṣa; arimardanaḥ—Arimardana; śatrughnaḥ—Śatrughna; gandhamādaḥ—Gandhamāda; ca—sowie; pratibāhuḥ—Pratibāhu; ca—und; dvādaśa—zwölf; teṣām—von ihnen; svasā—Schwester; sucārā—Sucārā; ākhyā—wohlbekannt; dvau—zwei; akrūra—von Akrūra; sutau—Söhne; api—auch; devavān—Devavān; upadevaḥ ca—und Upadeva; tathā—danach; citraratha-ātma-jāḥ—die Söhne Citrarathas; pṛthuḥ vidūratha—Pṛthu und Vidūratha; ādyāḥ—angefangen mit; ca—auch; bahavah—viele; vrsni-nandanāh—die Söhne Vrsnis.

### ÜBERSETZUNG

Die Namen dieser zwölf waren Āsanga, Sārameya, Mṛdura, Mṛduvit, Giri, Dharmavṛddha, Sukarmā, Kṣetropekṣa, Arimardana, Satrughna, Gandhamāda und Pratibāhu. Diese Brüder hatten außerdem eine Schwester namens Sucārā. Akrūras Abkömmlinge waren zwei Söhne, die Devavān und Upadeva hießen. Citraratha hatte viele Söhne, an deren Spitze Pṛthu und Vidūratha standen und die alle als Angehörige der Dynastie Vṛṣṇis bekannt waren.

### **VERS 19**

# कुकुरो भजमानश्च ग्रुचिः कम्बलबर्हिषः। कुकुरस्य सुतो बह्विविलोमा तनयस्ततः॥१९॥

kukuro bhajamānas ca suciḥ kambalabarhişaḥ kukurasya suto vahnir vilomā tanayas tatah

kukuraḥ—Kukura; bhajamānaḥ—Bhajamāna; ca—auch; śuciḥ—Śuci; kambala-barhiṣaḥ—Kambalabarhiṣa; kukurasya—von Kukura; sutaḥ—ein Sohn; vahniḥ—Vahni; vilomā—Vilomā, tanayah—Sohn; tatah—von ihm (Vahni).

### ÜBERSETZUNG

Kukura, Bhajamāna, Śuci und Kambalabarhişa waren die vier Söhne Andhakas. Der Sohn Kukuras war Vahni, und Vahnis Sohn war Vilomā.

### **VERS 20**

कपोतरोमा तस्यानुः सखा यस्य च तुम्बुरुः । अन्थकाद् दुन्दुभिस्तस्पादविद्योतः पुनर्वसुः ॥२०॥ kapotaromā tasyānuḥ sakhā yasya ca tumburuḥ andhakād dundubhis tasmād avidyotaḥ punarvasuḥ

kapotaromā-Kapotaromā; tasya-sein (Sohn); anuḥ-Anu; sakhā-Freund; yasya-dessen; ca-auch; tumburuḥ-Tumburu; andhakāt-von Andhaka, dem Sohn Anus; dundubhiḥ-ein Sohn namens Dundubhi; tasmāt-von ihm (Dundubhi); avidyotah-ein Sohn namens Avidyota; punarvasuh-ein Sohn namens Punarvasu.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Vilomās war Kapotaromā, und Kapotaromās Sohn war Anu, dessen Freund Tumburu war. Von Anu kam Andhaka, von Andhaka Dundubhi und von Dundubhi Avidyota. Von Avidyota kam ein Sohn namens Punarvasu.

### **VERS 21-23**

तस्याहुकश्चाहुकी च कन्या चैवाहुकात्मजौ ।
देवकश्चोग्रसेनश्च चत्वारो देवकात्मजाः ॥२१॥
देववानुपदेवश्च सुदेवो देववर्धनः ।
तेषां स्वसारः सप्तासन् धृतदेवादयो नृप ॥२२॥
शान्तिदेवोपदेवा च श्रीदेवा देवरक्षिता ।
सहदेवा देवकी च वसुदेव उवाह ताः ॥२३॥

tasyāhukas cāhukī ca kanyā caivāhukātmajau devakas cograsenas ca catvāro devakātmajāḥ

devavān upadevas ca sudevo devavardhanaḥ teṣām svasāraḥ saptāsan dhṛtadevādayo nṛpa

śāntidevopadevā ca śrīdevā devarakṣitā sahadevā devakī ca vasudeva uvāha tāḥ

tasya—von ihm (Punarvasu); āhukaḥ—Āhuka; ca—und; āhukī—Āhukī; ca—auch; kanyā—eine Tochter; ca—auch; eva—in der Tat; āhuka—von Āhuka; ātma-

jau—zwei Söhne; devakaḥ—Devaka; ca—und; ugrasenaḥ—Ugrasena; ca—außerdem; catvāraḥ—vier; devaka-ātmajāḥ—Söhne von Devaka; devavān—Devavān; upadevaḥ—Upadeva; ca—und; sudevaḥ—Sudeva; devavardhanaḥ—Devavardhana; teṣām—von ihnen allen; svasāraḥ—Schwestern; sapta—sieben; āsan—existierten; dhṛtadevā-ādayaḥ—angeführt von Dhṛtadevā; nrpa—o König (Mahārāja Parīkṣit); śāntideva—Śāntidevā; upadevā—Upadevā; ca—außerdem; śrīdevā—Śrīdevā; devarakṣitā—Devarakṣitā; sahadevā—Sahadevā, devakī—Devakī; ca—und; vasudevah—Śrī Vasudeva, der Vater Krsnas; uvāha—heiratete; tāh—sie.

### ÜRERSETZUNG

Punarvasu hatte einen Sohn und eine Tochter — ihre Namen waren Ähuka und Ähukī —, und Ähuka hatte zwei Söhne, die Devaka und Ugrasena hießen. Devaka hatte vier Söhne — Devavān, Upadeva, Sudeva und Devavardhana — und außerdem sieben Töchter namens Sāntidevā, Upadevā, Śrīdevā, Devarakṣitā, Sahadevā, Devakī und Dhṛtadevā. Dhṛtadevā war die älteste. Vasudeva, der Vater Kṛṣṇas, heiratete all diese Schwestern.

### VERS 24

कंसः सुनामा न्यग्रोधः कङ्कः शङ्कः सहस्तथा । राष्ट्रपालोऽथ धृष्टिश्र तृष्टिमानौग्रसेनयः ॥२४॥

> kamsah sunāmā nyagrodhah kankah sankuh suhūs tathā rāṣṭrapālo 'tha dhṛṣṭis' ca tuṣṭimān augrasenayah

kamsaḥ-Kamsa; sunāmā-Sunāmā; nyagrodhaḥ-Nyagrodha; kankaḥ-Kanka; sankuḥ-Śanku; suhūḥ-Suhū; tathā-sowie; rāṣṭrapālaḥ-Rāṣṭrapāla; atha-danach; dhṛṣṭiḥ-Dhṛṣṭi; ca-außerdem; tuṣṭimān-Tuṣṭimān; augrasenayaḥ-die Söhne Ugrasenas.

### ÜBERSETZUNG

Die Söhne Ugrasenas waren Kaṁsa, Sunāmā, Nyagrodha, Kaṅka, Śaṅku, Suhū, Rāṣṭrapāla, Dhṛṣṭi und Tuṣṭimān.

### VERS 25

कंसा कंसवती कङ्का शूरभू राष्ट्रपालिका। उग्रसेनदृहितरो वसुदेवानुजिस्तयः॥२५॥

> kamsā kamsavatī kankā śūrabhū rāstrapālikā

### ugrasena-duhitaro vasudevānuja-striyaḥ

kamsā-Kamsā; kamsavatī-Kamsavatī; kankā-Kankā; sūrabhū-Śūrabhū; rāstrapālikā-Rāstrapālikā; ugrasena-duhitarah-die Töchter Ugrasenas; vasudevaanuja-der jüngeren Brüder Vasudevas; striyah-die Frauen.

### ÜBERSETZUNG

Die Töchter Ugrasenas waren Kamsa, Kamsavatī, Kamkā, Śūrabhū und Rāştrapālikā. Sie wurden die Frauen der jüngeren Brüder Vasudevas.

### VERS 26

# शूरो विद्रथादासीद् भजमानस्तु तत्सुतः । शिनिस्तसात् स्वयम्भोजो हृदिकस्तत्सुतो मतः॥२६॥

śūro vidūrathād āsīd bhajamānas tu tat-sutaḥ śinis tasmāt svayam bhojo hrdikas tat-suto matah

śūraḥ—Śūra; vidūrathāt—von Vidūratha, dem Sohn Citrarathas; āsīt—wurde geboren; bhajamānaḥ—Bhajamāna; tu—und; tat-sutaḥ—sein Sohn (von Śūra); śi-niḥ—Śini; tasmāt—von ihm; svayam—persönlich; bhojaḥ—der berühmte König Bhoja; hṛdikaḥ—Hṛdika; tat-sutaḥ—der Sohn von ihm (Bhoja); mataḥ—ist berühmt.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Citrarathas war Vidūratha, Vidūrathas Sohn war Šūra, und Šūras Sohn war Bhajamāna. Bhajamānas Sohn war Śini, Śinis Sohn war Bhoja, und Bhojas Sohn war Hṛdika.

### VERS 27

# देवमीढः शतधतुः कृतवर्मेति तत्सुताः। देवमीढस्य शूरस्य मारिषा नाम पत्न्यभूत्।।२७॥

devamīḍhaḥ śatadhanuḥ kṛtavarmeti tat-sutāḥ devamīḍhasya śūrasya māriṣā nāma patny abhūt

devamīdhaḥ—Devamīdha; satadhanuḥ—Satadhanu; kṛtavarmā—Kṛtavarmā; iti—so; tat-sutāḥ—die Söhne von ihm (Hṛdika); devamīdhasya—von Devamīdha; sūra-sya—von Śūra; māriṣā—Māriṣā; nāma—genannt; patnī—Frau; abhūt—es war.

### ÜBERSETZUNG

Die drei Söhne Hṛdikas waren Devamīḍha, Śatadhanu und Kṛtavarmā. Devamīḍhas Sohn war Śūra, dessen Frau Māriṣā hieß.

### **VERS 28-31**

तस्यां स जनयामास दश पुत्रानकलमपान्।
वसुदेवं देवभागं देवश्रवसमानकम्।।२८।।
सृद्धयं स्थामकं कङ्कं शमीकं वत्सकं वृकम्।
देवदुन्दुभयो नेदुरानका यस्य जन्मिन।।२९।।
वसुदेवं हरेः स्थानं वदन्त्यानकदुन्दुभिम्।
पृथा च श्रुतदेवा च श्रुतकीर्तिः श्रुतश्रवाः।।३०।।
राजाधिदेवी चैतेषां भगिन्यः पश्च कन्यकाः।
कुन्तेः सख्युः पिता शूरो ह्यपुत्रस्य पृथामदात्।।३१।।

tasyām sa janayām āsa daša putrān akalmaṣān vasudevam devabhāgam devaśravasam ānakam

sṛñjayaṁ śyāmakaṁ kaṅkaṁ śamīkaṁ vatsakaṁ vṛkam deva-dundubhayo nedur ānakā yasya janmani

vasudevam hareh sthānam vadanty ānakadundubhim pṛthā ca śrutadevā ca śrutakīrtih śrutaśravāh

rājādhidevī caiteṣāṁ bhaginyaḥ pañca kanyakāḥ kunteḥ sakhyuḥ pitā śūro hy aputrasya pṛthām adāt

tasyām—in ihr (Māriṣā); saḥ—er (Śūra); janayām āsa—zeugte; daśa—zehn; pu-trān—Söhne; akalmaṣān—makellos; vasudevam—Vasudeva; devabhāgam—Devabhāga; devaśravasam—Devaśravā; ānakam—Ānaka; sṛñjayam—Ṣṛñjaya; śyāma-kam—Śyāmaka; kaṅkam—Kaṅka; śamīkam—Śamīka; vatsakam—Vatsaka; vṛkam—Vṛka; deva-dundubhayah—von den Halbgöttern gespielte Kesselpauken; neduh

—wurden geschlagen; ānakāḥ—eine Art Kesselpauke; yasya—dessen; janmani—zur Zeit der Geburt; vasudevam—zu Vasudeva; hareḥ—der Höchsten Persönlichkeit Gottes; sthānam—diesen Ort; vadanti—sie nennen; ānakadundubhim—Ānakadundubhi; pṛthā—Pṛthā; ca—und; śrutadevā—Śrutadevā; ca—und; śrutakīrtiḥ—Śrutakīrti; śrutaśravāḥ—Śrutaśravā; rājādhidevī—Rājādhidevī; ca—auch; eteṣām—von all diesen; bhaginyaḥ—Schwestern; pañca—fünf; kanyakāḥ—Töchter (von Śūra); kunteḥ—von Kunti; sakhyuḥ—ein Freund; pitā—Vater; śūraḥ—Śūra; hi—gewiß; aputrasya—(von Kunti) der keinen Sohn hatte; pṛthām—Pṛthā; adāt—gab.

### ÜBERSETZUNG

Mit Māriṣā zeugte König Śūra Vasudeva, Devabhāga, Devaśravā, Ānaka, Sṛñjaya, Śyāmaka, Kaṅka, Śamīka, Vatsaka und Vṛka. Diese zehn Söhne waren makellose, fromme Persönlichkeiten. Als Vasudeva geboren wurde, schlugen die Halbgötter im himmlischen Königreich Kesselpauken. Aus diesem Grund war Vasudeva, der den geeigneten Ort für das Erscheinen der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Kṛṣṇa, zur Verfügung stellte, auch unter dem Namen Ānakadundubhi bekannt. Die fünf Töchter König Śūras hießen Pṛthā, Śrutadevā, Śrutakīrti, Śrutaśravā und Rājādhidevī und waren Vasudevas Schwestern. Śūra gab Pṛthā seinem Freund Kunti, der keine Nachkommen hatte, und deshalb war ein anderer Name Pṛthās Kuntī.

### VERS 32

# साप दुर्वाससो विद्यां देवहूतीं प्रतोषितात् । तस्या वीर्यपरीक्षार्थमाजुहाव रविं शुचिः ॥३२॥

sāpa durvāsaso vidyām deva-hūtīm pratoşitāt tasyā vīrya-parīkşartham ājuhāva ravim śuciḥ

sā-sie (Kuntī oder Pṛthā); āpa-bekam; durvāsasah-von dem großen Weisen Durvāsā; vidyām-mystische Kraft; deva-hūtīm-jeden beliebigen Halbgott herbeirufen; pratoṣitāt-der zufrieden war; tasyāh-mit dieser (bestimmten mystischen Kraft); vīrya-Kraft; parīkṣa-artham-um zu prüfen; ājuhāva-rief herbei; ravim-den Sonnengott; šuciḥ-die fromme (Pṛthā).

### ÜBERSETZUNG

Einmal, als Durvāsā im Haus von Pṛthās Vater, Kunti, zu Gast war, erfreute Pṛthā Durvāsā, indem sie ihm diente. Als Belohnung erhielt sie die mystische Fähigkeit, jeden beliebigen Halbgott herbeirufen zu können. Um die Wirksamkeit dieser mystischen Kraft zu prüfen, rief die fromme Kuntī sogleich den Sonnengott herbei.

### VERS 33

# तदैवोपागतं देवं वीक्ष्य विस्मितमानसा । प्रत्ययार्थं प्रयुक्ता मे याहि देव क्षमस्व मे ॥३३॥

tadaivopāgatam devam vīkşya vismita-mānasā pratyayārtham prayuktā me yāhi deva kṣamasva me

tadā-zu dieser Zeit; eva-gewiß; upāgatam-erschien (vor ihr); devam-der Sonnengott; vīkṣya-sehend; vismita-mānasā-sehr erstaunt; pratyaya-artham-nur um die Wirksamkeit der mystischen Kraft zu sehen; prayuktā-ich habe sie eingesetzt; me-mein; yāhi-bitte kehre zurück; deva-o Halbgott; kṣamasva-verzeih; me-mir.

### ÜBERSETZUNG

Kaum hatte Kuntī den Halbgott der Sonne gerufen, erschien er schon vor ihr, was sie in großes Erstaunen versetzte. Sie erklärte dem Sonnengott: "Ich wollte nur sehen, ob diese mystische Kraft wirkt. Es tut mir leid, daß ich dich unnötig herbeigerufen habe. Bitte kehre wieder zurück und verzeih mir."

### **VERS 34**

# अमोषं देवसंदर्शमाद्धे त्विय चात्मजम् । योनिर्यथा न दुष्येत कर्ताहं ते सुमध्यमे ॥३४॥

amogham deva-sandarsam ādadhe tvayi cātmajam yonir yathā na duşyeta kartāham te sumadhyame

amogham—ohne Mißerfolg; deva-sandarśam—Begegnung mit den Halbgöttern; ādadhe—ich werde geben (meinen Samen); tvayi—dir; ca—auch; ātmajam—einen Sohn; yoniḥ—die Quelle der Geburt; yathā—wie; na—nicht; duṣyeta—wird verschmutzt; kartā—werde dafür sorgen; aham—ich; te—dir; sumadhyame—o schönes Mädchen.

### ÜBERSETZUNG

Der Sonnengott sagte: "O schöne Pṛthā, dein Zusammentreffen mit den Halbgöttern darf nicht fruchtlos bleiben. Laß mich deshalb meinen Samen in deinen Schoß geben, damit du einen Sohn gebären kannst. Ich werde dafür sorgen, daß deine Jungfräulichkeit unversehrt bleibt, denn du bist noch ein unverheiratetes Mädchen."

### **ERLÄUTERUNG**

In der vedischen Kultur war es üblich, daß ein unverheiratetes Mädchen, das ein Kind zur Welt brachte, von niemandem mehr geheiratet wurde. Deshalb zögerte Pṛthā, als der Sonnengott vor ihr erschien und sie schwängern wollte, denn sie war noch unverheiratet. Damit ihre Jungfräulichkeit unangetastet blieb, sorgte der Sonnengott dafür, daß ihr Kind aus ihrem Ohr geboren wurde, und deshalb war das Kind als Karņa bekannt. Es ist Sitte, daß ein Mädchen als akṣata-yoni, das heißt als unberührte Jungfrau, verheiratet werden sollte. Vor seiner Heirat sollte ein Mädchen niemals ein Kind bekommen.

### **VERS 35**

# इति तस्यां स आधाय गर्भे स्र्यो दिवं गतः। सद्यः कुमारः संजज्ञे द्वितीय इव भास्करः॥३५॥

iti tasyām sa ādhāya garbham sūryo divam gataḥ sadyaḥ kumāraḥ sañjajñe dvitīya iva bhāskaraḥ

iti—auf diese Weise; tasyām—ihr (Pṛthā); saḥ—er (der Sonnengott); ādhāya—Samen ausströmen lassend; garbham—Schwangerschaft; sūryaḥ—der Sonnengott; divam—auf die himmlischen Planeten; gataḥ—kehrte zurück; sadyaḥ—sofort; kumāraḥ—ein Kind; sañjajñe—wurde geboren; dvitīyaḥ—zweiter; iva—wie; bhāskarah—der Sonnengott.

### ÜBERSETZUNG

Nachdem der Sonnengott so gesprochen hatte, gab er seinen Samen in den Schoß Prthas und kehrte dann in das himmlische Königreich zurück. Unmittelbar darauf brachte Kuntī ein Kind zur Welt, das wie ein zweiter Sonnengott war.

### VERS 36

# तं सात्यजन्नदीतोये कृच्छ्राल्लोकस्य विभ्यती । प्रपितामइस्तामुबाह पाण्डुवैं सत्यविक्रमः ॥३६॥

tam sātyajan nadī-toye krcchrāl lokasya bibhyātī prapitāmahas tām uvāha pāṇḍur vai satya-vikramaḥ

tam-dieses Kind; sā-sie (Kuntī); atyajat-gab auf; nadī-toye-im Wasser des Flusses; krcchrāt-mit großer Reue; lokasya-der Leute; bibhyatī-fürchtend; prapi-

tāmahah—(dein) Urgroßvater; tām—sie (Kuntī); uvāha—heiratete; pānduh—der König Pāndu; vai—gewiß; satya-vikramah—sehr fromm und ritterlich.

### ÜBERSETZUNG

Weil Kuntī das Gerede der Leute fürchtete, sah sie sich gezwungen, ihre Zuneigung zu dem Kind abzulegen, was ihr sehr schwer fiel. Widerstrebend legte sie das Kind in einen Korb und ließ es den Fluß hinuntertreiben. O Mahārāja Parīkṣit, später wurde Kuntī von deinem Urgroßvater, dem frommen und ritterlichen König Pāṇḍu, geheiratet.

### VERS 37

# श्रुतदेवां तु कारूषो बुद्धशर्मा समग्रहीत्। यस्यामभृद् दन्तवक ऋषिशप्तो दितेः सुतः ॥३७॥

śrutadevām tu kārūşo vṛddhaśarmā samagrahīt yasyām abhūd dantavakra ṛṣi-śapto diteḥ sutaḥ

śrutadevām—Śrutadevā, eine Schwester Kuntīs; tu—aber; kārūṣaḥ—der König von Karūṣa; vṛddhaśarmā—Vṛddhaśarmā; samagrahīt—heiratete; yasyām—durch die; abhūt—wurde geboren; dantavakraḥ—Dantavakra; ṛṣi-śaptaḥ—der einst von den Weisen Sanaka und Sanātana verflucht worden war; diteḥ—von Diti; sutaḥ—Sohn.

### ÜBERSETZUNG

Vṛddhaśarmā, der König von Karūṣa, heiratete Kuntīs Schwester Śrutadevā, die Dantavakra zur Welt brachte. Dantavakra war vor langer Zeit einmal von den Weisen, die von Sanaka angeführt wurden, verflucht worden und daraufhin als Hiraṇyākṣa, der Sohn Ditis, geboren worden.

### VERS 38

# कैंकेयो धृष्टकेतुश्र श्रुतकीर्तिमविन्दत । सन्तर्दनादयस्तस्यां पश्चासन् कैंकयाः सुताः ॥३८॥

kaikeyo dhṛṣṭaketuś ca śrutakīrtim avindata santardanādayas tasyāṁ pañcāsan kaikayāh sutāh

kaikeyaḥ—der König von Kekaya; dhṛṣṭaketuḥ—Dhṛṣṭaketu; ca—außerdem; śru-takirtim—eine Schwester Kuntīs, die Śrutakirti hieß; avindata—heiratete; santar-

dana-ādayaḥ—angeführt von Santardana; tasyām—durch sie (Śrutakīrti); pañca—fünf; āsan—es waren; kaikayāḥ—die Söhne des Königs von Kekaya; sutāḥ—Söhne.

### ÜBERSETZUNG

Dhṛṣṭaketu, der König von Kekaya, heiratete Śrutakīrti, eine andere Schwester Kuntīs. Śrutakīrti hatte fünf Söhne, die von Santardana angeführt wurden.

### **VERS 39**

# राजाधिदेव्यामावन्त्यौ जयसेनोऽजनिष्ट ह । दमघोषश्रेदिराजः श्रुतश्रवसमग्रदीत् ॥३९॥

rājādhidevyām āvantyau jayaseno 'janiṣṭa ha damaghoṣaś cedi-rājaḥ śrutaśravasam agrahīt

rājādhidevyām—durch Rājādhidevī, eine andere Schwester Kuntīs; āvantyau—die Söhne (namens Vinda und Anuvinda); jayasenaḥ—König Jayasena; ajaniṣṭa—gebar; ha—in der Vergangenheit; damaghoṣaḥ—Damaghoṣa; cedi-rājaḥ—den König des Staates Cedi; śrutaśravasam—Śrutaśravā, eine weitere Schwester; agrahīt—heiratete.

### ÜBERSETZUNG

Mit Rājādhidevī, einer anderen Schwester Kuntīs, zeugte Jayasena zwei Söhne, nämlich Vinda und Anuvinda. In ähnlicher Weise heiratete der König des Staates Cedi Śrutaśravā. Dieser König trug den Namen Damaghoṣa.

### **VERS 40**

शिशुपालः सुतस्तस्याः कथितस्तस्य सम्भवः । देवभागस्य कंसायां चित्रकेतुबृहद्भली ॥४०॥

> śiśupālah sutas tasyāh kathitas tasya sambhavah devabhāgasya kamsāyām citraketu-brhadbalau

sisupālaḥ—Śisupāla; sutaḥ—der Sohn; tasyāḥ—von ihr (Śrutaśravā); kathitaḥ—bereits beschrieben (im Siebten Canto); tasya—seine; sambhavaḥ—Geburt; devabhāgasya—von Devabhāga, einem Bruder Vasudevas; kamsāyām—im Schoß Kamsās, seiner Frau; citraketu—Citraketu; bṛhadbalau—und Bṛhadbala.

### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Śrutaśravās war Śiśupāla, dessen Geburt bereits beschrieben wurde [im Siebten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam]. Vasudevas Bruder Devabhāga hatte von seiner Frau Karnsā zwei Söhne. Diese beiden Söhne waren Citraketu und Brhadbala.

### **VERS 41**

# कंसवत्यां देवश्रवसः सुवीर इषुमांस्तथा । बकः कङ्कात् तु कङ्कायां सत्यजित् पुरुजित् तथा।।४१।।

kamsavatyām devaśravasaḥ suvīra işumāms tathā bakaḥ kaṅkāt tu kaṅkāyām satyajit purujit tathā

kamsavatyām—im Schoß Kamsavatīs; devaśravasah—von Devaśravā, einem Bruder Vasudevas; suvīrah—Suvīra; işumān—Işumān; tathā—sowie; bakah—Baka; kankāt—von Kanka; tu—gewiß; kankāyām—in seiner Gattin, Kankā; satyajit—Satyajit, purujit—Purujit; tathā—sowie.

### ÜBERSETZUNG

Vasudevas Bruder Devaśravā heiratete Kamsavatī, mit der er zwei Söhne zeugte — Suvīra und Işumān. Kanka zeugte mit seiner Frau Kankā drei Söhne, die Baka, Satyajit und Purujit hießen.

### **VERS 42**

# सृज्जयो राष्ट्रपाल्यां च वृषदुर्मर्षणादिकान् । हरिकेशहिरण्याक्षौ शूरभूम्यां च स्थामकः ॥४२॥

sṛñjayo rāṣṭrapālyām ca vṛṣa-durmarṣaṇādikān harikeśa-hiraṇyākṣau śūrabhūmyām ca śyāmakah

sṛñjayaḥ—Sṛñjaya; rāṣṭrapālyām—durch seine Frau, Rāṣṭrapālikā; ca—und; vṛṣa-durmarṣaṇa-ādikān—zeugte Söhne, die von Vṛṣa und Durmarṣaṇa angeführt wurden; harikeśa—Harikeśa; hiraṇyākṣau—und Hiraṇyākṣa; śūrabhūmyām—im Schoß Śūrabhūmis; ca—und; śyāmakaḥ—König Śyāmaka.

### ÜRERSETZUNG

König Sṛñjaya zeugte mit seiner Frau Rāṣṭrapālikā Söhne, an deren Spitze Vṛṣa und Durmarṣaṇa standen. König Śyāmaka zeugte mit seiner Frau Śūrabhūmi zwei Söhne, die Harikeśa und Hiranyākṣa hießen.

### VERS 43

# मिश्रकेश्यामप्सरसि कृकादीन् वत्सकस्तथा । तक्षपुष्करशालादीन् दुर्वाध्यां कृक आदधे ॥४३॥

miśrakeśyām apsarasi vṛkādīn vatsakas tathā takṣa-puṣkara-śālādīn durvākṣyām vṛka ādadhe

miśrakeśyām—im Schoß Miśrakeśīs; apsarasi—die zu den Apsarās gehörte; vṛka-ādīn—Vṛka und andere Söhne; vatsakaḥ—Vatsaka; tathā—sowie; takṣa-puṣ-kara-śāla-ādīn—Söhne, angeführt von Takṣa, Puṣkara und Śāla; durvākṣyām—im Schoß seiner Frau Durvākṣī; vṛkaḥ—Vṛka; ādadhe—zeugte.

### ÜBERSETZUNG

Danach zeugte König Vatsaka mit seiner Frau Miśrakeśī, die eine Apsarā war, Söhne, allen voran Vṛka. Vṛka zeugte mit seiner Frau Durvākṣī die Söhne Takṣa, Puṣkara, Śāla und andere.

### VERS 44

# सुमित्रार्जनपालादीन् समीकात्तु सुदामनी । आनकः कर्णिकायां वै ऋतधामाजयावि ॥४४॥

sumitrārjunapālādīn samīkāt tu sudāmanī ānakaḥ karņikāyāṁ vai rtadhāmā-jayāv api

sumitra—Sumitra; arjunapāla—Arjunapāla; ādīn—angeführt von; samīkāt—von König Samīka; tu—gewiß; sudāmanī—im Schoß Sudāmanīs, seiner Frau; ānakaḥ—König Ānaka; karņikāyām—im Schoß seiner Frau Karnikā; vai—gewiß; rtadhāmā—Rtadhāmā; jayau—und Jaya; api—in der Tat.

### ÜBERSETZUNG

Samīkas Söhne, die er mit seiner Frau Sudāmanī zeugte, waren Sumitra, Arjunapāla und andere. König Ānaka zeugte mit seiner Frau Karņikā zwei Söhne, nämlich Rtadhāmā und Jaya.

## VERS 45 पौरवी रोहिणी भद्रा मदिरा रोचना इला। देवकीप्रमुखाश्वासन् पत्न्य आनकदुन्दुभेः ॥४५॥

pauravī rohiņī bhadrā madirā rocanā ilā devakī-pramukhāś cāsan patnya ānakadundubheḥ

pauravī—Pauravī; rohiņī—Rohiņī; bhadrā—Bhadrā; madirā—Madirā; rocanā—Rocanā; ilā—Ilā; devakī—Devakī; pramukhāḥ—angeführt von; ca—und; āsan—existierten; painyaḥ—Frauen; ānakadundubheḥ—von Vasudeva, der als Ānakadundubhi bekannt war.

### ÜBERSETZUNG

Devakī, Pauravī, Rohiṇī, Bhadrā, Madirā, Rocanā, Ilā und andere waren alles Frauen Ānakadundubhis [Vasudevas]. Von ihnen allen war Devakī die bedeutendste.

### VERS 46

# बलं गदं सारणं च दुर्मदं विपुलं ध्रुवम् । वसुदेवस्तु रोहिण्यां कृतादीनुदपादयत् ॥४६॥

balam gadam sāraṇam ca durmadam vipulam dhruvam vasudevas tu rohiṇyām kṛtādīn udapādayat

balam—Bala; gadam—Gada; sāraṇam—Sāraṇa; ca—auch; durmadam—Durmada; vipulam—Vipula; dhruvam—Dhruva; vasudevaḥ—Vasudeva (der Vater Kṛṣṇas); tu—in der Tat; rohiṇyām—in der Frau, die Rohiṇī hieß; kṛta-ādīn—die Söhne, an deren Spitze Krta stand; udapādayat—zeugte.

### ÜBERSETZUNG

Mit seiner Frau Rohinī zeugte Vasudeva Söhne wie Bala, Gada, Sāraņa, Durmada, Vipula, Dhruva, Kṛta und andere.

### **VERS 47-48**

सुभद्रो भद्रबाहुश्च दुर्मदो भद्र एव च। पौरव्यास्तनया द्येते भूताद्या द्वादशाभवन् ॥४७॥ नन्दोपनन्दकृतकश्चराद्या मदिरात्मजाः। कौशस्या केशिनं त्वेकमस्त कुलनन्दनम् ॥४८॥

> subhadro bhadrabāhus ca durmado bhadra eva ca

pauravyās tanayā hy ete bhūtādyā dvādaśābhavan

nandopananda-kṛtakaśūrādyā madirātmajāḥ kauśalyā keśinam tv ekam asūta kula-nandanam

subhadraḥ—Subhadra; bhadrabāhuḥ—Bhadrabāhu; ca—und; durmadaḥ—Durmada; bhadra—Bhadra; eva—gewiß; ca—auch; pauravyāḥ—der Frau namens Pauravī; tanayāḥ—Söhne; hi—gewiß; ete—sie alle; bhūta-ādyāḥ—angeführt von Bhūta; dvādaśa—zwölf; abhavan—wurden geboren; nanda-upananda-kṛtaka-śūra-ādyāḥ—Nanda, Upananda, Kṛtaka, Śūra und andere; madirā-ātmajāḥ—die Söhne Madirās; kauśalyā—Kauśalyā; keśinam—ein Sohn namens Keśī; tu ekam—nur einen; asūta—brachte zur Welt; kula-nandanam—einen Sohn.

### ÜBERSETZUNG

Aus dem Schoß von Pauravī wurden zwölf Söhne geboren, unter anderem Bhūta, Subhadra, Bhadrabāhu, Durmada und Bhadra. Nanda, Upananda, Kṛtaka, Śūra und andere wurden von Madirā zur Welt gebracht. Bhadrā [Kauśalyā] gebar Keśī, der ihr einziger Sohn war.

### **VERS 49**

# रोचनायामतो जाता हस्तहेमाङ्गदादयः। इलायाग्ररुवल्कादीन यद्ग्रख्यानजीजनत्।।४९॥

rocanāyām ato jātā hasta-hemāṅgadādayaḥ ilāyām uruvalkādīn yadu-mukhyān ajījanat

rocanāyām—in einer anderen Frau, deren Name Rocanā war; ataḥ—sodann; jā-tāḥ—wurden geboren; hasta—Hasta; hemāngada—Hemāngada; ādayaḥ—und andere; ilāyām—in einer anderen Frau, deren Name Ilā war; uruvalka-ādīn—Söhne, die von Uruvalka angeführt wurden; yadu-mukhyān—führende Persönlichkeiten in der Yadu-Dynastie; ajījanat—er zeugte.

### ÜBERSETZUNG

Mit Rocanā, einer seiner anderen Frauen, zeugte Vasudeva Hasta, Hemāṅgada und weitere Söhne. Mit seiner Frau Ilā zeugte er Söhne, an deren Spitze Uruvalka stand und die alle führende Persönlichkeiten in der Dynastie Yadus waren.

### VERS 50

# विष्टष्टो धृतदेवायामेक आनकदुन्दुभेः। शान्तिदेवात्मजा राजन् प्रशमप्रसितादयः॥५०॥

vipṛṣṭho dhṛtadevāyām eka ānakadundubheḥ śāntidevātmajā rājan praśama-prasitādayaḥ

viprsthah—Viprstha; dhrtadevāyām—im Schoß der Frau, die Dhrtadevā hieß; ekah—einen Sohn; ānakadundubheh—von Ānakadundubhi, Vasudeva; śāntideva-ātmajāh—die Söhne einer anderen Frau, Śāntideva; rājan—o Mahārāja Parīksit; prasama-prasita-ādayah—Prasama, Prasita und andere Söhne.

### ÜBERSETZUNG

Dhṛtadevā, eine der Frauen Ānakadundubhis [Vasudevas], gebar einen Sohn namens Vipṛṣṭha. Die Söhne Śāntidevās, einer weiteren Frau Vasudevas, waren Praśama, Prasita und andere.

### VERS 51

# राजन्यकल्पवर्षाद्या उपदेवासुता दश । वसुहंससुवंशाद्याः श्रीदेवायास्तु षट् सुताः ॥५१॥

rājanya-kalpa-varṣādyā upadevā-sutā daśa vasu-haṁsa-suvaṁśādyāḥ śrīdevāyās tu ṣaṭ sutāḥ

rājanya—Rājanya; kalpa—Kalpa; varṣa-ādyāḥ—Varṣa und andere; upadevā-su-tāḥ—Söhne Upadevās, einer anderen Frau Vasudevas; daśa—zehn; vasu—Vasu; hamsa—Hamsa; suvamśa—Suvamśa; ādyāḥ—und andere; śrīdevāyāḥ—von einer anderen Frau geboren, nämlich von Śrīdevā; tu—aber; ṣaṭ—sechs; sutāḥ—Söhne.

### ÜBERSETZUNG

Vasudeva hatte außerdem eine Frau namens Upadevā, die zehn Söhne zur Welt brachte, allen voran Rājanya, Kalpa und Varşa. Śrīdevā, eine weitere Ehefrau, brachte sechs Söhne zur Welt, unter ihnen Vasu, Hamsa und Suvamsa.

### VERS 52

# देवरक्षितया लन्धा नव चात्र गदादयः। वसुदेवः सतानष्टावादधे सहदेवया।।५२॥

devarakşitayā labdhā nava cātra gadādayaḥ vasudevaḥ sutān aṣṭāv ādadhe sahadevayā

devarakşitayā—von der Frau, die Devarakşitā hieß; labdhāḥ—bekam; nava—neun; ca—auch; atra—hier; gadā-ādayaḥ—Gaḍā und andere Söhne; vasudevaḥ—Śrīla Vasudeva; sutān—Söhne; aṣṭau—acht; ādadhe—zeugte; sahadevayā—in der Frau, die Sahadevā hieß.

### ÜBERSETZUNG

Devarakşitā gebar Vasudeva neun Söhne, an deren Spitze Gadā stand. Vasudeva, der die Religion in Person war, hatte außerdem eine Frau namens Sahadevā, mit der er acht Söhne zeugte, die von Śruta und Pravara angeführt wurden.

### **VERS 53-55**

प्रवरश्रुतम्रख्यांश्र साक्षाद् धर्मो वस्निव । वसुदेवस्तु देवक्यामष्ट पुत्रानजीजनत् ॥५३॥ कीर्तिमन्तं सुषेणं च भद्रसेनमुदारधीः । ऋजं सम्मर्दनं भद्रं संकर्षणमहीश्वरम् ॥५४॥ अष्टमस्तु तयोरासीत् स्वयमेव हरिः किल । सुभद्रा च महाभागा तव राजन् पितामही ॥५५॥

> pravara-śruta-mukhyāṁs ca sākṣād dharmo vasūn iva vasudevas tu devakyām aṣṭa putrān ajījanat

kīrtimantam suṣeṇam ca bhadrasenam udāra-dhīḥ rjum sammardanam bhadram sankarṣaṇam ahīśvaram

aṣṭamas tu tayor āsīt svayam eva harih kila

### subhadrā ca mahābhāgā tava rājan pitāmahī

pravara—Pravara (manchmal auch: Pauvara); śruta—Śruta; mukhyān—angeführt von; ca—und; sākṣāt—direkt; dharmaḥ—Religion in Person; vasūn iva—genau wie die obersten Vasus auf den himmlischen Planeten; vasudevaḥ—Śrīla Vasudeva, der Vater Kṛṣṇas; tu—gewiß; devakyām—im Schoß Devakīs; aṣṭa—acht; putrān—Söhne; ajījanat—zeugte; kīrtimantam—Kīrtimān; suṣeṇam ca—und Suṣeṇa; bhadrasenam—Bhadrasena; udāra-dhīḥ—alle in jeder Hinsicht qualifiziert; rjum—Rju; sammardanam—Sammardana; bhadram—Bhadra; sankarṣaṇam—Sankarṣaṇa; ahi-īsvaram—der der höchste Kontrollierende und die Schlangeninkarnation ist; aṣṭamaḥ—der achte; tu—aber; tayoḥ—von beiden (Devakī und Vasudeva); āsīt—erschien; svayam eva—direkt, persönlich; hariḥ—die Höchste Persönlichkeit Gottes; kila—ganz zu schweigen von; subhadrā—eine Schwester, Subhadrā; ca—und; mahābhāgā—sehr vom Glück begünstigt; tava—deine; rājan—o Mahārāja Parīkṣit; pitāmahī—Großmutter.

### ÜBERSETZUNG.

Die acht Söhne Sahadevās, wie Pravara und Śruta, waren direkte Inkarnationen der acht Vasus auf den himmlischen Planeten. Vasudeva zeugte außerdem mit Devakī acht überaus qualifizierte Söhne. Diese waren Kīrtimān, Suṣeṇa, Bhadrasena, Rju, Sammardana, Bhadra und Saṅkarṣaṇa, der der höchste Kontrollierende und die Schlangeninkarnation ist. Der achte Sohn war die Höchste Persönlichkeit Gottes Selbst — Kṛṣṇa. Die sehr vom Glück begünstigte Subhadrā, die einzige Tochter, war deine Großmutter.

### **ERLÄUTERUNG**

Im fünfundfünfzigsten Vers heißt es: svayam eva hariḥ kila. Diese Worte weisen darauf hin, daß Kṛṣṇa, der achte Sohn Devakīs, die Höchste Persönlichkeit Gottes ist. Kṛṣṇa ist keine Inkarnation. Zwischen der Höchsten Persönlichkeit Gottes Hari und Seinen Inkarnationen besteht zwar kein Unterschied, aber dennoch ist Kṛṣṇa die ursprüngliche Höchste Person, Gott in Seiner ganzen Vollständigkeit. Inkarnationen weisen nur einen bestimmten Prozentsatz der Kräfte Gottes auf; die vollständige Persönlichkeit Gottes ist Kṛṣṇa Selbst, der als der achte Sohn Devakīs erschien.

### VERS 56

# यदा यदा हि धर्मस्य क्षयो वृद्धिश्व पाप्मनः । तदा तु भगवानीश आत्मानं सृजते हरिः ॥५६॥

yadā yadā hi dharmasya kṣayo vṛddhis va pāpmanaḥ tadā tu bhagavān īsa ātmānam sṛjate hariḥ yadā—wann immer; yadā—wann immer; hi—gewiß; dharmasya—der Prinzipien der Religion; kṣayaḥ—Verfall; vrddhiḥ—zunehmend; ca—und; pāpmanaḥ—sündhafter Handlungen; tadā—zu dieser Zeit; tu—gewiß; bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; īśaḥ—der höchste Kontrollierende; ātmānam—persönlich; srjate—steigt herab; harih—die Höchste Persönlichkeit Gottes.

### ÜBERSETZUNG

Wann immer die Prinzipien der Religion verfallen und die Prinzipien der Irreligion zunehmen, erscheint der höchste Kontrollierende, die Persönlichkeit Gottes, Śrī Hari, durch Seinen eigenen Willen.

### **ERLÄUTERUNG**

In diesem Vers werden die Umstände erklärt, die eine Inkarnation der Höchsten Persönlichkeit Gottes veranlassen, auf die Erde herabzukommen. Dieselben Umstände werden auch in der *Bhagavad-gītā* (4.7) vom Herrn Selbst erklärt:

yadā yadā hi dharmasya glānir bhavati bhārata abhyutthānam adharmasya tadātmānam sṛjāmy aham

"Immer, wenn irgendwo das religiöse Leben verfällt, o Nachkomme Bharatas, und Irreligion überhandnimmt, zu der Zeit erscheine Ich."

Im gegenwärtigen Zeitalter ist die Höchste Persönlichkeit Gottes als Śrī Caitanya Mahāprabhu erschienen, um die Hare-Kṛṣṇa-Bewegung ins Leben zu rufen. Gegenwärtig, im Kali-yuga, sind die Menschen äußerst sündhaft und schlecht (manda). Sie haben keine Ahnung von spirituellem Leben; statt die Vorteile, die die menschliche Lebensform bietet, zu nützen, leben sie wie Katzen und Hunde. Angesichts dieser Umstände hat Śrī Caitanya Mahāprabhu die Hare-Kṛṣṇa-Bewegung gegründet, die von Kṛṣṇa, der Höchsten Persönlichkeit Gottes, nicht verschieden ist. Wenn man mit dieser Bewegung in Berührung kommt, hat man direkten Kontakt mit der Höchsten Persönlichkeit Gottes. Die Menschen sollten sich das Chanten des Hare-Kṛṣṇa-mantra zunutze machen und auf diese Weise von allen Problemen des Kali-Zeitalters befreit werden.

### **VERS 57**

न ग्रस्य जन्मनो हेतुः कर्मणो वा महीपते । आत्ममायां विनेशस्य परस्य द्रष्टुरात्मनः ॥५७॥

> na hy asya janmano hetuh karmano vā mahīpate ātma-māyām vineśasya parasya draṣṭur ātmanaḥ

na-nicht; hi-gewiß; asya-von Ihm (der Höchsten Persönlichkeit Gottes); jan-manaḥ-des Erscheinens, der Geburt; hetuḥ-es gibt irgendeine Ursache; karma-naḥ-oder für das Handeln; vā-oder; mahīpate-o König (Mahārāja Parīkṣit); ātma-māyām-Sein unvergleichliches Mitleid mit den gefallenen Seelen; vinā-ohne; īšasya-des höchsten Kontrollierenden; parasya-der Persönlichkeit Gottes, die jenseits der materiellen Welt ist; draṣṭuḥ-der Überseele, die der Zeuge der Handlungen eines jeden ist; ātmanaḥ-der Überseele eines jeden.

### ÜBERSETZUNG

O König, Mahārāja Parīkṣit, außer dem persönlichen Wunsch des Herrn gibt es für Sein Erscheinen, Sein Fortgehen und Seine Taten keine Ursache. Als die Überseele weiß Er alles. Daher gibt es für Ihn keine Ursache, die Ihn beeinflußt, nicht einmal die Folgen fruchtbringender Handlungen.

### **ERLÄUTERUNG**

In diesem Vers wird der Unterschied zwischen der Höchsten Persönlichkeit Gottes und einem gewöhnlichen Lebewesen verdeutlicht. Ein gewöhnliches Lebewesen bekommt entsprechend seinen vergangenen Handlungen eine bestimmte Art von Körper (karmanā daiva-netreṇa jantur dehopapattaye). Ein Lebewesen ist niemals unabhängig und kann sein Erscheinen niemals selbst bestimmen. Vielmehr wird es gezwungen, einen Körper anzunehmen, der ihm von māyā entsprechend seinem vergangenen karma vorgeschrieben wird. Wie in der Bhagavad-gītā (18.61) erklärt wird (yantrārūḍhāni māyayā), ist der Körper eine Art Maschine, die auf Anweisung der Höchsten Persönlichkeit Gottes von der materiellen Energie geschaffen und dem Lebewesen gegeben wird. Deshalb muß das Lebewesen eine bestimmte Art von Körper annehmen, die ihm von māyā, der materiellen Energie, entsprechend seinem karma verliehen wird. Man kann nicht frei wählen: "Gib mir diesen Körper, oder gib mir jenen Körper." Man muß den Körper annehmen, der einem von der materiellen Energie gegeben wird. Das ist die Position des gewöhnlichen Lebewesens.

Wenn Kṛṣṇa dagegen erscheint, kommt Er aus Barmherzigkeit und Mitleid mit den gefallenen Seelen. Er sagt in der Bhagavad-gītā (4.8):

paritrāṇāya sādhūnāṁ vināsāya ca duṣkṛtām dharma-saṁsthāpanārthāya sambhavāmi yuge yuge

"Um die Frommen zu befreien und die Schurken zu vernichten und um die Prinzipien der Religion wieder einzuführen, erscheine Ich Zeitalter für Zeitalter."

Der Höchste Herr ist nicht gezwungen zu erscheinen. Niemand kann in irgendeiner Hinsicht Zwang auf Ihn ausüben, denn Er ist die Höchste Persönlichkeit Gottes. Jedermann wird von Ihm kontrolliert, während Er von niemandem kontrolliert wird. Doch Menschen, die aufgrund eines geringen Maßes an Wissen denken, man könne gleich mächtig wie Kṛṣṇa oder Kṛṣṇa Selbst werden, sind in jeder Hinsicht verdammt. Niemand kann Kṛṣna gleichkommen oder Ihn übertreffen, weshalb Er

auch als asamaurdhva bezeichnet wird. Laut dem Viśva-kośa-Wörterbuch ist eine Bedeutung des Wortes māyā, "falscher Stolz" und eine andere "Mitleid". Für ein gewöhnliches Lebewesen stellt der Körper, in dem es erscheint, eine Strafe dar. Der Herr sagt in der Bhagavad-gītā (7.14): daivī hy eṣā guṇamayī mama māyā durat-yayā. "Diese Meine göttliche Energie, die aus den drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur besteht, ist schwer zu überwinden." Doch wenn Kṛṣṇa kommt, bezieht sich das Wort māyā auf Sein Mitleid oder Seine Barmherzigkeit gegenüber den Gottgeweihten und den gefallenen Seelen. Mit Hilfe Seiner Kraft kann der Herr jeden befreien, sei er nun sündhaft oder fromm.

### VERS 58

# यन्मायाचेष्टितं पुंसः स्थित्युत्पस्यप्ययाय हि । अनुप्रहस्तन्निष्टत्तेरात्मलाभाय चेष्यते ॥५८॥

yan māyā-ceşṭitam pumsaḥ sthity-utpatty-apyayāya hi anugrahas tan-nivṛtter ātma-lābhāya ceṣyate

yat—was auch immer; māyā-ceṣṭitam—die Gesetze der materiellen Natur, die von der Höchsten Persönlichkeit Gottes erlassen werden; pumsah—der Lebewesen; sthiti—Lebensdauer; utpatti—Geburt; apyayāya—Vernichtung; hi—gewiß; anugra-hah—Mitleid; tat-nivṛtteh—die Schöpfung und Manifestation kosmischer Energie, um den Kreislauf von Geburt und Tod zu stoppen; ātma-lābhāya—auf diese Weise nach Hause, zu Gott, zurückkehrend; ca—gewiß; iṣyate—zu diesem Zweck ist die Schöpfung da.

### ÜBERSETZUNG

Der Herr, die Höchste Persönlichkeit Gottes, handelt durch Seine materielle Energie in der Schöpfung, Erhaltung und Vernichtung der kosmischen Manifestation nur, um das Lebewesen durch Sein Mitleid zu befreien und um die Geburt, den Tod und die Dauer des materialistischen Lebens des Lebewesens zu beenden. Auf diese Weise versetzt Er das Lebewesen in die Lage, nach Hause, zu Gott, zurückzukehren.

### **ERLÄUTERUNG**

Materialistische Menschen fragen manchmal, warum Gott die materielle Welt so geschaffen habe, daß die Lebewesen leiden müssen. Die materielle Schöpfung ist zweifellos in der Absicht geschaffen worden, die bedingten Seelen leiden zu lassen, die Teilchen der Höchsten Persönlichkeit Gottes sind, wie der Herr Selbst in der Bhagavad-gītā (15.7) bestätigt:

mamaivāṁśo jīva-loke jīva-bhūtaḥ sanātanah

### manaḥ şaṣṭhānīndriyāṇi prakṛti-sthāni karṣati

"Die Lebewesen in dieser bedingten Welt sind Meine ewigen, winzigen Teile. Weil sie ein bedingtes Leben führen, kämpfen sie schwer mit den sechs Sinnen, zu denen auch der Geist gehört."

Alle Lebewesen sind Teilchen der Höchsten Persönlichkeit Gottes; qualitativ sind sie so gut wie der Herr, doch quantitativ besteht ein gewaltiger Unterschied zwischen ihnen und dem Herrn, denn dieser ist unbegrenzt, während die Lebewesen begrenzt sind. Aus diesem Grund ist die Fähigkeit des Herrn zu genießen unbegrenzt, während die Lebewesen nur begrenzte Freude genießen können. Anandamayo 'bhyāsāt (Vedānta-sūtra 1.1.12). Sowohl der Herr als auch das Lebewesen, beides spirituelle Seelen und somit qualitativ eins, streben nach ungestörtem Genuß; doch wenn das Teilchen der Höchsten Persönlichkeit Gottes unglückseligerweise unabhängig, das heißt ohne Krsna, genießen will, wird es in die materielle Welt versetzt, wo es zunächst Brahmā wird und dann allmählich auf die Stufe einer Ameise oder eines Wurmes im Kot herabsinkt. Das nennt man manah sasthānīndriyāni prakṛti-sthāni karsati. Das von der materiellen Natur bedingte Lebewesen muß einen harten Daseinskampf führen, denn es steht völlig unter der Gewalt der Natur (prakṛteḥ kriyamānāni gunaih karmāni sarvasah). Weil es jedoch nur über begrenztes Wissen verfügt, glaubt das Lebewesen, in der materiellen Welt zu genießen. Manah sasthānīndriyāni prakrti-sthāni karsati. Das Lebewesen wird in Wirklichkeit völlig von der materiellen Natur kontrolliert, aber trotzdem hält es sich für unabhängig (ahankāra-vimūdhātmā kartāham iti manyate). Selbst wenn es sich durch spekulatives Wissen auf eine höhere Stufe erhebt und versucht, mit dem Brahman zu verschmelzen, bleibt dieselbe Krankheit weiterhin bestehen. Aruhya krcchrena param padam tatah patanty adhah (SB. 10.2.32). Selbst wenn man param padam erreicht, das heißt, wenn man in das unpersönliche Brahman eingegangen ist, fällt man wieder in die materielle Welt herab.

Auf diese Weise ist die bedingte Seele gezwungen, in der materiellen Welt erbittert um ihr Dasein zu kämpfen, und deshalb erscheint der Herr aus Mitleid mit ihr in dieser Welt und unterweist sie. Daher sagt der Herr in der Bhagavad-gītā (4.7):

yadā yadā hi dharmasya glānir bhavati bhārata abhyutthānam adharmasya tadātmānam sṛjāmy aham

"Immer, wenn irgendwo das religiöse Leben verfällt und Irreligiosität überhandnimmt, o Nachkomme Bharatas, zu der Zeit erscheine Ich."

Der wahre dharma besteht darin, sich Kṛṣṇa zu ergeben; doch statt sich Kṛṣṇa zu ergeben, läßt sich das rebellische Lebewesen auf adharma ein, auf einen Kampf ums Dasein, der in der Absicht geführt wird, wie Kṛṣṇa zu werden. Deshalb erschafft Kṛṣṇa aus Mitleid diese materielle Welt, um dem Lebewesen eine Möglichkeit zu geben, seine wahre Position zu erkennen. Die Bhagavad-gītā und ähnliche vedische Schriften werden dem Lebewesen zur Verfügung gestellt, damit es seine Beziehung

zu Kṛṣṇa verstehen kann. Vedais ca sarvair aham eva vedyaḥ (Bg. 15.15). All diese vedischen Schriften sollen dem Menschen zum Verständnis verhelfen, wer er ist, was seine tatsächliche Position ist und worin seine Beziehung zur Höchsten Persönlichkeit Gottes besteht. Dies bezeichnet man als brahma-jijnāsā. Jede bedingte Seele muß kämpfen, doch die menschliche Lebensform stellt die beste Gelegenheit dar, ihre Position zu verstehen. Deshalb heißt es in diesem Vers anugrahas tan-nivṛtteḥ, was darauf hinweist, daß das falsche Leben wiederholter Geburten und Tode eingestellt werden muß und daß die bedingte Seele erzogen werden sollte. Das ist der Zweck der Schöpfung.

Die Schöpfung entsteht nicht zufällig, wie atheistische Menschen denken.

asatyam apratişiham te jagad āhur anī śvaram aparaspara-sambhūtam kim anyat kāma-haitukam

"Sie sagen, die Welt sei unwirklich, sie habe keinen Ursprung und es gebe keinen Gott, der sie beherrsche. Sie sei durch sexuelle Begierde erzeugt worden und habe keine andere Ursache als Lust." (Bg. 16.8)

Atheistische Schurken glauben, es gebe keinen Gott und die Schöpfung habe zufällig stattgefunden, genau wie ein Mann und eine Frau durch Zufall zusammentrefen und die Frau schwanger wird und ein Kind zur Welt bringt. Dies entspricht jedoch nicht den Tatsachen. In Wirklichkeit hat die Schöpfung einen Zweck: Der bedingten Seele soll eine Chance geboten werden, ihr ursprüngliches Bewußtsein, Krṣṇa-Bewußtsein, wiederzuentwickeln und schließlich nach Hause, zu Gott, zurückzukehren und in der spirituellen Welt wunschlos glücklich zu leben. In der materiellen Welt wird der bedingten Seele die Möglichkeit gegeben, ihre Sinne zu befriedigen, doch gleichzeitig geben ihr die vedischen Schriften das Wissen, daß diese materielle Welt nicht der wahre Ort ist, wo sie glücklich werden kann. Janmamṛṭyu-jarā-vyādhi-duḥkha-doṣānudarśanam (Bg. 13.9). Man muß den Kreislauf wiederholter Geburten und Tode zum Stillstand bringen. Jeder Mensch sollte daher diese Schöpfung nützen, indem er Kṛṣṇa und seine Beziehung zu Ihm versteht und auf diese Weise nach Hause, zu Gott, zurückkehrt.

# vers 59 १क्षौहिणीनां पतिभिरसुरैर्नुपठाञ्छनैः ।

भ्रव आक्रम्यमाणाया अभाराय कृतोद्यमः ॥५९॥

akṣauhiṇīnām patibhir asurair nṛpa-lāñchanaiḥ bhuva ākramyamāṇāyā abhārāya kṛtodyamaḥ

akşauhininām—von Königen, die über eine große Streitmacht verfügen; patibhih—von solchen Königen oder Regierungen; asuraih—die im Grunde Dämonen sind

(denn sie brauchen keine so große Streitmacht, rüsten aber trotzdem unnötigerweise auf); nrpa-lānchanaih—die in Wirklichkeit für das Königsamt nicht qualifiziert sind (obwohl sie auf irgendeine Weise die Herrschaft an sich gerissen haben); bhuvah—auf der Oberfläche der Erde; ākramyamāṇāyāh—deren Ziel es ist, sich gegenseitig anzugreifen; abhārāya—den Weg für die Verringerung der Anzahl der Dämonen auf der Welt bereiten; kṛta-udyamaḥ—schwärmerisch (sie geben die gesamten Staatseinnahmen für Rüstungszwecke aus).

### ÜBERSETZUNG

Obwohl die Dämonen, die die Herrschaft an sich reißen, sich wie Mitglieder der Regierung kleiden, wissen sie nicht, was die Pflicht der Regierung ist. Daher richtet es Gott ein, daß solche Dämonen, die über eine große Streitmacht verfügen, gegeneinander kämpfen, und so wird die schwere Bürde der Dämonen, die auf der Erde lastet, verringert. Die Dämonen rüsten durch den Willen des Höchsten auf, damit ihre Zahl verringert wird und die Gottgeweihten die Gelegenheit haben, Fortschritt im Kṛṣṇa-Bewußtsein zu machen.

### **ERLÄUTERUNG**

In der Bhagavad-gītā (4.8) heißt es: paritrāņāya sādhūnām vināsāya ca duşkrtām. Die sādhus, die Geweihten des Herrn, sind stets begierig, das Krsna-Bewußtsein voranzutreiben, damit die bedingten Seelen aus der Fessel von Geburt und Tod befreit werden können. Die asuras jedoch, die Dämonen, behindern die Verbreitung der Bewegung für Krsna-Bewußtsein, und deshalb arrangiert Krsna gelegentlich Kämpfe zwischen verschiedenen asuras, die sehr begierig sind, in militärischer Hinsicht aufzurüsten. Die Pflicht der Regierung oder des Königs besteht nicht darin, unnötig aufzurüsten; die wahre Pflicht der Regierung ist es, dafür zu sorgen, daß die Bewohner des Staates im Kṛṣṇa-Bewußtsein Fortschritt machen. Aus diesem Grund sagt Krsna in der Bhagavad-gītā (4.13): cātur-varnyam mayā srstam guṇa-karma-vibhāgasaḥ. "Die vier Klassen der menschlichen Gesellschaft wurden von Mir geschaffen, und zwar in Entsprechung zu den drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur und der Handlungsweise, die ihnen zugeordnet ist." Es sollte eine Klasse vorbildlicher Menschen geben, die echte brāhmanas sind, und ihnen sollte in jeder Hinsicht Schutz gewährt werden. Namo brahmanya-deväya go-brāhmana-hitāva ca. Krsna ist den brāhmanas und den Kühen sehr zugetan. Die brāhmanas treten dafür ein, daß die Menschen Fortschritt im Krsna-Bewußtsein machen, und die Kühe geben genügend Milch zur Ernährung des Körpers in der Erscheinungsweise der Tugend. Die ksatriyas und die Regierung sollten von den brāhmanas beraten werden. Ferner sollte es vaisyas geben, die genügend Nahrungsmittel produzieren, und die śūdras, die aus eigenen Kräften keinen nützlichen Beitrag leisten können, sollten den drei höheren Klassen (den brāhmanas, ksatriyas und vaiśyas) dienen. Das ist das System, das von der Höchsten Persönlichkeit Gottes geschaffen wurde, damit die bedingten Seelen aus dem materiellen Leben befreit werden und nach Hause, zu Gott, zurückkehren können. Aus diesem Grund steigt Krsna auf die Erde herab (paritrānāya sādhūnām vināsāya ca duskrtām).

Jeder muß Krsnas Taten verstehen (janma karma ca me divyam). Wenn man versteht, zu welchem Zweck Krsna auf die Erde herabkommt und Seine Taten ausführt, erlangt man augenblicklich Befreiung. Diese Befreiung ist der Zweck der Schöpfung und von Krsnas Herabsteigen auf die Erde. Dämonen sind sehr daran interessiert, eine Gesellschaftsordnung zu fördern, die die Leute dazu bringt, hart zu arbeiten wie Katzen, Hunde und Schweine; doch Krsnas Geweihte wollen Krsna-Bewußtsein lehren, damit die Menschen mit einem einfachen Leben und Fortschritt im Krsna-Bewußtsein zufrieden sind. Die Dämonen planen zwar eine großangelegte Industrialisierung, damit die Menschen Tag und Nacht schwer arbeiten wie Tiere, doch dies ist nicht der Sinn der Zivilisation. Bestrebungen dieser Art sind jagato 'hitah: Sie stürzen die Menschen ins Verderben. Ksavāva: Tätigkeiten dieser Art enden im Untergang. Wer die Absicht Kṛṣṇas, der Höchsten Persönlichkeit Gottes, versteht, sollte einsehen, wie wichtig die Bewegung für Krsna-Bewußtsein ist, und sie deshalb ernsthaft unterstützen. Man sollte nicht nach ugra-karma streben, das heißt nach unnötiger Arbeit, die Sinnenbefriedigung bringen soll. Nūnam pramattah kurute vikarma vad indriya-prītava āprnoti (SB. 5.5.4). Nur um der Sinnenbefriedigung willen schmieden die Leute Pläne, die materielles Glück bringen sollen. Māyāsukhāya bharam udvahato vimūdhān (SB, 7.9.43). Sie tun dies, weil sie alle vimūdhas, Schurken, sind. Um eines flackerhaften Glücks willen verschwenden die Menschen ihre Energie, und statt zu erkennen, wie wichtig die Bewegung für Krsna-Bewußtsein ist, werfen sie den einfachen Gottgeweihten vor, sie seien gehirngewaschen. Dämonen mögen die Prediger der Bewegung für Krsna-Bewußtsein unbegründet anschuldigen, doch Krsna wird zwischen den Dämonen einen Kampf arrangieren, in dessen Verlauf sie ihr gesamtes militärisches Potential zum Einsatz bringen und sich gegenseitig vernichten.

### VERS 60

# कर्माण्यपरिमेयाणि मनसापि सुरेश्वरैः । सहसंकर्षणश्रके भगवान् मधुद्धदनः ॥६०॥

karmāṇy aparimeyāṇi manasāpi sureśvaraiḥ saha-saṅkarṣaṇaś cakre bhagavān madhusūdanaḥ

karmāṇi—Taten; aparimeyāṇi—unermeßlich, unbegrenzt; manasā api—selbst durch solche Pläne, die im Geist geschmiedet werden; sura-īśvaraiḥ—von den Persönlichkeiten, die das Universum beherrschen, wie Brahmā und Śiva; saha-sankar-saṇaḥ—zusammen mit Sankarṣaṇa (Baladeva); cakre—führte aus; bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; madhu-sūdanaḥ—der Vernichter des Madhu-Dämons.

### ÜBERSETZUNG

Die Höchste Persönlichkeit Gottes, Kṛṣṇa, vollführte zusammen mit Saṅ-karṣaṇa (Balarāma) Taten, die selbst das Begriffsvermögen von Persönlich-

keiten wie Brahmā und Śiva überstiegen. [Er arrangierte beispielsweise die Schlacht von Kurukṣetra, um viele Dämonen zu töten und die gesamte Welt zu entlasten.]

### **VERS 61**

# कलौ जनिष्यमाणानां दुःखशोकतमोनुदम् । अनुग्रहाय भक्तानां सुपुण्यं व्यतनोद् यशः ॥६१॥

kalau janişyamānānām duḥkha-śoka-tamo-nudam anugrahāya bhaktānām supuṇyam vyatanod yaśaḥ

kalau—in diesem Zeitalter des Kali; janiṣyamāṇānām—der bedingten Seelen, die in der Zukunft geboren werden; duḥikha-śoka-tamaḥ-nudam—um ihr unbegrenzt großes Unglück und Wehklagen zu vermindern, die ihre Ursache in Unwissenheit haben; anugrahāya—um Barmherzigkeit zu erweisen; bhaktānām—den Gottgeweihten; su-puṇyam—sehr fromme, transzendentale Taten; vyatanot—erweiterte; yaśaḥ—Seinen Ruhm. Sein Ansehen.

### ÜBERSETZUNG

Um den Gottgeweihten, die im weiteren Verlauf des Kali-yuga noch geboren werden, grundlose Barmherzigkeit zu erweisen, handelte Kṛṣṇa, die Höchste Persönlichkeit Gottes, auf solche Weise, daß man durch bloße Erinnerung an Ihn von allem Wehklagen und Unglück des materiellen Daseins befreit wird. [Mit anderen Worten, Er handelte so, daß alle in der Zukunft erscheinenden Gottgeweihten durch das Befolgen der Kṛṣṇa-bewußten Lehren, die in der Bhagavad-gītā niedergeschrieben sind, von den Leiden des materiellen Daseins befreit werden.]

### **ERLÄUTERUNG**

Der Herr rettet die Gottgeweihten und tötet die Dämonen (paritrāṇāya sādhū-nām vināsāya ca duṣkṛtām). Dies geht Hand in Hand. Kṛṣṇa erscheint eigentlich, um die sādhus oder bhaktas zu befreien, doch indem Er die Dämonen tötet, erweist Er diesen ebenfalls Barmherzigkeit, denn jeder, der von Kṛṣṇa getötet wird, erlangt Befreiung. Ob der Herr tötet oder beschützt, Er ist sowohl den Dämonen als auch den Gottgeweihten gegenüber gütig.

### **VERS 62**

यस्मिन् सत्कर्णपीयूषे यशस्तीर्थवरे सकृत् । श्रोत्राञ्जलिरुपस्पृश्य धुनुते कर्मवासनाम् ॥६२॥ yasmin sat-karṇa-pīyuṣe yaśas-tīrtha-vare sakṛt śrotrāñjalir upaspṛṣya dhunute karma-vāṣanām

yasmin—in der Geschichte von den transzendentalen Taten Kṛṣṇas auf der Erde; sat-karṇa-pīyuṣe—der die Verlangen der transzendentalen, gereinigten Ohren stillt; yaśaḥ-tīrtha-vare—sich an dem besten aller heiligen Orte aufhaltend, indem man über die transzendentalen Taten des Herrn hört; sakṛt—nur einmal, sofort; śrotra-añjaliḥ—in Form von Hören der transzendentalen Botschaft; upaspṛśya—berührend (genau wie das Wasser der Gaṅgā); dhunute—zerstört; karma-vāsanām—den star-ken Wunsch nach fruchtbringenden Handlungen.

### ÜBERSETZUNG

Indem die Geweihten des Herrn einfach mit gereinigten, transzendentalen Ohren über Seinen Ruhm hören, werden sie sogleich von den starken materiellen Wünschen und fruchtbringenden Handlungen befreit.

### **ERLÄUTERUNG**

Wenn die Gottgeweihten über die Taten der Höchsten Persönlichkeit Gottes hören, wie sie in der Bhagavad-gītā und im Śrīmad-Bhāgavatam dargestellt werden, erlangen sie augenblicklich eine transzendentale Sicht, die sie das Interesse an materialistischen Tätigkeiten verlieren läßt. Auf diese Weise erlangen sie Befreiung von der materiellen Welt. Um der Befriedigung der Sinne willen geht praktisch jeder Mensch materialistischen Tätigkeiten nach, die den Kreislauf von janma-mṛtyujarā-vyādhi (Geburt, Alter, Krankheit und Tod) verlängern. Doch indem der Gottgeweihte die Botschaft der Bhagavad-gītā hört und die Erzählungen des Srīmad-Bhāgavatam genießt, wird er derart rein, daß er nicht mehr an materialistischen Tätigkeiten interessiert ist. Gegenwärtig werden Gottgeweihte in den westlichen Ländern vom Krsna-Bewußtsein angezogen und verlieren das Interesse an materialistischen Tätigkeiten, und deshalb versuchen manche Menschen, dieser Bewegung Hindernisse in den Weg zu legen. Sie können diese Bewegung jedoch unmöglich aufhalten oder die Tätigkeiten der Gottgeweihten in Europa und Amerika mit künstlichen Erschwernissen unterbinden. Die hier gebrauchten Worte śrotrāñjalir upasprsya weisen darauf hin, daß die Gottgeweihten durch das bloße Hören über die transzendentalen Taten des Herrn so rein werden, daß sie gegen die Verseuchung durch materialistische fruchtbringende Handlungen sofort immun sind. Anväbhiläsitä-sünyam. Materialistische Tätigkeiten sind für die Seele etwas Überflüssiges, und deshalb werden die Gottgeweihten von solchen Tätigkeiten befreit. Die Gottgeweihten sind auf der Ebene der Befreiung verankert (brahma-bhūyāya kalpate) und können deshalb durch nichts dazu gebracht werden, in ihr materielles Zuhause zurückzukehren und wieder materialistischen Tätigkeiten nachzugehen.

### **VERS 63-64**

भोजवृष्ण्यन्धकमधुश्रूरसेनदशाईकैः । श्राघनीयेहितः अश्वत् कुरुसुञ्जयपाण्ड्रिभः ॥६३॥ स्निम्धस्मितेश्वितोदारैर्वाक्यंविकमलीलया । नृलोकं रमयामास मृत्या सर्वाङ्गरम्यया ॥६४॥

> bhoja-vṛṣṇy-andhaka-madhuśūrasena-daśārhakaiḥ ślāghanīyehitaḥ śaśvat kuru-sṛñjaya-pāṇḍubhiḥ

snigdha-smitekşitodārair vāk yair vikrama-līlayā nrlokam ramayām āsa mūrtyā sarvānga-ramyayā

bhoja—unterstützt von der Bhoja-Dynastie; vṛṣṇi—und von den Vṛṣṇis; andha-ka—und von den Andhakas; madhu—und von den Madhus; śūrasena—und von den Śūrasenas; daśārhakaiḥ—und von den Daśārhakas; ślāghanīya—von den rühmenswerten; īhitaḥ—bemühend; śaśvat—immer; kuru-sṛṇ̄jaya-pāṇḍubhiḥ—unterstützt von den Pāṇḍavas, Kurus und Sṛṇ̄jayas; snigdha—liebevoll; smita—lächelnd; īkṣi-ta—angesehen werdend als; udāraiḥ—großmütig; vākyaiḥ—Anweisungen; vikrama-līlayā—die heldenhaften Spiele; nṛ-lokam—menschliche Gesellschaft; ramayām āsa—erfreute; mūrtyā—durch Seine Gestalt; sarva-anga-ramyayā—die Gestalt, die allen Teilen des Körpers Freude schenkt.

### ÜBERSETZUNG

Unterstützt von den Nachkommen Bhojas, Vṛṣṇis, Andhakas, Madhus, Śūrasenas, Daśārhas, Kurus, Sṛñjayas und Pāṇḍus, vollführte Śrī Kṛṣṇa verschiedene Taten. Mit Seinem entzückenden Lächeln, Seinem liebevollen Verhalten, Seinen Unterweisungen und Seinen ungewöhnlichen Spielen wie dem Hochheben des Govardhana-Hügels bereitete der Herr, der in Seinem transzendentalen Körper erschien, der gesamten Menschheit Freude.

### **ERLÄUTERUNG**

Die Worte nṛlokam ramayām āsa mūrtyā sarvānga-ramyayā sind bedeutsam. Kṛṣṇa ist die ursprüngliche Form. Bhagavān, die Höchste Persönlichkeit Gottes, wird hier deshalb als mūrtyā bezeichnet. Das Wort mūrti bedeutet "Form". Kṛṣṇa, Gott, ist niemals unpersönlich; der unpersönliche Aspekt ist lediglich eine Manifestation Seines transzendentalen Körpers (yasya prabhā prabhavato jagad-anda-ko-ti). Der Herr ist narākṛti, das heißt, Er sieht genauso aus wie ein Mensch, doch Sein Körper unterscheidet sich von unserem. Deshalb informiert uns das Wort sar-

vänga-ramyayā, daß jeder Teil Seines Körpers einen Anblick darstellt, der jeden entzückt. Neben Seinem lächelnden Antlitz haben die Gottgeweihten auch an jedem anderen Teil Seines Körpers — Seinen Händen, Seinen Beinen und Seiner Brust — ihre Freude, und zwar so sehr, daß sie sich von dem Anblick der schönen Gestalt des Herrn nicht losreißen können.

# VERS 65 यस्याननं मकरकुण्डलचारुकर्णभ्राजत्कपोलसुभगं सविलासहासम् । नित्योत्सवं न तत्तपुर्दिषभिः पिबन्त्यो नार्यो नराश्च ग्रुदिताः क्रिपता निमेश्च ॥६५॥

yasyānanam makara-kuṇḍala-cāru-karṇabhrājat-kapola-subhagam savilāsa-hāsam nityotsavam na tatṛpur dṛśibhiḥ pibantyo nāryo narāś ca muditāḥ kupitā nimeś ca

yasya—dessen; ānanam—Gesicht; makara-kuṇḍala-cāru-karṇa—geschmückt mit wie Haie aussehenden Ohrringen und mit schönen Ohren; bhrājat—wunderschön geschmückt; kapola—Stirn; subhagam—alle Füllen erklärend; sa-vilāsa-hā-sam—mit freudvollem Lächeln; nitya-utsavam—wann immer man Ihn sieht, fühlt man sich wie an einem Festtag; na tatṛpuḥ—sie konnten nicht gesättigt werden; dṛṣibhiḥ—durch das Betrachten der Gestalt des Herrn; pibantyaḥ—als tränken sie durch ihre Augen; nāryaḥ—alle Frauen von Vṛndāvana; narāḥ—alle männlichen Gottgeweihten; ca—auch; muditāḥ—völlig befriedigt; kupitāḥ—zornig; nimeḥ—in dem Augenblick, wo sie vom Blinzeln der Augen gestört werden; ca—auch.

### ÜBERSETZUNG

Kṛṣṇas Gesicht wird von Schmuckstücken verziert, wie beispielsweise von Ohrringen, die die Form von Haien haben. Seine Ohren sind schön, Seine Wangen glänzen, und Sein Lächeln wirkt auf jeden anziehend. Wer immer Śrī Kṛṣṇa sieht, erlebt ein Fest. Der Anblick Seines Gesichtes und Seines Körpers verschaffen jedem volle Befriedigung, doch die Gottgeweihten sind auf den Schöpfer ärgerlich, weil Er für die Störung verantwortlich ist, die durch das kurze Blinzeln ihrer Augen verursacht wird.

### **ERLÄUTERUNG**

Der Herr Selbst sagt in der Bhagavad-gītā (7.3):

manuşyāṇām sahasreşu kaścid yatati siddhaye

### yatatām api siddhānām kaścin mām vetti tattvatah

"Unter vielen Tausenden von Menschen befindet sich vielleicht einer, der sich bemüht, die Vollkommenheit zu erreichen, und von denen, die die Vollkommenheit erreicht haben, kennt Mich kaum einer in Wahrheit."

Solange man nicht qualifiziert ist, Krsna zu verstehen, kann man Krsnas Gegenwart auf Erden nicht wertschätzen. Unter den Bhojas, den Vrsnis, den Andhakas, den Pandavas und vielen anderen Königen, die eng mit Krsna verbunden waren, ragen die Bewohner von Vrndavana heraus, die eine besonders vertraute Beziehung zu Krsna hatten. Diese Beziehung wird hier in diesem Vers mit den Worten nityotsavam na tatrpur drsibhih pibantyah beschrieben. Obwohl die Bewohner von Vrndavana, wie die Kuhhirtenjungen, die Kühe, die Kälber, die gopis und Krsnas Vater und Seine Mutter, Krsnas Schönheit ständig sahen, konnten sie davon nie genug bekommen. Krsna zu sehen wird hier als nitya-utsava bezeichnet, als ein tägliches Fest. Die Bewohner von Vrndavana sahen Krsna beinahe jeden Augenblick, doch wenn Krsna das Dorf verließ, um auf die Weide zu ziehen, wo Er die Kühe und Kälber hütete, litten die gopīs sehr, denn sie sahen Kṛṣṇa barfuß auf dem Sand gehen und dachten, daß Seine Lotosfüße, die sie sich nicht einmal auf ihre Brüste zu setzen wagten, weil sie diese für nicht weich genug hielten, von spitzen Kieselsteinen verletzt werden könnten. Schon der bloße Gedanke daran schmerzte die gopīs, und sie weinten zu Hause. Diese gopis, die aufgrund ihrer Haltung die erhabenen Freundinnen Krsnas waren, sahen Ihn ständig, doch weil das Blinzeln ihrer Augenlider sie beim Betrachten Krsnas störte, verwünschten sie den Schöpfer, Brahmā. Deshalb wird hier die Schönheit Kṛṣṇas, vor allem die Schönheit Seines Gesichtes, beschrieben. Am Ende des Neunten Cantos, im Vierundzwanzigsten Kapitel, wird Krsnas Schönheit kurz angedeutet. Nun kommen wir zum Zehnten Canto, der als Krsnas Kopf gilt. Das gesamte Srīmad-Bhāgavata Purāna ist die Verkörperung der Gestalt Kṛṣṇas, der Zehnte Canto ist Sein Gesicht. Im vorliegenden Vers wird angedeutet, wie schön Sein Gesicht ist. Krsnas lächelndes Antlitz, Seine Wangen, Seine Lippen, die Schmuckstücke an Seinen Ohren, die Art, wie Er Betelnüsse kaute – all dies wurde von den gopis genau betrachtet. Auf diese Weise genossen sie transzendentale Glückseligkeit, und zwar so viel, daß sie von Krsnas Gesicht nie genug bekommen konnten, sondern statt dessen den Schöpfer des Körpers verwünschten, weil er Augenlider geschaffen hatte, die ihre Sicht beeinträchtigten. Die gopis waren also für die Schönheit von Krsnas Antlitz weit empfänglicher als Seine Freunde, die Kuhhirtenjungen, und sogar als Yasodā Mātā, die ebenfalls daran interessiert war, Kṛṣṇas Gesicht zu schmücken.

**VERS 66** 

जातो गतः पितृगृहाद् वजमेधितार्थो हत्वा रिपून् सुतशतानि कृतोरुदारः ।

# उत्पाद्य तेषु पुरुषः कतुभिः समीजे ... आत्मानमात्मनिगमं प्रथयञ्जनेषु ॥६६॥

jāto gataḥ pitṛ-gṛhād vrajam edhitārtho hatvā ripūn suta-śatāni kṛtorudāraḥ utpādya teṣu puruṣaḥ kratubhiḥ samīje ātmānam ātma-nigamam prathayañ janesu

jātaḥ—nachdem Er als der Sohn Vasudevas geboren worden war; gataḥ—ging fort; pitṛ-gṛhāt—aus den Häusern Seines Vaters; vrajam—nach Vṛndāvana; edhita-arthaḥ—um die Stellung (Vṛndāvanas) zu preisen; hatvā—dort tötend; ripūn—viele Dämonen; suta-satāni—Hunderte von Söhnen; kṛta-urudāraḥ—viele Tausende von Gemahlinnen, die die besten aller Frauen waren, annehmend; utpādya—zeugte; teṣu—in ihnen; puruṣaḥ—die Höchste Persönlichkeit, die genau wie ein Mensch aussieht; kratubhiḥ—durch viele Opfer; samīje—verehrte; ātmānam—Sich Selbst (denn Er ist die Person, die durch alle Opfer verehrt wird); ātma-nigamam—genau gemäß den rituellen Zeremonien der Veden; prathayan—die vedischen Prinzipien verbreitend; janesu—unter den Leuten.

### ÜBERSETZUNG

Śrī Kṛṣṇa, die Höchste Persönlichkeit Gottes, der als līlā-puruṣottama bekannt ist, erschien als Sohn Vasudevas, verließ jedoch sofort danach das Haus Seines Vaters und begab Sich nach Vṛndāvana, um Seine liebevolle Beziehung zu Seinen vertrauten Geweihten zu entfalten. In Vṛndāvana tötete der Herr viele Dämonen und kehrte darauf nach Dvārakā zurück, wo Er im Einklang mit den vedischen Prinzipien viele Gemahlinnen annahm, die die besten aller Frauen waren. Er zeugte mit ihnen Hunderte von Söhnen und führte Opfer zu Seiner eigenen Verehrung durch, um die Prinzipien des Haushälterlebens festzulegen.

### **ERLÄUTERUNG**

Wie es in der Bhagavad-gītā (15.15) heißt, ist es Kṛṣṇa, der durch die Veden erkannt werden soll (vedais ca sarvair aham eva vedyaḥ). Śrī Kṛṣṇa ging Selbst mit dem guten Beispiel voran, indem Er viele der in den Veden beschriebenen rituellen Zeremonien vollzog und die Prinzipien des gṛhastha-Lebens festlegte, indem Er viele Frauen heiratete und viele Kinder zeugte, nur um den Menschen zu zeigen, wie man durch ein Leben im Einklang mit den vedischen Prinzipien glücklich sein kann. Das Zentrum des vedischen Opfers ist Kṛṣṇa (vedais ca sarvair aham eva vedyaḥ). Um im menschlichen Leben Fortschritt zu machen, muß die menschliche Gesellschaft die vedischen Prinzipien befolgen, die Śrī Kṛṣṇa in Seiner Haushälterzeit persönlich demonstriert hat. Der eigentliche Zweck von Kṛṣṇas Erscheinen bestand jedoch darin, zu offenbaren, wie man am liebevollen Austausch von Gefühlen mit der Höchsten Persönlichkeit Gottes teilhaben kann. Ein Austausch von liebevollen Gefühlen in Ekstase ist nur in Vṛndāvana möglich. Deshalb begab Sich der Herr sofort nach Seinem Erscheinen als Sohn Vasudevas nach Vṛndāvana. In Vṛndāvana hatte

der Herr nicht nur einen liebevollen Austausch mit Seinem Vater und Seiner Mutter, den gopīs und den Kuhhirtenjungen, sondern gewährte auch vielen Dämonen Befreiung, indem Er sie tötete. Wie es in der Bhagavad-gītā (4.8) heißt, erscheint Er, um die Gottgeweihten zu beschützen und die Dämonen zu töten (paritrāṇāya sādhūnām vināsāya ca duṣkṛtām). Der Herr bewies die Richtigkeit dieser Aussage durch Sein persönliches Verhalten voll und ganz. In der Bhagavad-gītā bezeichnet Arjuna den Herrn als puruṣam śāśvatam divyam — als die ewige, transzendentale Höchste Person, und ebenso heißt es hier: utpādya teṣu puruṣaḥ. Daraus muß der Schluß gezogen werden, daß die Absolute Wahrheit puruṣa, das heißt eine Person, ist. Der unpersönliche Aspekt ist lediglich einer der Aspekte Seiner Persönlichkeit. Letzten Endes ist Er eine Person; Er ist nicht unpersönlich und nicht nur puruṣa, eine Person, sondern Er ist der līlā-puruṣottama, die beste aller Personen.

### VERS 67

# पृथ्व्याः स वै गुरुमरं क्षपयन् कुरूणा-मन्तःसम्बत्थकलिना युधि भूपचम्यः । दृष्ट्या विभूय विजये जयमुद्विघोष्य प्रोच्योद्धवाय च परंसमगात् खधाम ॥६७॥

pṛthvyāḥ sa vai guru-bharam kṣapayan kurūṇām antaḥ-samuttha-kalinā yudhi bhūpa-camvaḥ dṛṣṭyā vidhūye vijaye jayam udvighoṣya procyoddhavāya ca param samagāt sva-dhāma

pṛthvyāḥ—auf der Erde; saḥ—Er (Śrī Kṛṣṇa); vai—gewiß; guru-bharam—eine große Last; kṣapayan—völlig beendend; kurūṇām—der Persönlichkeiten, die in der Kuru-Dynastie geboren wurden; antaḥ-samuttha-kalinā—er machte die Brüder zu Feinden, indem Er Streit entfachte; yudhi—in der Schlacht von Kurukṣetra; bhūpa-camvaḥ—alle dämonischen Könige; dṛṣṭyā—durch Seinen Blick; vidhūya—ihre sündhaften Handlungen fortwaschend; vijaye—im Sieg; jayam—Sieg; udvighoṣya—erklärend (den Sieg für Arjuna); procya—Anweisungen gebend; uddhavāya—an Uddhava; ca—auch; param—transzendentale; samagāt—zurück; sva-dhāma—in Sein eigenes Reich.

### ÜBERSETZUNG

Nur um die Last der Welt zu verringern, verursachte es Śrī Kṛṣṇa daraufhin, daß zwischen den Familienangehörigen ein Streit ausbrach. Durch Seinen bloßen Blick vernichtete Er alle dämonischen Könige auf dem Schlachtfeld von Kurukşetra und rief Arjunas Sieg aus. Schließlich unterwies Er Uddhava über transzendentales Leben und über Hingabe und kehrte darauf in Seiner ursprünglichen Gestalt in Sein Reich zurück.

### **ERLÄUTERUNG**

Paritrāṇāya sādhūnām vināsāya ca duṣkṛtām. Die Mission Śrī Kṛṣṇas wurde auf dem Schlachtfeld von Kurukṣetra erfüllt, denn durch die Gnade des Herrn ging Arjuna als Sieger aus der Schlacht hervor, weil Er ein großer Gottgeweihter war. Die anderen dagegen wurden durch den bloßen Blick des Herrn getötet, der Sie von allen sündhaften Handlungen reinwusch und ihnen ermöglichte, sārūpya zu erlangen. Schließlich unterwies Śrī Kṛṣṇa Uddhava im transzendentalen Leben des hingebungsvollen Dienstes, und dann, zu gegebener Zeit, kehrte Er in Sein Reich zurück. Die Lehren des Herrn in Form der Bhagavad-gītā sind voller jūāna und vairāgya, Wissen und Entsagung. In der menschlichen Lebensform muß man diese beiden Dinge lernen — wie man von der materiellen Welt losgelöst werden und im spirituellen Leben vollkommenes Wissen erlangen kann. Das ist die Mission des Herrn (paritrāṇāya sādhūnām vināsāya ca duṣkṛtām). Nachdem der Herr Seine Mission zu Ende geführt hatte, kehrte Er zurück in Sein Zuhause, nach Goloka Vṛndāvana.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 24. Kapitel im Neunten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Kṛṣṇa, die Höchste Persönlichkeit Gottes".

- Fertiggestellt in Bhuvaneśvara, Indien, anläßlich der Errichtung eines Kṛṣṇa-Balarāma-Tempels.

### **ENDE DES NEUNTEN CANTOS**

# ANHANG

#### Der Autor

His Divine Grace A.C. Bhaktivedanta Swami Prabhupāda erschien auf diesem Planeten im Jahre 1896 in Kalkutta, Indien, und dort begegnete er auch seinem spirituellen Meister, Śrīla Bhaktisiddhānta Sarasvatī Gosvāmī, zum ersten Mal im Jahre 1922. Bhaktisiddhānta Sarasvatī, ein bekannter gottergebener Gelehrter und der Gründer von vierundsechzig Gaudīya Mathas (vedische Institute), fand Gefallen an dem gebildeten jungen Mann und überzeugte ihn davon, seine Lebensaufgabe darin zu sehen, das vedische Wissen zu lehren. Śrīla Prabhupāda wurde sein Schüler, und elf Jahre später (1933) empfing er in Allahabad die formelle Einweihung.

Schon bei der ersten Begegnung im Jahre 1922 bat Srīla Bhaktisiddhānta Sarasvatī Thākura seinen zukünftigen Schüler, Śrīla Prabhupāda, das vedische Wissen in englischer Sprache zu verbreiten. In den darauffolgenden Jahren schrieb Śrīla Prabhupāda einen Kommentar zur Bhagavad-gītā, unterstützte die Gaudīya Maṭha in ihrer Arbeit und begann 1944, ohne fremde Hilfe ein halbmonatliches Magazin in englischer Sprache zu veröffentlichen. Er redigierte es selbst, schrieb die Manuskripte mit der Maschine und überprüfte die Korrekturfahnen. Eigenhändig verteilte er die einzelnen Exemplare großzügig und versuchte unter gewaltigen Anstrengungen, die Publikation aufrechtzuerhalten. Einmal begonnen, wurde das Magazin nicht wieder eingestellt; es wird heute von seinen Schülern im Westen weitergeführt und in 19 Sprachen veröffentlicht.

Als Anerkennung für Śrīla Prabhupādas philosophische Gelehrsamkeit und Hingabe ehrte ihn die Gaudīya-Vaiṣṇava-Gesellschaft 1947 mit dem Titel "Bhaktivedanta". 1950, im Alter von vierundfünfzig Jahren, zog sich Śrīla Prabhupāda aus dem Familienleben zurück, und vier Jahre später trat er in den vānaprastha-Stand (Leben in Zurückgezogenheit) ein, um seinen Studien und seiner Schreibtätigkeit mehr Zeit widmen zu können. Śrīla Prabhupāda begab sich zur heiligen Stadt Vṛndāvana, wo er in dem historischen, mittelalterlichen Tempel von Rādhā-Dāmodara in sehr bescheidenen Verhältnissen lebte. Dort vertiefte er sich mehrere Jahre in eingehende Studien und verfaßte Bücher und Schriften. 1959 trat er in den Lebensstand der Entsagung (sannyāsa). Im Rādhā-Dāmodara-Tempel begann Śrīla Prabhupāda mit der Arbeit an seinem Lebenswerk — einer vielbändigen Übersetzung mit Kommentar des achtzehntausend Verse umfassenden Śrīmad-Bhāgavatam (Bhāgavata Purāṇa). Dort entstand auch das Buch Easy Journey to Other Planets (dt.: Jenseits von Raum und Zeit).

Nach der Veröffentlichung von drei Bänden des *Bhāgavatam* reiste Srīla Prabhupāda 1965 in die Vereinigten Staaten von Amerika, um die Mission seines spirituellen Meisters zu erfüllen. Bis zu seinem Verscheiden am 14. November 1977 verfaßte His Divine Grace mehr als 80 Bände autoritativer Übersetzungen, Kommentare und zusammenfassender Studien der philosophischen und religiösen Klassiker Indiens.

Als Śrīla Prabhupāda 1965 mit dem Schiff im New Yorker Hafen einlief, war er so gut wie mittellos. Erst nach fast einem Jahr großer Schwierigkeiten gründete er im Juli 1966 die *International Society for Krishna Consciousness* (*Internationale Gesellschaft für Krischna-Bewußtsein*), auch als ISKCON bekannt, die sich innerhalb

eines Jahrzehnts zu einer weltweiten Gemeinschaft von etwa einhundert āśramas, Schulen, Tempeln, Instituten und Farmgemeinschaften entwickelte.

1968 gründete Śrīla Prabhupāda New Vrindaban, eine vedische Gemeinschaft in den Bergen von West Virginia, die zunächst nur ein Experiment darstellte. Angeregt durch den Erfolg von New Vrindaban, das heute eine blühende Farmgemeinschaft mit mehr als 2000 Hektar Land ist, haben seine Schüler seither mehrere ähnliche Gemeinschaften in den Vereinigten Staaten und anderen Ländern gebildet.

1972 führte His Divine Grace mit der Gründung der gurukula-Schule in Dallas, Texas, in der westlichen Welt das vedische System der Elementar- und Sekundar- erziehung ein. Mit der ständig wachsenden Schülerzahl entstanden bis 1978 bereits zehn neue Schulen; so zum Beispiel in Los Angeles, Berkeley und in der Farmgemeinschaft bei Paris. Das Haupterziehungszentrum hat seinen Sitz in Vrndavana, Indien.

Śrīla Prabhupāda legte auch den Grundstein für den Bau eines großräumigen internationalen Zentrums in Śrīdhāma Māyāpura in Westbengalen, Indien, wo außerdem ein Institut für vedische Studien entstehen soll. Ein ähnliches Projekt ist der eindrucksvolle Kṛṣṇa-Balarāma-Tempel mit internationalem Gästehaus in Vṛndāvana, Indien. Diese Zentren dienen vor allem der Unterbringung westlicher Besucher, die dort wohnen und so einen unmittelbaren Einblick in die vedische Kultur bekommen können. Ein weiteres bedeutendes Kultur- und Bildungszentrum wurde Anfang 1978 in Bombay eröffnet.

Śrīla Prabhupādas bedeutendster Beitrag indes sind seine Bücher. Wegen ihrer Authentizität, Tiefe und Klarheit in akademischen Kreisen hochgeachtet, werden sie an zahlreichen Hochschulen und Universitäten als Lehrmittel benutzt.

Seine Schriften sind bisher in 30 Sprachen übersetzt worden. Somit ist der Bhaktivedanta Book Trust, der 1972 gegründet wurde, um die Werke Śrīla Prabhupādas zu veröffentlichen, heute der größte Verleger im Bereich indisch-religiöser und -philosophischer Bücher.

Bis zum März 1977 war Śrīla Prabhupāda, trotz seines fortgeschrittenen Alters, auf Vorlesungsreisen, die ihn auf alle fünf Kontinente führten, vierzehnmal um die Welt gereist. Ungeachtet eines solch straffen Zeitplans entstanden fortlaufend Bücher, die eine wahre Bibliothek an vedischer Philosophie, Religion, Literatur und Kultur bilden.

# **Quellennachweis**

Alle Aussagen im Śrīmad-Bhāgavatam werden von anerkannten Vaiṣṇava-Autoritäten bestätigt. Die folgenden authentischen Schriften sind in den Erläuterungen zu den angegebenen Versen zitiert oder angeführt.

Bhagavad-gītā—1.33, 2.14, 2.23-24, 4.18-20, 4.21, 4.25, 4.28, 4.53-54, 4.66, 4.68, 5.24, 6.48, 6.54, 6.55, 8.21, 8.23, 9.5, 9.8, 9.29, 9.42, 9.45, 9.46, 10.3, 10.11, 10.15, 10.28, 10.50, 11.5, 11.22, 13.11, 13.27, 14.47, 15.10, 15.15, 15.25, 15.26, 16.18-19, 16.23, 18.32, 18.39, 18.40, 18.49, 19.10, 19.19, 19.20, 20.1, 20.21, 20.23, 20.24-26, 21.6, 21.16, 21.17, 21.18, 21.21, 23.20-21, 24.56, 24.57, 24.58, 24.59, 24.65, 24.66

Bhakti-rasāmṛta-sindhu—4.25, 5.26

Brahma-samhitā—2.14, 9.7, 9.33, 10.2, 10.16, 11.19, 14.21, 15.24

Brahma-vaivarta Purāna—6.7, 20.24-26, 22.25

Caitanya-candrāmṛta—4.25

Caitanya-candrodaya-nāţaka—6.51, 9.4

Caitanya-caritāmrta—9.44, 13.27

Garuda Purāna—4.71

Mahābhārata—15.30

Mārkandeya Purāna—23.30-31

**Śikṣāṣtaka**—1.17

Skanda Purāņa—10.11

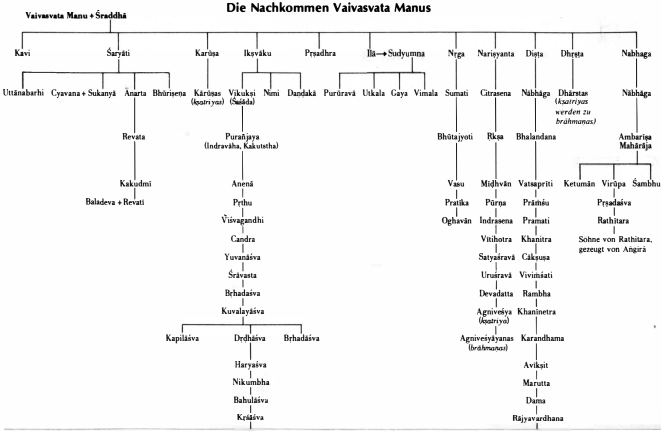
**Śrīmad-Bhāgavatam**—1.17, 2.17, 2.23-24, 3.11, 4.21, 4.24, 4.27, 4.28, 4.45, 4.47, 4.66, 5.25, 6.4., 6.24, 7.7, 9.5, 9.6, 9.29, 9.49, 10.51, 11.1, 13.10, 14.3, 14.20, 14.36, 14.48, 15.15, 16.28, 18.2, 18.23, 19.13, 19.24, 19.25, 19.26, 19.29, 20.24-26, 23.20-21, 24.58, 24.59

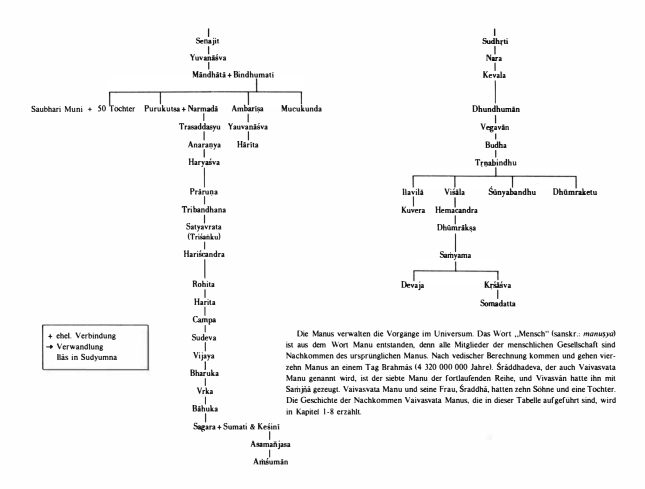
Stotra-ratna-8.24

**Śvetāśvatara Upanisad**—11.20

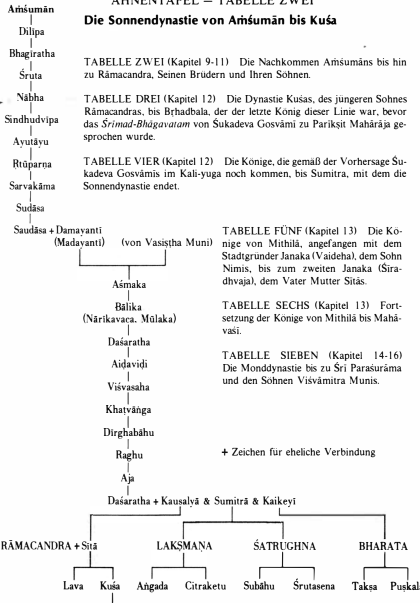
Vedānta-sūtra—24.58

# AHNENTAFEL — TABELLE EINS



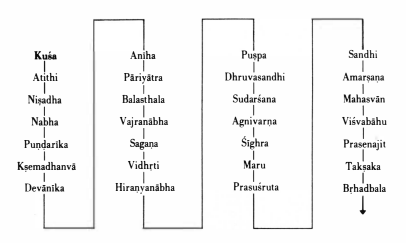


#### AHNENTAFEL - TABELLE ZWEI



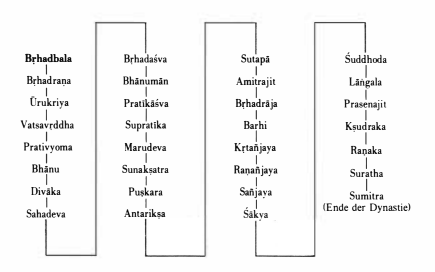
#### AHNENTAFEL - TABELLE DREI

#### Die Sonnendynastie von Kuśa bis Bṛhadbala

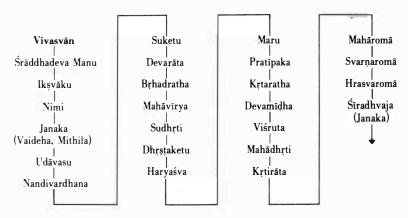


AHNENTAFEL – TABELLE VIER

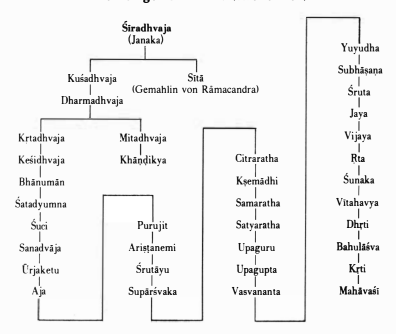
Prophezeite Könige der Sonnendynastie im Kali-yuga



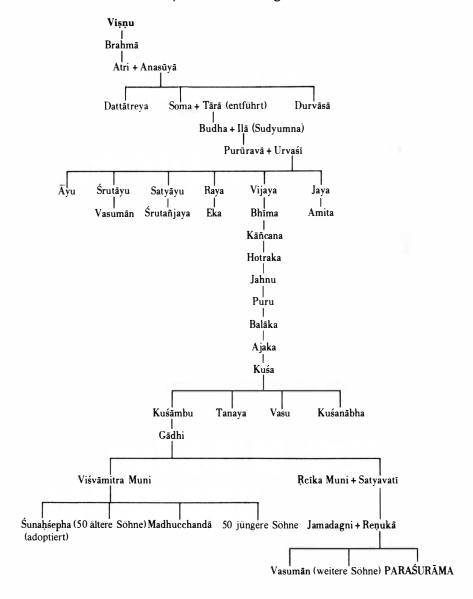
# AHNENTAFEL — TABELLE FÜNF Die Dynastie Nimis, die Könige von Mithilā (erster Teil)



# AHNENTAFEL — TABELLE SECHS Die Könige von Mithilā (zweiter Teil)



# AHNENTAFEL – TABELLE SIEBEN Die Dynastie des Mondgottes Soma



#### AHNENTAFEL - TABELLE ACHT

#### Die Nachkommen von Purūravā

Diese Ahnentabelle stellt die Yaduund Puru-Dynastie sowie die Nachkommen König Purūravās dar. Kṛṣṇa, die Höchste Persönlichkeit Gottes, erschien in der Yadu-Dynastie als der achte Sohn Vasudevas und Devakīs.

Bemerkung: Ein vertikaler Pfeil faßt eine Linie von Nachkommen zusammen.

Yadu

(weitere Söhne)

Kuśa

Krostā

Śaśabindu

Vidarbha

Kratha

Sahasrajit

(10 Generationen)

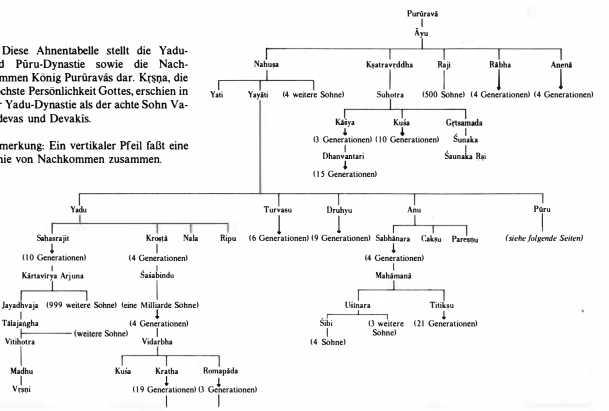
Kārtavīrya Arjuna

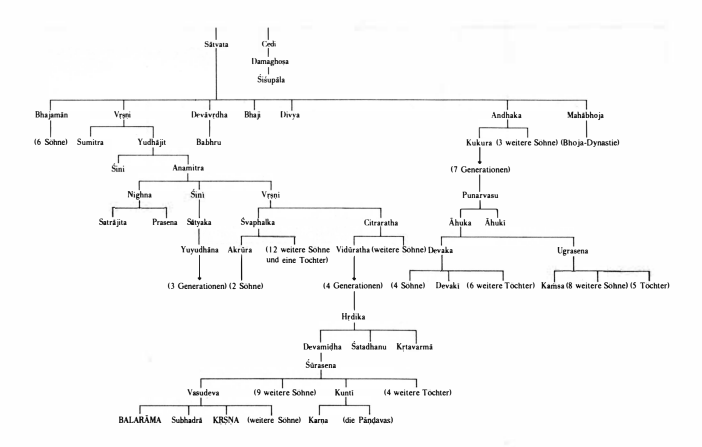
Tālajangha

Vitihotra

Madhu

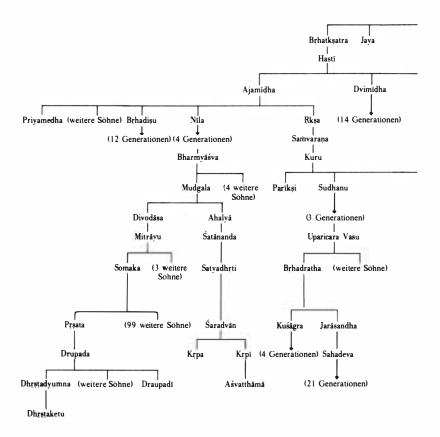
Vrsni

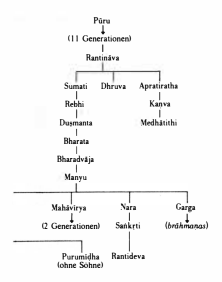


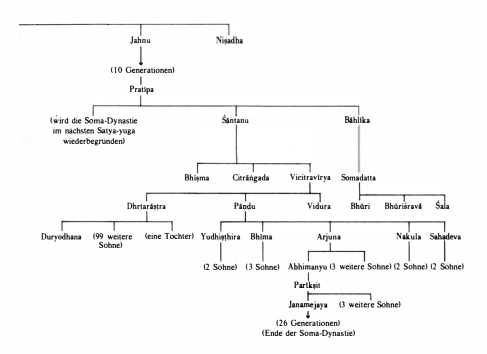


# AHNENTAFEL — TABELLE NEUN Die Nachkommen Purūravās (Forts.)

(Die Dynastie Pūrus)







# Glossar

#### Abkürzungen

**Bg.**—Bhagavad-gītā

Bh.r.s.—Bhakti-rasāmrta-sindhu

**Bs.**—Brahma-samhitā

Cc. A.—Śrī Caitanya-caritāmrta, Antya-līlā

Cc. Ā.—Śrī Caitanya-caritāmrta, Ādi-līlā

Cc. M.—Śrī Caitanya-caritāmrta, Madhya-līlā

Kat.U.—Katha Upanisad

SB.—Śrīmad-Bhāgavatam

**Švet.** U.—Śvetāśvatara Upaniṣad

Vs.-Vedanta-sūtra

## A

Ācārya—spiritueller Meister, der durch sein Beispiel lehrt.

Acintya-bhedābheda—Śrī Caitanyas Philosophie des gleichzeitigen Eins- und Verschiedenseins, d. h. Gott und die Lebewesen sind eigenschaftsmäßig gleich oder eins, aber quantitativ verschieden.

Arjuna—Freund Kṛṣṇas; einer der fünf Pāṇḍava-Brüder, dem Kṛṣṇa die Bhagavad-gītā verkündete. Vgl. SB. 1.12.21.

**Āśrama**—1. die vier spirituellen Ordnungen des Lebens: Studierender im Zölibat (brahmacārī), Haushälter (gṛhastha), in Zurückgezogenheit Lebender (vānaprastha) und in Entsagung Lebender (sannyāsī). 2. Wohnstätte eines Heiligen.

Asuras—atheistische Dämonen.

# B

**Balarāma**—(bala—spirituelle Stärke; rāma—das Behältnis spiritueller Freude) Kṛṣṇas älterer Bruder. Vgl. SB. 1.11.16-17.

Bhagavad-gītā—die von Kṛṣṇa Selbst dem Arjuna vor 5000 Jahren auf dem Schlachtfeld von Kurukşetra verkündeten Grundunterweisungen in bezug auf spirituelles Leben.

**Bhakti-yoga**—Verbindung mit dem Höchsten Herrn durch hingebungsvollen Dienst.

**Brahmacarya**—Leben als Studierender im Zölibat; die erste Ordnung im vedischen spirituellen Leben.

**Brāhmaṇa**—jmd., der in den *Veden* bewandert ist und folglich der Gesellschaft spirituelle Führung zu geben vermag; die erste vedische Gesellschaftsschicht.

C

Caitanya Mahāprabhu—(1486-1534), avatāra Kṛṣṇas, der in Bengalen, Indien, erschien, um das Chanten der Heiligen Namen des Herrn als den Vorgang der Gotteserkenntnis im gegenwärtigen Zeitalter des Kali einzuführen.

D

Dharma-1. die ewige, tätigkeitsgemäße Pflicht; 2. religiöse Grundsätze.

# G

- Goloka (Kṛṣṇaloka)—der höchste spirituelle Planet, auf dem sich Kṛṣṇas persönliche Reiche Vṛndāvana, Mathurā und Dvārakā befinden. Siehe auch: Vṛndāvana (1).
- **Grhastha**—reguliertes Haushälterleben; die zweite Ordnung des vedischen spirituellen Lebens.
- Guṇa—eine der drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur (Tugend, Leidenschaft und Unwissenheit).
- Guru-spiritueller Meister.

# K

- **Karma**—fruchtbringendes Tun, auf das immer eine Reaktion folgt, entweder eine gute oder eine schlechte.
- Kṛṣṇa—,,der auf alles anziehend Wirkende"; der Herr, die Höchste Persönlichkeit Gottes, in Seiner ursprünglichen Gestalt als Kuhhirtenknabe mit zwei Händen und einer Flöte.
- **Kşatriya**—jmd., der unter der Anleitung der *brāhmaṇas* die Gesellschaft verwaltet und schützt; die zweite vedische Gesellschaftsschicht.
- Kumāras—die vier Söhne Brahmās (Sanaka, Sanātana, Sananda und Sanat-kumāra), die aus seinem Geist geboren wurden. Sie sind im brahmacarya lebende große Weise in der Gestalt fünfjähriger Knaben, die ständig von Planet zu Planet reisen und Kṛṣṇa-Bewußtsein predigen. Vgl. SB. 3. Canto, 15.-16. Kap.; 4. Canto, 22. Kap.

# M

- Mahā-mantra—der große mantra der Befreiung: Hare Kṛṣṇa, Hare Kṛṣṇa, Kṛṣṇa Kṛṣṇa, Hare Hare / Hare Rāma, Hare Rāma, Rāma Rāma, Hare Hare.
- Māyā—,,das, was nicht ist"; Täuschung oder Illusion (die materielle Welt); das Vergessen der Beziehung zu Kṛṣṇa.
- Māyāvādīs—Unpersönlichkeitsphilosophen, die behaupten, der Herr könne keinen transzendentalen Körper haben und sei deshalb formlos.

Glossar 669

## N

Nārada Muni—Sohn Brahmās und spiritueller Meister Vyāsadevas, Prahlāda Mahārājas und vieler anderer großer Gottgeweihter. Vgl. SB. 1.9.6-7.

# P

- Pāṇḍavas—, die Nachfolger Pāṇḍus", die fünf Söhne Mahārāja Pāṇḍus: Yudhiş-thira, Arjuna, Bhīma, Nakula und Sahadeva; siegten in der Schlacht von Kuruksetra gegen die Kurus.
- Paramātmā—wörtl.: "die Höchste Seele"; Bezeichnung für den Höchsten Herrn, der als Überseele im Herzen eines jeden weilt.
- Paramparā—eine Kette spiritueller Meister, die zueinander in der Beziehung Meister-Schüler stehen.
- Parīkṣit Mahārāja—Enkel der Pāṇḍavas; Weltherrscher nach Yudhiṣṭhira Mahārāja; hörte von Śukadeva Gosvāmī das Śrīmad-Bhāgavatam sieben Tage lang bis zu seinem Tod und erreichte so die Vollkommenheit.
- **Prasāda**—,,Barmherzigkeit"; Speise, die spiritualisiert ist, weil sie dem Herrn geopfert wurde.

## R

- Rādhārānī—(rādhā—eine, die verehrt; rānī—Königin) die Haupt-gopī; die Verkörperung der inneren Freudenkraft Kṛṣṇas und somit Seine erste und höchste Geweihte.
- Rāma—,,das Behältnis aller Freude", 1. Kurzform von Balarāma. 2. Kurzform von Rāmacandra.
- Rasa-Wohlgeschmack oder liebevolle Stimmung oder Haltung, die der Gottgeweihte in Beziehung zum Höchsten Herrn kostet.

# S

- Sac-cid-ānanda-vigraha—(sat-ewig; cit-voller Wissen; ānanda-voller Glückseligkeit; vigraha—Gestalt); der Höchste Herr in Seiner ewigen Gestalt voll Wissen und Glückseligkeit.
- Sankirtana—das gemeinsame Chanten der Heiligen Namen des Herrn; der vorgeschriebene yoga-Vorgang für das gegenwärtige Zeitalter.
- Śāstras—offenbarte Schriften.
- Sannyāsa—Leben in Entsagung; die vierte Ordnung im vedischen spirituellen Leben
- **Śiva**—,,der Glückspendende"; der Halbgott, der für die Erscheinungsweise der Unwissenheit und die Zerstörung des Universums zuständig ist. Vgl SB. 1.12.23.
- **Sūdras**—Arbeiter: die vierte Schicht in der vedischen Gesellschaft.

#### V

Vaikuntha—(vai—ohne; kuntha—Angst) "frei von aller Angst"; die spirituelle Welt. Vaisnava—ein Geweihter Visnus, Kṛṣṇas.

Vaiṣṇava-sampradāya(s)—eine der vier Schülernachfolgen der Vaiṣṇavas: 1. Brahma-sampradāya (von Brahmā ausgehend), bekannter als Madhva-sampradāya, Gaudīya-Madhva-sampradāya oder Gaudīya-Vaiṣṇava-sampradāya. 2. Rudra-sampradāya (von Śiva ausgehend), 3. Śrī-sampradāya (von Lakṣmī ausgehend) und 4. Kumāra-sampradāya (von den Kumāras ausgehend).

Vaiśyas—die Bauern und Kaufleute; die dritte Schicht der vedischen Gesellschaft. Vānaprastha—das Leben in Zurückgezogenheit; die dritte Ordnung im vedischen spirituellen Leben.

Varnāśrama-dharma—das vedische Gesellschaftssystem der vier sozialen Schichten und vier spirituellen Ordnungen.

Viṣṇu—,,der Alldurchdringende"; Erweiterung Kṛṣṇas mit vier oder mehr Armen in vielfältigen Aspekten.

Vṛndāvana—wörtl. "der Wald Vṛndās" 1. Goloka (Vṛndāvana): Kṛṣṇas persönliches Reich in der spirituellen Welt. 2. Gokula (Vṛndāvana): Abbild Goloka Vṛndāvanas in der materiellen Welt, wenn Kṛṣṇa erscheint. Heute noch gelegen in Nordindien, etwa 145 Kilometer südöstlich von Neu Delhi.

Vyāsa(deva)—Inkarnation Kṛṣṇas; legte das bis vor 5000 Jahren mündlich überlieferte Wissen schriftlich nieder. Hauptwerke: die vier Veden, das Mahābhārata (Bhagavad-gītā), die Purāṇas, das Vedānta-sūtra und das Śrīmad-Bhāgavatam. Vgl. SB. 1.9.6-7.

# Y

Yoga—,, Verbindung"; Vorgang, sich mit Gott zu verbinden.

Yuga(s)—Zeitabschnitt im Universum. Die Dauer des materiellen Universums ist begrenzt. Es manifestiert sich in periodisch wiederkehrenden kalpas. Ein kalpa entspricht einem Tag Brahmäs oder 4 320 000 mal 1000 Jahren irdischer Zeitrechnung, denn ein Tag Brahmäs dauert 1000 Zyklen der vier yugas Satya, Tretā, Dvāpara und Kali. Das Satya-yuga ist durch Tugend, Weisheit und Religiosität gekennzeichnet; Unwissenheit und Laster sind praktisch nicht vorhanden. Dieses yuga dauert 1 728 000 Jahre; die Menschen leben 100 000 Jahre. Im Tretā-yuga nehmen Tugend und Religion zu 25 Prozent ab, und es treten Laster auf. Dieses yuga dauert 1 296 000 Jahre, und die Menschen leben 10 000 Jahre. Im Dvāpara-yuga nehmen die guten Eigenschaften zu 50 Prozent ab; dieses yuga dauert 864 000 Jahre, und die Menschen leben 1000 Jahre. Im Kali-yuga (das vor 5000 Jahren begann) sind die guten Eigenschaften zu 75 Prozent geschwunden; Streit, Heuchelei, Unwissenheit usw. nehmen immer mehr zu. Dieses yuga dauert 432 000 Jahre, und die Menschen leben noch höchstens 100 Jahre.

# Anleitung zur Aussprache des Sanskrit

#### Vokale

# अ श्राब्द इंडिंड प्रकासा स्टार् ला ए॰ ऐबंओ ॰ औब्ब

in (anusvāra)

in (visarga)

in (visarga)

## Konsonanten

| Gutturale:  | <b>क</b> ka | ख kha           | ₹ ga               | घ gha   | इ. na                 |
|-------------|-------------|-----------------|--------------------|---------|-----------------------|
| Palatale:   | च ca        | छ cha           | ज ja               | झ jha   | añ K                  |
| Alveolare:  | S ta        | P tha           | ड da               | g dha   | $\sigma_{\dot{\nu}a}$ |
| Dentale:    | त ta        | थ tha           | द da               | ध dha   | न na                  |
| Labiale:    | <b>Ч</b> ра | ¶ pha           | ब ba               | भ bha   | <b>H</b> ma           |
| Semivokale: | य ya        | ₹ ra            | ल la               | व va    |                       |
| Sibilante:  | श śa        | ष şa            | स sa               |         |                       |
| Aspirate:   | ₹ ha        | <b>S</b> ' (ava | <i>graha) -</i> Ap | ostroph |                       |

#### Zahlen

0-0 P-1 P-2 P-3 8-4 4-5 F-6 9-7 C-8 P-9

#### Die oben stehenden Vokale werden wie folgt ausgesprochen

- a wie das a in hat
- ā wie das a in haben (doppelt so lang wie das kurze a)
- i wie das i in ritten
- i wie das i in Bibel (doppelt so lang wie das kurze i)

u - wie das u in Butter

ū − wie das u in Hut (doppelt so lang wie das kurze u)

r - wie das ri in rinnen

r - wie das rie in rieseln

i - wie I gefolgt von ri

e - wie das ay im engl. way

ai - wie das ei in weise

o — wie das o im engl. go (ou)

au - wie das au in Haus

mi (anusvāra) — ein Nasal wie das n im franz. bon

in der Mitte eines Wortes wie das ch in wachen; am Ende eines Wortes wird der vorausgehende Vokal wiederholt; also ih wie ihi, ah wie aha usw.

## Die Vokale werden wie folgt zusammengeschrieben:

Der Vokal "a" ist nach einem Konsonanten ohne Vokalsymbol mitenthalten. Das Symbol virama (~) deutet an, daß kein Endvokal folgt: 🍒

#### Die Konsonanten werden wie folgt ausgesprochen:

k - wie in kann

kh - wie in Ekhart

g — wie in geben

gh - wie in wegholen

**n** — wie in singen

Die Gutturale spricht man, ähnlich wie im Deutschen von der Kehle aus

c - wie das tsch in Tscheche

ch - getrennt wie im engl. staunch-heart

j - wie das dsch in Dschungel

jh - getrennt wie im engl. hedge-hog

m — wie in Canyon

Die Palatale spricht man mit der Zungenmitte vom Gaumen aus

```
t - wie in tönen
                                     Die Alveolare spricht
th - wie in Sanftheit
                                   man, indem man die Zun-
d — wie in dann
                                   genspitze gegen den hin-
dh - wie in Südhälfte
                                   teren Teil des Gaumens
n - wie in nähren
                                   drückt.
t - wie in tönen
                                     Die Dentale spricht man
th - wie in Sanftheit
                                   wie die Alveolare, jedoch
d - wie in danken
                                   mit der Zungenspitze ge-
dh - wie in Südhälfte
                                   gen die Zähne.
n – wie in nähren
p — wie in pressen
ph — wie im engl. uphill
b - wie in Butter
bh - wie in Grobheit
m - wie in Milch
y - wie in yoga
r - wie in reden

    wie in lieben

v - wie in Vene
ś (palatal)
             - wie in schwarz
ș (alveolar)
           — wie in schön
s (dental)
             - wie in fasten
h
             - wie in helfen
```

Wenn zwei oder mehrere Konsonanten zusammenkommen, werden sie im allgemeinen in einer besonderen Form geschrieben, wie zum Beispiel:

# क्ष kşa त्र tra

Im Sanskrit gibt es weder starke Betonungen der Silben noch Pausen zwischen Wörtern in einer Zeile, sondern ein Fließen kurzer und langer Silben. Eine lange Silbe ist eine Silbe mit einem langen Vokal (ā, ī, ū, e, ai, o, au) oder eine Silbe mit einem kurzen Vokal, dem ein Konsonant folgt (auch anusvāra und visarga). Konsonanten mit nachfolgendem Hauchlaut (wie kha und gha) gelten als kurze Konsonanten.

# Verzeichnis der Sanskritverse

Dieses Verzeichnis enthalt alle ersten und dritten Zeilen der Sanskritverse dieses Bandes des Śrimad-Bhāgavatam in alphabetischer Reihenfolge mit entsprechender Kapitel- und Versangabe.

| aho jāve tistha tistha aho nīrīksyatām asyā 18.11 abhavac chāntanū rājā 22.13 a ho rājan nīruddhās te 3.31 abhavan yoginah sarve 21.18 a ho rūpam a ho bhāvo 14.23 abhiṣicyāgrajāms tasya 19.23 āhur ab-bhakṣaṇam viprā 4.40 abhiṣicyāmbarākalpair 4.31 āhur mitrasaham yam vai abhyaṣiñcad yathaivendram 10.48 ailaṣya corvaṣi-garbhāt 15.1 abhyetyābhyetya sthaviro 7.19 ailo pi ṣayane jāyām 14.32 abibhrad aṅgadaḥ khadgam 10.43 aineya-carmāmbaram arka-dhāmabhir 15.29 abrahmaṇya-nṛpāms cāhan 20.30 ajamiḍhād bṛhadiṣus 21.22 ācaran garhitam loke 8.16 ajamiḍhasya vamṣyāḥ syuh 21.21 ācāryānugrahāt kāmam 1.40 ajamiḍho dvimiḍhas ca 21.21 ācāryāya dadau seṣām 11.3 ajānann acchinod babhroh 2.6 acodayad dhasti-rathāṣva-pattibhir 15.30 ajānatā te paramānubhāvam 4.62 ādarsair amṣukaiḥ ṣragbhiḥ 11.28 ajānatī patim sādhvī adāt karmaṇi maṣṇāre 20.28 ājāā yāṣyai sapatnībhir 8.4 adattvā bhuktavāms tasya 4.45 ajas tato mahā-rājas 10.1 ādāya bāla-gaja-līla ivekṣu-yaṣṭim adhamo 'ṣraddhayā kuryād 18.44 akṣauhiṇīnām patibhir 24.59 adhvaryave pratīcīm vā 11.2 akṣayya-ratnābharaṇādiṣv 4.27 adhvaryave pratīcīm vai 16.21 alabdha-nātāha sa sadā kutaścit 4.52 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| abhavan yoginah sarve 21.18 aho rūpam aho bhāvo 14.23 abhisicyāgrajāms tasya 19.23 āhur ab-bhakṣanam viprā 4.40 abhisicyāmbarākalpair 4.31 āhur mitrasaham vam vai 9.18 abhyasinācad yathaivendram 10.48 ailaṣya corvaṣi-garbhāt 15.1 abhyetyābhyetya sthaviro 7.19 ailo pi ṣayane jāyām 14.32 abibhrad angadaḥ khadgam 10.43 aineya-carmāmbaram arka-dhāmabhir 15.29 abrahmaṇya-nṛpāmṣ cāhan 20.30 ajamidhād brhadiṣus 21.22 ācaran garhitam loke 8.16 ajamidhasya vamṣyāh syuh 21.21 ācāryānugrahāt kāmam 1.40 ajamidho dvimidhas ca 21.21 ācāryāya dadau ṣeṣām 11.3 ajānann acchinod babhroh 2.6 acodayad dhasti-rathāśva-pattibhir 15.30 ajānatā te paramānubhāvam 4.62 ādarśair amṣukaiḥ ṣragbhiḥ 11.28 ajānatī patim ṣādhvī 3.16 adāt karmani maṣṇāre 20.28 ājāā yāṣyai sapatnībhir 8.4 adattvā bhuktavāms tasya 4.45 ajas tato mahā-rājas 10.1 ādāya bāla-gaja-līla ivekṣu-yaṣtim 10.6 ājīgartam sutān āha 16.30 ādāya meṣāv āyāntam 14.31 akrūra-pramukhā āsan 24.15 adhamo 'ṣraddhayā kuryād 18.44 akṣauhiṇīnām patibhir 24.59 adhārayad vratam vīra 2.10 aksauhiṇīnām patibhir saṇās adhvaryave pratīcīm vā 11.2 aksayya-ratnābharaṇāmbarādiṣv 4.27                      |
| abhişicyāgrajāris tasya abhişicyāmbarākalpair 4.31 āhur ab-bhakṣaṇam viprā 9.18 abhyaṣiñcad yathaivendram 10.48 ailasya corvaṣi-garbhāt 15.1 abhyetyābhyetya sthaviro 7.19 ailo 'pi ṣayane jāyām 14.32 abibhrad aṅgadah khadgam 10.43 aineya-carmāmbaram arka-dhāmabhir 15.29 abrahmanya-nrpāmṣ cāhan 20.30 ajamīdhād brhadiṣus 21.22 ācaran garhitam loke 8.16 ajamīdhasya vamṣyāh syuh 21.21 ācāryānugrahāt kāmam 11.40 ajamīdho dvimīdhas ca 21.21 ācāryānugrahāt kāmam 11.3 ajānann acchinod babhroh 2.6 acodayad dhasti-rathāṣ va-pattibhir 15.30 ajānatā te paramānubhāvam 4.62 ādar sair amṣ ukaiḥ ṣragbhih 11.28 ajānatī patim ṣādhvī 3.16 adāt karmani maṣnāre 20.28 ājnā yāṣyai sapatnībhir 8.4 adattvā bhuktavāms tasya 4.45 ajas tato mahā-rājas 10.1 ādāya bāla-gaja-līla ivekṣu-yaṣtim 10.6 ājīgartam sutān āha 16.30 ādāya meṣāv āyāntam 14.31 akrūra-pramukhā āsan 24.15 adhamo 'ṣraddhayā kuryād 18.44 akṣauhinīnām patibhir 24.59 adhārayad vratam vīra 2.10 akṣauhinīh sapta-daṣātibhīṣaṇās 15.30 adhvaryave pratīcīm vā 11.2 akṣaya-ratnābharaṇāmbarādiṣv 4.27                                                                                                 |
| abhişicyāgrajāris tasya abhişicyāmbarākalpair 4.31 āhur ab-bhakṣaṇam viprā 9.18 abhyaṣiñcad yathaivendram 10.48 ailasya corvaṣi-garbhāt 15.1 abhyetyābhyetya sthaviro 7.19 ailo 'pi ṣayane jāyām 14.32 abibhrad aṅgadah khadgam 10.43 aineya-carmāmbaram arka-dhāmabhir 15.29 abrahmanya-nrpāmṣ cāhan 20.30 ajamīdhād brhadiṣus 21.22 ācaran garhitam loke 8.16 ajamīdhasya vamṣyāh syuh 21.21 ācāryānugrahāt kāmam 11.40 ajamīdho dvimīdhas ca 21.21 ācāryānugrahāt kāmam 11.3 ajānann acchinod babhroh 2.6 acodayad dhasti-rathāṣ va-pattibhir 15.30 ajānatā te paramānubhāvam 4.62 ādar sair amṣ ukaiḥ ṣragbhih 11.28 ajānatī patim ṣādhvī 3.16 adāt karmani maṣnāre 20.28 ājnā yāṣyai sapatnībhir 8.4 adattvā bhuktavāms tasya 4.45 ajas tato mahā-rājas 10.1 ādāya bāla-gaja-līla ivekṣu-yaṣtim 10.6 ājīgartam sutān āha 16.30 ādāya meṣāv āyāntam 14.31 akrūra-pramukhā āsan 24.15 adhamo 'ṣraddhayā kuryād 18.44 akṣauhinīnām patibhir 24.59 adhārayad vratam vīra 2.10 akṣauhinīh sapta-daṣātibhīṣaṇās 15.30 adhvaryave pratīcīm vā 11.2 akṣaya-ratnābharaṇāmbarādiṣv 4.27                                                                                                 |
| abhyasiñcad yathaiwendram 10.48 ailasya corrasī-garbhāt 15.1 abhyetyābhyetya sthaviro 7.19 ailo 'pi sayane jāyām 14.32 abibhrad aṅgadaḥ khadgam 10.43 aineya-carmāmbaram arka-dhāmabhir 15.29 abrahmaṇya-nṛpāms cāhan 20.30 ajamidhād bṛhadiṣus 21.22 ācaran garhitam loke 8.16 ajamidhasya vamsyāḥ syuh 21.21 ācāryānugrahāt kāmam 1.40 ajamidho dvimidhas ca 21.21 ācāryāṇya dadau seṣām 11.3 ajānann acchinod babhroḥ 2.6 acodayad dhasti-rathāśva-pattibhir 15.30 ajānatā te paramānubhāvam 4.62 ādarsair amsukaiḥ sragbhiḥ 11.28 ajānatī patim sādhvī 3.16 adāt karmaṇi maṣṇāre 20.28 ājīnā yāsyai sapatnībhir 8.4 adattvā bhuktavāms tasya 4.45 ajas tato mahā-rājas 10.1 ādāya bāla-gaja-līla ivekṣu-yaṣṭim 10.6 ājīgartam sutān āha 16.30 ādāya meṣāv āyāntam 14.31 akrūra-pramukhā āsan 24.15 adhamo 'šraddhayā kuryād 18.44 akṣauhiṇīnām patibhir 24.59 adhārayad vratam vīra 2.10 aksauhinīh sapta-daśātibhīṣaṇās 15.30 adhvaryave pratīcīm vā 11.2 aksayya-ratnābharaṇāmbarādiṣv 4.27                                                                                                                                                                                  |
| abhyasiñcad yathaivendram 10.48 ailasya corvasi-garbhāt 15.1 abhyetyābhyetya sthaviro 7.19 ailo 'pi śayane jāyām 14.32 abibhrad angadah khadgam 10.43 aineya-carmāmbaram arka-dhāmabhir 15.29 abrahmanya-nrpām's cāhan 20.30 ajamīdhād brhadisus 21.22 ācaran garhitam loke 8.16 ajamīdhasya vam'syāh syuh 21.21 ācāryānugrahāt kāmam 1.40 ajamīdho dvimīdhas ca 21.21 ācāryāya dadau śeṣām 11.3 ajānann acchinod babhroh 2.6 acodayad dhasti-rathāśva-pattibhir 15.30 ajānatā te paramānubhāvam 4.62 ādarśair am'sukaiḥ sragbhih 11.28 ajānatī patim sādhvī 3.16 adāt karmani maṣnāre 20.28 ājnā yāsyai sapatnībhir 8.4 adattvā bhuktavām's tasya 4.45 ajas tato mahā-rājas 10.1 ādāya bāla-gaja-līla ivekṣu-yaṣṭim 10.6 ājigartam sutān āha 16.30 ādāya meṣāv āyāntam 14.31 akrūra-pramukhā āsan 24.15 adhamo 'šraddhayā kuryād 18.44 akṣauhinīnām patibhir 24.59 adhārayad vratam vīra 2.10 aksauhinīh sapta-daśatibhīṣanās 15.30 adhvaryave pratīcīm vā 11.2 aksayya-ratnābharanāmbarādisv 4.27                                                                                                                                                                                |
| abhyetyābhyetya sthaviro 7.19 ailo 'pi śayane jāyām 14.32 abibhrad angadah khadgam 10.43 aineya-carmāmbaram arka-dhāmabhir 15.29 abrahmanya-nṛpāmś cāhan 20.30 ajamīdhād bṛhadiṣus 21.22 ācaran garhitam loke 8.16 ajamīdhasya vamṣyāh syuh 21.21 ācāryānugrahāt kāmam 1.40 ajamīdho dvimīdhas ca 21.21 ācāryāya dadau śeṣām 11.3 ajānann acchinod babhroh 2.6 acodayad dhasti-rathāśva-pattibhir 15.30 ajānatā te paramānubhāvam 4.62 ādarśair amṣukaiḥ ṣragbhih 11.28 ajānatī patim sādhvī 3.16 adāt karmani maṣnāre 20.28 ājnā yāṣyai sapatnībhir 8.4 adattvā bhuktavāms tasya 4.45 ajas tato mahā-rājas 10.1 ādāya bāla-gaja-līla ivekṣu-yaṣṭim 10.6 ājigartam sutān āha 16.30 ādāya meṣāv āyāntam 14.31 akrūra-pramukhā āsan 24.15 adhamo 'ṣraddhayā kuryād 18.44 akṣauhinīnām patibhir 24.59 adhārayad vratam vīra 2.10 akṣauhinīh sapta-daśātibhīṣanās 15.30 adhvaryave pratīcīm vā 11.2 akṣaya-ratnābharanāmbarādiṣv 4.27                                                                                                                                                                                                                                                  |
| abibhrad angadah khadgam 10.43 aineya-carmāmbaram arka-dhāmabhir 15.29 abrahmanya-nṛpāmś cāhan 20.30 ajamidhād bṛhadiṣus 21.22 ācaran garhitam loke 8.16 ajamidhasya vamṣyāh syuh 21.21 ācāryānugrahāt kāmam 1.40 ajamidho dvimidhas ca 21.21 ācāryāya dadau ṣeṣām 11.3 ajānann acchinod babhroh 2.6 acodayad dhasti-rathāśva-pattibhir 15.30 ajānatā te paramānubhāvam 4.62 ādarśair amṣukaiḥ ṣragbhih 11.28 ajānatī patim sādhvī 3.16 adāt karmani maṣṇāre 20.28 ājnā yāsyai sapatnībhir 8.4 adattvā bhuktavāms tasya 4.45 ajas tato mahā-rājas 10.1 ādāya bāla-gaja-līla ivekṣu-yaṣṭim 10.6 ājīgartam sutān āha 16.30 ādāya meṣāv āyāntam 14.31 akrūra-pramukhā āsan 24.15 adhamo 'ṣraddhayā kuryād 18.44 akṣauhiṇīnām patibhir 24.59 adhārayad vratam vīra 2.10 akṣauhinīh sapta-daśātibhīṣaṇās 15.30 adhvaryave pratīcīm vā 11.2 akṣaya-ratnābharaṇāmbarādiṣv 4.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ācaran garhitam loke 8.16 ajamīdhasya vamsyāh syuh 21.21 ācāryānugrahāt kāmam 1.40 ajamīdho dvimīdhas ca 21.21 ācāryāya dadau sesām 11.3 ajānann acchinod babhroh 2.6 acodayad dhasti-rathāśva-pattibhir 15.30 ajānatā te paramānubhāvam 4.62 ādarsair amsukaih sragbhih 11.28 ajānatī patim sādhvī 3.16 adāt karmani maṣṇāre 20.28 ājāā yāsyai sapatnībhir 8.4 adattvā bhuktavāms tasya 4.45 ajas tato mahā-rājas 10.1 ādāya bāla-gaja-līla ivekṣu-yaṣṭim 10.6 ājīgartam sutān āha 16.30 ādāya meṣāv āyāntam 14.31 akrūra-pramukhā āsan 24.15 adhamo 'šraddhayā kuryād 18.44 akṣauhinīnām patibhir 24.59 adhārayad vratam vīra 2.10 aksauhinīh sapta-daśātibhīṣaṇās adhvaryave pratīcīm vā 11.2 aksayya-ratnābharaṇāmbarādiṣv                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ācaran garhitam loke                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ācāryāya dadau sesām 11.3 ajānann acchinod babhroḥ 2.6 acodayad dhasti-rathāśva-pattibhir 15.30 ajānatā te paramānubhāvam 4.62 ādarsair amsukaiḥ sragbhiḥ 11.28 ajānatī patim sādhvī 3.16 adāt karmani maṣṇāre 20.28 ājānāyāsyai sapatnībhir 8.4 adattvā bhuktavāms tasya 4.45 ajas tato mahā-rājas 10.1 ādāya bāla-gaja-līla ivekṣu-yaṣṭim 10.6 ājīgartam sutān āha 16.30 ādāya meṣāv āyāntam 14.31 akrūra-pramukhā āsan 24.15 adhamo 'šraddhayā kuryād 18.44 akṣauhinīnām patibhir 24.59 adhārayad vratam vīra 2.10 akṣauhinīh sapta-daśātibhīṣaṇās 15.30 adhvaryave pratīcīm vā 11.2 aksayya-ratnābharaṇāmbarādiṣv 4.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ācāryāya dadau seṣām11.3ajānann acchinod babhroḥ2.6acodayad dhasti-rathāśva-pattibhir15.30ajānatā te paramānubhāvam4.62ādarśair amśukaiḥ sragbhih11.28ajānatī patim sādhvī3.16adāt karmani maṣnāre20.28ājñā yāsyai sapatnībhir8.4adattvā bhuktavāms tasya4.45ajas tato mahā-rājas10.1ādāya bāla-gaja-līla ivekṣu-yaṣṭim10.6ājīgartam sutān āha16.30ādāya meṣāv āyāntam14.31akrūra-pramukhā āsan24.15adhamo 'šraddhayā kuryād18.44akṣauhinīnām patibhir24.59adhārayad vratam vīra2.10akṣauhinīh sapta-daśātibhīṣanās15.30adhvaryave pratīcīm vā11.2akṣayya-ratnābharanāmbarādiṣv4.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ādarsair amsukaih sragbhih 11.28 ajānatī patim sādhvī 3.16 adāt karmani masnāre 20.28 ājān atī patim sādhvī 8.4 adattvā bhuktavāms tasya 4.45 ajas tato mahā-rājas 10.1 ādāya bāla-gaja-līla iveksu-yastim 10.6 ājīgartam sutān āha 16.30 ādāya mesāv āyāntam 14.31 akrūra-pramukhā āsan 24.15 adhamo 'šraddhayā kuryād 18.44 akṣauhinīnām patibhir 24.59 adhārayad vratam vīra 2.10 aksauhinīh sapta-dasātibhīṣanās 15.30 adhvaryave pratīcīm vā 11.2 aksayya-ratnābharanāmbarādisv 4.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ādarśair amśukaih sragbhih adāt karmani maṣnāre 20.28 ājnātī patim sādhvī 8.4 adattvā bhuktavāms tasya 4.45 ajas tato mahā-rājas 10.1 ādāya bāla-gaja-līla ivekṣu-yaṣṭim 10.6 ājigartam sutān āha 16.30 ādāya meṣāv āyāntam 14.31 akrūra-pramukhā āsan 24.15 adhamo 'šraddhayā kuryād 18.44 akṣauhinīnām patibhir 24.59 adhārayad vratam vīra 2.10 akṣauhinīh sapta-daśātibhīṣanās 15.30 adhvaryave pratīcīm vā 11.2 akṣaya-ratnābharanāmbarādiṣv 4.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| adattvā bhuktavārins tasya 4.45 ajas tato mahā-rājas 10.1 ādāya bāla-gaja-lila iveksu-yastiri 10.6 ājigartarin sutān āha 16.30 ādāya mesāv āyāntari 14.31 akrūru-pramukhā āsan 24.15 adhamo 'šraddhayā kuryād 18.44 aksauhinīnārin patibhir 24.59 adhārayad vratari vīra 2.10 aksauhinīh sapta-dašātibhīṣanās 15.30 adhvaryave pratīcīri vā 11.2 aksayya-ratnābharanāmbarādisv 4.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ādāya bāla-gaja-lila iveksu-yastim 10.6 ājīgartam sutān āha 16.30<br>ādāya mesāv āyāntam 14.31 akrūru- pramukhā āsan 24.15<br>adhamo 'šraddhayā kuryād 18.44 aksauhinīnām patibhir 24.59<br>adhārayad vratam vīra 2.10 aksauhinīh sapta-daśātibhīṣanās 15.30<br>adhvaryave pratīcīm vā 11.2 aksayya-ratnābharanāmbarādisv 4.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ādāya meṣāv āyāntam 14.31 akrūra-pramukhā āsan 24.15<br>adhamo 'šraddhayā kuryād 18.44 akṣauhinīnām patibhir 24.59<br>adhārayad vratam vīra 2.10 akṣauhinīh sapta-daśātibhīṣanās 15.30<br>adhvaryave pratīcīm vā 11.2 akṣayya-ratnābharaṇāmbarādiṣv 4.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| adhamo 'šraddhayā kuryād 18.44 akṣauhiṇinām patibhir 24.59 adhārayad vratam vira 2.10 akṣauhiṇin sapta-daśātibhiṣaṇās 15.30 adhvaryave pratīcīm vā 11.2 akṣayya-ratnābharaṇāmbarādiṣv 4.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| adhārayad vratam vīra 2.10 akṣauhinīḥ sapta-daśātibhīṣaṇās 15.30 adhvaryave pratīcīm vā 11.2 akṣayya-ratnābharaṇāmbarādiṣv 4.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| adhvaryave pratīcīm vā 11.2 akṣayya-ratnābharaṇāmbarādiṣv 4.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| adhumuna matricia uni 16 91 - 1-1 11 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| adhvaryave praticim vai 16.21 alabdha-nāthah sa sadā kutaścit 4.52                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| adrākṣīt sva-hatām babhrum 2.8 alarkāt santatis tasmāt 17.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ādyād brhanmanās tasmāj 23.11 amād yad indrah somena 2.28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| adya nah sarva-bhūtātman 8.26 ambarīṣam upāvṛtya 5.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| āgāminy antare rājan 16.25 ambarīso mahā-bhāgah 4.15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| āgatya kalaśam tasthau 16.4 ambhasā kevalenātha 4.40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| agnihotrīm upāvartya 15.36 amogham deva-sandarśam 24.34                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| agninā prajayā rājā 14.49 amogha-vīryo rājarşir 20.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| agrahid āsanam bhrātrā 10.50 amsāmsena caturdhāgāt 10.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ahalyā kanyakā yasyām 21.34 amsumāms ca tapas tepe 9.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| aham bandhyāsapatnī ca 23.37 amsumāms codito rājāā 8.19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| āhāc yutānanta sad-ī psita prabho 4.61 amsumantam uvācedam 8.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| aham bhakta-parādhino 4.63 ānakah karnikāyām vai 24.44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| aham bhavo dakṣa-bhṛgu-pradhānāḥ 4.54 anamitra-suto yoʻn yaḥ 24.13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| aham sanat-kumāras ca 4.57 ananta-caraṇāmbhoja- 9.14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| aho ananta-dāsānām 5.14 anantākhila-kosādhyam 11.31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| a ho asya nrśamsasya 4.44 anantar-vāsasah kāmścid 8.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| aho imam paśyata me vināśam 6.50 anasta-vitta-smarano 23.26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

| andhakād dundubhis tasmād          | 24.20 | āśisaś cā prayunjāno              | 3.19  |
|------------------------------------|-------|-----------------------------------|-------|
| anenā iti rājendra                 | 17.2  | āśiṣo yuyu jur deva               | 11.29 |
| aṅgadaś citraketuś ca              | 11.12 | asmad-dhāryam dhṛtavatī           | 18.14 |
| anga-vanga-kalingādyāh             | 23.5  | asmad-dhāryam dhṛtavatī           | 18.11 |
| angirā janayām āsa                 | 6.2   | aśmakād bāliko ja jāe             | 9.40  |
| anirdesyāpratarkyena               | 7.26  | āsevitam varşa-pügān              | 19.24 |
| ānīya dattvā tān aśvān             | 15.7  | asomapor apy aśvinoś              | 3.24  |
| anoh sabhānaraś caksuh             | 23.1  | asta-sa ptati-medhyāsvān          | 20.26 |
| ānṛśaṁs ya-paro rājan              | 11.23 | aștarnas tu ta yor āsīt           | 24.55 |
| antarjale vāri-cara-prasangāt      | 6.50  | astauṣīd ādi-puruṣam              | 1.21  |
| antarvatnīm upālakṣya              | 14.40 | astaut samāhita-manāh             | 8.20  |
| antarvatny agate kāle              | 11.11 | astāvīt tad dharer astram         | 5.2   |
| antarvatn yārin bhrātṛ-patn yārin  | 20.36 | āste 'dyāpi mahendrādrau          | 16.26 |
| anugrahas tan-nivṛtter             | 24.58 | āsthito 'hhunkta visayān          | 3.28  |
| anugrahāya bhaktānāṁ               | 24.61 | astra-jñānam kriyā-jñānam         | 22.38 |
| anvadhāvata durmarso               | 12.28 | aśvo 'yaṁ nī yatāṁ vatsa          | 8.28  |
| anvajānams tatah sarve             | 3.26  | ās yatāri h y aravindākṣa         | 20.14 |
| anvīyus tat-prabhāveņa             | 6.55  | ata ūrdhvarin sa tatyāja          | 9.38  |
| an yathā bhū-talam bhittvā         | 9.4   | athādiśad dig-vija ye             | 11.25 |
| anyebhyo 'vāntara-diśaḥ            | 16.22 | athainam ùrvaśī prāha             | 14.41 |
| an ye cāṣṭaka-hārīta-              | 16.36 | atha māgadha-rājāno               | 22.45 |
| apaśyat stri yam ātmānam           | 1.26  | athāmbarīṣas tana yeṣu rājyam     | 5.26  |
| apaśyann urvaśim indro             | 14.26 | athān yo bhoks yamā <b>ņas</b> ya | 21.7  |
| apīšvarānām kim uta                | 11.17 | atha pravistah sva-grham          | 11.31 |
| aprajas ya manoh pūrvam            | 1.13  | atha rājani niryāte               | 15.27 |
| a prattam nas tvayā kim nu         | 11.6  | athārjunah pañca-śateșu bāhubhir  | 15.33 |
| apy abhadram na yuşmābhir          | 3.6   | athātah śrū yatām rājan           | 14.1  |
| aprechat tana yam pūrum            | 18.42 | atha tām āśramābhyāśe             | 1.34  |
| ārabdhas tasya gāndhāras           | 23.15 | atha tarhi bhavet pautro          | 15.11 |
| ārabhya satram so 'py āha          | 13.1  | atheśa-māyā raciteṣu saṅgaṁ       | 9.47  |
| arājaka-bhayam nēņām               | 13.12 | atithir brāhmaṇaḥ kāle            | 21.5  |
| ārirādhayisuh krsnam               | 4.29  | ātma-māyām vinešas ya             | 24.57 |
| ārirādha yişur brahma              | 9.29  | ātmānam arpa yām āsa              | 17.13 |
| aristanemis tasyāpi                | 13.23 | ātmānaṁ darśayāṁ cakrur           | 21.15 |
| arjunāc chrutakīrtis tu            | 22.29 | ātmānam nābhijānāmi               | 19.12 |
| arjunah krtaviryasya               | 23.24 | ātmānaṁ darśa yan svānāṁ          | 11.25 |
| āropyāruruhe yānam                 | 10.32 | ātmānam ubha yor madh ye          | 14.45 |
| ārtim prapadye 'khila-deha-bhā jām | 21.12 | ātmany ātmānam ādhāya             | 2.13  |
| āruhya harmyāṇy aravinda-locanam   | 11.30 | ātma-sandarśanāhlāda-             | 10.31 |
| āryāvartam upadrastre              | 16.22 | ātma-vrttam avijāāya              | 18.16 |
| aśām yat sarvato vipram            | 5.12  | atṛpto 'smy adya kāmānāṁ          | 18.37 |
| asamañ jasa ātmānam                | 8.15  | aurveņa jānatātmānam              | 8.3   |
| āsaṅgah sārameyaś ca               | 24.16 | aurvopadista-mārgena              | 8.30  |
| aśapat patatād deho                | 13.4  | aurvopadista-yogena               | 8.7   |
| aśapat tān munih kruddho           | 16.33 | avadhīd bhramsitān mārgān         | 17.15 |
| āsīd upagurus tasmād               | 13.24 | avadhīn naradevam yat             | 15.38 |
| āsikta-mārgām gandhodaiḥ           | 11.26 | avakīryamāṇah sukusumair          | 10.33 |
| asīmakṛṣṇas tasyāpi                | 22.39 | āvartamāne gāndharve              | 3.30  |

|                                       | 2 24         | Lhanton add to account to a         | 1.30  |
|---------------------------------------|--------------|-------------------------------------|-------|
| avatīrņo nijāmšena                    | 3.34<br>3.4  | bhartur ankāt samutthā ya           | 8.2   |
| avidh yan mugdha-bhāvena              | 3.4<br>18.40 | bharukas tat-sutas tasmād           | 6.26  |
| aviditvā sukham grām yam              |              | bhāryā-śatena nirvinna              | 9.13  |
| avyāhatendriyaujah śrī-               | 15.18        | bhasmībhūtānga-sangena              |       |
| avyayām ca śriyam labdhvā             | 4.15         | bhavanti kāle na bhavanti hīdṛśāḥ   | 4.56  |
| ayam hy ātmābhicāras te               | 4.69         | bhavārņavam mṛtyu-patham vipaścitah |       |
| ayajad yajña-puruṣam                  | 18.48        | bhavitā marudevo 'tha               | 12.12 |
| ayodhyā-vāsinah sarve                 | 8.18         | bhavitā sahadevasya                 | 22.46 |
| āyuḥ śrutāyuḥ satyāyū                 | 15.1         | bhīmasenād dhidimbāyām              | 22.31 |
|                                       |              | bhīmas tu vijayasyātha              | 15.3  |
| В                                     |              | bhisajāv iti yat pūrvam             | 3.26  |
|                                       |              | bhiyā hriyā ca bhāva-jāā            | 10.55 |
| babhāṣe tām varārohām                 | 20.9         | bhoja-vṛṣṇy-andhaka-madhu-          | 24.63 |
| babhruh śrestho manus yāṇām           | 24.10        | bhojayitvā dvijān agre              | 4.34  |
| babhrur devāvrdha-sutas               | 24.9         | bhramanti kāma-lobhersyā-           | 8.25  |
| badary-ākhyam gato rājā               | 3.36         | bhrātaro 'bhānkta kim mah yam       | 4.2   |
| baddhvā mṛgendram tarasā              | 20.18        | bhrātrābhinanditaḥ so 'tha          | 10.45 |
| baddhvodadhau raghu-patir vividhādri- |              | bhrātrā vane krpanavat priyayā      | 10.11 |
| bāḍham it y ūcatur vi pram            | 3.13         | bhrū-bhaṅga-mātreṇa hi sandidhakṣoḥ | 4.53  |
| badhnīhi setum iha te yašaso vitatyai | 10.15        | bhujān kuṭhāreṇa kaṭhora-neminā     | 15.34 |
| bāhlīkāt somadatto 'bhūd              | 22.18        | bhujyatām santi nīvārā              | 20.14 |
| bahulāśvo dhṛtes tasya                | 13.26        | bhū-maṇḍalasya sarvasya             | 19.23 |
| bahulāśvo nikumbhas ya                | 6.25         | bhumeh paryatanam punyam            | 7.18  |
| bāhūn daśa-śataṁ lebhe                | 15.18        | bhuva ākramyamāṇāyā                 | 24.59 |
| bakah kankāt tu kankāyām              | 24.41        | bhuvo bhārāvatārāya                 | 3.34  |
| balam gadam sāraṇam ca                | 24.46        | bibharsi jāram yad apatrapā kulam   | 3.21  |
| balavān indriya-grāmo                 | 19.17        | brahma-ghosena ca muhuh             | 10.36 |
| bārhadrathāś ca bhūpālā               | 22.49        | brahma-kṣatrasya vai yonir          | 22.44 |
| basta eko vane kaścid                 | 19.3         | brahmams tad gaccha bhadram te      | 4.71  |
| bhagavañ chrotum icchāmi              | 4.14         | brāhmaṇāmś ca mahā-bhāgān           | 4.32  |
| bhagavan kim idam jātam               | 1.17         | brāhmaṇātikrame doṣo                | 4.39  |
| bhagavān api viśvātmā                 | 18.13        | brāhmanī vīkṣya didhiṣum            | 9.34  |
| bhagavān ātmanātmānaṁ                 | 11.1         | brahmarşır bhagavān kāvyaḥ          | 18.5  |
| bhagavān vāsudeveti                   | 9.49         | brahmā tām raha āhūya               | 14.13 |
| bhagavaty uttamaśloke                 | 16.11        | brhadasvas tu srāvastis             | 6.21  |
| bhagīrathah sa rājarsir               | 9.10         | brhadbalasya bhavitā                | 12.9  |
| bhagīrathas tasya sutas               | 9.2          | brhadrājas tu tasyāpi               | 12.13 |
| bhajamānasya nimlociķ                 | 24.7         | bṛhadrathāt kuśāgro 'bhūd           | 22.7  |
| bhajamāno bhajir divyo                | 24.6         | bṛhadratho bṛhatkarmā               | 23.11 |
| bhajanti caraṇāmbhojam                | 13.9         | bṛhatkāyas tatas tasya              | 21.22 |
| bhalandanaḥ sutas tasya               | 2.23         | bubhuje ca yathā-kālam              | 11.36 |
| bhānumāṁs tas ya putro 'bhūc          | 13.21        | bubhukṣitaś ca sutarām              | 4.43  |
| bharasva putram dusmanta              | 20.21        | buddhvā pri yā yai nirviṇṇo         | 19.1  |
| bharataḥ prāptam ākarņya              | 10.35        | buddhvātha vālini hate plavagendra- | 10.12 |
| bharatasya h i dauşmanter             | 20.26        | 5                                   |       |
| bharatasya mahat karma                | 20.29        | C                                   |       |
| bharm yāśvaḥ prāha putrā me           | 21.32        | Ü                                   |       |
| bharm yāśvas tanayas tasya            | 21.31        | cacārāvyāhata-gatir                 | 15.19 |

# Śrīmad-Bhāgavatam

| cakram cāskhalitam prāṇān                                 | 20.33         | dehah krto 'nnam grdhrāṇām                              | 10.28          |
|-----------------------------------------------------------|---------------|---------------------------------------------------------|----------------|
| cakram daksina-haste 'sya                                 | 20.24         | deham mamanthuh sma nimeh                               | 13.12          |
| cakruḥ sva-nāmnā viṣayān                                  | 23.6          | deham nāvarurutse 'ham                                  | 13.10          |
| cakrur h i bhāgam rudrāya                                 | 4.8           | dehi me 'patya-kāmāyā                                   | 9.27           |
| campā purī sudevo 'to                                     | 8.1           | deho 'yam mānuso rājan                                  | 9.28           |
| caraṇāv upasaṅgrhya                                       | 5.18          | deśān nihsāra yām āsa                                   | 6.9            |
| caran vāco 'śrnod rāmo                                    | 11.8          | desān punantī nirdagdhān                                | 9.11           |
| catasrsv ādišad diksu                                     | 18.4          | devabhāgasya kamsāyām                                   | 24.40          |
| caturaṅgo romapādāt                                       | 23.10         | deva-dundubhayo nedur                                   | 24.29          |
| caturdaša-mahāratnaš                                      | 23.10         | devaih kāma-varo datto                                  | 9.45           |
| catvārah sūnavas tatra                                    | 23.21         | ·                                                       | 17.13          |
| cikīrsitam te kim idam patis tvayā                        | 3.20          | devair abhyarthito dait yān                             |                |
| cinta yām ās a dharma-jño                                 | 4.38          | devakaś cograsenaś ca                                   | 24.21<br>24.45 |
| citraseno naris yantād                                    | 2.19          | devakī-pramukhāś cāsan                                  | 24.45<br>24.5  |
|                                                           | 11.33         | devakṣatras tatas tasya                                 | 24.3<br>24.27  |
| citra-sragbhiḥ paṭṭikābhir                                | 6.8           | devamidhah satadhanuh                                   | 13.16          |
| coditah prokṣanā yāha                                     | 20.39         | devamidhas tasya putro                                  | 24.27          |
| codyamānā surair evam                                     | 20.39         | devamīḍhasya śūrasya<br>devam viriñcam samagād vidhātas | 4.52           |
| D                                                         |               | devānīkas tato 'nīhah                                   | 4.52<br>12.2   |
| D                                                         |               | devā pih šāntanus tasya                                 | 22.12          |
| dadāha kṛt yām tā m cakram                                | 4.48          | devāpir yogam āsthāya                                   | 22.12          |
| dadāmi te mantra-dršo                                     | 4.10          | devarakşitayā labdhā                                    | 24.52          |
| dadarsa bahv-ṛcācāryo                                     | 6.49          |                                                         | 16.32          |
| dadarša duhituh pāršve                                    | 3.18          | deva-rāta iti khyātah                                   | 20.31          |
| dadarša kūpe patitām                                      | 19.3          | deva-striyo rasām nītāh                                 | 24.22          |
|                                                           | 16.21         | devavān upadevaš ca                                     | 24.22          |
| dadau prācīm diśam hotre<br>dadā v ilābhavat tena         | 1.22          | devavān upadevaś ca<br>deva yānīṁ paryacarat            | 18.29          |
|                                                           | 9.9           | devayānī pitur geham                                    | 18.34          |
| dadhārāvahito gangām<br>dagdhvātma-kṛtya-hata-kṛtyam ahan | 10.12         | devayān yā purodyāne                                    | 18.7           |
| dākṣā yaṇ yām tato 'dit yām                               | 1.10          | devayāny apy anudinam                                   | 18.47          |
| dakṣiṇā-patha-rājāno                                      | 1.41          | deve 'varşatı yam rāmā                                  | 23.8           |
| damaghoşas cedi-rājaḥ                                     | 24.39         | devo nārā yaņo nān ya                                   | 14.48          |
| damisito 'numrgam vīro                                    | 1.24          | dhanur-nişangāñ chatrughnaḥ                             | 10.43          |
| dandapāṇir nimis tasya                                    | 22.44         | dhanvantarir dirghatamasa                               | 17.4           |
| dantāh paśor yaj jāyerann                                 | 7.11          | dhārayişyati te vegam                                   | 9.7            |
| dantā jātā yajasveti                                      | 7.12          | dharmadhvajasya dvau putrau                             | 13.19          |
| daršana-sparšanālā pair                                   | 5.20          | dharmaketuh sutas tasmāt                                | 17.8           |
| daršavām āsa tam devī                                     | 9.3           | dharmas tu haihaya-suto                                 | 23.22          |
| •                                                         | 3.17          | dharmavrddhah sukarmā cā                                | 24.16          |
| daršayitvā patim tasyai                                   | 20.5          | dharma-vyatikramam visnor                               | 4.44           |
| daśaite 'psarasaḥ putrā<br>daśa-lakṣa-sahasrāni           | 23.32         | dharmo deśaś ca kālaś ca                                | 6.36           |
| dāsyanti te 'tha tān arccha                               | 4.5           |                                                         | 18.12          |
| •                                                         | 15.17         | dhāryate yair iha jyotiḥ<br>dhīrā yasyānuśocanti        | 19.12          |
| dattam nārā yaṇāmsāmsam                                   | 23.24         | dharmo nāmośanā tasya                                   | 23.33          |
| dattātre yād dharer arnsāt                                | 9.17          |                                                         | 23.33          |
| dattvākṣa-hṛda yam cāsmai                                 | 9.17<br>19.21 | dhrstad vymnād dhrstakatur                              | 2.17           |
| dattvā sva-jarasam tasmād                                 | 19.21         | dhṛṣṭad yumnād dhṛṣṭaketur<br>dhṛstaketus tatas tasmāt  | 22.3<br>17.9   |
| dattvā svam uttaram vāsas                                 | 20.27         |                                                         | 22.25          |
| dauşmantir atyagān māyām                                  | 20.27         | dhṛtarāṣṭraṁ ca pāṇḍuṁ ca                               | 44.43          |

# Verzeichnis der Sanskritverse

| .dhṛtasya durmadas tasmāt                              | 23.15 | ekadāśramato rāme                                | 16.10 |
|--------------------------------------------------------|-------|--------------------------------------------------|-------|
| dhṛtim viṣṭabhya lalanā                                | 14.18 | eka eva purā vedah                               | 14.48 |
| dhundhor mukhāgninā sarve                              | 6.23  | ekāri jagrāha balavān                            | 2.5   |
| dhundhumāra iti khyātas                                | 6.23  | ekānta-bhakti-bhāvena                            | 4.28  |
| dhunvanta uttarāsaṅgān                                 | 10.41 | ekāntitvam gato bhaktyā                          | 2.11  |
| dhūpa-dī paiḥ surabhibhir                              | 11.34 | eka-patnī-vrata-dharo                            | 10.54 |
| dhyāyantī rāma-caraṇau                                 | 11.15 | ekas caran rahasi cittam ananta īse              | 6.51  |
| dilīpas tat-sutas tadvad                               | 9.2   | ekas tapasvy aham athāmbhasi matsya              | 6.52  |
| diśah kham avanīm sarvam                               | 9.24  | ekas yām ātma jāh patnyām                        | 24.8  |
| disi daksina-pūrvas yāri                               | 19.22 | ekasyam aimajan painyam<br>ekatah syāma-karnānān | 15.6  |
| diśo nabhah ksmām vivarān samudrān                     | 4.51  | esa hi brāhmano vidvāms                          | 9.29  |
| diso vitimirābhāsāh                                    | 1.29  | esa iśa-krto vira                                | 18.21 |
| · ·                                                    | 17.5  | eşa isa-kito vira<br>esa vah kuśikā vīro         | 16.36 |
| divodāso dyumāris tasmāt                               | 22.28 | eşa vaji-haras caura                             | 8.9   |
| draupadyām pañca pañcabhyaḥ                            | 6.36  | etat sankal pa-vaişam yam                        | 1.20  |
| dravyam mantro vidhir yajño                            | 6.24  | etad veditum icchāmah                            | 9.19  |
| drdhāśvah kapilāśvaś ca                                | 6.24  | etāv uranakau rājan                              | 14.21 |
| dṛḍhāśva-putro haryaśvo<br>dṛptaṁ kṣatraṁ bhuvo bhāram | 15.15 | eta urajukuu rajut<br>ete hiksvāku-bhūpālā       | 12.9  |
| dṛṣṭaṁ śrutam asad buddhvā                             | 19.20 | ete kṣetra-prasūtā vai                           | 6.3   |
| dṛṣṭuāgn y-āgāra āsīnam                                | 16.11 | ete vai maithilā rājann                          | 13.27 |
| dṛṣṭvā śayānān viprāms tān                             | 6.27  | ete vaišāla-bhūpālās                             | 2.36  |
| dṛṣṭvā sva-sainyaṁ rudhiraugha-                        | 15.32 | evam bhagavatādisto                              | 5.1   |
| drstvā vimanaso 'bhūvan                                | 1.27  | evam bhrguşu visvātmā                            | 16.27 |
| drstvā visismire rājan                                 | 8.18  | evam bruvāṇam pitaram                            | 3.22  |
| dṛṣṭyā vidhūya vijaye jayam                            | 24.67 | evam bruvāna utkrtya                             | 4.46  |
| druhyoś ca tanayo babhruḥ                              | 23.14 | evam dviti ye trtiye                             | 7.19  |
| druh yum cānum ca pūrum ca                             | 18.33 | evam atarye ijirye<br>evam gate 'tha sud yumne   | 2.1   |
| drupadād drau padī tasya                               | 22.3  | evam grhesv abhirato                             | 6.48  |
| duhitrartham upāgamya                                  | 1.14  | evam karuṇa-bhāṣiṇyā                             | 9.33  |
| duhitus tad vacah śrutvā                               | 3.8   | evam kausika-gotram tu                           | 16.37 |
| duritakṣayo mahāvīryāt                                 | 21.19 | evam krta-śirah-snānah                           | 10.49 |
| durlabhā nāpi siddhānām                                | 4.25  | evam ksipan dhanusi sandhitam                    | 10.23 |
| durmado bhadrasenasya                                  | 23.23 | evam ksipantīm šarmisthā                         | 18.15 |
| durmanā bhagavān kāvyah                                | 18.25 | evam mitrasaham saptvā                           | 9.36  |
| durvāsā dudruve bhīto                                  | 4.49  | evam parīksitā rājāā                             | 1.6   |
| durvāsāh saranam yātah                                 | 4.55  | evam sadā karma-kalāpam ātmanah                  | 4.21  |
| durvāsā yamunā-kūlāt                                   | 4.42  | evam sankīrtya rājānam                           | 5.22  |
| duşkarah ko nu sādhūnāṁ                                | 5.15  | evam šaptas tu guruņā                            | 2.10  |
| dusmantah sa punar bheje                               | 23.18 | evam strītvam anuprāptaḥ                         | 1.36  |
| duşmanto mṛga yām yātaḥ                                | 20.8  | evam ukto dvijair jyestham                       | 22.16 |
| dve jyotisī ajānantyā                                  | 3.7   | evam varsa-sahasrāni                             | 18.51 |
| dyumatseno 'tha sumatih                                | 22.48 | evam vasan grhe kālam                            | 6.53  |
| <u>,</u>                                               |       | evam-vidhaih suparuşaih                          | 18.17 |
| Г                                                      |       | evam vidhāneka-guṇah sa rājā                     | 5.25  |
| ${f E}$                                                |       | evam vrttah parit yaktah                         | 8.17  |
| ekadā dānavendrasya                                    | 18.6  | evam vrtto vanam gatvā                           | 2.14  |
| ekadā girišam drastum                                  | 1.29  | evarn vyavasito rājan                            | 1.21  |
| ekadā prāvišad gostham                                 | 2.4   | ,                                                |       |

| G                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                  | harim sarvatra sampasyan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 21.6<br>7.1                                                                                                                                                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| and how a black make to ink                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 16.28                                                                                            | hārītas tasya putro 'bhūn<br>harīto rohita-sutaś                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 8.1                                                                                                                                                          |
| gādher abhūn mahā-tejāḥ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                  | haryaśvas tat-sutas tasmāt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 7.4                                                                                                                                                          |
| gajāhva ye hṛte nad yā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 22.40                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 14.6                                                                                                                                                         |
| gandharvān avadhīt tatra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 7.3<br>11.13                                                                                     | haro guru-sutam snehāt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 14.0                                                                                                                                                         |
| gandharvān kotiśo jaghne                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 14.42                                                                                            | hatāsm y aham kunāthena                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 16.15                                                                                                                                                        |
| gandharvān upadhāvemāms                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 20.16                                                                                            | hā tāta sādho dharmista                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                              |
| gāndharva-vidhinā rājā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 22.26                                                                                            | hasta-grāho 'paro mā bhūd                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 18.21                                                                                                                                                        |
| gāndhāryām dhṛtarāṣṭrasya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 13.7                                                                                             | hate pitari tat-putrā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 15.35                                                                                                                                                        |
| gandha-vastuṣu tad-deham                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 18.34                                                                                            | hatvā madhuvane cakre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 11.14<br>15.26                                                                                                                                               |
| garbha-sambhavam āsuryā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                  | havirdhānīm rṣer darpān                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 19.14                                                                                                                                                        |
| gargāc chinis tato gārgyah                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 21.19                                                                                            | havisā kṛṣṇa-vartmeva                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                              |
| gate rājani sā dhīre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 18.24                                                                                            | hayam anveṣamāṇās te                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 8.8                                                                                                                                                          |
| gate 'tha durvāsasi so 'mbarīso                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 5.24                                                                                             | hemacandrah sutas tasya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 2.34                                                                                                                                                         |
| gatvā māhismatīm rāmo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 16.17                                                                                            | hetum kṛtvā pitṛ-vadham                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 16.18                                                                                                                                                        |
| gavām rukma-visānīnām                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 4.33                                                                                             | hitvā mām śaraṇam yātāḥ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 4.65                                                                                                                                                         |
| ghnanty alpārthe 'pi viśrabdham                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 14.37                                                                                            | hitvānya-bhāvam ajnānam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 9.48                                                                                                                                                         |
| ghnataınām putrakāh pāpām                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 16.5                                                                                             | hitvā sva-šisyān pailādīn                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 22.22                                                                                                                                                        |
| ghoro danda-dharah putro                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 14.10                                                                                            | hitvā tām svena bhāvena                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 7.26                                                                                                                                                         |
| ghoram ādāya paraśum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 15.28                                                                                            | hotre'dadād diśam prācīm                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 11.2                                                                                                                                                         |
| ghrtācyām indriyānīva                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 20.5                                                                                             | hotus tad-vyabhicāreņa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1.16                                                                                                                                                         |
| ghrānam ca tat-pāda-saroja-saurabhe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 4.19                                                                                             | hotur vyatikramam jñātvā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1.19                                                                                                                                                         |
| ghrtam me vira bhakşyam syān                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 14.22                                                                                            | hradam pravešito 'švibhyām                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 3.14                                                                                                                                                         |
| ghṛta-pā yasa-sam yāva m                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 21.4                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1004                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                              |
| go-mūtra-yāvakam śrutvā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 10.34                                                                                            | I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                              |
| go-mūtra-yāvakam śrutvā<br>graham grahīsye somasya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 3.12                                                                                             | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ( 25                                                                                                                                                         |
| go-mūtra-yāvakam śrutvā<br>graham grahīṣye somasya<br>gṛhāṇa draviṇam dattam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                  | ije ca yajñaṁ kratubhir                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 6.35                                                                                                                                                         |
| go-mūtra-yāvakam śrutvā<br>graham grahīṣye somasya<br>grhāṇa draviṇam dattam<br>grheṣu dāreṣu suteṣu bandhuṣu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 3.12<br>15.22                                                                                    | ije ca yajñam kratubhir<br>ije mahābhisekeņa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 20.24                                                                                                                                                        |
| go-mūtra-yāvakam śrutvā<br>graham grahīṣye somasya<br>grhāṇa draviṇam dattam<br>grheṣu dāreṣu suteṣu bandhuṣu<br>grheṣu nānopavanāmalāmbhaḥ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 3.12<br>15.22<br>4.11                                                                            | ije ca yajñam kratubhir<br>ije mahābhisekeņa<br>ije 'švamedhair adhiyajñam īšvaram                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 20.24<br>4.22                                                                                                                                                |
| go-mūtra-yāvakam śrutvā<br>graham grahişye somasya<br>grhāna dravinam dattam<br>grheşu dāreşu suteşu bandhuşu<br>grheşu nānopavanāmalāmbhah-<br>grhīte havişi vācā                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 3.12<br>15.22<br>4.11<br>4.27                                                                    | ije ca yajñam kratubhir<br>ije mahābhisekeņa<br>ije 'śvamedhair adhiyajñam iśvaram<br>ikṣvākūṇām ayam vamśaḥ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 20.24<br>4.22<br>12.16                                                                                                                                       |
| go-mūtra-yāvakam śrutvā<br>graham grahisye somasya<br>grhāna draviņam dattam<br>grheşu dāreşu suteşu bandhuşu<br>grheşu nānopavanāmalāmbhah-<br>grhīte havişi vācā<br>grhīto lilayā strīnām                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 3.12<br>15.22<br>4.11<br>4.27<br>6.45                                                            | ije ca yajñam kratubhir<br>ije mahābhisekeņa<br>ije 'śvamedhair adhiyajñam iśvaram<br>ikṣvākūṇām ayam vamśaḥ<br>ikṣvāku-nṛga-śaryāti-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 20.24<br>4.22<br>12.16<br>1.12                                                                                                                               |
| go-mūtra-yāvakam śrutvā<br>graham grahişye somasya<br>grhāna draviņam dattam<br>grheşu dāreşu suteşu bandhuşu<br>grheşu nānopavanāmalāmbhah-<br>grhīte havişi vācā<br>grhīto lilayā strīnām<br>grhītvā pāṇinā pāṇim                                                                                                                                                                                                                                                           | 3.12<br>15.22<br>4.11<br>4.27<br>6.45<br>1.15                                                    | ije ca yajñam kratubhir<br>ije mahābhisekeņa<br>ije 'śvamedhair adhiyajñam iśvaram<br>ikṣvākūṇām ayam vamśaḥ<br>ikṣvāku-nṛga-śaryāti-<br>ikṣvāku-pūrvajān putrān                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 20.24<br>4.22<br>12.16<br>1.12<br>2.2                                                                                                                        |
| go-mūtra-yāvakam śrutvā graham grahisye somasya grhāna draviņam dattam grhesu dāresu sutesu bandhusu grhesu nānopavanāmalāmbhaḥ- grhīte havisi vācā grhīto lilayā strīnām grhītvā pāṇinā pāṇim gurave bhoktu-kāmāya                                                                                                                                                                                                                                                           | 3.12<br>15.22<br>4.11<br>4.27<br>6.45<br>1.15<br>9.21                                            | ije ca yajñam kratubhir ije mahābhisekeņa ije 'śvamedhair adhiyajñam iśvaram ikṣvākūṇām avam vamśaḥ ikṣvāku-nṛga-śaryāti- ikṣvāku-pūrvajān putrān ilāyām uruvalkādīn                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 20.24<br>4.22<br>12.16<br>1.12<br>2.2<br>24.49                                                                                                               |
| go-mūtra-yāvakam śrutvā graham grahişye somasya grhāna draviņam dattam grheşu dāreşu suteşu bandhuşu grheşu nānopavanāmalāmbhaḥ- grhīte havişi vācā grhīto lilayā strīnām grhītvā pāṇinā pāṇim gurave bhoktu-kāmāya gurum prasādayan mūrdhnā                                                                                                                                                                                                                                  | 3.12<br>15.22<br>4.11<br>4.27<br>6.45<br>1.15<br>9.21<br>18.26                                   | ije ca yajñam kratubhir ije mahābhisekeņa ije 'švamedhair adhiyajñam išvaram iksvākūņām avam vamšah iksvāku-nīga-šaryāti- iksvāku-pūrvajān putrān ilā yām uruvalkādīn ime angirasah satram                                                                                                                                                                                                                                                                               | 20.24<br>4.22<br>12.16<br>1.12<br>2.2<br>24.49<br>4.3                                                                                                        |
| go-mūtra-yāvakam śrutvā graham grahişye somasya grhāna draviņam dattam grhesu dāresu sutesu bandhusu grhesu nānopavanāmalāmbhaḥ- grhīte havisi vācā grhīto lilayā strīnām grhītvā pāṇinā pāṇim gurave bhoktu-kāmāya gurum prasādayan mūrdhnā gurunā hūyamāne gnau                                                                                                                                                                                                             | 3.12<br>15.22<br>4.11<br>4.27<br>6.45<br>1.15<br>9.21<br>18.26<br>17.15                          | ije ca yajñam kratubhir ije mahābhisekeņa ije 'śvamedhair adhiyajñam iśvaram ikṣvākūṇām ayam vamśaḥ ikṣvāku-nṛga-śaryāti- ikṣvāku-pūrvajān putrān ilāyām uruvalkādīn ime aṅgirasaḥ satram ime ca pitaro dagdhā                                                                                                                                                                                                                                                           | 20.24<br>4.22<br>12.16<br>1.12<br>2.2<br>24.49<br>4.3<br>8.28                                                                                                |
| go-mūtra-yāvakam śrutvā graham grahişye somasya grhāna draviņam dattam grhesu dāresu sutesu bandhusu grhesu nānopavanāmalāmbhaḥ- grhīte havisi vācā grhīto lilayā strīnām grhītvā pāṇinā pāṇim gurave bhoktu-kāmāya gurum prasādayan mūrdhnā gurunā hūyamāne 'gnau gurūn vayasyāvarajān                                                                                                                                                                                       | 3.12<br>15.22<br>4.11<br>4.27<br>6.45<br>1.15<br>9.21<br>18.26<br>17.15<br>10.46                 | ije ca yajñam kratubhir ije mahābhisekeņa ije 'śvamedhair adhiyajñam iśvaram ikṣvākūṇām ayam vamśaḥ ikṣvāku-nṛga-śaryāti- ikṣvāku-pūrvajān putrān ilāyām uruvalkādīn ime aṅgirasaḥ satram ime ca pitaro dagdhā indras tasmai punar dattvā                                                                                                                                                                                                                                | 20.24<br>4.22<br>12.16<br>1.12<br>2.2<br>24.49<br>4.3<br>8.28<br>17.13                                                                                       |
| go-mūtra-yāvakam śrutvā graham grahişye somasya grhāna draviņam dattam grhesu dāresu sutesu bandhusu grhesu nānopavanāmalāmbhah- grhīte havisi vācā grhīto lilayā strīnām grhītvā pāṇinā pāṇim gurave bhoktu-kāmāya gurum prasādayan mūrdhnā gurunā hūyamāne gnau gurūn vayasyāvarajān guruś ca rantidevas ca                                                                                                                                                                 | 3.12<br>15.22<br>4.11<br>4.27<br>6.45<br>1.15<br>9.21<br>18.26<br>17.15<br>10.46<br>21.2         | ije ca yajñam kratubhir ije mahābhisekeņa ije 'švamedhair adhiyajñam išvaram iksvākūņām avam vamšah iksvāku-nīga-šaryāti- iksvāku-pūrvajān putrān ilāyām uruvalkādīn ime angirasah satram ime ca pitaro dagdhā indras tasmai punar dattvā indriyārāmam utsījya                                                                                                                                                                                                           | 20.24<br>4.22<br>12.16<br>1.12<br>2.2<br>24.49<br>4.3<br>8.28<br>17.13<br>19.8                                                                               |
| go-mūtra-yāvakam śrutvā graham grahişye somasya grhāna draviņam dattam grhesu dāresu sutesu bandhusu grhesu nānopavanāmalāmbhaḥ- grhīte havisi vācā grhīto lilayā strīnām grhītvā pāṇinā pāṇim gurave bhoktu-kāmāya gurum prasādayan mūrdhnā gurunā hūyamāne 'gnau gurūn vayasyāvarajān                                                                                                                                                                                       | 3.12<br>15.22<br>4.11<br>4.27<br>6.45<br>1.15<br>9.21<br>18.26<br>17.15<br>10.46                 | ije ca yajñam kratubhir ije mahābhisekeņa ije 'švamedhair adhiyajñam išvaram iksvākūņām avam vamšah iksvāku-nīga-šaryāti- iksvāku-pūrvajān putrān ilāyām uruvalkādīn ime angirasah satram ime ca pitaro dagdhā indras tasmai punar dattvā indriyārāmam utsnjya irāvantam ulupyām vai                                                                                                                                                                                     | 20.24<br>4.22<br>12.16<br>1.12<br>2.2<br>24.49<br>4.3<br>8.28<br>17.13<br>19.8<br>22.32                                                                      |
| go-mūtra-yāvakam śrutvā graham grahişye somasya grhāna draviņam dattam grhesu dāresu sutesu bandhusu grhesu nānopavanāmalāmbhah- grhīte havisi vācā grhīto lilayā strīnām grhītvā pāṇinā pāṇim gurave bhoktu-kāmāya gurum prasādayan mūrdhnā gurunā hūyamāne gnau gurūn vayasyāvarajān guruś ca rantidevas ca                                                                                                                                                                 | 3.12<br>15.22<br>4.11<br>4.27<br>6.45<br>1.15<br>9.21<br>18.26<br>17.15<br>10.46<br>21.2         | ije ca yajñam kratubhir ije mahābhisekeņa ije 'švamedhair adhiyajñam išvaram iksvākūņām avam vamšah iksvāku-nīga-šaryāti- iksvāku-pūrvajān putrān ilāyām uruvalkādīn ime angirasah satram ime ca pitaro dagdhā indras tasmai punar dattvā indriyārāmam utsņjya irāvantam ulupyām vai istim sma vartayān cakrur                                                                                                                                                           | 20.24<br>4.22<br>12.16<br>1.12<br>2.2<br>24.49<br>4.3<br>8.28<br>17.13<br>19.8<br>22.32<br>6.26                                                              |
| go-mūtra-yāvakam śrutvā graham grahişye somasya grhāna draviņam dattam grhesu dāresu sutesu bandhusu grhesu nānopavanāmalāmbhah- grhīte havisi vācā grhīto lilayā strīnām grhītvā pāṇinā pāṇim gurave bhoktu-kāmāya gurum prasādayan mūrdhnā gurunā hūyamāne gnau gurūn vayasyāvarajān guruś ca rantidevas ca                                                                                                                                                                 | 3.12<br>15.22<br>4.11<br>4.27<br>6.45<br>1.15<br>9.21<br>18.26<br>17.15<br>10.46<br>21.2         | ije ca yajñam kratubhir ije mahābhisekeņa ije 'švamedhair adhiyajñam išvaram iksvākūṇām ayam vamšaḥ iksvāku-nīga-šaryāti- iksvāku-pūrvajān putrān ilāyām uruvalkādīn ime angirasaḥ satram ime ca pitaro dagdhā indras tasmai punar dattvā indriyārāmam utsṛjya irāvantam ulupyām vai iṣṭim sma vartayān cakrur iṣṭvā puruṣam āpāgṛyām                                                                                                                                    | 20.24<br>4.22<br>12.16<br>1.12<br>2.2<br>24.49<br>4.3<br>8.28<br>17.13<br>19.8<br>22.32<br>6.26<br>2.35                                                      |
| go-mūtra-yāvakam śrutvā graham grahişye somasya gṛhāṇa draviṇam dattam gṛheṣu dāreṣu suteṣu bandhuṣu gṛheṣu nānopavanāmalāmbhaḥ- gṛhīte haviṣi vācā gṛhīto lilayā strīṇām gṛhītvā pāṇinā pāṇim gurave bhoktu-kāmāya gurum prasādayan mūrdhnā guruṇā hūyamāne 'gṇau gurūn vayasyāvara jān gurus ca rantidevas ca gurv-arthe tyakta-rājyo vyacarad                                                                                                                              | 3.12<br>15.22<br>4.11<br>4.27<br>6.45<br>1.15<br>9.21<br>18.26<br>17.15<br>10.46<br>21.2<br>10.4 | ije ca yajñam kratubhir ije mahābhisekeņa ije 'švamedhair adhiyajñam išvaram iksvākūņām avam vamšah iksvāku-nīga-šaryāti- iksvāku-pūrvajān putrān ilāyām uruvalkādīn ime angirasah satram ime ca pitaro dagdhā indras tasmai punar dattvā indriyārāmam utsījya irāvantam ulupyām vai iṣtim sma vartayān cakrur iṣtvā purusam āpāgryām išvarālambanam cittam                                                                                                              | 20.24<br>4.22<br>12.16<br>1.12<br>2.2<br>24.49<br>4.3<br>8.28<br>17.13<br>19.8<br>22.32<br>6.26<br>2.35<br>21.17                                             |
| go-mūtra-yāvakam śrutvā graham grahişye somasya gṛhāṇa draviṇam dattam gṛheṣu dāreṣu suteṣu bandhuṣu gṛheṣu nānopavanāmalāmbhaḥ- gṛhīte haviṣi vācā gṛhīto lilayā striṇām gṛhītvā pāṇinā pāṇim gurave bhoktu-kāmāya gurum prasādayan mūrdhnā gurunā hūyamāne 'gṇau gurūn vayasyāvarajān guruś ca rantidevaś ca gurv-arthe tyakta-rājyo vyacarad                                                                                                                               | 3.12<br>15.22<br>4.11<br>4.27<br>6.45<br>1.15<br>9.21<br>18.26<br>17.15<br>10.46<br>21.2<br>10.4 | ije ca yajñam kratubhir ije mahābhisekeņa ije 'švamedhair adhiyajñam išvaram iksvākūņām avam vamšah iksvāku-nīga-šaryāti- iksvāku-pūrvajān putrān ilāyām uruvalkādīn ime angirasah satram ime ca pitaro dagdhā indras tasmai punar dattvā indriyārāmam utsņjya irāvantam ulupyām vai iṣṭim sma vartayān cakrur iṣṭvā puruṣam āpāgryām išvarālambanam cittam išvarāya namas cakrur                                                                                        | 20.24<br>4.22<br>12.16<br>1.12<br>2.2<br>24.49<br>4.3<br>8.28<br>17.13<br>19.8<br>22.32<br>6.26<br>2.35<br>21.17<br>6.29                                     |
| go-mūtra-yāvakam śrutvā graham grahişye somasya grhāna draviņam dattam grheşu dāreşu suteşu bandhuşu grheşu nānopavanāmalāmbhaḥ- grhīte havişi vācā grhīto lilayā strīnām grhītvā pāṇinā pāṇim gurave bhoktu-kāmāya gurum prasādayan mūrdhnā gurunā hūyamāne 'gnau gurūn vayasyāvarajān guruś ca rantidevaś ca gurv-arthe tyakta-rājyo vyacarad hā hatāh s ma vayam nātha haihayānām adhipatir                                                                                | 3.12<br>15.22<br>4.11<br>4.27<br>6.45<br>1.15<br>9.21<br>18.26<br>17.15<br>10.46<br>21.2<br>10.4 | ije ca yajñam kratubhir ije mahābhisekeņa ije 'švamedhair adhiyajñam išvaram iksvākūņām avam vamšah iksvāku-nīga-šaryāti- iksvāku-pūrvajān putrān ilāyām uruvalkādīn ime angirasah satram ime ca pitaro dagdhā indras tasmai punar dattvā indriyārāmam utsījya irāvantam ulupyām vai iṣṭim sma vartayān cakrur iṣṭvā puruṣam āpāgryām išvarālambanam cittam išvarāya namas cakrur iti labdha-vyavasthānah                                                                | 20.24<br>4.22<br>12.16<br>1.12<br>2.2<br>24.49<br>4.3<br>8.28<br>17.13<br>19.8<br>22.32<br>6.26<br>2.35<br>21.17<br>6.29<br>18.38                            |
| go-mūtra-yāvakam śrutvā graham grahişye somasya gṛhāṇa draviṇam dattam gṛheṣu dāreṣu suteṣu bandhuṣu gṛheṣu nānopavanāmalāmbhaḥ- gṛhīte haviṣi vācā gṛhīto lilayā striṇām gṛhītvā pāṇinā pāṇim gurave bhoktu-kāmāya gurum prasādayan mūrdhnā gurunā hūyamāne 'gṇau gurūn vayasyāvara jān guruś ca rantidevaś ca gurv-arthe tyakta-rājyo vyacarad hā hatāḥ s ma vayam nātha haihayānām adhipatir hantum tam ādade vajram                                                       | 3.12<br>15.22<br>4.11<br>4.27<br>6.45<br>1.15<br>9.21<br>18.26<br>17.15<br>10.46<br>21.2<br>10.4 | ije ca yajñam kratubhir ije mahābhisekeņa ije 'švamedhair adhiyajñam išvaram iksvākūṇām ayam vamšaḥ iksvāku-nīga-šaryāti- iksvāku-pūrvajān putrān ilāyām uruvalkādīn ime angirasaḥ satram ime ca pitaro dagdhā indras tasmai punar dattvā indriyārāmam utsṛjya irāvantam ulupyām vai iṣṭim sma vartayān cakrur iṣṭvā puruṣam āpāgṛyām išvarālambanam cittam išvarāya namaš cakrur iti labdha-vyavasthānaḥ iti lokād bahu-mukhād                                          | 20.24<br>4.22<br>12.16<br>1.12<br>2.2<br>24.49<br>4.3<br>8.28<br>17.13<br>19.8<br>22.32<br>6.26<br>2.35<br>21.17<br>6.29<br>18.38<br>11.10                   |
| go-mūtra-yāvakam śrutvā graham grahiṣye somasya grhāna draviṇam dattam grheṣu dāreṣu suteṣu bandhuṣu grheṣu nānopavanāmalāmbhaḥ- grhīte haviṣi vācā grhīto lilayā striṇām grhītvā pāṇinā pāṇim gurave bhoktu-kāmāya gurum prasādayan mūrdhnā gurunā hūyamāne 'gnau gurūn vayasyāvarajān guruś ca rantidevaś ca gurv-arthe tyakta-rājyo vyacarad  hā hatāh s ma vayam nātha haihayānām adhipatir hantum tam ādade vajram hanyatām hanyatām pāpa                                | 3.12<br>15.22<br>4.11<br>4.27<br>6.45<br>1.15<br>9.21<br>18.26<br>17.15<br>10.46<br>21.2<br>10.4 | ije ca yajñam kratubhir ije mahābhisekeņa ije 'švamedhair adhiyajñam išvaram iksvākūṇām ayam vamšaḥ iksvāku-nīga-šaryāti- iksvāku-pūrvajān putrān ilāyām uruvalkādīn ime angirasaḥ satram ime ca pitaro dagdhā indras tasmai punar dattvā indriyārāmam utsṛjya irāvantam ulupyām vai iṣṭim sma vartayān cakrur iṣṭvā puruṣam āpāgṛyām išvarālambanam cittam išvarāya namas cakrur iti labdha-vyavasthānaḥ iti lokād bahu-mukhād itīme kāsayo bhūpāḥ                      | 20.24<br>4.22<br>12.16<br>1.12<br>2.2<br>24.49<br>4.3<br>8.28<br>17.13<br>19.8<br>22.32<br>6.26<br>2.35<br>21.17<br>6.29<br>18.38<br>11.10<br>17.10          |
| go-mūtra-yāvakam śrutvā graham grahiṣye somasya grhāna draviṇam dattam grheṣu dāreṣu suteṣu bandhuṣu grheṣu nānopavanāmalāmbhaḥ- grhīte haviṣi vācā grhīto lilayā striṇām grhītvā pāṇinā pāṇim gurave bhoktu-kāmāya gurum prasādayan mūrdhnā gurunā hūyamāne 'gnau gurūn vayasyāvarajān guruś ca rantidevaś ca gurv-arthe tyakta-rājyo vyacarad  hā hatāh s ma vayam nātha haihayānām adhipatir hantum tam ādade vajram han yatām han yatām pāpa haranty agham te 'nga-sangāt | 3.12<br>15.22<br>4.11<br>4.27<br>6.45<br>1.15<br>9.21<br>18.26<br>17.15<br>10.46<br>21.2<br>10.4 | ije ca yajñam kratubhir ije mahābhisekeņa ije 'švamedhair adhiyajñam išvaram iksvākūņām avam vamšah iksvāku-nīga-šaryāti- iksvāku-pūrvajān putrān ilāyām uruvalkādīn ime angirasah satram ime ca pitaro dagdhā indras tasmai punar dattvā indriyārāmam utsņya irāvantam ulupyām vai iṣṭim sma vartayān cakrur iṣṭvā puruṣam āpāgryām išvarālambanam cittam išvarāya namas cakrur iti labdha-vyavasthānah iti lokād bahu-mukhād itīme kāsayo bhūpāh iti prabhāṣya pānīyam | 20.24<br>4.22<br>12.16<br>1.12<br>2.2<br>24.49<br>4.3<br>8.28<br>17.13<br>19.8<br>22.32<br>6.26<br>2.35<br>21.17<br>6.29<br>18.38<br>11.10<br>17.10<br>21.14 |
| go-mūtra-yāvakam śrutvā graham grahiṣye somasya grhāna draviṇam dattam grheṣu dāreṣu suteṣu bandhuṣu grheṣu nānopavanāmalāmbhaḥ- grhīte haviṣi vācā grhīto lilayā striṇām grhītvā pāṇinā pāṇim gurave bhoktu-kāmāya gurum prasādayan mūrdhnā gurunā hūyamāne 'gnau gurūn vayasyāvarajān guruś ca rantidevaś ca gurv-arthe tyakta-rājyo vyacarad  hā hatāh s ma vayam nātha haihayānām adhipatir hantum tam ādade vajram hanyatām hanyatām pāpa                                | 3.12<br>15.22<br>4.11<br>4.27<br>6.45<br>1.15<br>9.21<br>18.26<br>17.15<br>10.46<br>21.2<br>10.4 | ije ca yajñam kratubhir ije mahābhisekeņa ije 'švamedhair adhiyajñam išvaram iksvākūṇām ayam vamšaḥ iksvāku-nīga-šaryāti- iksvāku-pūrvajān putrān ilāyām uruvalkādīn ime angirasaḥ satram ime ca pitaro dagdhā indras tasmai punar dattvā indriyārāmam utsṛjya irāvantam ulupyām vai iṣṭim sma vartayān cakrur iṣṭvā puruṣam āpāgṛyām išvarālambanam cittam išvarāya namas cakrur iti labdha-vyavasthānaḥ iti lokād bahu-mukhād itīme kāsayo bhūpāḥ                      | 20.24<br>4.22<br>12.16<br>1.12<br>2.2<br>24.49<br>4.3<br>8.28<br>17.13<br>19.8<br>22.32<br>6.26<br>2.35<br>21.17<br>6.29<br>18.38<br>11.10<br>17.10          |

| iai aadaa aa aa aa aa aa                 | 5.10  |                                   | 24.4          |
|------------------------------------------|-------|-----------------------------------|---------------|
| iti samstuvato rājāo                     | 5.12  | jīmūto vikṛtis tasya              | 10.7          |
| iti tasyām sa ādhāya                     | 24.35 | jitvānurūpa-guṇa-śīla-vayo        | 6.19          |
| iti vāk-sā yakair viddhaḥ                | 14.30 | jitvā param dhanam sarvam         |               |
| iti vyavasito buddhyā                    | 9.48  | jitvā purāsurā devān              | 20.31         |
| ittham gītānubhāvas tam                  | 8.27  | jīva jīveti krīdantyā             | 22.8          |
| ittham vyavasthayā kāmam                 | 1.39  | jñānam yo'tīta-kalpānte           | 1.2           |
| it y ādisto 'bhivandyā jam               | 3.35  | jñānopadeśāya gṛhīta-deham        | 8.24          |
| ity āha me pitā brahmañ                  | 4.9   | jñātvā putrasya tat karma         | 6.9           |
| ity apah prāśya rājarṣiś                 | 4.41  | jugopa pitrvad rāmo               | 10.50         |
| ity a yam tad-alankāra-                  | 11.4  | jyāmaghas tv aprajo 'p y an yām   | 23.35         |
| ity etat puṇyam ākhyānam                 | 5.27  | jyestham mantra-dršam cakrus      | 16.35         |
| ity uktah svam abhiprā yam               | 9.3   |                                   |               |
| ity uktas tan-matam j <del>ū</del> ātvā  | 15.7  | K                                 |               |
| ity ukto jara yā grasta-                 | 3.14  | 17                                |               |
| ity uktvā nāhuso jāyām                   | 19.21 | kacasya bārhaspatyasya            | 18.22         |
| ity uktvā sa nrpo devam                  | 9.8   | kadācil loka-jijāāsur             | 11.8          |
| it y uktvāntarhito rudro                 | 4.11  | kaike yo dhṛṣṭaketuś ca           | 24.38         |
| ity utsasarja svam deham                 | 13.6  | kakudmî revatîri kan yārin        | 3.29          |
|                                          |       | kakutstha iti cāpy uktaḥ          | 6.12          |
| J                                        |       | kālam bahu-titham bhadre          | 19.11         |
| J                                        |       | kālam mahāntam nāśaknot           | 9.1           |
| jaghne caturdaśa-sahasram apāraṇīya-     | 10.9  | kālari varīca yatā tari tarn      | 7.15          |
| jaghne 'dbhutaiṇa-vapuṣāśramato          | 10.10 | kālaṣe yaṁ purodhā ya             | 22.37         |
| jaghne 'śmanodaram tasyāh                | 9.39  | kālāt yayam tam vilok ya          | 16.4          |
| jaghnur drumair giri-gadesubhir          | 10.20 | kalau janis yamānānām             | 24.61         |
| jaghnus tyāga-bhayāt putrān              | 20.34 | kāle nāl pī yasā rā jams          | 9.8           |
| jahnos tu purus tasyātha                 | 15.4  | kaler ante sūrya-vamsam           | 12.6          |
| jaigīṣavyopadeśena                       | 21.26 | kālo 'bhiyātas tri-nava-          | 3.32          |
| jajne satyahito 'patyam                  | 22.7  | kāmam ca dāsye na tu kāma-kāmyayā | 4.20          |
| jajnire dirghatamaso                     | 23.5  | kāmam prayāhi jahi viśravaso      | 10.15         |
| jaleyuḥ sannateyuś ca                    | 20.4  | kam dhāsyati kumāro 'yam          | 6.31          |
| jamadagnir abhūd brahmā                  | 7.22  | kāmo 'syāh kriyatām rājan         | 18.27         |
| jāmadagnyo 'pi bhagavān                  | 16.25 | kamsaḥ sunāmā nyagrodhaḥ          | 24.24         |
| janamejayas tasya putro                  | 23.2  | karisā karisavatī karikā          | 24.25         |
| janamejayas tvāri viditvā                | 22.36 | kamsavatyām devaśravasaḥ          | 24.41         |
| janamejayo hy abhūt pūroḥ                | 20.2  | kam yāyāc charaṇam lankā          | 10.26         |
| janayişyasi yam rājni                    | 23.37 | kānīna iti vikhyāto               | 2.21          |
| janmanā janakah so 'bhūd                 | 13.13 | kaṇvaḥ kumārasya vane             | 20.18         |
| jātā dharmānilendrebhyo                  | 22.27 | kanyā caughavatī nāma             | 2.18          |
| jātah suto hy anenānga                   | 7.10  | kanyā-ratnam idam rājan           | 3.33          |
| jaṭā nirmucya vidhivat                   | 10.48 | kapilo 'pāntaratamo               | 4.57          |
| jāta-spṛho nṛpaṁ vipraḥ                  | 6.40  | ka potaromā tasyānuḥ              | 24.20         |
| jātas yāsīt suto dhātur                  | 14.2  | karambhiḥ śakuneḥ putro           | 24.5          |
| jāti-smarah purā sangād                  | 8.15  | karandhamo mahārāja               | 2.25          |
| jāto gatah pitr-grhād vra jam edhitārtho | 24.66 | karau harer mandira-mārjanādisu   | 4.18          |
| jayadhvajah śūraseno                     | 23.27 | karenumatyām nakulo               | 22.32         |
|                                          |       | • 2                               |               |
| jayadhvajāt tālajanghas                  | 23.28 | karmāṇy aparime yāṇi              | 24.60<br>5.21 |

| karūsān mānavād āsan                 | 2.16  | kṛta-dāro jugoporvīm                | 18.4  |
|--------------------------------------|-------|-------------------------------------|-------|
| kasyacit tv atha kālasya             | 3.11  | kṛtadhvaja-suto rājann              | 13.20 |
| kāśyah kuśo gṛtsamada                | 17.3  | kṛtadhvajāt keśidhva jaḥ            | 13.20 |
| kasyās tva yi na sajjeta             | 14.20 | kṛtāgaso 'pi yad rājan              | 5.14  |
| kāśyasya kāśis tat-putro             | 17.4  | kṛtāgnih kṛtavarmā ca               | 23.23 |
| katham arhati dharma-jāa             | 9.30  | krtaisā vidhavā lankā               | 10.28 |
| katham evam guno desah               | 1.28  | kṛtaṁ yena kulaṁ naṣṭaṁ             | 15.16 |
| katham matis te 'vagatān yathā satām |       | kṛtānta āsīt samaro                 | 6.13  |
| katham sa bhagavān rāmo              | 11.24 | kṛtī hiraṇ yanābhād yo              | 21.28 |
| katham tamo rosama yam vibhāvyate    | 8.12  | krtirātas ta tas tasmān             | 13.17 |
| katham vadham yathā babhror          | 9.31  | kṛtta-bāhoh śiras tasya             | 15.35 |
| kā tvam kamala-patrākṣi              | 20.11 | kṣāmāṁ sva-viraha-vyādhiṁ           | 10.30 |
| kauśalyā keśinaṁ tv ekam             | 24.48 | kṣamāpaya mahā-bhāgam               | 4.71  |
| kavih kaniyān vişayeşu nihsprho      | 2.15  | ksamayā rocate laksmīr              | 15.40 |
| kavir bhavati mantra-jño             | 4.12  | kṣamiṇām āś u bhagavāms             | 15.40 |
| keyarin kuhaka mat-sthānarin         | 23.36 | kṣaṇārdha-man yur bhagavān          | 18.27 |
| khādanty enam vṛkā gṛdhrās           | 14.35 | kşanena mumuce nidam                | 19.24 |
| khadgam ādāya tarasā                 | 2.6   | kṣatram yat tālajanghākhyam         | 23.28 |
| khala pāno 'ngato ja jñe             | 23.6  | kṣatravṛddhānvayā bhūpā             | 17.17 |
| khāṇḍikyaḥ karma-tattva-jño          | 13.21 | kṣatravṛddha-sutasyāsan             | 17.2  |
| khanitrah pramates tasmāc            | 2.24  | kṣemakam prāp ya rājānam            | 22.45 |
| khe vāyum dhārayams tac ca           | 7.25  | ksemo 'tha suvratas tasmād          | 22.48 |
| kim na pratīkṣase 'smākam            | 18.16 | kṣetre 'prajasya vai bhrātur        | 22.25 |
| kim na vacasy asad-vrtte             | 14.12 | ksudhārto jagrhe vipram             | 9.26  |
| kim nimitto guroh śāpaḥ              | 9.19  | kṣuvatas tu manor jajñe             | 6.4   |
| kim punah śraddhayā devīm            | 9.13  | kukurasya suto vahnir               | 24.19 |
| kim punar manu jendrānām             | 6.42  | kukuro bhajamānaś ca                | 24.19 |
| kim svic cikīrsitam tatra            | 20.11 | kulam no vipra-daivam ced           | 5.10  |
| kim tad amho bhagavato               | 15.16 | kumāro mātaram prāha                | 14.12 |
| kiñcāham na bhuvam yāsye             | 9.5   | kunteh sakh yuh pitā śūro           | 24.31 |
| khaṭvāṅgād dīrghabāhuś ca            | 10.1  | kuntyāpaviddham kānīnam             | 23.13 |
| kırāta-hūṇān yavanān                 | 20.30 | kurvann idavidā-kāram               | 19.9  |
| kīrīmantam suseņam ca                | 24.54 | kuśadhvajas tasya putras            | 13.19 |
| kīrta yasva mahā-bhāga               | 1.4   | kuśāmba-matsya-prat yagra-          | 22.6  |
| kirtim parama-punyām ca              | 5.21  | kuśanābhaś ca catvāro               | 15.4  |
| ko na seveta manujo                  | 14.23 | kuśasya cātithis tasmān             | 12.1  |
| ko nu loke manuş yendra              | 18.43 | kuśāt pratiḥ kṣātravṛddhāt          | 17.16 |
| koʻp i dhārayitā vegam               | 9.4   | kuśo lava iti khyātau               | 11.11 |
| kosalās te yayuh sthānam             | 11.22 | kutah sankālpa vaisamvam            | 1.18  |
| krathasya kuntih putro 'bhūd         | 24.3  | kuto 'pare tas ya manah-śarīra-dhī- | 8.21  |
| krechrān muktas tam āmantrya         | 3.9   | kvāpi sakhyam na vai strīņām        | 14.36 |
| krcchra-prāpta-kutumbasya            | 21.5  |                                     |       |
| kriyā-kalāpaih samuvāha bhaktim      | 5.25  | -                                   |       |
| kri yatām me va yo rūpam             | 3.12  | L                                   |       |
| kṛpaḥ kumāraḥ kanyā ca               | 21.36 |                                     |       |
| kṛpa yā bhṛśa-santapta               | 21.11 | labdha-kāmair anujnātah             | 4.35  |
| kršāśvāt somadatto 'bhūd             | 2.35  | lambantam vṛṣaṇam bhūyaḥ            | 19.10 |
| kṛṣṇe manaḥ samāveśya                | 19.28 | laṅkām āyuś ca kalpāntaṁ            | 10.32 |
| -                                    |       | -                                   |       |

| М                                 |       | mātrā svasrā duhitrā vā          | 19.17 |
|-----------------------------------|-------|----------------------------------|-------|
| 171                               |       | mat-seva yā pratītam te          | 4.67  |
| mad-agham pṛṣṭhataḥ kṛtvā         | 5.17  | māyā gunamayī rājan              | 21.17 |
| mad-an yat te na jānanti          | 4.68  | miśrakeś yām a psarasi           | 24.43 |
| mada yantyāh patir vīra           | 9.27  | ma yi nirbaddha-hṛdayāḥ          | 4.66  |
| mādhavā vṛṣṇa yo rājan            | 23.30 | mene 'tidurlabham pumsām         | 4.16  |
| madhyamas tu madhucchandā         | 16.29 | mithilo mathanā j jāto           | 13.13 |
| mahābhiseka-vidhinā               | 4.31  | mithunam mudgalād bhārmyād       | 21.34 |
| mahābhojo 'tidharmātmā            | 24.11 | mitrā-varuņayoḥ śāpād            | 14.17 |
| mahad-v yatikrama-hatā            | 8.11  | mitrā-varunayor istimī           | 1.13  |
| mahāha yo reņuha yo               | 23.21 | mitrā-varuņayor jajne            | 13.6  |
| mahā-kāruņiko 'tapyaj             | 10.34 | mitrā yuś ca divodāsāc           | 22.1  |
| mahārha-śayyāsana-vastra-bhūsana- | 6.46  | mlecchādhipatayo 'bhūvann        | 23.16 |
| mahasvāms tat-sutas tasmād        | 12.7  | moha-pāśo dṛḍhaś chinno          | 8.26  |
| mahāvīryo naro gargah             | 21.1  | mrgān chukla-datah krsnān        | 20.28 |
| mahimā gīyate tasya               | 20.23 | mrjāmi tad agham kvāham          | 9.5   |
| māhiṣmatyām sanniruddho           | 15.22 | mrtyuś cānicchatām nāsīd         | 10.53 |
| mahyari putrāya śāntāya           | 22.23 | mudgalād brahma-nirvṛttam        | 21.33 |
| mamānurūpo nā yam va              | 6.44  | mūdhe bhara dvājam imam          | 20.34 |
| māmate yam purodhā ya             | 20.25 | muhūrtam āyur jāātvaitya         | 9.42  |
| mamā yam na tavety uccais         | 14.11 | muhūrtārdhāvasisṭā yām           | 4.38  |
| mām dhātā vatsa mā rodīr          | 6.31  | muktā-phalaiś cid-ullāsaih       | 11.33 |
| mamedam rsibhir dattam            | 4.7   | muktodaro 'yajad devān           | 7.21  |
| mā mṛthāh puruṣo 'si tvaṁ         | 14.36 | mukunda-lingāla ya-daršane dršau | 4.19  |
| mārisam ānīyatāri medhyari        | 6.6   | mumoca bhrātaram so 'tha         | 9.20  |
| mām tvam adyāpy anirvṛtya         | 14.34 | munau niksipya tanayau           | 11.15 |
| manaḥ pṛthiv yām tām adbhis       | 7.25  | mundān chmaśru-dharān kāriścin   | 8.6   |
| manas tu tad-gatam buddhvā        | 18.23 | munim prasāda yām āsa            | 3.8   |
| māndhātuh putra-pravaro           | 7.1   | munis tad-darśanākāṅkso          | 5.23  |
| mandodaryā samam tatra            | 10.24 |                                  |       |
| manipura-pateh soʻpi              | 22.32 |                                  |       |
| mano-javā yādbhuta-karmane grne   | 5.6   |                                  |       |
| manvantarāni sarvāņi              | 1.1   | na bālye 'pi matir mahyam        | 9.44  |
| man yamāna idam krtsnam           | 11.3  | nābhāgād ambarīso 'bhūn          | 4.13  |
| man yamāno hatam vyāghram         | 2.8   | nābhāgas tam praņam yāha         | 4.9   |
| man yunā pracalad-gātro           | 4.43  | nābhāgo dista-putro 'n yaḥ       | 2.23  |
| mārge vrajan bhrgupater vyanayat  | 10.7  | nābhāgo nabhagāpat yam           | 4.1   |
| marīci-pramukhāś cānye            | 4.58  | na bhavān rākṣasaḥ sākṣād        | 9.26  |
| marīcir manasas tasya             | 1.10  | na brāhmaņo me bhavitā           | 18.22 |
| maroh prati pakas tasmā j         | 13.16 | na duh yanti manah-pritim        | 19.13 |
| marutah parivestāro               | 2.28  | nādhi-vyādhi-jarā-glāni-         | 10.53 |
| marutas tat-suto 'putrah          | 23.17 | nāgāl labdha-varaḥ sarpād        | 7.3   |
| marut-stomena maruto              | 20.35 | nāham ātmānam āśāse              | 4.64  |
| maruttasya damah putras           | 2.29  | nāham bibharmi tvām dustām       | 11.9  |
| maruttasya yatha yajno            | 2.27  | nāharn tvām bhasmasāt kuryām     | 14.9  |
| māsam pumān sa bhavitā            | 1.39  | na hi cetah pauravāṇām           | 20.12 |
| mātā bhastrā pituh putro          | 20.21 | nahusah ksatravrddhaś ca         | 17.1  |
| mātāmaha-kṛtām vatsa              | 18.39 | nāhuṣāya sutām dattvā            | 18.30 |
| •                                 |       | • •                              | -     |

| na karana iananana katak                               | 24.57 | nimamaiia bahad dhasaan                            | 4.37   |
|--------------------------------------------------------|-------|----------------------------------------------------|--------|
| na hy as ya janmano hetuh<br>na hy etat param āścaryam | 9.14  | nimamajja bṛhad dhyāyan<br>nimajjatām bhavān asmin | 3.13   |
| naivāpur naiva prāpsyanti                              | 20.29 | ~                                                  | 13.5   |
| na jātu kāmah kāmānām                                  | 19.14 | nimiḥ pratidadau śāpam<br>nimir ikṣvāku-tanayo     | 13.1   |
| na jivisye vinā yena                                   | 9.32  | nimir ikṣvaku-ianayo<br>nimiś calam idam vidvān    | 13.1   |
| na kāmaye 'ham gatim īśvarāt parām                     | 21.12 | nirbhajyamāna-dhişaṇa-dhvaja-hema-                 | 10.17  |
| na ksatra-bandhuh śūdras tvam                          | 21.12 | nirdaśe ca sa āgatya                               | 7.11   |
| na kṣatra-oananuṇ suaras tvam<br>nakulah sahadevaś ca  | 22.28 | nirause ca sa agaiya<br>nirdvandvo nirahankāraš    | 19.19  |
| nālarkād aparo rājan                                   | 17.7  | nirortim mīna-rājasya                              | 6.39   |
| nalin yam ajamidhasya                                  | 21.30 | niśam yākranditam devī                             | 14.28  |
| namah sunābhākhila-dharma-setave                       | 5.6   | nisamya purusa-śrestham                            | 14.17  |
| nāma-nirvācanam tasya                                  | 20.37 | nisamya tad vacas tasya                            | 1.19   |
| na mamāra pilā tasya                                   | 6.32  | niścakrāma bhršam bhīto                            | 2.7    |
| namas tubhyam bhagavate                                | 19.29 | niśi nistrimśam ādāya                              | 14.30  |
| na me brahma-kulāt prānāh                              | 9.43  | nişkiñcanasya dhīrasya                             | 21.3   |
| nāmnā satyadhrtis tasya                                | 21.27 | nityotsavari na tatṛpur dṛśibhiḥ                   | 24.65  |
| namo brahmanya-devāya                                  | 11.7  | nivedito 'thāngirasā                               | 14.8   |
| nāmṛṣyat tasya tad viryam                              | 15.21 | nivesya citte purusam sva-rocisam                  | 2.15   |
| nandi-grāmāt sva-sibirād                               | 10.36 | nivittāh prayayus tasmān                           | 1.31   |
| nandopananda-kṛtaka-                                   | 24.48 | notsahe jarasā sthātum                             | 18.40  |
| nāneva bhāti nābhāti                                   | 18.49 | nrgasya varnsah sumatir                            | 2.17   |
| na nūnaṁ kārtavīryasya                                 | 23.25 | nṛlokaṁ ramayām āsa                                | 24.64  |
| nāntam vrajāmy ubhaya-kṛtya                            | 6.52  | nrpañjayas tato durvas                             | 22.42  |
| nāpaśyam uttamaślokād                                  | 9.44  | nyavedayat tatah sarvam                            | 18.24  |
| na paśyati tvām param ātmano 'jano                     | 8.21  | is access as variant survein                       | 10.2 1 |
| na prābhūd yatra nirmukto                              | 4.14  | 0                                                  |        |
| na prasādayitum šeke                                   | 18.35 | U                                                  |        |
| nārāyaṇam aṇiyāṁsaṁ                                    | 18.50 | om ity ukte yathā-dharmam                          | 20.16  |
| nārī-kavaca ity ukto                                   | 9.40  |                                                    |        |
| narisyantam prsadhram ca                               | 1.12  | P                                                  |        |
| narisyantānva yah prokto                               | 2.22  | 1                                                  |        |
| narmadā bhrātṛbhir dattā                               | 7.2   | pādau hare ķ kṣetra-padānusarpaṇe                  | 4.20   |
| na sādhu-vādo muni-kopa-bharjitā                       | 8.12  | pādayor nyapatat premņā                            | 10.38  |
| na śak yate vistarato                                  | 1.7   | padma-srajah kundalinas                            | 3.15   |
| nāspršad brahma-šāpo 'pi                               | 4.13  | pāduke bharato 'gṛhṇāc                             | 10.42  |
| na śri yo na mahi rājyam                               | 9.43  | pāduke nyasya puratah                              | 10.39  |
| na tvam agrajavad vatsa                                | 18.42 | pāduke śirasi nyasya                               | 10.35  |
| na tvām vayam jada-dhiyo nu vidāma                     | 10.14 | pā layām āsa gā yatto                              | 2.3    |
| nāt ya jat tat-kṛte ja jñe                             | 14.5  | pāla yām āsa jagatīm                               | 1.40   |
| nātya-sangīta-vāditrair                                | 23.9  | pañca-pañcāśatā medhyair                           | 20.25  |
| nāvadhīd guru-vāk yena                                 | 8.5   | pañca prahṛṣṭa-vadanah                             | 14.33  |
| na vai veda mahā-bhāga                                 | 10.27 | pañcāśīti sahasrāņi                                | 23.26  |
| navam navam abhīpsantyaḥ                               | 14.38 | pañca-vimsatih paścāc ca                           | 6.5    |
| nāvindac chatru-bhavanād                               | 23.35 | pānīya-mātram ucchesam                             | 21.10  |
| na vindanti pri yam śaśvad                             | 9.46  | papraccha kāma-santaptah                           | 20.10  |
| na v me tam aham kāmam                                 | 9.45  | papracchuh kasya karmedam                          | 6.28   |
| necchanti sevayā pūrņāḥ                                | 4.67  | papracchur rṣayo devā                              | 14.11  |
| nedam yaśo raghupateh sura-                            | 11.20 | pāramesthyāny upādāya                              | 10.38  |
|                                                        |       |                                                    |        |

| parāwreṣām bhaiānām 1,8 prasahya sira utkrṭya 16.12 pare 'male brahmaṇi vāsudeve 19.25 prašānā māyā-guna-karma-lingam 5.13 parikṣineṣu kuruṣu 22.34 prašanāa māyā-guna-karma-lingam 5.13 parikṣineṣu kuruṣu 22.34 prašanām samācakṣva 1.28 parikṣin ana patyo 'bhūt 22.9 prasisamās tam urušām 6.16 pariplavah sutas tasmān 22.42 pratikṣim disi daiyānām 6.16 pariplavah sutas tasmān 22.42 pratikṣim hās daiyānām 6.16 pariyekṣyamāṇam bhagavān 9.22 pratikartum kṣamo yasya 18.43 pārṣṇigrāho vīo vīro 6.13 pratikāṣio bhānumatah 12.11 pasio nipatitā dantā 7.13 pratinandyas at aim yācādām 43.7 pāṣyataḥ pulkaso 'bhyāgād 21.10 pratiyomas tato bhānur 12.10 pasiyato lakṣmaṇaxyaiva 10.5 pratyacakḥ yur adharmajñā 18.41 pāṭitō 'vakṣirā devais 7.6 pratyacaṣṣh kuruṣ-ṣṣṣṭha 4.41 patyā bhitena sā tyaktā 11.10 pratyakḥyāto virincena 4.55 patyā bhitena sā tyaktā 11.10 pratyakḥyāto virincena 4.55 patyā bhitena sā tyaktā 11.10 pratyayarham prayuktā me 24.33 pauravyās tana yā hy ete 24.47 pravarāntarma fpannam 16.37 payakṣila-va yo-rūpa- 4.33 pravara-ṣinta-mukhyāms ca 24.53 patimarhena pravīto 7.1 pravīro 'tha manusyur vai 20.2 pitaram varuna-grastam 7.17 pravīro 'tha manusyur vai 20.2 pitarari varuna-grastam 7.17 pravīro 'tha manusyur vai 20.2 pitari bhramšite sthānād 18.3 pravītto vārtio gar bham 20.36 pitary uparate putrā 17.14 pravīto vārtio gar bham 10.55 pitary uparate putrā 17.14 preṣtio 'dharyuṇā hotā 1.15 pitary uparate putrā 17.14 preṣtio 'dharyuṇā hotā 1.15 pitary uparate putrā 17.14 pravīro manugatah kāmi 18.47 pitrīr daltā devayānyai 18.29 prinayām sac itla-jāā 3.10 pitrīr medha-vidhānena 10.29 priyām anugatah kāmi 18.47 pitrīr medha-vidhānena 10.29 priyām anugatah kāmi 18.37 pitrīr medha-vidhānena 10.29 priyām anugatah kāmi 18.37 pitrīr medha-vidhānena 10.29 priyām anugatah kāmi 18.37 prapāhinot sādhu-viprebhyo parā ala pundarīta va nanh putra 2.3 pitrīr medha-vid | pārasya tanayo nīpas         | 21.24 | prasādītah satyavatyā                  | 15.11 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|-------|----------------------------------------|-------|
| parikṣin sudhanur jahnur parikṣineṣu kunṣu 22.34 praśasamsa tam urviśam 5.13 parikṣineṣu kunṣu 22.34 praśinean enam samācakṣva 1.28 parikṣinean patyo 'bhūt 22.9 praticyām disi daiyānām 6.16 pariplavoh sutas tasmān 22.42 praticyām disi daiyānām 6.16 pariplavoh sutas tasmān 22.42 praticyām disi daiyānām 6.16 pariplavoh sutas tasmān 22.42 pratikatum kṣamo yaṣya 18.43 pāṣṇigāho vīto vīro 6.13 pratikāsivo bhānumatah 12.11 pasio nipatitā dantā 7.13 pratitadya sa tām yācāām 4.37 pāṣyatah pulkaso 'bhyāgād 21.10 prativyomas tato bhānur 12.10 pasiyato lakṣmaṇaṣyaiva 10.5 pratyācakh yur adharmajād 18.41 patitīb 'vāk-širā devais 7.6 pratyācakh yur adharmajād 18.41 pratyākh yādo virincena 4.55 patya bhitena sā tyaktā 11.10 pratyayayartham prayuktā me 24.43 pratyayārtham prayuktā me 24.33 pauravyās tanayā hy ete 24.45 pratyayārtham prayuktā me 24.33 pauravyās tanayā hy ete 24.47 pravarāntaram āpannam 16.37 pravārās tanayā hy ete 24.47 pravarāntaram āpannam 10.45 pitarā bhramšite sthānād 18.3 pravura-snuta-mukh yāms ca 24.53 pitāmahena pravīto 7.1 pravīvo 'tha manusyur vai 20.2 pitaram varuna-grastam 7.17 pravīvo 'tha manusyur vai 20.2 pravīva varate bhramšite sthānād 18.3 pravītro vārito garbham 20.36 pitary uparate bhramšite sthānād 18.3 pravītro vārito garbham 20.36 pitary uparate bhramšite sthānād 18.3 pravītro vārito garbham 20.36 pitary uparate putrā 17.14 presito 'dhvaryunā hotā 1.15 pitar daitā devayānyai 18.29 pritah klinna-dhiyas tasmai 11.5 pitrā daitā devayānyai 18.29 pritah klinna-dhiyas tasmai 11.5 pitrā daitā devayānyai 18.29 pritah klinna-dhiyas tasmai 11.5 pitrā daitā vato yāsye 18.28 pritah klinna-dhiyas tasmai 11.5 pitrā daitā dava yāsye 18.28 pritah klinna-dhiyas tasmai 11.5 pitrā daitā dava yāsye 18.28 pritah klinna-dhiyas tasmai 11.5 pitrā daitā dava yāsye 18.29 pritah klinna-dhiyas tasmai 11.5 pitrā yaiya parasum manah 10.29 prijam pariyaiya 22.12 prito 'smy anugrhito 'smi 5.20 pitur vidvāms tapo-vityam 16.6 prihur vidvāms ta po-vityam 16.6 prihur vidvāms tapo-vityam 16.6 prihur vidvāms tapo-vityam 18.9 | parāvareṣām bhūtānām         | 1.8   | prasahya śira utkṛtya                  | 16.12 |
| parikṣineṣu kuruṣu 22.34 praiṣam enam samācakṣva 1.28 parikṣi anapatyo 'bhūt 22.9 praticyām diśi daiyānām 6.16 pariplavah sutas tasmān 22.42 praticyām diśi daiyānām 6.16 pariplavah sutas tasmān 22.42 praticyām diśi daiyānām 6.16 pariplavah sutas tasmān 22.42 praticyām diśi daiyānām 6.16 parivekṣyamānam bhagavān 9.22 pratikartum kṣamo yaṣva 18.43 pāṣṣigrāho vrto viro 6.13 pratikatīvo bhānumatah 12.11 psion nipatitā dantā 7.13 pratinandya sa tām yācāām 4.37 pāṣṣida hulkaso 'bhyāgād 21.10 prativyomas tato bhānur 12.10 paṣiyato lakṣmaṇaṣyaiva 10.5 pratyācakh yur adharmajñā 18.41 patitio 'vāk-ṣirā devais 7.6 pratyācakh yur adharmajñā 18.41 patitio 'vāk-ṣirā devais 7.6 pratyacaṣta kuru-ṣreṣtha 4.45 patiyā bhītena sā tyaktā 11.10 pratyahyātov virincena 4.55 paturavi rohinīt bhadrā 24.45 pratyayārtham prayuktā me 24.33 paruravyās tanayā h y ete 24.47 pravarāntaram āpannam 16.37 payahṣila-vayo-rūpa- 4.33 pravara-ṣiruta-mukhyāms ca 24.53 pitāmahena praurto 7.1 praviya rāja-bhavanam 10.45 pitarāh varua-agrastam 7.17 praviya rāja-bhavanam 10.45 pitarari barau-agrastam 7.17 praviya rāja-bhavanam 10.45 pitary uparate bhyetya 6.11 premṇānuvṛtyā sīlena 10.55 pritary uparate so 'pi 20.23 preyasah paramām prtitim 18.47 pitrā dattā devayānyai 18.29 pritayām āsa citta-jāā 3.10 pitrā dattā devayānyai 18.29 pritayām ārautaharā pitra-diyam parityajya 22.12 prito 'smy anugṛthto 'smi 5.20 pitr-rājyam parityajya 22.12 prito 'smy anugṛthto 'smi 5.20 pitrya-khātānu patham preṣtham 19.6 pritah klinna-dhiyas tasmai 11.5 pitrād kurā rubahām pratu divāms tapo-viryam 16.8 prihuyāh sa va ig uru-bharam kṣapayan 24.67 prādāya vidyām paramām prāgadhva -inakāyām 12.4 purnar jātā yaisyasi paramām prāgadhva ruciram cāpam 12.4 purnar jātā yaisyasi paramām 12.1 purnahāvas-hastair acalān mrdhe 15.34 parajām adād dašaratho 23.10 puranjayas yasya putro 'bhūd 6.20 prāpai bavaramā harama-nīratā 10.50 puranjayas saya putro ' | pare 'male brahmanı vāsudeve | 19.25 | praśanta māyā-guņa-karma-lingam        | 8.24  |
| pariksir ana patyo 'bhūt pari plavoh sutas tasmān 22.42 praticyām turvasum cakra 19.22 praticyām turvasum cakra 19.23 praticyām turvasum cakra 19.23 praticyām turvasum cakra 19.24 praticyām ca | parīksih sudhanur jahnur     | 22.5  | praśaśarnsa tam urvīśarn               | 5.13  |
| pariplavah sutas tasmān 9.22 pratik yam turvasum cakra 19.22 parivek yamānam bhagavān 9.22 pratik yam turvasum cakra 19.22 parivek yamānam bhagavān 9.22 pratikās vo bhānumatah 12.11 pasor nipatitā dantā 7.13 pratikās vo bhānumatah 12.10 pasyatah pulkaso 'bhyāgād 21.10 prativyomas tato bhānur 12.10 pāsyatah pulkaso 'bhyāgād 21.10 prativyomas tato bhānur 12.10 pāsyatoh laksmanasyaiva 10.5 pratyācakh yur adharmajāā 18.41 patītin 'vāk-sirā devais 7.6 pratyācakh yur adharmajāā 18.41 patītin 'vāk-sirā devais 7.6 pratyacasta kuru-sreṣtha 4.41 patītin bras pater darpāt 14.4 pratyākhyāto virincena 4.55 patyā bhitena sā tyaktā 11.10 pratyayacchat sa rājarṣir 6.19 pauravī rohinī bhadrā 24.45 pratyayārtham pra yuktā me 24.33 pauravyās tanayā hy ete 24.47 pravarāntama āpannam 16.37 payahšila-vayo-rūpa- 4.33 pravara-sruta-mukhyāms ca 24.53 pitāmahena pravīto 7.1 pravīro 'tha manusyur vai 20.2 pitaram varuna-grastam 7.17 pravīvī 'tha manusyur vai 20.2 pitaram varuna-grastam 18.3 pravīto vārito garbham 20.36 pitary uparate bhyetya 6.11 premnānuvītīyā šilena 10.55 pitary uparate putrā 17.14 presito 'dhvaryunā hotā 1.15 pitary uparate vao 'pī 20.23 pre yasah paramām prītim 18.47 pitrā datītā devayānyai 18.29 pritayām parityajya 22.12 prīto 'smy anugrhito 'smi 5.20 pitr-medha-vidhānena 10.29 priyam anugatah kāmi 18.35 pitrya-khātānu patham 10.20 pitrā ca sīruadevā ca 24.30 pituh kāyena sandhāya 16.0 pribā ca sīruadevā ca 24.30 pituh kāyena sandhāya 16.0 pribā ca sīruadevā ca 24.30 pituh vid | pariksinesu kurusu           | 22.34 | praśnam enam samācaksva                | 1.28  |
| pariplavah sutas tasmān 9.22 praticyām turvasum cakra 19.22 parivekṣyamānam bhagavān 9.22 pratikašīvo bhānumatah 12.11 pasior nipatilā dantā 7.13 pratikāšvo bhānumatah 12.11 pasior nipatilā dantā 7.13 prativomas tato bhānum 12.10 pas yatah pulkaso 'bhyogād 21.10 prativomas tato bhānum 12.10 paš yatah pulkaso 'bhyogād 21.10 prativomas tato bhānum 12.10 paš yato laksmanasyaiva 10.5 pratyācash yur adharmajnā 18.41 patītin 'bāk-sirā devais 7.6 pratyacaṣta kuru-sreṣtha 4.41 patītin brhas pater darpāt 14.4 pratyakhyāto virincena 4.55 patya bhitena sā tyaktā 11.10 pratyayayachat sa rājarsir 6.19 pauravi rohinī bhadrā 24.45 pratyayārtham prayuktā me 24.33 pauravyās tana yā hy ete 24.47 pratyayārtham prayuktā me 24.33 pravarā-sīnta-mukhyāms ca 24.53 pitāmahena pravīto 7.1 pravīvo 'bha manusyur vai 20.2 pitārarā varuna-grastam 7.17 pravīvja rāja-bhavanam 10.45 pitari bhramīsite sthānād 18.3 pravīto vārito garbham 20.36 pitary uparate butrā 17.14 presito 'dhvaryunā hotā 1.15 pitary uparate so 'ni 20.23 pre yasah paramām pritītim 18.47 pitrā datītā devayānyai 18.29 pritayām parityajva 22.12 pritr-medha-vidhānena 10.29 priyam anagatak kāmī 18.35 piturya-khātānu patham 10.29 priyam anagatak kāmī 18.35 pitur vidvāms tapo-vīryam 16.8 pritarāk kīnna-dhiyas tasmai 11.5 pritarā vidvāms tapo-vīryam 16.8 pritarā kīnna-dhiyas tasmai 11.5 pritarā vidvāms tapo-vīryam 16.8 pritarā kīnna-dhiyas tasmai 11.5 pritarā vidvāms tapo-vīryam 16.8 pritarā kīnna-dhiyas tasmai 18.35 pritarā kīnna-dhāna 10.29 priyam anagatak kāmī 18.35 prāgā vidvām paramām 23.2 pūgaih savrntai rambhābhih 11.28 pragrhya parasim rāmah 16.10 punah sva-hastair acalān mrdhe 15.34 pragraya parasim rāmah 16.10 punah sva-hastair acalān mrdhe 15.34 pragraya parasim rāmah 16.10 punah sva-hastair acalān mrdhe 15.34 pragraya parasim rāmah 16.10 punah sva-hastair acalān mrdhe 15.34 pragraya vidyām paramām 23.2 pūgaih savrntai rambhābhih 11.28 pragraya vidyām paramām 23.2 pūgaih savrntai rambhābhih 21.21 pragraya vidarā hastām uvāha 24.35 pundārīko 'bhād 6.20 pranjayasya putro ' | parīkṣir ana patyo 'bhūt     | 22.9  | pratīcyām diśi daityānām               | 6.16  |
| pāṣṣṇigrāho vīto vīro pasor nipatitā dantā 7.13 pratikāsvo bhānumatah 12.11 pasor nipatitā dantā 7.13 prativadya sa tāṁ yācñāṁ 4.37 pāṣyataḥ pulkaso 'bhyāgād 21.10 prativyomas tato bhānum 12.10 pasyato lakṣmaṇaṣyaiva 10.5 pratyācakḥ yur adharmajñā 18.41 pāṭitō 'vāk-śirā devais 7.6 pratyācakḥ yur adharmajñā 18.41 pāṭitō 'vāk-śirā devais 7.6 pratyācakḥ yur adharmajñā 18.41 patītib bhadrā 24.45 pratyayāchat sa rājarṣir 6.19 pauravī rohinī bhadrā 24.45 pratyayārthaṁ prayuktā me 24.33 pauravyās tanayā hy ete payahṣila-vayo-rāpa 4.33 pravara-ṣīnta-mukhyāms ca 24.53 paitāmahena pravīto pitaram varuna-grastaṁ 7.17 praviro 'tha manusyur vai 20.2 pitaram varuna-grastaṁ 7.17 praviro 'tha manusyur vai pitary uparate 'bhyetya 6.11 presito 'dharyunā hotā 1.15 pitary uparate so 'pi pitrā dattā devayānyai 18.29 pritaḥ klinna-dhiyas tasmai 11.5 pitr-rājyaṁ parityajya 22.12 prito 'smy anugrhito 'smi 18.35 pitry-makhātānu patham pivānam śmāsrulaṁ preṣṭhaṁ 19.6 pritaḥ klinna-dhiyas tasmai 11.5 pitraha-vidhānena 10.29 priyām anugataḥ kāmi 18.35 pitrya-khātānu patham pivānam śmāsrulaṁ preṣṭhaṁ 16.6 pritha cā studadevā ca 24.30 pitur vidvām stapo-vīryaṁ 16.8 prithur vidūrathādyāś ca pradāya vid yām paramām 1.24 punas sila suru-bharam kṣapayan 24.67 prādāya vid yām paramām 23.2 pūgaiḥ savṛntai rambhābhiḥ 11.28 prādāya vid yām paramām 23.2 pūgaiḥ savṛntai rambhābhiḥ 11.28 prādāya vid yām paramām 23.2 pūgaiḥ savṛntai rambhābhiḥ 11.28 prāg diṣtaṁ bhrtya-rakṣāyām 16.6 pritha' cā studadevā ca 24.30 pitur vidvām stapo-vīryaṁ 16.8 prithur vidūrathādyāś ca 24.18 pragrhya parasim rāmah prāg diṣtaṁ bhrtya-rakṣāyām 16.6 pritha' cā studadevā ca 24.30 pitur vidvām stapo-vīryaṁ 16.8 prithur vidūrathādyāś ca 24.18 pragrhya parasim rāmah prāg diṣtaṁ bhrtya-rakṣāyām 19.6 pritha' ca studadevā ca 24.30 pitur vidvām stapo-vīryaṁ 16.8 prithur vidūrathādyāś ca 24.18 pragrhya parasim rāmah prāg diṣtam bhrtya-rakṣāyām 19.6 pritha' ca studadevā ca 24.30 pitur vidūrathādyās ca 24.67 pradāya vid yām paramām 23.2 pūgaih savṛntai rambhābhiḥ 23.4 punar jātā yajasv | pariplavah sutas tasmān      | 22.42 | •                                      | 19.22 |
| pāṣṣṇigrāho vrto viro pasor nipatitā dantā 7.13 pratikāṣvo bhānumataḥ 12.11 pasor nipatitā dantā 7.13 pratinandya sa tām yācñām 4.37 pāṣyataḥ pulkaso 'bhyāgād 21.10 prativyomas tato bhānur 12.10 paṣyato lakṣmaṇaṣyaiva 10.5 pratyācakḥ yur adharmajñā 18.41 pātitio 'vāk-śirā devais 7.6 pratyacaṣta kuru-śreṣṭha 4.41 pātitio 'vāk-śirā devais 7.6 pratyacaṣta kuru-śreṣṭha 4.41 patitii bhītena sā tyaktā 11.10 pratyayacchat sa rājaṣsir 6.19 pauravī rohinī bhadrā 24.45 pratyayarhham prayuktā me 24.33 pauravyās tanayā h y ete 24.47 pravarāntaram āpannam 16.37 payahšila-vayo-rāpa- pitāmahana pravrto 7.1 pravīvī 'ha manusyu vai 20.2 pitāmahan pravrto pitaram varuna-grastam 7.17 pravišya rāja-bhavanam 10.45 pitary uparate byteyta 6.11 prempānuvrttyā šilena 10.55 pitary uparate so 'pi 20.23 preyasah paramām pritim 18.47 pitrā dattā devayānyai 18.29 pritayām asa citat-jāā 3.10 pitrā dattā devayānyai 18.29 pritayām asa citat-jāā 3.10 pitrā dattā devayānyai 18.29 pritayām asa citat-jāā 3.10 pitra-dha-vidhānena 10.29 priyām anugatah kāmi 18.35 pitrya-khātānu patham pitvānam šarusīrulam preṣtham pitvānam šarusīrulam preṣtham pitvānam šarusīrulam preṣtham prādāva vidyām paramām 1.24 prapāhabāva asa vid prapāhabāva 1.54 pragrhya paraisim rāmah pragrhya ruciram cāpam 1.24 prajām obadabasaraho prāg-distan bhrtya-rakṣāyām 1.24 prajām obadabasaraho prāg-distan bhrtya-rakṣāyām 1.24 prajām obadabasaraho prāg-distan batva-rakṣāyām 1.24 prajām obadabasaraho prāg-distan batva-rakṣāyām 1.24 prajām obadabasaraho prapa-prepsur dhanus-pāṇir 7.16 pirani-prayas utasasarah me 19.18 prapibānahas tām uwāha prāpib obadvam param ušvam 18.39 prapib obadvam param všvam 18.30 prapib obadvam param všvam 18.31 prapito varisam anbariṣam 19.18 prapito yadrechayā kūpe 18.18 prulustsam ambariṣam 19.18 prapito yadrechayā kūpe                                                                                                                                                                                                                                                  | pariveksyamāṇam bhagavān     | 9.22  | pratikartum kṣamo yasya                | 18.43 |
| paśor nipatitā dantā 7.13 pratinandya sa tām yācāām 4.37 pāsyatah pulkaso 'bhyāgād 21.10 prativyomas tato bhānur 12.10 prasyato laksmanasyawa 10.5 pratyācakh yur adharmajāā 18.41 pātito 'wāk-sirā devais 7.6 pratyācasta kuru-srestha 4.41 pratyāb hitena sā tyaktā 11.10 pratyayacchat sa rājarsir 6.19 pauravī rohnit bhadrā 24.45 pratyayatham prayuktā me 24.33 pauravī rohnit bhadrā 24.45 pratyayatham prayuktā me 24.33 pauravīgās tanayā hy ete 24.47 prawarā-inuta-mukhyāms ca 24.53 pitāmahena pravīto 7.1 pravīro 'tha manusyur vai 20.2 pitāram varuna-grastam 7.17 pravīro 'tha manusyur vai 20.2 pitāram varuna-grastam 18.3 pravīto vārītogarbham 20.36 pitary uparate bhretya 6.11 presito 'dhvaryunā hotā 1.15 pitary uparate putrā 17.14 presito 'dhvaryunā hotā 1.15 pitary uparate so 'pi 20.23 prēvasah paramām prītim 18.47 pitrā dattā devayānyai 18.29 prītayām āsa citta-jītā 3.10 pitrā dattā datva yāsye 18.28 prītah klinna-dhiyas tasmai 11.5 pitr-miyam paritvajya 22.12 prīto 'my anugrhīto 'smi 5.20 pitr-medha-vidhānena 10.29 priyām anugatha kāmī 18.35 pitrya-khātānu patham 19.6 prīstah provāca bhagavān 16.0 prītah gwarā sandhāya 16.20 prītha cā sīutadevā ca 24.30 pitur vidvām stapo-vīryam 16.8 prīthur vidvām stapo-vīryam 16.10 pura pitā vajasveti 7.14 pragāh sva-dharma-niratā 10.50 pura pitāva-satsaram me 19.18 pr | pārṣṇigrāho vṛto vīro        | 6.13  | - ·                                    | 12.11 |
| paśyato laksmaṇasyaiva pātito vak-ŝirā devais 7.6 pratyacaṣta kuru-śreṣtha 4.41 patnīm brhaspater darpāt patnīm brhaspater darpāt patyā bhitena sā tyaktā 11.10 pratyayacchat sa rājarṣir paya bhitena sā tyaktā 11.10 pratyayarchat sa rājarṣir payansila-vayo-rūpa- pitāmahena pravṛto 7.1 pravīro vānītamam apannam 10.37 pitāmahena pravṛto 7.17 pravīro vānītagarbham 20.36 pitāram varna-grastam 7.17 pravīsya rāja-bhavanam 10.45 pitari bhramšite sthānād 18.3 pravṛto vārītagarbham 20.36 pitary uparate bhyetya 6.11 premito vārītagarbham 20.36 pitary uparate putrā 17.14 presito 'dhvaryuṇā hotā 1.15 pitrā dattā devayānyai 18.29 prinayām āsa citta-jñā 3.10 pitrā dattā datva yāsye 18.28 pritāh klinna-dhiyas tasmai 11.5 pitr-rājyam parityajya 22.12 prito 'smy anugrāto 'smail 18.35 pitrya-khātānu patham 8.19 prṣadhras tu manoh putro 2.3 pitur widnām sanahahaya 16.20 prṭha ca shuadevā ca 24.30 pitur vidnām sanyak 16.6 prṭhu yāh sa vai guru-bharam kṣapayan 24.67 prāghaya prasūm rāmah 16.16 praghya parasūm rāmah 16.16 pragina parasūm rāmah 16.16 pragina parasūm rāmah 16.16 pragina parasūm rāmah 1 |                              | 7.13  |                                        | 4.37  |
| pātito 'vāk-śirā devais palnim brhaspater darpāt patyā bhītena sā tyaktā patyā bhītena sā tyaktā patya yara sā tana yā hy ete paya hillana pravyta patya bhītena pravyta pitāma bara varuna-grastam 7.17 praviro 'tha manusyur vai 20.2 pitaram varuna-grastam 7.17 pravirō ya manusyur vai 20.2 pitaram varuna-grastam 7.17 pravirō ya manusyur vai 20.2 pitaram varuna-grastam 10.4 pitari bhramšite sthānād pitary uparate bhīteya 6.11 premnānuvrttyā šīlena 10.55 pitary uparate botirā pitary uparate putrā pitrā dattā devayānyai 18.29 prisayām āsa citta-jāā 3.10 pitrā dattā deta yato yāsye 18.28 pritāh klinna-dhiyas tasmai 11.5 pitr-rājyam parityajya 22.12 prito 'smy anugrhīto 'smi 5.20 pitr-medha-vidhānena 10.29 priyām anusgatah kāmi 18.35 pitrya-khātānu patham pituh kāyena sandhāya 10.6 pritah provāca bhagavāā 1.6 pituh kāyena sandhāya 16.6 pritha ca šrutadevā ca 24.30 pitur vidvāms tapo-vīryam 16.8 prabhāva-jāo muneh samyak 16.6 pritha ca šrutadevā ca 24.30 pitur vidvāms tapo-vīryam 16.8 prabhāva-jāo muneh samyak 16.6 pritha vidvāms tapo-vīryam 16.8 prabhāva-jāo muneh samyak 16.6 prithyāh sa vai guru-bharam kṣapayan 24.67 prādāya vidyām paramām 2.32 pūgaih savrntai rambhābhih 11.28 pragha va-charma-niratā 10.50 purañjayas saysa suta praghinot sādhu-viprebhyo 1.34 pragi dicyām daša dašaratho prajām adād dašaratho prajām adād dašaratho prāna-prepsur dhanus-pāṇir 7.16 pūranām varsa-sahasram me 19.18 prāpto yadrcchayā kūpe 18.18 purukutsam ambarisam 6.38 prāpto yadrcchayā kūpe 18.18                                                                                                                                                   | pāsyataḥ pulkaso 'bhyāgād    | 21.10 | prativyomas tato bhānur                | 12.10 |
| pātito 'vāk-śirā devais palnim brhaspater darpāt patyā bhītena sā tyaktā patyā bhītena sā tyaktā patya yara sā tana yā hy ete paya hillana pravyta patya bhītena pravyta pitāma bara varuna-grastam 7.17 praviro 'tha manusyur vai 20.2 pitaram varuna-grastam 7.17 pravirō ya manusyur vai 20.2 pitaram varuna-grastam 7.17 pravirō ya manusyur vai 20.2 pitaram varuna-grastam 10.4 pitari bhramšite sthānād pitary uparate bhīteya 6.11 premnānuvrttyā šīlena 10.55 pitary uparate botirā pitary uparate putrā pitrā dattā devayānyai 18.29 prisayām āsa citta-jāā 3.10 pitrā dattā deta yato yāsye 18.28 pritāh klinna-dhiyas tasmai 11.5 pitr-rājyam parityajya 22.12 prito 'smy anugrhīto 'smi 5.20 pitr-medha-vidhānena 10.29 priyām anusgatah kāmi 18.35 pitrya-khātānu patham pituh kāyena sandhāya 10.6 pritah provāca bhagavāā 1.6 pituh kāyena sandhāya 16.6 pritha ca šrutadevā ca 24.30 pitur vidvāms tapo-vīryam 16.8 prabhāva-jāo muneh samyak 16.6 pritha ca šrutadevā ca 24.30 pitur vidvāms tapo-vīryam 16.8 prabhāva-jāo muneh samyak 16.6 pritha vidvāms tapo-vīryam 16.8 prabhāva-jāo muneh samyak 16.6 prithyāh sa vai guru-bharam kṣapayan 24.67 prādāya vidyām paramām 2.32 pūgaih savrntai rambhābhih 11.28 pragha va-charma-niratā 10.50 purañjayas saysa suta praghinot sādhu-viprebhyo 1.34 pragi dicyām daša dašaratho prajām adād dašaratho prajām adād dašaratho prāna-prepsur dhanus-pāṇir 7.16 pūranām varsa-sahasram me 19.18 prāpto yadrcchayā kūpe 18.18 purukutsam ambarisam 6.38 prāpto yadrcchayā kūpe 18.18                                                                                                                                                   | paśyato laksmanasyaiva       | 10.5  | pratyācakh yur adharmajāā              | 18.41 |
| payá bhitena sá tyaktá 11.10 pratyayacchat sa rájarsir 6.19 pauravī rohinī bhadrā 24.45 pratyayārtham prayuktā me 24.33 pauravyās tanayā hy ete 24.47 pravarāntaram āpannam 16.37 payahšila-va yo-rūpa- piāmahena pravrto 7.1 praviro 'tha manusyur vai 20.2 pitaram varuna-grastam 7.17 pravisya rāja-bhavanam 10.45 pitari bhramšite sthānād 18.3 pravrto vārito garbham 20.36 pitary uparate bhyetya 6.11 premnānuvrttyā šīlena 10.55 pitary uparate putrā 17.14 presito 'dhvaryunā hotā 1.15 pitary uparate so 'pi 20.23 preyasah paramām pritim 18.47 pitrā dattā devayānyai 18.29 prīnayām āsa citta-jīnā 3.10 pitrā dattā vato yāsye 18.28 prītāh klinna-dhiyas tasmai 11.5 pitr-rājyam parityajya 22.12 prito 'smy anugrhito 'smi 5.20 pitr-medha-vidhānena 10.29 priyām anugatah kāmi 18.35 pituh kāyena sandhāya 16.20 prihā ca šrutadevā ca 24.30 pituh kāyena sandhāya 16.20 prihā ca šrutadevā ca 24.30 pituh vidvāms tapo-vīryam 16.8 prihur vidūrāthādyāš ca 24.18 prabhāva-jīno muneh samyak 16.6 prihvyāh sa vai guru-bharam kṣapayan 24.67 prāghya vid yām paramām 23.2 pūgaih savrntai rambhābhih 11.28 prāg distam bhrtya-rakṣāyām 4.48 pulkaṣāyādadād dhīro 21.14 pragrhya ruciram cāpam 12.4 punar jātā yajasveti 7.14 pragrhya ruciram cāpam 8.9 punas tatra gato 'bdānte 14.40 prāhinot sādhu-viprebhyo 13.4 pundarīko 'tha tat-putrah 12.1 prajām adād dašaratho 23.10 puranjayasya putro 'bhūd 6.20 prāna-prepsur dhanus-pānir 7.16 pūrnam vaṣa-sahasram me 19.18 prāptie 'jagaratvam vai 18.3 purubrītas tu anoh putras 24.6 prāpto bhāvam paramā vistam 4.17 purukutsam ambarisam 6.38 prāpto yadrcchayā kūpe 18.18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | pātito 'vāk-śirā devais      | 7.6   |                                        | 4.4l  |
| patyā bhitena sā tyaktā 24.45 pratyayachat sa rājarsir 6.19 pauravī rohini bhadrā 24.45 pratyayārtham pra yuktā me 24.33 pauravyās tanayā h y ete 24.47 pravarāntaram ā pannam 16.37 payahšila va yo-rūpa- 4.33 pravara-śruta-mukh yāms ca 24.53 pitāmahena pravīto 7.1 pravīro 'tha manusyur vai 20.2 pitāram varuna-grastam 7.17 pravīsya rāja-bhavanam 10.45 pitāri bhramšite sthānād 18.3 pravīto vāritog arbham 20.36 pitāry uparate 'bhyetya 6.11 premiānuvrītīyā šīlena 10.55 pitāry uparate putrā 17.14 presito 'dhvaryunā hotā 1.15 pitāry uparate so 'pi 20.23 pre yasah paramām prītim 18.47 pitrā dattā devayānyai 18.29 prīņayām āsa citta-jīnā 3.10 pitrā dattā vato yāsye 18.28 prītāh klinna-dhiyas tasmai 11.5 pitr-mājyam parityajya 22.12 prīto 'smy anugrhīto 'smi 5.20 pitīr-medha-vidhānena 10.29 priyām anugatah kāmi 18.35 pitra-hātātāu patham 8.19 prādhras tu manoh putro 2.3 pitvānam šmašrulam presitam 19.6 prātah provāca bhagavān 1.6 prāthāva-jīno muneh samyak 16.8 prīthu vidivāms tapo-vīryam 16.8 prīthu vidivām tapo-vīryam 16.8 prīthu vidivāthādyās ca 24.80 prāgā sistam bhrītya-raksāyām 4.48 pulkasāyādadād dhīro 21.14 pragrhya parašum rāmah 16.16 punah sva-hastair acalān mrīthe 15.34 pragrhya ruciram cāpam 1.24 punar jātā yajasveti 7.14 punar jātā yajasveti 7.14 punar jātā yajasveti 7.14 punar jātā yajasveti 7.14 punar jātā vaigasveti 7.14 punar jātā vaigasveti 7.14 punar jātā vaigasveti 7.14 punar jātā vaigasveti 7.15 purajām sva-dharma-niratā 10.50 puranjayasya putro 'bhūd 6.20 prānām paratām vai 18.3 puruhotras tv anoh putras 24.60 pūranām paratām paratām 24.67 purajām sva-dharma-niratā 10.50 puranjayasya putro 'bhūd 6.20 prāpātā cāndālatām šāpād 7.5 purujūd-rukma- | patnīm bṛhaspater darpāt     | 14.4  | pratyākhyāto viriācena                 | 4.55  |
| pauravyās tana yā hy ete payahšila-va yo-rūpa- piāmahena pravīto 7.1 pravišya rāja-bhavanam 10.45 piāmahena pravīto 7.1 pravišya rāja-bhavanam 10.45 piāmahena pravīto 7.1 pravišya rāja-bhavanam 10.45 piāmahena pravīto piāmahena pravīto 7.1 pravišya rāja-bhavanam 10.45 piāmi bhramšite sthānād piāmi bhramšite sthānād piāmi uparate bhramād piāmy uparate putrā piāmy uparate putrā piāmy uparate so 'pi piāmy uparate so 'pi piāmy uparate so 'pi piāmahēna pravīto vārito garbham 20.36 piāmy uparate so 'pi piāmahēna pravīto vārito garbham 20.36 piāmy uparate so 'pi piāmahēna pravīto vārito garbham 20.36 piāmy uparate so 'pi piāmahēna pravīto vārito vārito vārito garbham 20.36 piāmy uparate so 'pi piāmahēna pravīto vārito vā | patyā bhītena sā tyaktā      | 11.10 |                                        | 6.19  |
| payahšila-va yo-rūpa- pitāmahena pravīto 7.1 pravīro 'tha manusyur vai 20.2 pitāmahena pravīto 7.1 pravīto 'tha manusyur vai 20.2 pitāmahena pravīto 7.1 pravīto vārā-bhavanam 10.45 pitāri bhramšite sthānād 18.3 pravītto vārito garbham 20.36 pitāry uparate 'bhyetya 6.11 premņānuvīttyā šilena 10.55 pitāry uparate putrā 17.14 presito 'dhvaryunā hotā 1.15 pitāry uparate so 'pi 20.23 preyasah paramām prītim 18.47 pitrā dattā devayānyai 18.29 prinayām āsa citta-jāā 3.10 pitrā dattā vato yāsye 18.28 prītah klinna-dhiyas tasmai 11.5 pitr-rājyam parityajya 22.12 prīto 'smy anugrītio 'smi 5.20 pitr-medha-vidhānena 10.29 priyām anugatah kāmi 18.35 pitrvya-khātānu patham 8.19 prṣadhras tu manoh putro 2.3 pivānam smasīrulam preṣtham 19.6 prṣtah provāca bhagavāā 1.6 pituh kāyena sandhāya 16.20 prthā ca śrutadevā ca 24.30 pitur vidvāmīs tapo-vīryam 16.8 prthur vidvāmāts tapo-vīryam 16.6 prthuyāh sa vai guru-bharam kṣapayan 24.67 prādāya vid yām paramām 2.32 pūgaih savrntai rambhābhih 11.28 prāg diṣtam bhrtya-rakṣāyām 4.48 pulkaṣāyādadād dhīro 21.14 pragrhya parasum rāmah 16.16 punah sva-hastair acalān mrdhe 15.34 pragrhya ruciram cāpam 1.24 punar jātā yajasveti 7.14 prāg-udic yām disi hayam 8.9 punas tatra gato 'bdānte 14.40 prāhinot sādhu-viprebhyo 1.34 punarājayas tatya suta 6.12 prajām adād dašaratho 23.10 puraājayas taya suta 6.12 prajām adād dašaratho 23.10 puraājayas yaputro 'bhūd 6.20 prāna-prepsur dhanus-pāṇir 7.16 pūrnam varṣa-sahasram me 19.18 prapitāma has tām uvāha 24.36 pūro vamāsām pravakṣyāmi 20.1 prāpite 'jagaratvam vai 18.3 puruhotras tv anoh putras 24.6 prāptos cāṇdālatām sāpād 7.5 purujid-rukma-rukmeṣu- 23.34 prāpto bhāvam param visiam 4.17 purukutsam ambariṣam 6.38 prāpto yadrochayā kūpe 18.18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | pauravī rohiņī bhadrā        | 24.45 |                                        | 24.33 |
| pitāmahena pravīto 7.1 pravīro 'tha manusyur vai 20.2 pitāram varuna-grastām 7.17 pravīšya rāja-bhavanam 10.45 pitāri bhramšite sthānād 18.3 pravītto vārito garbham 20.36 pitāry uparate 'bhyetya 6.11 premīnauvītīyā šīlena 10.55 pitāry uparate putrā 17.14 presito 'dhvaryuṇā hotā 1.15 pitāry uparate so 'pi 20.23 pre yasāh paramām prītim 18.47 pitā dattā deva yānyai 18.29 prīnayām āsa citta-jāā 3.10 pitrā dattā yato yāsye 18.28 prītāh klinna-dhiyas tasmai 11.5 pitīr-rājyam parītyajya 22.12 prīto 'smy anugrhīto 'smi 5.20 pitīr-rējyam parītyajya 22.12 prīto 'smy anugrhīto 'smi 18.35 pitruya-khātānu patham 19.6 prītāh provāca bhagavān 1.6 prītāh kvēras sandhāya 16.20 prītāh provāca bhagavān 1.6 prītāh vidvāms tapo-vīryam 16.8 prīthur vidūrathādyās ca 24.18 prabhāva-jāo muneh samyak 16.6 prīthvyāh sa vai guru-bharam kṣapayan 24.67 prādāya vid yām paramām 2.32 pūgaih savīntai rambhābhih 11.28 prāg distam bhrtya-raksāyām 4.48 pulkasāyādadād dhīro 21.14 pragrhya parašum rāmah 16.16 punah sva-hastair acalān mrdhe 15.34 praghva ruciram cāpam 1.24 punar jātā yajasveti 7.14 pragi-dic yām disi hayam 8.9 punas tatra gato 'bdānte 14.40 prāhinot sādhu-viprebhyo 4.34 pundarīko 'tha tat-putrah 12.1 prajāh sva-dharma-niratā 10.50 puranjayas tasya suta 6.12 prajām adād dašaratho 23.10 puranjayasya putro 'bhūd 6.20 prāna-prepsur dhanus-pānir 7.16 pūrnam varṣa-sahasram me 19.18 prapitāmahas tām uvāha 24.36 pūruvidras ta nah putras 24.66 prāpas cāndālatām šāpād 7.5 purujid-rukma-rukmesu- 23.34 prāpto bhāvam param vistam 4.17 purukutsam ambarīṣam 6.38 prāpto yadrcchayā kūpe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | pauravyās tana yā hy ete     | 24.47 | pravarāntaram ā pannam                 | 16.37 |
| pitaram varuna-grastam 7.17 pravisya rāja-bhavanam 10.45 pitari bhramsite sthānād 18.3 pravṛtto vārito garbham 20.36 pitary uparate 'bhyetya 6.11 premṇānuvṛttyā silena 10.55 pitary uparate putrā 17.14 preṣito 'dhvaryuṇā hotā 1.15 pitary uparate so 'pi 20.23 preyasah paramām prītim 18.47 pitrā dattā devayānyai 18.29 priṇayām āsa citta-jīnā 3.10 pitrā dattā vato yāsye 18.28 prītāh klinna-dhiyas tasmai 11.5 pitr-rājyam parityajya 22.12 prīto 'smy anugrhīto 'smi 5.20 pitr-medha-vidhānena 10.29 priṇayām anugatah kāmī 18.35 pitruya-khātānu patham 8.19 pṛṣadhras tu manoh putro 2.3 pitvānam smasrulam preṣtham 19.6 pṛṣtah provāca bhagavān 1.6 pituh kāyena sandhāya 16.20 prthā ca śrutadevā ca 24.30 pitur vidvāms tapo-viryam 16.8 pṛthur vidvāms tapo-viryam 16.6 pṛthur vidvāms tapo-viryam 2.32 pūgaih savīntai rambhābhih 11.28 prādāya vidyām paramām 2.32 pūgaih savīntai rambhābhih 11.28 pragrhya parašum rāmah 16.16 punah sva-hastair acalān mṛdhe 15.34 pragrhya parašum rāmah 16.16 punah sva-hastair acalān mṛdhe 15.34 pragrhya ruciram cāpam 1.24 punar jātā yajasveti 7.14 prāg-udic yām diši hayam 8.9 punas tatra gato 'bdānte 14.40 prāhinot sādhu-viprebhyo 4.34 pundarīko 'tha tat-putrah 12.1 prajāh sva-dharma-niratā 10.50 pūram varsa-sahasram me 19.18 prapitāmahas tām uvāha prāmiro 7.16 pūrami varsa-sahasram me 19.18 prapitāmahas tām uvāha prāmi vaisam 18.18 puruhotras tv anoh putras 24.66 prāptas cāndālatām šāpād 7.5 purujid-rukma-rukmesu- 23.34 prāpto bhāvam param višvam 18.18 purūravasa utsrjya 1.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | payaḥśīla-vayo-rūpa-         | 4.33  | pravara-śruta-mukhyāṁs ca              | 24.53 |
| pitari bhramšite sthānād 18.3 pravṛtto vārito garbham 20.36 pitary uparate 'bhyetya 6.11 premnānuvṛttyā šilena 10.55 pitary uparate putrā 17.14 preṣito 'dhvaryuṇā hotā 1.15 pitary uparate so 'pi 20.23 pre yasah paramām prītim 18.47 pitrā dattā devayānyai 18.29 prinayām āsa citta-jīnā 3.10 pitrā dattā vato yāsye 18.28 prītāh klinna-dhiyas tasmai 11.5 pitr-rājyam parityajya 22.12 prīto 'smy anugrhīto 'smi 5.20 pitr-medha-vidhānena 10.29 priyām anugatah kāmī 18.35 pitrya-khātānu patham 19.6 prṣtah provāca bhagavān 1.6 pituh kāyena sandhāya 16.20 pṛthā ca śrutadevā ca 24.30 pitur vidvāms tapo-vīryam 16.8 pṛthuyāh sa vai guru-bharam kṣapayan 24.67 prādāya vidyām paramām 2.32 pūgaih savrītai rambhābhih 11.28 prāg diṣtam bhṛtya-rakṣāyām 4.48 pulkasāyādadād dhīro 21.14 pragṛhya parasum rāmah 16.16 punah sva-hastair acalān mrdhe 15.34 pragṛhya ruciram cāpam 1.24 punar jātā yajasveti 7.14 prāg-udic yām diši hayam 8.9 punas tatra gato 'bdānte 14.40 prāhinot sādhu-viprebhyo 4.34 pundarīko 'tha tat-putrah 12.1 prajām adād dašaratho 23.10 puranjayasya putro 'bhūd 6.20 prāna-prepsur dhanus-pānir 7.16 pūrṇam varṣa-sahasram me 19.18 prāptis 'jagaratvam vai 18.3 puruhotras tv anoh putras 24.6 prāptas čāndālatām šāpād 7.5 purujūd-rukma-rukmesu- 23.34 prāpto bhāvam param visvam 4.17 purukutsam ambarīṣam 6.38 prāpto yadrcchayā kūpe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | pitāmahena pravṛto           | 7.1   | pravīro 'tha manusyur vai              | 20.2  |
| pitary uparate 'bhyetya 6.11 premānuvītyā šīlena 10.55 pitary uparate putrā 17.14 presito 'dhvaryuṇā hotā 1.15 pitary uparate so 'pi 20.23 preyasaḥ paramām prītim 18.47 pitrā dattā devayānyai 18.29 prīṇayām āsa citta-jīnā 3.10 pitrā dattā yato yāsye 18.28 prītāḥ klinna-dhiyas tasmai 11.5 pitr-rājyam parityajya 22.12 prīto 'smy anugrhīto 'smi 5.20 pitr-medha-vidhānena 10.29 priyām anugatah kāmī 18.35 pitriya-khātānu patham 8.19 pṛṣadhras tu manoḥ putro 2.3 pītuh kāyena sandhāya 16.20 pṛthā ca śrutadevā ca 24.30 pitur vidvāms tapo-vīryam 16.8 pṛthur vidūrathādyās ca 24.18 prabhāva-jīno muneh samyak 16.6 pṛthuyāḥ sa vai guru-bharam kṣapayan 24.67 prādāya vid yām paramām 2.32 pūgaiḥ savrntai rambhābhiḥ 11.28 prāg diṣtam bhṛtya-rakṣāyām 4.48 pulkasāyādadād dhīro 21.14 pragrhya parasum rāmaḥ 16.16 punaḥ sva-hastair acalān mṛdhe 15.34 pragrhya ruciram cāpam 1.24 punar jātā yajasveti 7.14 prāg-udic yām disi hayam 8.9 punas tatra gato 'bdānte 14.40 prāḥinot sādhu-viprebhyo 4.34 pundarīko 'tha tat-putraḥ 12.1 prajāh sva-dharma-niratā 10.50 purañjayas tasya suta 6.12 prajām adād daśaratho 23.10 purañjayas tasya suta 6.12 prajām adād daśaratho 23.10 purañjayas ya putro 'bhūd 6.20 prāṇa-prepsur dhanus-pāṇir 7.16 pūrṇam varṣa-sahasram me 19.18 prapitāmahas tām uvāha 24.36 pūror vamśam pravakṣyāmi 20.1 prāpto bhāvam param viśvam 4.17 purukutsam ambariṣam 6.38 prāpto yadrcchayā kūpe 18.18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | pitaram varuna-grastam       | 7.17  | pravišya rāja-bhavanam                 | 10.45 |
| pitary uparate putrā 17.14 presito dhvaryuṇā hotā 1.15 pitary uparate so 'pi 20.23 pre yasaḥ paramām prītim 18.47 pitrā dattā devayānyai 18.29 prīṇayām āsa citta-jāā 3.10 pitrā dattā yato yāsye 18.28 prītāḥ klinna-dhiyas tasmai 11.5 pitr-rājyam parityajya 22.12 prīto 'smy anugrhīto 'smi 5.20 pitr-medha-vidhānena 10.29 priyām anugataḥ kāmī 18.35 pitṇya-khātānu patham 8.19 prṣadhras tu manoḥ putro 2.3 pituh kāyena sandhāya 16.20 prihā ca śrutadevā ca 24.30 pituh vidvāms tapo-vīryam 16.8 prihur vidvāms tapo-vīryam 16.8 prihur vidvāms tapo-vīryam 24.67 prādāya vidyām paramām 2.32 pūgaiḥ savṛntai rambhābhiḥ 11.28 prāg diṣtam bhṛtya-rakṣāyām 4.48 pulkaṣāyādadād dhīro 21.14 pragrhya parašum rāmaḥ 16.16 punaḥ sva-hastair acalān mṛdhe 15.34 pragrhya ruciram cāpam 1.24 punar jātā yajasveti 7.14 prāg-udīc yām disi hayam 8.9 punas tatra gato 'bdānte 14.40 prāhinot sādhu-viprebhyo 4.31 puṇdariko 'tha tat-putrah 12.1 prajāh sva-dharma-niratā 10.50 purañjayas tasya suta 6.12 prānām daša dašaratho 23.10 purañjayasya putro 'bhūd 6.20 prāna-prepsur dhanuṣ-pānir 7.16 pūrnam varṣa-sahasram me 19.18 prapitā nadād dašaratho 24.36 pūror vamšam pravakṣyāmi 20.1 prāptas cāndālatām šāpād 7.5 purujid-rukma-rukmeṣu- 23.34 prāpto bhāvam param višvam 4.17 purukutsam ambarīṣam 6.38 prāpto yadrēchayā kūpe 18.18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | pitari bhraṁśite sthānād     | 18.3  | prav <b>rtt</b> o vārito garbham       | 20.36 |
| pitary uparate so 'pi 20.23 preyasah paramām prītim 18.47 pitrā dattā devayānyai 18.29 prīnayām āsa citta-jāā 3.10 pitrā dattā yato yāsye 18.28 prītāh klinna-dhiyas tasmai 11.5 pitr-rājyam parityajya 22.12 prīto 'smy anugrhīto 'smi 5.20 pitr-medha-vidhānena 10.29 priyām anugatah kāmī 18.35 pitrvya-khātānu patham 8.19 prṣadhras tu manoh putro 2.3 pivānam śmaśrulam preṣṭham 19.6 prṣtah provāca bhagavāñ 1.6 pituh kāyena sandhāya 16.20 prītā ca śrutadevā ca 24.30 pitur vidvāms tapo-vīryam 16.8 prthur vidūrathādyāš ca 24.18 prabhāva-jān muneh samyak 16.6 prthvyāh sa vai guru-bharam kṣapayan 24.67 prādāya vidyām paramām 23.2 pūgaih savrntai rambhābhih 11.28 prāg diṣṭam bhṛtya-rakṣāyām 4.48 pulkasāyādadād dhīro 21.14 pragrhya paraśum rāmah 16.16 punah sva-hastair acalān mrdhe 15.34 pragrhya ruciram cāpam 1.24 punar jātā yajasveti 7.14 prāg-udic vām diśi hayam 8.9 punas tatra gato 'bdānte 14.40 prāhinot sādhu-viprebhyo 4.34 pundarīko 'tha tat-putrah 12.1 prajām sva-dharma-niratā 10.50 purañjayas tasya suta 6.12 prajām adād daśaratho 23.10 purañjayasya putro 'bhūd 6.20 prāna-prepsur dhanus-pānir 7.16 pūrnam varṣa-sahasram me 19.18 prapitāmahas tām uvāha 24.36 pūror vamśam pravakṣyāmi 20.1 prāpite 'jagaratvam vai 18.3 puruhotras tv anoh putras 24.6 prāpto bhāvam param višvam 4.17 purukutsam ambarīṣam 6.38 prāpto badārchayā kūpe 18.18 purūravasa utsrjya 1.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | pitary uparate 'bhyetya      | 6.11  | prem <u>nā</u> nuv <u>rttyā šīlena</u> | 10.55 |
| pitrā dattā devayānyai 18.29 prīnayām āsa citta-jīnā 3.10 pitrā dattā yato yāsye 18.28 prītāh klinna-dhiyas tasmai 11.5 pitr-rājyam parityajya 22.12 prīto 'smy anugrhīto 'smi 5.20 pitr-medha-vidhānena 10.29 priyām anugatah kāmī 18.35 pitrvya-khātānu patham 8.19 pṛṣadhras tu manoh putro 2.3 pīvānam śmaśrulam preṣṭham 19.6 pṛṣtāh provāca bhagavān 1.6 pituh kāyena sandhāya 16.20 pṛthā ca śrutadevā ca 24.30 pitur vidvāms tapo-viryam 16.8 pṛthur vidūrathādyāś ca 24.18 prabhāva-jūo muneh samyak 16.6 pṛthvyāh sa vai guru-bharam kṣapayan 24.67 prādāya vid yām paramām 2.32 pūgaih savṛntai rambhābhih 11.28 prāg diṣtam bhṛtya-rakṣāyām 4.48 pulkasāyādadād dhīro 21.14 pragrhya parašum rāmah 16.16 punah sva-hastair acalān mrdhe 15.34 pragr-hya ruciram cāpam 1.24 punar jātā yajasveti 7.14 prāg-udic yām diši hayam 8.9 punas tatra gato 'bdānte 14.40 prāhinot sādhu-viprebhyo 4.34 pundarīko 'tha tat-putrah 12.1 prajāh sva-dharma-niratā 10.50 purañjayas tasya suta 6.12 prajām adād daśaratho 23.10 purañjayasya putro 'bhūd 6.20 prāna-prepsur dhanus-pāṇir 7.16 pūrnam varṣa-sahasram me 19.18 prapitāmahas tām uvāha 24.36 pūror vamśam pravakṣyāmi 20.1 prāpite 'jagaratvam vai 18.3 puruhotras tv anoḥ putras 24.6 prāptas cāṇdālatām śāpād 7.5 purujid-rukma-rukmeṣu-23.34 prāpto bhāvam param viśvam 4.17 purukutsam ambarīṣam 6.38 prāpto yadrcchayā kūpe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | pitary uparate putrā         | 17.14 | preșito 'dhvaryuṇā hotā                | 1.15  |
| pitrā dattā yato yāsye 18.28 prītāh klinna-dhiyas tasmai 11.5 pitr-rājyam parityajya 22.12 prīto 'smy anugrhīto 'smi 5.20 pitr-medha-vidhānena 10.29 pri yām anugatah kāmī 18.35 pitrvya-khātānu patham 8.19 prṣadhras tu manoh putro 2.3 pituh kāyena sandhāya 16.20 prthā ca śrutadevā ca 24.30 pitur vidvāms tapo-vīryam 16.8 prthur vidvāms tapo-vīryam 16.8 prthur vidvāms tapo-vīryam 16.6 prthvyāh sa vai guru-bharam kṣapayan 24.67 prādāya vidyām paramām 2.32 pūgaih savṛntai rambhābhih 11.28 prāg diṣtam bhrtya-rakṣāyām 4.48 pulkasāyādadād dhīro 21.14 pragrhya paraśum rāmah 16.16 punah sva-hastair acalān mṛdhe 15.34 pragrhya ruciram cāpam 1.24 punar jātā yajasveti 7.14 prāg-udīcyām diśi hayam 8.9 punas tatra gato 'bdānte 14.40 prāhinot sādhu-viprebhyo 4.34 puṇdarīko 'tha tat-putrah 12.1 prajāh sva-dharma-niratā 10.50 purañjayas tasya suta 6.12 prajām adād daśaratho 23.10 purañjayas tasya putro 'bhūd 6.20 prāṇa-prepsur dhanuṣ-pāṇir 7.16 pūrnam varṣa-sahasram me 19.18 prapitāmahas tām uvāha 24.36 pūror vamśam pravakṣyāmi 20.1 prāpite 'jagaratvam vai 18.3 puruhotras tv anoh putras 24.6 prāptaś cāṇdālatām śāpād 7.5 purujid-rukma-rukmeṣu- 23.34 prāpto bhāvam param viṣnam 4.17 purukutsam ambarīṣam 6.38 prāpto yadrcchayā kūpe 18.18 purūravasa utsṛjya 1.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | pitary uparate so 'pi        | 20.23 | pre yasah paramām prītīm               | 18.47 |
| pitr-rājyam parityajya 22.12 prīto 'smy anugrhīto 'smi 5.20 pitr-medha-vidhānena 10.29 priyām anugatah kāmī 18.35 pitrvya-khātānu patham 8.19 pṛṣadhras tu manoh putro 2.3 pēvānam śmaśrulam preṣṭham 19.6 pṛṣtah provāca bhagavān 1.6 pituh kāyena sandhāya 16.20 pṛṭhā ca śrutadevā ca 24.30 pētur vid vāms ta po-vēryam 16.8 pṛṭhur vid vāms ta po-vēryam 16.6 pṛṭhur vid vāms ta po-vēryam 16.6 pṛṭhur vid vāms ta po-vēryam 24.67 prādāya vid yām paramām 2.32 pēgaih savṛntai rambhābhih 11.28 prāg diṣṭam bhṛṭya-rakṣāyām 4.48 pulkasāyādadād dhīro 21.14 pragṛḥya paraśum rāmah 16.16 punah sva-hastair acalān mṛḍhe 15.34 pragṛḥya ruciram cāpam 1.24 punar jātā yajasveti 7.14 prāg-udic yām diśi hayam 8.9 punas tatra gato 'bdānte 14.40 prāḥiṇot sādhu-viprebhyo 4.34 puṇdarīko 'tha tat-putrah 12.1 prajāh sva-dharma-niratā 10.50 purañjayas tasya suta 6.12 prajām adād daśaratho 23.10 purañjayasya putro 'bhūd 6.20 prāṇa-prepsur dhanuṣ-pāṇir 7.16 pūrṇam varṣa-sahasram me 19.18 prapītāmahas tām uvāha 24.36 pūror vamśam pravakṣyāmi 20.1 prāpite 'jagaratvam vai 18.3 puruhotras tv anoh putras 24.6 prāptaś cāṇdālatām śāpād 7.5 purujid-rukma-rukmeṣu-23.34 prāpto bhāvam param viṣiam 4.17 purukutsam ambarīṣam 6.38 prāpto yadrechayā kūpe 18.18 purūravasa utsṛjya 1.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | pitrā dattā devayānyai       | 18.29 | prīṇayām āsa citta-jñā                 | 3.10  |
| pitr-medha-vidhānena 10.29 prīyām anugatah kāmī 18.35 pitrvya-khātānu patham 8.19 pṛṣadhras tu manoh putro 2.3 pēvānam śmaśrulam preṣṭham 19.6 pṛṣtah provāca bhagavān 1.6 pituh kāyena sandhāya 16.20 pṛṭhā ca śrutadevā ca 24.30 pitur vid vāms ta po-vīryam 16.8 pṛṭhur vid vāms ta po-vīryam 16.8 pṛṭhur vid vāms ta po-vīryam 16.6 pṛṭhvyāh sa vai guru-bharam kṣapayan 24.67 prādāya vid yām paramām 2.32 pūgaih savṛntai rambhābhih 11.28 prāg diṣtam bhṛṭya-rakṣāyām 4.48 pulkasāyādadād dhīro 21.14 pragṛḥya paraśum rāmah 16.16 punah sva-hastair acalān mṛḍhe 15.34 pragṛḥya ruciram cāpam 1.24 punar jātā yajasveti 7.14 prāg-udīcyām diśi hayam 8.9 punas tatra gato 'bdānte 14.40 prāhiṇot sādhu-viprebhyo 4.34 puṇḍarīko 'tha tat-putrah 12.1 prajāh sva-dharma-niratā 10.50 purañjayas tasya suta 6.12 prajām adād daśaratho 23.10 purañjayasya putro 'bhūd 6.20 prāṇa-prepsur dhanuṣ-pāṇir 7.16 pūrṇam varṣa-sahasram me 19.18 prapītāmahas tām uvāha 24.36 pūror vamśam pravakṣyāmi 20.1 prāpite 'jagaratvam vai 18.3 puruhotras tv anoh putras 24.6 prāptaś cāṇdālatām śāpād 7.5 purujid-rukma-rukmeṣu- 23.34 prāpto bhāvam param viṣuam 4.17 purukutsam ambarīṣam 6.38 prūpto yadrcchayā kūpe 18.18 purūravasa utsṛjya 1.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | pitrā dattā yato yāsye       | 18.28 | prītāh klinna-dhiyas tasmai            | 11.5  |
| pitryya-khātānu patham 8.19 pṛṣadhras tu manoh putro 2.3 pivānam śmaśrulam preṣṭham 19.6 pṛṣtah provāca bhagavān 1.6 pituh kāyena sandhāya 16.20 pṛṭhā ca śrutadevā ca 24.30 pitur vid vāms tapo-vīryam 16.8 pṛṭhur vid vāms tapo-vīryam 16.6 pṛṭhvyāh sa vai guru-bharam kṣapayan 24.67 prādāya vid yām paramām 2.32 pūgaih savṛntai rambhābhih 11.28 prāg diṣtam bhṛṭya-rakṣāyām 4.48 pulkasāyādadād dhīro 21.14 pragṛḥya paraśum rāmah 16.16 punaḥ sva-hastair acalān mṛḍhe 15.34 pragṛḥya ruciram cāpam 1.24 punar jātā yajasveti 7.14 prāg-udic yām diśi hayam 8.9 punas tatra gato 'bdānte 14.40 prāhiṇot sādhu-viprebhyo 4.34 puṇḍarīko 'tha tat-putrah 12.1 prajāh sva-dharma-niratā 10.50 purañjayas tasya suta 6.12 prajām adād daśaratho 23.10 purañjayasya putro 'bhūd 6.20 prāṇa-prepsur dhanuṣ-pāṇir 7.16 pūrṇam varṣa-sahasram me 19.18 prapitāmahas tām uvāha 24.36 pūror vamśam pravakṣyāmi 20.1 prāpite 'jagaratvam vai 18.3 puruhotras tv anoḥ putras 24.6 prāptaś cāṇḍālatām śāpād 7.5 purujid-rukma-rukmeṣu- 23.34 prāpto bhāvam param viṣtam 4.17 purukutsam ambarīṣam 6.38 prāpto yadrcchayā kūpe 18.18 purūravasa utsṛjya 1.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | pitṛ-rājyam parityajya       | 22.12 | prīto 'smy anugṛhīto 'smi              | 5.20  |
| pivānami smašrulam presiham 19.6 pṛṣṭah provāca bhagavāñ 1.6 pituh kāyena sandhāya 16.20 pṛthā ca śrutadevā ca 24.30 pitur vidvāms tapo-vīryam 16.8 pṛthur vidūrathādyāś ca 24.18 prabhāva-jōn muneh samyak 16.6 pṛthuyāh sa vai guru-bharam kṣapayan 24.67 prādāya vidyām paramām 2.32 pūgaih savṛntai rambhābhih 11.28 prāg diṣtam bhṛtya-rakṣāyām 4.48 pulkasāyādadād dhīro 21.14 pragṛhya parasum rāmah 16.16 punah sva-hastair acalān mṛdhe 15.34 pragṛhya ruciram cāpam 1.24 punar jātā yajasveti 7.14 prāg-udīc yām diśi hayam 8.9 punas tatra gato 'bdānte 14.40 prāhinot sādhu-viprebhyo 4.34 puṇḍarīko 'tha tat-putrah 12.1 prajāh sva-dharma-niratā 10.50 purañjayas tasya suta 6.12 prajām adād daśaratho 23.10 purañjayas tasya putro 'bhūd 6.20 prāṇa-prepsur dhanuṣ-pāṇir 7.16 pūrṇam varṣa-sahasram me 19.18 prapitāmahas tām uvāha 24.36 pūror vamśam pravakṣyāmi 20.1 prāpite 'jagaratvam vai 18.3 puruhotras tv anoh putras 24.6 prāptaś cāṇḍālatām śāpād 7.5 purujid-rukma-rukmeṣu- 23.34 prāpto bhāvam param viṣtam 4.17 purukutsam ambarīṣam 6.38 prāpto yadrēchayā kūpe 18.18 purūravasa utsṛjya 1.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | pitr-medha-vidhānena         | 10.29 | pri yām anugatah kāmī                  | 18.35 |
| pituh kāyena sandhāya 16.20 pṛthā ca śrutadevā ca 24.30 pitur vidvāms tapo-vīryam 16.8 pṛthur vidvāms tapo-vīryam 16.8 pṛthur vidvāms tapo-vīryam 16.6 pṛthvyāh sa vai guru-bharam kṣapayan 24.67 prādāya vidyām paramām 2.32 pūgaih savṛntai rambhābhih 11.28 prāg diṣtam bhṛtya-rakṣāyām 4.48 pulkasāyādadād dhīro 21.14 pragṛhya parasum rāmah 16.16 punah sva-hastair acalān mṛdhe 15.34 pragṛhya ruciram cāpam 1.24 punar jātā yajasveti 7.14 prāg-udīc yām diśi hayam 8.9 punas tatra gato 'bdānte 14.40 prāhinot sādhu-viprebhyo 4.34 puṇḍarīko 'tha tat-putrah 12.1 prajāh sva-dharma-niratā 10.50 purañjayas tasya suta 6.12 prajām adād daśaratho 23.10 purañjayas tasya putro 'bhūd 6.20 prāṇa-prepsur dhanuṣ-pāṇir 7.16 pūrṇam varṣa-sahasram me 19.18 prapitāmahas tām uvāha 24.36 pūror vamśam pravakṣyāmi 20.1 prāpite 'jagaratvam vai 18.3 puruhotras tv anoh putras 24.6 prāptaś cāṇḍālatām śāpād 7.5 purujid-rukma-rukmeṣu-23.34 prāpto bhāvam param viṣvam 4.17 purukutsam ambarīṣam 6.38 prūpto yadrcchayā kūpe 18.18 purūravasa utsṛjya 1.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | pitrvya-khātānu patham       | 8.19  | pṛṣadhras tu manoḥ putro               | 2.3   |
| pitur vidvāms tapo-vīryam 16.8 pṛthur vidūrathādyās ca 24.18 prabhāva-jūo muneh samyak 16.6 pṛthuyāh sa vai guru-bharam kṣapayan 24.67 prādāya vidyām paramām 2.32 pūgaih savrntai rambhābhih 11.28 prāg diṣtam bhṛtya-rakṣāyām 4.48 pulkasāyādadād dhīro 21.14 pragṛhya parasum rāmah 16.16 punah sva-hastair acalān mṛdhe 15.34 pragṛhya ruciram cāpam 1.24 punar jātā yajasveti 7.14 prāg-udīc yām diśi hayam 8.9 punas tatra gato 'bdānte 14.40 prāhinot sādhu-viprebhyo 4.34 puṇḍarīko 'tha tat-putrah 12.1 prajāh sva-dharma-niratā 10.50 purañjayas tasya suta 6.12 prajām adād daśaratho 23.10 purañjayasya putro 'bhūd 6.20 prāṇa-prepsur dhanuṣ-pāṇir 7.16 pūrṇam varṣa-sahasram me 19.18 prapītāmahas tām uvāha 24.36 pūror vamśam pravakṣyāmi 20.1 prāpite 'jagaratvam vai 18.3 puruhotras tv anoh putras 24.6 prāptas cāṇḍālatām śāpād 7.5 purujid-rukma-rukmeṣu-23.34 prāpto bhāvam param viṣvam 4.17 purukutsam ambarīṣam 6.38 prāpto yadrcchayā kūpe 18.18 purūravasa utsṛjya 1.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | pīvānam śmaśrulam preștham   | 19.6  | pṛṣṭaḥ provāca bhagavāñ                | 1.6   |
| prabhāva-jño muneh samyak 16.6 pṛthwyāh sa vai guru-bharam kṣapayan 24.67 prādāya vidyām paramām 2.32 pūgaih savṛntai rambhābhih 11.28 prāg diṣtam bhṛtya-rakṣāyām 4.48 pulkasāyādadād dhīro 21.14 pragṛhya paraśum rāmah 16.16 punah sva-hastair acalān mṛdhe 15.34 pragṛhya ruciram cāpam 1.24 punar jātā yajasveti 7.14 prāg-udīc yām diśi hayam 8.9 punas tatra gato 'bdānte 14.40 prāhinot sādhu-viprebhyo 4.34 puṇḍarīko 'tha tat-putrah 12.1 prajāh sva-dharma-niratā 10.50 purañjayas tasya suta 6.12 prajām adād daśaratho 23.10 purañjayasya putro 'bhūd 6.20 prāṇa-prepsur dhanuṣ-pāṇir 7.16 pūṛṇam vaṣṣa-sahasram me 19.18 prapitāmahas tām uvāha 24.36 pūror vamśam pravakṣyāmi 20.1 prāpite 'jagaratvam vai 18.3 puruhotras tv anoḥ putras 24.6 prāptaś cāṇḍālatām śāpād 7.5 purujid-rukma-rukmeṣu- 23.34 prāpto bhāvam param viṣuam 4.17 purukutsam ambarīṣam 6.38 prāpto yadṛcchayā kūpe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | pituḥ kāyena sandhāya        | 16.20 | pṛthā ca śrutadevā ca                  | 24.30 |
| prādāya vidyām paramām 2.32 pūgaih savrntai rambhābhih 11.28 prāg diṣtam bhṛtya-rakṣāyām 4.48 pulkasāyādadād dhīro 21.14 pragrḥya parašum rāmah 16.16 punah sva-hastair acalān mṛdhe 15.34 pragrḥya ruciram cāpam 1.24 punar jātā yajasveti 7.14 prāg-udīc yām diši hayam 8.9 punas tatra gato 'bdānte 14.40 prāhinot sādhu-viprebhyo 4.34 puṇḍarīko 'tha tat-putrah 12.1 prajāh sva-dharma-niratā 10.50 purañjayas tasya suta 6.12 prajām adād daśaratho 23.10 purañjayasya putro 'bhūd 6.20 prāṇa-prepsur dhanus-pāṇir 7.16 pūrṇam varṣa-sahasram me 19.18 prapitāmahas tām uvāha 24.36 pūror vamśam pravakṣyāmi 20.1 prāpite 'jagaratvam vai 18.3 puruhotras tv anoḥ putras 24.6 prāptaś cāṇḍālatām śāpād 7.5 purujid-rukma-rukmeṣu-23.34 prāpto bhāvam param viṣvam 4.17 purukutsam ambarīṣam 6.38 prāpto yadrcchayā kūpe 18.18 purūravasa utsṛjya 1.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | pitur vid vāris tapo-vīryari | 16.8  | pṛthur vidūrathādyāś ca                | 24.18 |
| prāg distam bhṛtya-rakṣāyām 4.48 pulkasāyādadād dhīro 21.14 pragṛhya paraśum rāmah 16.16 punah sva-hastair acalān mṛdhe 15.34 pragṛhya ruciram cāpam 1.24 punar jātā yajasveti 7.14 prāg-udīc yām diši hayam 8.9 punas tatra gato 'bdānte 14.40 prāhinot sādhu-viprebhyo 4.34 puṇḍarīko 'tha tat-putrah 12.1 prajāh sva-dharma-niratā 10.50 purañjayas tasya suta 6.12 prajām adād daśaratho 23.10 purañjayasya putro 'bhūd 6.20 prāṇa-prepsur dhanus-pāṇir 7.16 pūrṇam varṣa-sahasram me 19.18 prapitāmahas tām uvāha 24.36 pūror vamśam pravakṣyāmi 20.1 prāpite 'jagaratvam vai 18.3 puruhotras tv anoḥ putras 24.6 prāptaś cāṇḍālatām śāpād 7.5 purujid-rukma-rukmeṣu- 23.34 prāpto bhāvam param viṣvam 4.17 purukutsam ambarīṣam 6.38 prāpto yadrcchayā kūpe 18.18 purūravasa utsṛjya 1.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | prabhāva-jño muneh sam yak   | 16.6  | pṛthuyāḥ sa vai guru-bharam kṣapayan   | 24.67 |
| pragrhya parasum rāmah 16.16 punah sva-hastair acalān mrdhe 15.34 pragrhya ruciram cāpam 1.24 punar jātā yajasveti 7.14 prāg-udīc yām disi hayam 8.9 punas tatra gato 'bdānte 14.40 prāhinot sādhu-viprebhyo 4.34 pundarīko 'tha tat-putrah 12.1 prajāh sva-dharma-niratā 10.50 purañjayas tasya suta 6.12 prajām adād daśaratho 23.10 purañjayasya putro 'bhūd 6.20 prāṇa-prepsur dhanus-pāṇir 7.16 pūrṇam varṣa-sahasram me 19.18 prapitāmahas tām uvāha 24.36 pūror vamśam pravakṣyāmi 20.1 prāpite 'jagaratvam vai 18.3 puruhotras tv anoḥ putras 24.6 prāptaś cāṇḍālatām śāpād 7.5 purujid-rukma-rukmeṣu-23.34 prāpto bhāvam param viṣvam 4.17 purukutsam ambarīṣam 6.38 prāpto yadrechayā kūpe 18.18 purūravasa utsrjya 1.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | prādāya vid yām paramām      | 2.32  | p <b>ūg</b> aih savrntai rambhābhih    | 11.28 |
| pragrhya ruciram cāpam 1.24 punar jātā yajasveti 7.14 prāg-udīc yām diši hayam 8.9 punas tatra gato 'bdānte 14.40 prāhiņot sādhu-viprebhyo 4.34 pundarīko 'tha tat-putrah 12.1 prajāh sva-dharma-niratā 10.50 puranjayas tasya suta 6.12 prajām adād daśaratho 23.10 puranjayasya putro 'bhūd 6.20 prāna-prepsur dhanus-pānir 7.16 pūrnam varṣa-sahasram me 19.18 prapitāmahas tām uvāha 24.36 pūror vamśam pravaksyāmi 20.1 prāpite 'jagaratvam vai 18.3 puruhotras tv anoh putras 24.6 prāptaś cāndālatām śāpād 7.5 purujid-rukma-rukmeṣu- 23.34 prāpto bhāvam param visiam 4.17 purukutsam ambarīṣam 6.38 prāpto yadrēchayā kūpe 18.18 purūravasa utsrjya 1.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | prāg distam bhṛtya-rakṣāyām  | 4.48  | pulkasā yādadād dhīro                  | 21.14 |
| prāg-udīc yām diši hayam 8.9 punas tatra gato 'bdānte 14.40 prāhinot sādhu-viprebhyo 4.34 puṇḍarīko 'tha tat-putraḥ 12.1 prajāh sva-dharma-niratā 10.50 purañjayas tasya suta 6.12 prajām adād daśaratho 23.10 purañjayasya putro 'bhūd 6.20 prāṇa-prepsur dhanuṣ-pāṇir 7.16 pūrṇam varṣa-sahasram me 19.18 prapitāma has tām uvāha 24.36 pūror vamśam pravakṣyāmi 20.1 prāpite 'jagaratvam vai 18.3 puruhotras tv anoḥ putras 24.6 prāptaś cāṇḍālatām śāpād 7.5 purujid-rukma-rukmeṣu- 23.34 prāpto bhāvam param viṣvam 4.17 purukutsam ambarīṣam 6.38 prāpto yadrēchayā kūpe 18.18 purūravasa utsṛjya 1.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | pragrhya parasum rāmaḥ       | 16.16 | punah sva-hastair acalān mṛdhe         | 15.34 |
| prāhiņot sādhu-viprebhyo 4.34 puṇdarīko 'tha tat-putraḥ 12.1 prajāḥ sva-dharma-niratā 10.50 purañjayas tasya suta 6.12 prajām adād daśaratho 23.10 purañjayasya putro 'bhūd 6.20 prāṇa-prepsur dhanuṣ-pāṇir 7.16 pūrṇam varṣa-sahasram me 19.18 prapitāmahas tām uvāha 24.36 pūror vamśam pravakṣyāmi 20.1 prāpite 'jagaratvam vai 18.3 puruhotras tv anoḥ putras 24.6 prāptaś cāṇḍālatām śāpād 7.5 purujid-rukma-rukmeṣu- 23.34 prāpto bhāvam param viṣvam 4.17 purukutsam ambarīṣam 6.38 prāpto yadrēchayā kūpe 18.18 purūravasa utsrjya 1.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | pragrhya ruciram cāpam       | 1.24  | punar jātā yajasveti                   | 7.14  |
| prajāh sva-dharma-niratā 10.50 puranjayas tasya suta 6.12 prajām adād daśaratho 23.10 puranjayasya putro 'bhūd 6.20 prāṇa-prepsur dhanuṣ-pāṇir 7.16 pūrṇam varṣa-sahasram me 19.18 prapitāma has tām uvāha 24.36 pūror vamśam pravakṣyāmi 20.1 prāpite 'jagaratvam vai 18.3 puruhotras tv anoḥ putras 24.6 prāptaś cāṇḍālatām śāpād 7.5 purujid-rukma-rukmeṣu- 23.34 prāpto bhāvam param viṣvam 4.17 purukutsam ambarīṣam 6.38 prāpto yadrechayā kūpe 18.18 purūravasa utsrjya 1.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | prāg-udīc yām diśi hayam     | 8.9   | punas tatra gato 'bdānte               | 14.40 |
| prajām adād daśaratho 23.10 purañjayasya putro 'bhūd 6.20 prāṇa-prepsur dhanuṣ-pāṇir 7.16 pūrṇaṁ varṣa-sahasraṁ me 19.18 prapitāmahas tām uvāha 24.36 pūror vaṁśaṁ pravakṣyāmi 20.1 prāpite 'jagaratvaṁ vai 18.3 puruhotras tv anoḥ putras 24.6 prāptaś cāṇḍālatāṁ śāpād 7.5 purujid-rukma-rukmeṣu-23.34 prāpto bhāvaṁ paraṁ viṣuaṁ 4.17 purukutsam ambarīṣaṁ 6.38 prāpto yadrcchayā kūpe 18.18 purūravasa utsrjya 1.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | prāhiņot sādhu-viprebhyo     | 4.34  | puṇḍarīko 'tha tat-putraḥ              | 12.1  |
| prāṇa-prepsur dhanuṣ-pāṇir 7.16 pūrṇam varṣa-sahasram me 19.18 prapitāmahas tām uvāha 24.36 pūror vamsam pravakṣyāmi 20.1 prāpite 'jagaratvam vai 18.3 puruhotras tv anoḥ putras 24.6 prāptas cāṇḍālatām śāpād 7.5 purujid-rukma-rukmeṣu- 23.34 prāpto bhāvam param visvam 4.17 purukutsam ambarīṣam 6.38 prāpto yadrēchayā kūpe 18.18 purūravasa utsrjya 1.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | prajāh sva-dharma-niratā     | 10.50 | puranjayas tasya suta                  | 6.12  |
| prapitāmahas tām uvāha 24.36 pūror vamsam pravaksyāmi 20.1 prāpite 'jagaratvam vai 18.3 puruhotras tv anoh putras 24.6 prāptas cāndālatām sāpād 7.5 purujid-rukma-rukmeṣu- 23.34 prāpto bhāvam param visivam 4.17 purukutsam ambarīṣam 6.38 prāpto yadrechayā kūpe 18.18 purūravasa utsrjya 1.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | prajām adād daśaratho        | 23.10 | puranjayasya putro 'bhūd               | 6.20  |
| prāpite jagaratvam vai 18.3 puruhotras tv anoḥ putras 24.6 prāptas cāndālatām sāpād 7.5 purujid-rukma-rukmeṣu- 23.34 prāpto bhāvam param visvam 4.17 purukutsam ambarīṣam 6.38 prāpto yadrechayā kūpe 18.18 purūravasa utsrjya 1.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | prāṇa-prepsur dhanus-pāṇir   | 7.16  | pūrņam varsa-sahasram me               | 19.18 |
| prāptas cāṇḍālatām sāpād 7.5 purujid-rukma-rukmeṣu-23.34 prāpto bhāvam param visvam 4.17 purukutsam ambarīṣam 6.38 prāpto yadrcchayā kūpe 18.18 purūravasa utsrjya 1.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | prapitāmahas tām uvāha       | 24.36 | pūror vamsam pravaksyāmi               | 20.1  |
| prāptas cāṇḍālatām sāpād 7.5 purujid-rukma-rukmeṣu-23.34 prāpto bhāvam param visvam 4.17 purukutsam ambarīṣam 6.38 prāpto yadrcchayā kūpe 18.18 purūravasa utsrjya 1.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | prāpite 'jagaratvam vai      | 18.3  | puruhotras tv anoh putras              | 24.6  |
| prāpto bhāvam param visvam 4.17 purukutsam ambarīsam 6.38 prāpto yadrechayā kūpe 18.18 purūravasa utsrjya 1.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                              | 7.5   |                                        | 23.34 |
| Production of the production o |                              | 4.17  |                                        | 6.38  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | prāpto yadrcchayā kūpe       | 18.18 | purūravasa utsrjya                     | 1.42  |
| presente gopera suora                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | prāsāda-gopura-sabhā-        | 11.27 | purūravasa evāsīt                      | 14.49 |

# Śrīmad-Bhāgavatam

| puruṣāh pañca-ṣaṣṭiś ca                                               | 24.10         | rāma-lakṣmaṇa-bharata-                          | 10.2         |
|-----------------------------------------------------------------------|---------------|-------------------------------------------------|--------------|
| puruṣās traya uttasthur                                               | 3.15          | ramamāṇas tayā devyā                            | 14.25        |
| puruso rāma-caritam                                                   | 11.23         | rāma rāma mahābāho                              | 15.38        |
| pus paka-stho nutah strībhih                                          | 10.44         | rāma rāmeti tāteti                              | 16.13        |
| pus po hiranyanābhasya                                                | 12.5          | rāmas tam āha puruṣāda-purīṣa yan               | 10.22        |
| putra-kāmas tapas tepe                                                | 2.1           | rāma-vīrya-parābhūtā                            | 16.9         |
| putram krtvā šunahšepham                                              | 16.30         | rāmāya rāmo 'stra-bhṛtām samagraṇīs             | 15.33        |
| putram prahastam atikā ya-                                            | 10.18         | rāme rājani dharma-jñe                          | 10.51        |
| putrān sva-mātaras tās tu                                             | 10.47         | rāmo lakṣmaṇa-sītābhyām                         | 10.40        |
| putro 'bhūt sumate rebhir                                             | 20.7          | ramsyaty apatyāni ca te                         | 14.39        |
| putryā varam pari prastum                                             | 3.29          | raņako bhavitā tasmāt                           | 12.15        |
|                                                                       |               | raṇañjayas tas ya sutah                         | 12.13        |
| R                                                                     |               | rantidevasya mahimā                             | 21.2         |
| 10                                                                    |               | rāṣṭrapālo 'tha dhṛṣṭiś ca                      | 24.24        |
| rābhasya rabhasaḥ putro                                               | 17.10         | ratha-sthām tām nirīkṣyāha                      | 23.35        |
| rāj <b>ādhid</b> evī caite <b>ṣā</b> ṁ                                | 24.31         | rathena vāyu-vegena                             | 9.11         |
| rājādhidevyām āvant yau                                               | 24.39         | rathītarāṇāṁ pravarāḥ                           | 6.3          |
| rājā duhitarām prāha                                                  | 3.19          | rathītarasyāp <b>r</b> ajasya                   | 6.2          |
| rājams tvayā grhīto me                                                | 18.20         | rayasya suta ekaś ca                            | 15.3         |
| rājānam ašapat kruddho                                                | 9.22          | reme kāma-graha-grasta                          | 19.6         |
| rājan me dīyatām annam                                                | 21.8          | reme sura-vihāreșu                              | 14.24        |
| rājann anugṛhīto 'haṁ                                                 | 5.17          | reme svārāma-dhīrāṇām                           | 11.35        |
| rājanya-kal pa-varṣādyā                                               | 24.51         | reņoh sutām reņukām vai                         | 15.12        |
| rājanya-vi pra yoh kasmād                                             | 18.5          | reņukā duḥkha-śokārtā                           | 16.13        |
| rāja-putryārthito 'patye                                              | 18.32         | reto-dhāḥ putro nayati                          | 20.22        |
| rājarsis tam upālaksya                                                | 3.5           | rjum sammardanam bhadram                        | 24.54        |
| rajas-tamo-vṛtam ahan                                                 | 15.15         | rkṣas tasya dilīpo 'bhūt                        | 22.11        |
| rājā tad-yajāa-sadanam                                                | 6.27          | rocanāyām ato jātā                              | 24.49        |
| rā jā tam akṛtāhār aḥ                                                 | 5.18<br>9.41  | rohitas tad abhijnāya                           | 7.16<br>7.18 |
| rājā viśvasaho yasya<br>rajeh pañca-śatān y āsan                      | 9.41<br>17.12 | rohitā yādišac chakrah                          | 7.16         |
| rājāābhinanditas tasya                                                | 4.42          | rohito grāmam eyāya                             | 23.7         |
| rājāā pītam viditvā vai                                               | 6.29          | romapāda iti khyātas                            | 23.7<br>24.2 |
|                                                                       | 13.8          | romapāda-suto babhrur<br>rṣayo 'pi tayor vīkṣya | 1.31         |
| rājno jīvatu deho 'yam<br>rājno mūrdhābhisiktasya                     | 15.41         | rser vimoksam vyasanam ca viksya                | 5.24         |
| •                                                                     | 8.30          | rşim āmantrya yayatur                           | 3.17         |
| rājyam amsumate nyasya                                                | 22.15         | rsinām mandale so 'bhūt                         | 16.24        |
| rājyam dehy agrajāyāśu<br>rājyam naicchad yatih pitrā                 | 18.2          | rteyo rantināvo 'bhūt                           | 20.6         |
|                                                                       |               |                                                 | 20.4         |
| rājyam śriyam pranayinah suhrdo                                       | 10.8<br>9.23  | rte yus tasya kakṣe yuḥ                         | 20.4<br>9.17 |
| rakṣaḥ-kṛtam tad viditvā<br>rakṣaḥ-patiḥ sva-bala-naṣṭim avekṣya      | 10.21         | rtū parņo nala-sakho                            | 13.3         |
| rakṣaḥ-patis tad avalokya nikumbha-                                   | 10.21         | rtvigbhir aparais tāvan                         | 21.24        |
| rakṣaḥ-svasur vyakṛta rū pam aśuddha-                                 | 10.16         | rucirāśva-sutaḥ pāraḥ<br>rucirāśvo dṛḍhahanuḥ   | 21.24        |
| · •                                                                   | 9.25          |                                                 | 9.47         |
| rākṣasam bhāvam ā pannaḥ                                              | 9.25<br>10.11 | rūḍham prakṛtyātmani viśva-kartur               | 9.47         |
| rakṣo-'dhamena vṛkavad vipine<br>rakṣo-vadho jaladhi-bandhanam astra- | 10.11         | S                                               |              |
| rāmah priyatamām bhāryām                                              | 10.31         | 3                                               |              |
| rāmah sañcoditah pitrā                                                | 16.6          | sa ādṛtyāvaśiṣṭaṁ yad                           | 21.9         |
| ramais suncounair pura                                                | 10.0          | ou and of a cappains face                       | 21.7         |

| sa bahv-rcas tābhir apāranīya-                   | 6.45          | samāpte satra-yāge ca                             | 13.7          |
|--------------------------------------------------|---------------|---------------------------------------------------|---------------|
| sabhānarāt kālanarah                             | 23.1          | samās tri-nava-sāhasrīr                           | 20.32         |
| sā cānucara-sam yuktā                            | 1.33          | sambaddha-vṛṣanah so 'pi                          | 19.11         |
| sā cābhūt sumahat-puṇyā                          | 15.12         | samhitāḥ prāc yasāmnām vai                        | 21.29         |
| sad-aśvai rukma-sannāhair                        | 10.37         | samramasva mayā sākam                             | 14.19         |
| sādhavo hṛda yaṁ mah yaṁ                         | 4.68          | samramasva ma'ya sanam<br>samramsye bhavatā sākam | 14.21         |
| . ,                                              | 9.6           | samsrtim cātma-nāśam ca                           | 19.20         |
| sādhavo nyāsinah śāntā<br>sādhayisye tathātmānam | 6.42          | sa mukto 'strāgni-tāpena                          | 5.13          |
| sa ekadā t u mṛgayām                             | 15.23         | e 1                                               | 15.36         |
|                                                  | 4.63          | samupetyāśramam pitre                             | 4.25          |
| sādhubhir grasta-hṛdayo                          | 4.03<br>4.69  | samvardhayanti yat kāmāḥ                          | 2.26          |
| sādhusu prahitam tejah                           | 4.09<br>18.1  | samvarto 'yājayad yam vai                         | 14.39         |
| sad ime nahusasyāsann                            | 24.35         | samvatsarānte hi bhavān                           | 5.23          |
| sadyah kumārah sanjajne                          | 1.23          | samvatsaro 'tyagāt tāvad                          |               |
| sa ekadā mahārāja<br>sa ekadāstakā-śrāddhe       | 6.6           | samyātis tasyāhamyātī                             | 20.3<br>8.23  |
| sa eko 'javṛṣas tāsām                            | 19.6          | sanandanādyair munibhir vibhāvyam                 | 6.23<br>9.21  |
| *                                                | 17.6          | sancinta yann ag ham rājnah                       |               |
| sa eva śatrujid vatsa                            | 17.0          | sandahyamāno 'jita-śastra-vahninā                 | 4.61          |
| sa evāsīd idam viśvam                            |               | sangam tyajeta mithuna-vratīnām                   | 6.51          |
| sagaņas tat-sutas tasmād                         | 12.3<br>8.4   | sankirtayann anudhyāyan                           | 5.27<br>17.17 |
| sagaraś cakravarty āsīt                          |               | sankṛtis tasya ca jayaḥ                           |               |
| sagaras tena paśunā                              | 8.29          | sānnāhiko yadā rājan                              | 7.14<br>9.15  |
| sagarātmajā divam jagmuh                         | 9.12          | sanniveśya ma no yasmiń                           |               |
| sahadevā devakī ca                               | 24.23         | śāntām sva-kanyām prāyacchad                      | 23.8          |
| sahadevas tato hīno                              | 17.17         | śāntanor dāsa-kanyāyām                            | 22.20         |
| sahadevas tato viro                              | 12.11         | śāntanur brāhmaṇair uktaḥ                         | 22.15         |
| sahadeva-suto rājan                              | 22.30         | santardanādayas tasyām                            | 24.38         |
| sahadevāt suhotram tu                            | 22.31         | śānteh suśāntis tat-putrah                        | 21.31         |
| sahaivāgnibhir ātmānam                           | 6.54<br>24.60 | śāntidevātmajā rājan                              | 24.50         |
| saha-sankarsanas cakre                           | 24.00<br>18.9 | śāntidevopadevā ca                                | 24.23         |
| sahasottīrya vāsāmsi                             | 20.26         | śāntim āpnoti caivāgryām                          | 22.14         |
| sahasram badvaśo yasmin                          |               | sāpa durvāsaso vidyām                             | 24.32         |
| sahasram di yatām śulkam                         | 15.6          | śāpān maithuna-ruddhasya                          | 22.27         |
| sahasrānīkas tat-putras                          | 22.39         | sāpi tam cakame subhrūh                           | 1.35          |
| sahasra-śirasah pumso                            | 14.2          | sapta-dvipa-patih samyak                          | 18.46         |
| saha tenaiva sanjātah                            | 8.4           | sapta-dvi pavatim ekah                            | 6.34          |
| sa hovāca madhucchandāḥ                          | 16.34         | śaradvāms tat-suto yasmād                         | 21.35         |
| śaibyā garbham adhāt kāle                        | 23.38         | śara-stambe 'patad reto                           | 21.35         |
| sa ittham ācaran kāmān                           | 19.1          | sarasvat yām mahā-nadyām                          | 16.23         |
| sa ittham bhakti-yogena                          | 4.26          | sara yvām krīḍato bālān                           | 8.16          |
| sa kadāc id upāsīna                              | 6.49          | šarmisthājānatī vāso                              | 18.10         |
| sakhī-sahasra-samyuktā                           | 18.6          | śarmisthā prāksipat kūpe                          | 18.17         |
| śakṛn-mūtra-nirodho 'bhūt                        | 3.5           | sarpān vai sarpa-yāgāgnau                         | 22.36         |
| sa kṛtvyāṁ śuka-kanyāyāṁ                         | 21.25         | sa ṛṣiḥ prārthïtaḥ patnyā                         | 15.8          |
| śalaś ca śāntanor āsīd                           | 22.19         | sarva-bhūtādhivāsāya                              | 19.29         |
| sama-dṛṣṭes tadā puṁsaḥ                          | 19.15         | sarva-bhūtātma-bhāvena                            | 5.11          |
| samā dvādaśa tad-rājye                           | 22.14         | sarva-bhūtātma-bhāvena                            | 9.29          |
| samanta-pañcake cakre                            | 16.19         | sarva-devama yarin devarin                        | 6.35          |
| samantāt pṛthivīm sarvām                         | 22.37         | sarva-devamayam devam                             | 18.48         |
|                                                  |               |                                                   |               |

|                                                  | 11.1  |                                                           | 15.25        |
|--------------------------------------------------|-------|-----------------------------------------------------------|--------------|
| sarva-devama yaṁ devam<br>sarva-devama yaṁ devam | 16.20 | sa vai ratnam tu tad dṛṣṭvā<br>sā vai sa pta samā garbham | 9.39         |
| sarva-deva-gaṇopeto                              | 14.7  | sa vai tebhyo namaskrtya                                  | 21.16        |
| sarva-dharma-vidām śrestho                       | 22.19 | sa vai vivasvatah putro                                   | 1.3          |
| •••                                              | 2.27  | savajram stambhayām āsa                                   | 3.25         |
| sarvam hiranma yam tv āsīd                       | 20.32 | ,                                                         | 10.17        |
| - sarvān kāmān duduhatuḥ                         | 20.32 | sā vānarendra-bala-ruddha-vihāra-                         | 6.41         |
| sarvātirathajid vīra                             | 4.21  | sa vicintyāprī yam strīnām                                |              |
| sarvātma-bhāvam vidadhan mahīm                   | 19.28 | sa vidarbha iti prokta                                    | 23.38        |
| sarvatra sangam utsrjya                          |       | sa yaiḥ spṛṣṭo 'bhidṛṣṭo vā                               | 11.22        |
| sarvatrāsya yato mṛt yur                         | 13.10 | śayānā gāva utthāya                                       | 2.4<br>6.8   |
| sarve kāma-dughā āsan                            | 10.52 | śeṣam niveda yām āsa                                      |              |
| sarve nivrttāh kṛpaṇasya jantor                  | 21.13 | sevamāno na cātuṣyad                                      | 6.48<br>23.3 |
| sarve vayam yan-ni yamam prapannā                | 4.54  | śibir varah kṛṇṇir dakṣaś                                 |              |
| śaryāter abhavan putrā                           | 3.27  | sibes catvāra evāsams                                     | 23.4         |
| śaryātir mānavo rājā                             | 3.1   | sındhudvipas tatas tasmād                                 | 9.16         |
| śaśabindor duhitari                              | 6.38  | sındhuh sirasy arhanam parıgrhya rüpi                     | 10.13        |
| śaśabindur mahā-yogī                             | 23.31 | šinis tasmāt svayam bhojo                                 | 24.26        |
| śāsad īje harīm vajnaih                          | 6.11  | śinis tasyānamitraś ca                                    | 24.12        |
| sasaın yāmātya-vāhāya                            | 15.24 | sisupālah sutas tasyāh                                    | 24.40        |
| sā sakhībhih parivrtā                            | 3.3   | sisyah kausalya ādhyātmam                                 | 12.4         |
| sa samrād loka-pālākhyam                         | 20.33 | šiṣya-v yatikramam vīkṣya                                 | 13.4         |
| sa sannaddho dhanur divyam                       | 6.15  | sītā-kathā-śravaṇa-dīpita-hṛc-chayena                     | 10.10        |
| sā sannivāsam suhrdām                            | 19.27 | sītā-śīrāgrato jātā                                       | 13.18        |
| saśariro gatah svargam                           | 7.6   | ślāgha nīye hita ḥ śaśvat                                 | 24.63        |
| śaśamsa pitre tat sarvam                         | 3.23  | smarams tasvā guņāms tāms tān                             | 11.16        |
| sasmāra sa kulācāry am                           | 1.36  | smarañ chukra-vacaḥ kāle                                  | 18.32        |
| sastham samvatsaram tatra                        | 7.20  | smaratām hṛdi vinyasya                                    | 11.19        |
| sastham sastham upetyāhaḥ                        | 4.3   | snātah kadācit kālindyām                                  | 4.30         |
| sastim varsa-sahasrāni                           | 17.7  | snigdha-smitekṣitodārair                                  | 24.64        |
| śatājic ca sahasrājid                            | 24.8  | snuṣā tavety abhihite                                     | 23.36        |
| sa tām vīks ya kuruksetre                        | 14.33 | śocanty ātmānam urvīśam                                   | 9.34         |
| sa tām vilokya nṛpatir                           | 14.18 | sohañjir abhavat kunter                                   | 23.22        |
| śatānīkād durdamanas                             | 22.43 | , somas yety āha śanakai h                                | 14.13        |
| sa tasmād drupado jajne                          | 22.2  | soma-vamśe kalau naste                                    | 22.18        |
| sa tasyām jana yām āsa                           | 1.35  | somena yājayan vīram                                      | 3.24         |
| sa tasya tām daśām dṛṣṭvā                        | 1.37  | so 'napatyo visannātmā                                    | 7.8          |
| sa tatra nirmukta-samasta-sanga                  | 19.25 | soʻntah-samudre nagarīm                                   | 3.28         |
| satrājītah prasenaš ca                           | 24.13 | so`pi cānugatah strainah                                  | 19.9         |
| śatrughnaś ca madhoh putram                      | 11.14 | soʻpi tad-va yasā kāmān                                   | 18.45        |
| śatrughno gandhamādas ca                         | 24.17 | soʻpy āha grhyatām brahman                                | 6.40         |
| sa tu rājno napatyasya                           | 23.9  | soʻpy apo-'njalim ādā ya                                  | 9.23         |
| sa tu viprena samvādam                           | 6.10  | so `ribhir hṛta-bhū rājā                                  | 8.2          |
| sa tvam jagattrāna khala-prahānave               | 5.9   | so`sāt āste yoga-siddhah                                  | 12.6         |
| sātvatasya sutāh sapta                           | 24.7  | so 'sitvādrtam ānītam                                     | 5.19         |
| sat yam sāram dhṛtim dṛṣtvā                      | 7.24  | so 'srg vaman dasa-mukhair nyapatad                       | 10.23        |
| saudāso mrgayām kincic                           | 9.20  | so 'śvamedhair ayajata                                    | 8.7          |
| saumadattis tu sumatis                           | 2.36  | sottīrya kupāt suśroņī                                    | 19.5         |
| sa vai manah kṛṣṇa-padāravinda vor               | 4.18  | so `vajad rājasūvena                                      | 14.4         |
|                                                  |       |                                                           |              |

|                               | Verzeichnis der | Sanskritverse                        | 689   |
|-------------------------------|-----------------|--------------------------------------|-------|
| so 'yam brahmarşi-varyas te   | 9.30            | sudeho 'yam pataty atra              | 14.35 |
| spṛhām āngirasas cakre        | 14.10           | sudhrter dhrstaketur vai             | 13.15 |
| śraddhā yām jana yām āsa      | 1.11            | sudhṛtis tat-suto jajñe              | 2.29  |
| śrānto bubhuksito vīrah       | 6.7             | sud yumnas yāsa yan pumstvam         | 1.37  |
| śrapayitvobha yair mantraiś   | 15.8            | sugriva-laksmana-marutsuta-          | 10.19 |
| śrāvastas tat-suto yena       | 6.21            | sugrīva-nīla-hanumat-pramukhair      | 10.16 |
| śrenībhir vāra-mukhyābhir     | 10.38           | suhotro 'bhūt sudhanuşas             | 22.5  |
| śreștham matvā tayāyacchan    | 15.9            | ukanyā cyavanam prāpya               | 3.10  |
| śriyam cātyantikīm brahman    | 4.64            | sukanyā nāma tasyāsīt                | 3.2   |
| srījayam syāmakam kankam      | 24.29           | sukanyā prāha pitaram                | 3.7   |
| sṛñjayo rāṣṭrapālyām ca       | 24.42           | śukras tam āha ku pitah              | 18.36 |
| śmvadbhir upagāyadbhir        | 4.24            | śukro brhaspater dvesād              | 14.6  |
| śṛṇu bhārgavy amūm gāthām     | 19.2            | sukumāra-vanam meror                 | 1.25  |
| śṛṇvatāṁ sarva-bhūtānāṁ       | 20.20           | sumatir dhruvo 'pratirathaḥ          | 20.6  |
| śrotrāńjalir upasprśya        | 24.62           | sumatyās tana yā dṛptāḥ              | 8.8   |
| śrutadevām tu kārūso          | 24.37           | sumitrārjuna pālādīn                 | 24.44 |
| śrutam hi varnitam bhūri      | 10.3            | sumitro nāma nisthānta               | 12.15 |
| śrutaseno bhimasena           | 22.35           | śunahśe pham paśum pitre             | 7.20  |
| śrutas tato jayas tasmād      |                 | śunahśephasya māhātmyam              | 7.23  |
| śrutā yor vasumān putraḥ      | 15.2            | śunakah śaunako yasya                | 17.3  |
| śruto bhagīrathāj jajñe       | 9.16            | śunakas tat-suto jajñe               | 13.26 |
| śrutvā gāthām deva yānī       | 19.26           | sunakṣatraḥ sunakṣatrād              | 22.47 |
| śrutvā tat tasya daurātmyam   | 15.27           | sunīthaḥ satyajīd atha               | 22.49 |
| śrutvorvaśindra-bhavane       | 14.16           | sunīthas tasya bhavitā               | 22.41 |
| śrūyatām mānavo vamšaļi       |                 | supāršvāt sumatis tasya              | 21.28 |
| sthalair mārakataiḥ svacchair | 11.32           | surāsura-vināśo 'bhūt                | 14.7  |
| sthālīṁ nyasya vane gatvā     | 14.43           | śūro vidūrathād āsīd                 | 24.26 |
| sthālī-sthānam gato 'śvattham | 14.44           | sutām dattvānavadyāngīm              | 3.36  |
| sthānam madī yam saha visvar  |                 | sutānām eka-virnsatyā                | 6.22  |
| sthānam yaḥ praviśed etat     |                 | suto dharmaratho yasya               | 23.7  |
| straiņo hi bibhṛyāt sītām     |                 | sva-deham jamadagnis tu              | 16.24 |
| strībhiḥ parivṛtām vīkṣya     |                 | sva-dharmam grha-medhiyam            | 10.54 |
| strī-pumbhiḥ sura-sankāśair   |                 | sva-dharmena harim prinan            | 4.26  |
| strī-pum-prasanga etādṛk      |                 | svågatam te varārohe                 | 14.19 |
| strī-pumsoh sneha-vaiklavyāt  |                 | svāhito 'to visadgur vai             | 23.31 |
| stri-ratnair ävrtah kridan    |                 | svah-syandane dyumati mātalinopanīte | 10.21 |
| striyo hy akarunāh krūrā      |                 | sva-karma tat krtam rāmah            | 15.37 |
| stutvā devān pra ješādīn      | 10.05           | svalankṛtaiḥ suvāsobhir              | 10.49 |
| stuvan vrttim ca kāpotīm      |                 | svalankṛta-strī-puruṣeṣu nityadā     | 6.46  |
| stūyamānas tam āruhya         |                 | svām ca vācam rtām kurvann           | 1.38  |
| subāhuḥ śrutasenaś ca         |                 | svāminam prāptam ālokya              | 11.26 |
| subhadrā ca mahābhāgā         |                 | svānām tat sankatam vīksya           | 18.29 |
| subhadro bhadrabāhus ca       |                 | svānām vibhīsanas cakre              | 10.29 |
| śucis tu tana yas tasmāt      |                 | svān svān bandhūn parisvajya         | 10.25 |
| sudarsana namas tubhyam       |                 | sva-pāda-pallavam rāma               | 11.19 |
| sudaršano 'thāgnivarnaḥ       |                 | śvaphalkaś citrarathaś ca            | 24.15 |
| sudāsah sahadevo 'tha         |                 | svargo na prārthīto yasya            | 4.24  |
| śuddhas tataḥ śucis tasmāc    | 17.11           | svarna-kakṣa-patākābhir              | 10.37 |

|                |                             | 13.17       | A                                                  | 10.7         |
|----------------|-----------------------------|-------------|----------------------------------------------------|--------------|
| svarņaromā.    | •                           | 8.11        | tam eva presthatama yā<br>tam eva vavre rahasi     | 19.7         |
| sva-śarīrāgn   |                             | 8.11<br>5.4 | tam eva vavre ranası<br>tam kaścit svikaris yantam | 18.31<br>4.6 |
| svasti bhūyā   | •                           | 20.15       | .,                                                 | 4.0<br>11.21 |
| sva yam hi vṛ  |                             | 20.15       | tam nākapāla-vasupāla-kirīṭa-juṣṭa-                | 13.2         |
| svayamvarād    |                             |             | tam nirvartyāgamisyāmi                             |              |
| -svi yam matv  |                             | 18.10       | tam parikramya sirasā                              | 8.29         |
|                | a-puram yātaḥ               | 20.17       | tam śaśāpa kulācāryah                              | 2.9          |
| syān nau te p  | oitari praśna <u>h</u>      | 4.7         | tam sātyajan nadī-toye                             | 24.36        |
|                | _                           |             | tāms tvam šamsaya sūkte dve                        | 4.4          |
|                | T                           |             | tām trsnām duhkha-nivahām                          | 19.16        |
|                |                             |             | tam tvām aham jāāna-ghanam svabhāva                | ı- 8.23      |
| tac ca dattvā  |                             | 21.9        | tam tyaktu-kāmām mamatām                           | 20.37        |
|                | hagavān brahmā              | 3.31        | tam upeyus tatra tatra                             | 11.29        |
|                | hagavān rāmo                | 11.16       | tām vilokya manuh prāha                            | 1.16         |
| tac-citto vihv | •                           | 14.32       | tam vīram āhauśanasī                               | 18.20        |
| tad-abhidrav   | • • •                       | 4.49        | tām yātudhāna-pṛtanām asi-śūla-cāpa-               | 10.19        |
| tad-abhiprāy   | ram ājīnāya                 | 3.9         | tan-mantri-prahitair viprair                       | 22.16        |
| tadaivopāgat   |                             | 24.33       | tan-mukhāmoda-muṣito                               | 14.25        |
| tad-anta ādy   | •                           | 3.30        | tan nādriyatāgnihotryām                            | 15.25        |
| tad-antikam    |                             | 14.16       | tān nirīkṣya varārohā                              | 3.16         |
| tad-asthīni so | amiddhe 'gnau               | 9.36        | tān vilokyāmbikā devī                              | 1.30         |
| tadā tu bhag   | avān īśa                    | 24.56       | tapasā ksātram utsrjya                             | 16.28        |
| tad-darśana-   | -pramuditaḥ                 | 20.10       | tapatyām sūrya-kanyāyām                            | 22.4         |
| tad dṛṣṭvā kṛj | oa yāgṛhṇāc                 | 21.36       | tapo vidyā ca vi prānām                            | 4.70         |
| tad gaccha d   | eva-devārišo                | 3.33        | tārām sva-bhartre prāyacchad                       | 14.8         |
| tad-gatāntar   | a-bhāvena                   | 4.32        | tāsām kalir abhūd bhūyāms                          | 6.44         |
| tad-gotram b   | rahmavij jaj <del>n</del> e | 17.11       | tasmā adād dhariś cakram                           | 4.28         |
| tad idam bha   | C                           | 1.32        | tasmāc chākyo 'tha śuddhodo                        | 12.14        |
| tadīyam dha    | •                           | 11.14       | tasmāc ca vṛṣtimāms tasya                          | 22.41        |
|                | nodīm ghorām                | 16.18       | tasmād asya vadho vīra                             | 9.28         |
| tad upaśruty   |                             | 16.14       | tasmād bṛhadrathas tasya                           | 15.15        |
| tad viditvā m  | · •                         | 15.10       | tasmād etām ahaṁ tyaktvā                           | 19.19        |
| tāḥ sva-pat yı | •                           | 6.55        | tasmād udāvasus tasya                              | 13.14        |
| tais tasya cāb | ohūt pradhanam              | 6.17        | tasmai dattvā yayuh svargam                        | 4.5          |
| tā jalāśa yam  | āsādya                      | 18.8        | tasmai kāma-varam tusto                            | 1.22         |
| taksah puska   | la ity āstām                | 11.12       | tasmai samvyabhajat soʻnnam                        | 21.6         |
| takṣa-puṣkan   | a-śālādīn                   | 24.43       | tasmai sa naradevā ya                              | 15.24        |
| tam āha rājai  | ñ charmișthām               | 18.30       | tasmai tușto dadāv indraḥ                          | 7.23         |
| tam ānarcātit  | thim bhū paḥ                | 4.36        | tasmāt prasuśrutas tasya                           | 12.7         |
| tam anvadhā    | vad bhagavad-rathāngam      | 4.50        | tasmāt putra iti proktaķ                           | 20.22        |
| tam ā patanta  | m bhṛgu-varyam ojasā        | 15.29       | tasmāt samarathas tasya                            | 13.23        |
| tām ā patantī: |                             | 4.47        | tasmiñ jajñe mahārāja                              | 1.9          |
| •              | iram dorbhyām               | 10.39       | tasmin jnāna-kalām dhvātvā                         | 7.26         |
| tam bheje 'la  | •                           | 2.31        | tasmin pravista evāsau                             | 1.26         |
| tam duratyay   | •                           | 20.19       | tasmin sa bhagavān rāmaḥ                           | 11.35        |
|                | n suhṛd-rūpam               | 19.8        | tasmin vā te 'nvavartanta                          | 11.24        |
| tam eva hṛdi   |                             | 18.50       | tasya dṛgbhyo 'bhavat putraḥ                       | 14.3         |
| tam evam sar   |                             | 4.59        | tasyāhukaś cāhukī ca                               | 24.21        |
|                |                             |             |                                                    |              |

### Verzeichnis der Sanskritverse

| tasyaivam vitathe vamše                            | 20.35 | tatah prajā vīks ya patim cirāgatam                           | 11.30 |
|----------------------------------------------------|-------|---------------------------------------------------------------|-------|
| tasya jahnuh suto gangām                           | 15.3  | tatah prasena jit tasmāt                                      | 12.8  |
| tasya ksemyah suviro 'tha                          | 21.29 | tatah prasena jit tasmāt                                      | 12.14 |
| tasya medhātithis tasmāt                           | 20.7  | tatah purusa-medhena                                          | 7.21  |
| tasyām gatā yām sva-grham                          | 18.18 | tatah pururava jajñe                                          | 14.15 |
| tasya midhvāms tatah pūrņa                         | 2.19  | tatah kāla upāvṛtte                                           | 6.30  |
| tasyām sa jana jām āsa                             | 24.28 | tatah santarajo jajñe                                         | 17.12 |
| tasyam sa jana jam asa<br>tasyam vai bhārgava-ṛṣeḥ | 15.13 | tatah siradhvajo jajne                                        | 13.18 |
| tasyām vidarbho 'jana yat                          | 24.1  | . , , , ,                                                     | 9.18  |
| tasya nābheh samabhavat                            | 1.9   | tatah sudāsas tat-putro<br>tatah suketus tasyāpi              | 13.13 |
| tasya nirmanthanāj jāto                            | 1.9   | •                                                             | 22.47 |
| •                                                  | 12.12 | tatah sutanjayād viprah                                       | 4.22  |
| tasyāntarikṣas tat-putraḥ                          | 10.3  | tatair vasisthāsita-gautamādibhir<br>tataś cākrodhanas tasmād | 22.11 |
| tasyānucarītam rājann                              | 23.32 | tatas ca sahadevo 'bhūt                                       | 22.11 |
| tasya patni-sahasrāṇām                             |       |                                                               |       |
| tasyāpi bhagavān esa                               | 10.2  | tataś cāvabhrtha-snāna-                                       | 16.23 |
| tasya putrah satānīko                              | 22.38 | tataś citraratho yasya                                        | 13.23 |
| tasya putra-sahasresu                              | 23.27 | tatas tataś chinna-bhujoru-kandharā                           | 16.31 |
| tasya putra-śata-jyeṣṭhā                           | 6.4   | tata ūrdhvam brahmacaryam                                     | 11.18 |
| tasya putra-śatam jajñe                            | 3.28  | tata ūrdhvam vanam tad vai                                    | 1.33  |
| tasya putra-śatam tesām                            | 22.2  | tathāham kṛpaṇah subhru                                       | 19.12 |
| tasya putra-śatam tv āsīd                          | 23.29 | tathā kuvalayāśveti                                           | 17.6  |
| tasya putro 'mśumān nāma                           | 8.14  | tathānuṣaktam munir īkṣamāṇo                                  | 4.50  |
| tasyāsan nṛpa vaidarbhyaḥ                          | 20.34 | tathā pi cānusavanam                                          | 19.18 |
| tasya rūpo-guṇaudārya-                             | 14.15 | tathāpi sādhayişye te                                         | 1.20  |
| tasya sādhor apāpasya                              | 9.31  | tathā rājāy api vaidehī                                       | 11.4  |
| tasya samstuvatas tus tā                           | 14.42 | tathā tad-anugāḥ sarve                                        | 1.27  |
| tasya satyadhrtih putro                            | 21.35 | tatheti rājāābhihitam                                         | 9.9   |
| tasya sat yavatīm kan yām                          | 15.5  | tatheti sa vanam gatvā                                        | 6.7   |
| tasya sat yavratah putras                          | 7.5   | tatheti varuņenāsya                                           | 7.9   |
| tasya sodyamam āvīksya                             | 5.2   | tathety avasthite prāha                                       | 18.28 |
| tasyās tu kranditam śrutvā                         | 2.5   | tathety ukte nimih prāha                                      | 13.8  |
| tasya sud yur abhūt putras                         | 20.3  | tato bahuratho nāma                                           | 21.30 |
| tasya tām karuṇām vācam                            | 21.11 | tato balasthalas tasmād                                       | 12.2  |
| tasya tarhy atithiḥ sākṣād                         | 4.35  | tato brahma-kulam jātam                                       | 2.22  |
| tasya tatra dvi jah kaścid                         | 19.10 | ta to brhadbalo yas tu                                        | 12.8  |
| tasya tirtha-padah kim vā                          | 5.16  | ta to dadarša bhagavān                                        | 10.30 |
| tasyātma-yonir akṛta                               | 14.14 | ta to daśarathas tasmāt                                       | 9.41  |
| tasya tribhuva <b>nā</b> dhīsāh                    | 21.15 | tato daśārho nāmnābhūt                                        | 24.3  |
| tasyā udd <b>ha</b> ranopāyam                      | 19.4  | tato dhṛtavratas tasya                                        | 23.12 |
| tasyā vīrva-parīksārtham                           | 24.32 | tato 'gniveśyo bhagavān                                       | 2.21  |
| tasya viśveśvarasyedam                             | 4.59  | tato hiraṇyanābho 'bhūd                                       | 12.3  |
| tasyāvīksit suto yasya                             | 2.26  | tato homo 'tha sutapā                                         | 23.4  |
| tasyesu-pātābhimukham                              | 6.18  | tato manuḥ śrāddhadevaḥ                                       | 1.11  |
| tasyotkalo gayo rājan                              | 1.41  | tato navarathah putro                                         | 24.4  |
| tasyotsṛṣṭaṁ paśuṁ yajñe                           | 8.7   | tato nirāśo durvāsāh                                          | 4.60  |
| tatah krtah krtasyāpi                              | 17.16 | tato niskramya lankāyā                                        | 10.24 |
| tatah kuśah kuśasyāpi                              | 15.4  | tato vidūrathas tasmāt                                        | 22.10 |
| tatah parinate kāle                                | 1.42  | tato 'ya jan manur devam                                      | 2.2   |
|                                                    |       |                                                               |       |

| 4-44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 22.46         |                                     | 11.5  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|-------------------------------------|-------|
| tato yutā yus tasyāpi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |               | te tu brāhmaṇa-devasya              | 14.27 |
| tat-prasangānubhāvena                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 21.18<br>17.5 | te upetya mahā-rātre                | 14.27 |
| tat-putraḥ ketumān asya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |               | te visrjyoranau tatra               | 22.43 |
| tat putra-pautra-naptīnām                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 3.32          | timer brhadrathas tasmāc            |       |
| tat-putrāt sam yamād āsīt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 2.34          | tīre nyasya dukūlāni                | 18.8  |
| tatra duryodhano jyestho                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 22.26         | tīrtha-samsevayā cāmho              | 15.41 |
| tatrāsīnam munim viksya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 8.20          | traigunyam dustya jam hitvā         | 9.15  |
| tatrāsīnām sva-prabhayā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 20.8          | traiśankavo hariścandro             | 7.7   |
| tatra śraddhā manoh patnī                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1.14          | trasaddasyuh paurukutso             | 7.4   |
| tatra taptvā tapas tīksnam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 6.54          | trasaddas yur iti <b>nd</b> ro 'nga | 6.33  |
| tat sarvam yauvanāśvasya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 6.37          | trayas-trimsac-chatam hy aśvān      | 20.27 |
| tat-sutaḥ kevalas tasmād                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 2.30          | tra yodasābda-sāhasram              | 11.18 |
| tat-suto rucakas tasya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 23.34         | trayyā sa vidyayā rājāā             | 14.46 |
| tat-suto viśadas tasya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 21.23         | tretā yām sam pravṛttā yām          | 14.43 |
| tatyāja vrīditā tārā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 14.10         | tretā yām vartamānā yām             | 10.51 |
| tau pūja yitvā provāca                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 3.11          | tribhānus tat-suto 'syāpi           | 23.17 |
| tavā pi mṛt yur ādhānād                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 9.35          | triḥ-sapta-kṛtvaḥ pṛthivīm          | 16.19 |
| tavāpi patatād deho                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 13.5          | trih-sapta-krtvo ya imām            | 15.14 |
| tava tātaḥ subhadrā yām                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 22.33         | triviștapam mahendrāya              | 17.14 |
| tā vat sat yavatī mātrā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 15.9          | tṛptātmā nṛpatim prāha              | 5.19  |
| taveme tanayās tāta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 22.35         | tṛtī yaṁ romapādaṁ ca               | 24.1  |
| tayā rasātalaṁ nīto                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 7.2           | tulya-rūpāś cānimiṣā                | 4.23  |
| tayā sa nirmame tasmai                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 4.46          | turvasoś ca suto vahnir             | 23.16 |
| tayā sa puruṣa-śreṣṭho                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 14.24         | turvasuś coditah pitrā              | 18.41 |
| tayā sārdhaṁ vana-gato                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 3.2           | tüşnim āsid gṛha-patiḥ              | 13.2  |
| tayā vṛtam samudvīkṣya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 19.5          | tustas tasmai sa bhagavān           | 1.38  |
| tayor āsakta-hṛdayo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 22.24         | tvad-rūpam etat sad-asat parāvaram  | 5.7   |
| tebh yah sva yam namaścakre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 10.40         | tvam agnir bhagavān sūryas          | 5.3   |
| te ca māhiṣmatīṁ nin yuḥ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 15.26         | tvam āpas tvam kṣitir vyoma         | 5.3   |
| te daiva-coditā bālā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 3.4           | tvarn ca kṛṣṇānubhāvena             | 22.34 |
| te duḥkha-roṣāmarṣārti-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 16.15         | tvarn cāsya dhātā garbhasya         | 20.22 |
| te eva durvinītasya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 4.70          | tvarin dharmas tvam rtarin satyarin | 5.5   |
| tejasāpyāyito visnoh                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 6.16          | tvārn jarā višatārn manda           | 18.36 |
| tejo 'nubhāvam sītāya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 10.27         | tvām mamāryās tatābhānkşur          | 4.2   |
| tena dve arani krtvā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 14.44         | tvam tejah paurusam param           | 5.5   |
| tenāyajata yajnešam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 14.47         | tvan-mā yā-racite loke              | 8.25  |
| te 'nīkapā raghupater abhipatya sarve                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 10.20         | tvara yāśramam āsād ya              | 16.14 |
| tenopayukta-karano                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 2.14          | tvattas tasya sutāḥ proktā          | 1.3   |
| tesām įyestho vitihotro                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 23.29         | tvat-tejasā dharma-mayena samhṛtam  | 5.7   |
| teṣāṁ naḥ puṇya-kīrtīnāṁ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1.5           | tyaja tyajāšu dus prajāe            | 14.9  |
| teṣām purastād abhavann                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 6.5           | tyakta-trapasya phalam adya         | 10.22 |
| tesām sa sīrsabhī rājan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 16.17         | tyaktvā kalevaram yogī              | 6.10  |
| tesārh svasārah pañcāśat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 6.38          | tyaktam punyajana-trāsād            | 3.35  |
| teṣām svasārah saptāsan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 24.22         | 1 .5 7                              |       |
| teṣām svasā sucārākhyā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 24.17         | · U                                 |       |
| teṣāṁ tu ṣaṭ pradhānānāṁ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 23.33         | e                                   |       |
| teṣām vaṃśam pṛthag brahman                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1.4           | udaksenas tatas tasmād              | 21.26 |
| te svar yanto dhanam satra-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 4.4           | udāyudhā abhiyayur                  | 8.10  |
| TO STATE OF THE ST |               | J                                   | 0.20  |

| ugrasena-duhitaro 24.25 varņa yām āsa tac chrutvā                | 15.37         |
|------------------------------------------------------------------|---------------|
| uktas tataś citrarathas 22.40 varņa yāmi mahā-puṇ yam            | 23.19         |
| unmesana-nimesābhyām 13.11 varṣa-pūgān bahūn nīnām               | 11.36         |
| upagiyamāna-caritah 10.33 varunam saranam yātah                  | 7.8           |
| upalabhya mudā yuktah 14.41 vaše kurvanti mām bhaktyā            | 4.66          |
| upapannam idam subhru 20.15 vasistha-sāpād rakso 'bhūd           | 9.18          |
| upavrajann ajīgartād 7.20 vasisthas tad-anujāāto                 | 9.38          |
| upāyam katha yişyāmi 4.69 vasoh pratīkas tat-putra               | 2.18          |
| ūrjaketuh sanadvājād 13.22 vasudevah sutān astāv                 | 24.52         |
| ūrukriyah sutas tasya 12.10 vasudevam devabhāgam                 | 24.28         |
| uruśravāḥ sutas tasya 2.20 vasudevam hareḥ sthānam               | 24.30         |
| urvašī-lokam anvicchan 14.47 vasudevas tu devak yām              | 24.53         |
| urvasīm mantrato dhyāyann 14.45 vasudevas tu rohinyām            | 24.46         |
| urvašīm man yamānas tām 14.42 vāsudeve bhagavati                 | 2.11          |
| urvaši-rahitam mahyam 14.26 vāsudeve bhagavati                   | 4.17          |
| urvašyā uraņau jahrur 14.27 vāsudeve bhagavati                   | 21.16         |
| uśikas tat-sutas tasmāc 24.2 vasu-hamsa-suvamsād yāḥ             | 24.51         |
| uśinaras titiksuś ca 23.2 vasus tas yoparicaro                   | 22.6          |
| utpādya tesu purusah kratubhih 24.66 vasvananto 'tha tat-putro   | 13.25         |
| uttamaś cintitam kuryāt 18.44 vatsaprīteh sutah prāmšus          | 2.24          |
| uttamaśloka-dhuryāya 11.7 vavre hatānām rāmo 'pi                 | 16.7          |
| uttānabarhir ānarto 3.27 vayam hi brāhmaṇās tāta                 | 15.39         |
| uttarāh kosalā mālyaih 10.41 va yam na tāta prabhavāma bhūmni    | 4.56          |
| uttarā-patha-goptāro 2.16 va yam tatrā pi bhrgavah               | 18.14         |
| uttasthus te kuśalino 16.8 vayasā bhavadīyena                    | 18.39         |
| utthitās te nišam yātha 6.28 veda-gupto munih kṛṣṇo              | 22.22         |
| uvāca ślakṣṇayā vācā 14.18 vedaitad bhagavān kanvo               | 20.13         |
| uvāca tā ta jāmātā 3.22 veda-vādātivādān vai                     | 22.17         |
| uvācottarato 'bhyetya 4.6 vepayantīm samudvīkṣya                 | 4.47          |
| vibhaktam vyabhajat tasmai                                       | 21.7          |
| V viśvāmitro 'bhavat tasmin                                      | 7.22          |
| vibhīsanah sasugrīvah                                            | 10.42         |
| vacanād deva-devasya 6.14 vibhīsanāya bhagavān                   | 10.32         |
| vāhanatve vṛtas tasya 6.14 vicacāra mahīm etām                   | 2.13          |
| vaidehī laksmaņas caiva 10.46 vicitravīryas cāvarajo             | 22.21         |
| vaijayantīm srajam bibhrad 15.20 vicitravīryo 'thovāha           | 22.23         |
| vaikunthākhyam yad adhyāste 4.60 vidadhāno 'pi nātṛp yat         | 18.51         |
| vairam siṣādha yiṣavo 16.10 vidāma na vayam sarve                | 4.58          |
| vairūpyāc chūrpaṇakh yāḥ priya-viraha- 10.4 videha uṣyatām kāmam | 13.11         |
| valī-palita ejatka 6.41 vidhā yālīka-viśrambham                  | 14.38         |
| valmīka-randhre dadrše 3.3 vidhehi bhadram tad anugraho hi naḥ   | 5.9           |
| vanam jagāmānuyayus tat- 6.53 vidhehi tasyāpacitim vidhātar      | 4.62          |
| vanam vivešātmani vāsudeve 5.26 vidrumodumbara-dvārair           | 11.32         |
| vanāni nadyo girayo 10.52 vidvān vibhava-nirvānam                | 4.16          |
| varam visadršam matvā 15.5 vijayas tasya sambhūtyām              | 23.12         |
|                                                                  |               |
|                                                                  | 9.37          |
|                                                                  | 9.37<br>19.27 |

| vilapyaivam pitur deham            | 16.16      | vyaktam kenāpi nas tasya                | 3.6         |
|------------------------------------|------------|-----------------------------------------|-------------|
| vilokya kū pa-samvignā             | 19.7       | vyaktam rājanya-tanayām "               | 20.12       |
| vilokya sadyo mumuhe               | 20.9       | vyasrjan maruto 'bibhran                | 20.39       |
| vilokyauśanasim rājañ              | 18.31      | vyatīyur aṣṭa-catvārimsad               | 21.4        |
| vimukta-saṅgah śāntātmā            | 2.12       | vyatyasyatām yathā-kāmam                | 18.37       |
| vinyasta hema-kalasaih             | 11.27      | vyavāya-kāle dadṛśe                     | 9.25        |
| viparyayam aho kastam              | 1.17       | vyavaya-mate dodise                     | 7.20        |
| viplāvitam sva-šibiram             | 15.21      | Y                                       |             |
| vi prausadh y-udu-ganānām          | 14.3       | I                                       |             |
|                                    | 24.50      | yāc yamānāḥ kṛpaṇayā                    | 16.12       |
| viprstho dhrtadevā yām             | 22.20      |                                         | 20.20       |
| vīra-yūthāgranīr yena              | 10.44      | yadā na jagrhe rājā                     | 19.15       |
| vireje bhagavān rājan              | 6.1        | yadā na kurute bhāvam                   | 14.20       |
| virūpah ketumān chambhur           | 6.1        | yad-aṅgāntaram āsādya                   | 7.13        |
| virūpāt prṣadaśvo 'bhūt            | 0.1<br>1.1 | yadā paśoḥ punar dantā                  | 7.13        |
| viryāny ananta-viryasya            | 2.33       | yadā paśur nirdaśah syād                | 7.10        |
| viśālah śūnyabandhuś ca            | 2.33       | yadā patanty asya dantā                 | 14.5        |
| višālo varnša-kṛd rājā             | 9.37       | y adā sa deva-guruņā                    | 14.5<br>5.8 |
| visāpo dvādašābdānte               | -          | yadā visrstas tvam anañjanena vai       | 24.56       |
| visa yāṇām a lam i me              | 21.33      | yadā yadā hi dharmasya                  | 6.47        |
| vismitah parama-pritas             | 6.47       | yad-gārhasthyam tu samvīkṣya            | 18.22       |
| vismitah stambham ajahāt           |            | yad idam kūpa-magnāyā                   |             |
| visnya dudruvur daityā             | 6.18       | yadi no bhagavān prīta                  | 5.11        |
| viśvagandhis tataś candro          | 6.20       | yadi viro mahārāja                      | 7.9         |
| viśvāmitrādhvare yena              | 10.5       | yadoh sahasrajit krostā                 | 23.20       |
| viśvāmitrah sutān āha              | 16.35      | yador vamsam narah srutvā               | 23.19       |
| viśvāmitrasya caivāsan             | 16.29      | yado tāta pratīcchemām                  | 18.38       |
| viśvāmitrātmajaivāham              | 20.13      | yadrcchayāśrama-padam                   | 15.23       |
| viśvāmitro bhṛśam prīto            | 7.24       | yad-rcchayopapannena                    | 2.12        |
| vitathasya sutān manyor            | 21.1       | yad-roṣa-vibhrama-vivṛtta-kaṭākṣa-pāta  | 10.13       |
| vītihotras tv indrasenāt           | 2.20       | yadum ca turvasum caiva                 | 18.33       |
| vītihotro 'sya bhargo 'to          | 17.9       | yadu-putrasya ca krostoh                | 23.30       |
| vivāṣasam tat tatheti              | 14.22      | yā dustyajā durmatibhir                 | 19.16       |
| vivimsateh suto rambhah            | 2.25       | yad-viśrambhād aham naṣtā               | 14.29       |
| vivrkna-varma-dhvaja-cāpa-vigraham | 15.32      | yady asti dattam iştam vā               | 5.10        |
| viyad-vittasya dadato              | 21.3       | yady ayam kriyate bhakşyas              | 9.32        |
| vratānte kārtike māsi              | 4.30       | ya etat samsmaret prātaḥ                | 4.12        |
| vrddham tam pañcatām prāptam       | 8.3        | yaḥ priyārtham utankasya                | 6.22        |
| vṛṣādarbhaḥ sudhīraś ca            | 23.3       | yaḥ purūravasaḥ putra                   | 17.1        |
| vrsaparvā tam ājnāya               | 18.26      | y ah sat ya-pāśa-parīvīta-pītur nidešam | 10.8        |
| vṛṣasenaḥ sutas tasya              | 23.14      | yaḥ śete niśi santrasto                 | 14.29       |
| vṛścann ajasram pradhane virājase  | 5.8        | yaiḥ saṅgṛhīto bhagavān                 | 5.15        |
| vrsneh sumitrah putro 'bhūd        | 24.12      | yair idam tapasā sīstam                 | 18.12       |
| vrtah katipayāmātyair              | 1.23       | yaj-jala-sparśa-mātreṇa                 | 9.12        |
| vyabhicāram munir jūātvā           | 16.5       | yajña-bhug vāsudevārnsah                | 17.4        |
| vyacarat kala-gītāli-              | 18.7       | yajña-dāna-tapo-yogaih                  | 23.25       |
| vyadhatta tīrtham uddhṛtya         | 19.4       | yajña-vāstu-gatam sarvam                | 4.8         |
| vyāghrah pašum ivākhādat           | 9.33       | yakşyamāņo 'tha śaryātiś                | 3.18        |
| vyāghro 'pi vṛkṇa-śravaṇo          | 2.7        | yam āhur vāsudevārisari                 | 15.14       |

| • |      |      |        | _     |      | • •   |     |
|---|------|------|--------|-------|------|-------|-----|
| v | erze | ıchn | ווא מו | er Sa | nski | ritve | rse |

| • | ^ |   |
|---|---|---|
| h | ч | ` |
|   |   |   |

| yamā ya bhallair ana yad                | 6.17  | yauvanāśvo 'tha māndhātā          | 6.34  |
|-----------------------------------------|-------|-----------------------------------|-------|
| yamunāntar-jale magnas                  | 6.39  | yāvat sūrya udeti sma             | 6.37  |
| yam yam karābh yām spṛśati              | 22.13 | yavīnaro brhadvišvah              | 21.32 |
| yan māyā-ceṣṭitam pumsaḥ                | 24.58 | yavīnaro dvimīdhasya              | 21.27 |
| yan-māyayā mohita-cetasas tvām          | 8.22  | yaviştham vyabhajan dāyam         | 4. l  |
| yan-nāma śruti-mātrena                  | 5.16  | yavī yān ja jna etesām            | 15.13 |
| yan-nimittam abhūd yuddham              | 7.7   | yayāce 'bh yavahārāya             | 4.36  |
| yan no bhavān sañjānīte                 | 16.34 | yayā loka-gurur devaḥ             | 15.39 |
| yan no 'ntar-hṛdayam viśya              | 11.6  | yayāter jyestha-putrasya          | 23.18 |
| yān vandanty upatisthante               | 18.13 | yayau vihāyasāmantrya             | 5.22  |
| yasmān me bhaksitah pāpa                | 9.35  | yayātir anabhipretam              | 18.23 |
| yasmāt trasanti hy udvignā              | 6.33  | ye bhūtā ye bhavişyāś ca          | 1.5   |
| yasminn ailādayo bhū-pāḥ                | 14.1  | ye dārāgāra-putrāpta-             | 4.65  |
| yasminn idam viracitam                  | 18.49 | ye deha-bhājas tri-guṇa-pradhānā  | 8.22  |
| yasminn otam idam protam                | 9.7   | ye madhucchandaso jyesthāh        | 16.33 |
| yasmin sat-karṇa-pī yuṣe                | 24.62 | ye mānam me 'nugrhnanto           | 16.35 |
| yas tālajanghān yavanāñ                 | 8.5   | ye mātrā bahir utsṛṣṭe            | 22.8  |
| yasya kratuşu girvânaih                 | 4.23  | ye 'mṛtatvam anuprāptā            | 24.11 |
| yasyām abhūd dantavakra                 | 24.37 | ye 'njunasya sutā rājan           | 16.9  |
| yasyāmalam nṛpa-sadaḥsu yaśo            | 11.21 | ye viksiptendri ya-dhi yo         | 9.46  |
| yasyām parāśarāt sākṣād                 | 22.21 | yo devair arthito dait yān        | 9.42  |
| yasyām utpādayām āsa                    | 2.32  | yogaiśvaryena bālāms tān          | 8.17  |
| yasyānanam makara-kuṇḍala-cāru-         | 24.65 | yogam mahoda yam rsir             | 12.4  |
| yasya yogam na vāñchanti                | 13.9  | yogeśvara-prasādena               | 13.27 |
| yasyeritā sānkh ya-ma yī dṛdheha naur   | 8.13  | yogeśvaratvam aiśvaryam           | 15.19 |
| yalas tam prāpya rājānam                | 12.16 | yogī sa gavi bhāryāyām            | 21.25 |
| yātau yad uktvā pitarau                 | 20.38 | yoʻjamidha-suto hy anya           | 22.4  |
| yāte śūdre tam anyo 'gād                | 21.8  | yo loka-vīra-samitau dhanur aiśam | 10.6  |
| yathaiva śrnumo dūrāt                   | 24.9  | yo mām atithim ā yātam            | 4.45  |
| yathopajosam visa yāñ                   | 18.46 | yonir yathā na duşyeta            | 24.34 |
| yatır yayatıh samyatır                  | 18.1  | yo rāto deva-yajane               | 16.32 |
| yat krtvā sādhu me bhūyād               | 4.39  | yo'samanjasa ity uktah            | 8.14  |
| yato yato dhāvati tatra tatra           | 4.51  | yo 'sau gaṅgā-taṭe krīḍan         | 23.13 |
| yato yato 'sau praharat-paraśvadho      | 15.31 | yo 'sau sat yavrato nāma          | 1.2   |
| yat pṛthivyām vrīhi-yavam               | 19.13 | yo vā angirasām satre             | 3.1   |
| yatra pravistah purusa                  | 18.2  | y o vai hariścandra-makhe         | 16.31 |
| yatra rājarṣayo vamśyā                  | 20.1  | yudhişthirāt prativindhyaḥ        | 22.29 |
| yatrāste bhagavāñ charvo                | 1.25  | yudhisthirāt tu pauravyām         | 22.30 |
| yatra sva-pit <del>ī</del> ṇām de hā    | 9.10  | yugandharo 'namitrasya            | 24.14 |
| yatrāvatīrņo bhagavān                   | 23.20 | yuktah sāmvatsaram vīro           | 4.29  |
| yat-sattvatah sura-ganā rajasah praješā | 10.14 | yuvanāśvasya tanayaś              | 6.30  |
| yat tad brahma param süksmam            | 9.49  | yuvanāśvo 'bhavat tasya           | 6.25  |
| yat te pitāvadad dharmam                | 4.10  | yuvanāsvo 'tha tatraiva           | 6.32  |
| yat tvam jarā-grastam asaty asammatam   | 3.20  | yūyam brahma-vido yuktās          | 1.18  |
|                                         |       |                                   |       |

### Stichwortverzeichnis

Zahlen in Halbfett weisen auf Verse des Śrīmad-Bhāgavatam hin, Zahlen in Normalschrift auf Erläuterungen.

| <b>A</b>                                                      | Almosen (Forts.)                                         | Ambarīşa Mahārāja (Forts.)                                     |
|---------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| A                                                             | für brāhmanas, 11.5                                      | Eigenschaften von, 4.24, 4.47-                                 |
|                                                               | vom König für Baladeva, 3.33,                            | 48, 4.65, <b>5.2, 5.14-</b>                                    |
|                                                               | 3.36                                                     | <b>17</b> , 5.24-26                                            |
| Abhimanyu, 22.33                                              | von Saryāti für Cyavana, 3.9                             | Eltern von, 6.38                                               |
| Abhiseka, definiert, 10.48                                    | Alter                                                    | Enthaltsamkeit von, 4.26                                       |
| Absolute Wahrheit                                             | Cyavana Muni im, 3.10, 3.14                              | Erzählung über, reinigende                                     |
| Aspekte der, drei aufgeführt,<br>5.25, 5.25, 9.49,            | Entsagung des Familienlebens                             | Kraft der, 5.27-28                                             |
| 23.20-21                                                      | im, 1.42, 19.2, 19.12,                                   | Fasten von, 4.30, 4.39-40, 5.18, 5.23                          |
| der Herr als, 9.43, <b>10.2</b> , 18.49                       | 19.19<br>Saubhari R și im, <b>6.41-42</b>                | 5.16, 5.23<br>Fluch unwirksam bei, 4.13-14                     |
| als Person, 24.66                                             | sinnliche Wünsche im, 19.16,                             | ist gleichgültig gegenüber An-                                 |
| reine Gottgeweihte kennen,                                    | 19.18                                                    | haftungen, 4.27                                                |
| 5.25, 10.3                                                    | Verjüngung im, 3.11                                      | im Haushälterleben, 4.29                                       |
| durch spirituellen Meister,                                   | Yayāti änderte, 18.42-46,                                | als Herrscher über die Welt,                                   |
| 10.3                                                          | 19.21                                                    | <b>4.15-16, 4.21</b> , 5.24                                    |
| Siehe auch: Höchster Herr                                     | Amara-koşa-Wörterbuch, zitiert in                        | im hingebungsvollen Dienst,                                    |
| Acaryas (heilige Lehrer)                                      | bezug auf bhrūṇa, 9.31                                   | <b>4.18</b> -22, <b>4.26</b> , 4.29-                           |
| definiert, 19.10                                              | Ambarīşa Mahārāja                                        | 32 <b>, 5.25</b> , 5.27                                        |
| Dienst für, empfohlen, 6.51  Siehe auch: Spiritueller Meister | aśvamedha-Opfer von, 4.22                                | kannte Absolute Wahrheit,                                      |
| Adhama, definiert, 24.58                                      | Barmherzigkeit des Herrn mit,                            | 5.25                                                           |
| Adharma-jña, definiert, 18.40                                 | 4.28, 5.24                                               | als König, 4.15-16, 4.21,                                      |
| Affen                                                         | befolgte Ekādaśī-Gelübde,<br>4.29-30, 4.68               | 4.21-22, <b>4.26</b> , 5.26<br>Königin von, <b>4.29</b> , 4.29 |
| Hanumān König der, 10.4                                       | beschützt vom Herrn, 4.48                                | Königreich aufgeteilt von, un-                                 |
| Lankā angegriffen von, 10.16-                                 | betete zum Herrn um Durväsäs                             | ter seinen Söhnen.                                             |
| 17                                                            | Verschonung, 5.10-                                       | <b>5.26</b> . 5.26                                             |
| als Rāmas Verbundete, 10.12,                                  | 11                                                       | Kühe als Almosen gegeben                                       |
| 10.16, 10.19                                                  | beurteilt das Universum, 4.17                            | von, 4.33-35                                                   |
| in Vmdavana, 19.19                                            | Bildgestalt gebadet und geklei-                          | materielle Wünsche aufgege-                                    |
| Agnihotra-yajña                                               | det von, 4.31-32                                         | ben von, 4.15-16,                                              |
| Jamadagni vollzog, 15.25<br>von Rāma durchgeführt,            | brāhmaņas geachtet von, 4.21,                            | <b>4.26</b> , 5.25                                             |
| 11.18-19                                                      | 4.21, <b>4.31-35</b>                                     | als Nābhāgas Sohn, 4.13, 4.71                                  |
| verboten bei Anwesenheit des                                  | brāhmaņas um Rat befragt<br>von, <b>4.38-40</b>          | Opfer durchgeführt von, 4.22-                                  |
| älteren Bruders.                                              |                                                          | 23                                                             |
| 22.14-15                                                      | Bürger unter, 4.24                                       | Regierung von, 13.12<br>als reiner Gottgeweihter, 4.13,        |
| Agniveśya                                                     | Durvāsā gespeist von, 5.18-<br>19, 5.24                  | 4.17. 4.24. 4.48.                                              |
| andere Namen von, 2.21                                        | Durvāsā im Gegensatz zu,                                 | 4.69, 5.6, 5.20, 5.24-                                         |
| brahmanische Dynastie von,                                    | 4.65, 4.68                                               | 26                                                             |
| 2.22                                                          | Durvāsās Bestrafung von, fehl-                           | Sinnenbefriedigung zurückge-                                   |
| Ahangraha-upāsanā-Verehrung,                                  | geschlagen, 4.48-49                                      | wiesen von, 4.18-20                                            |
| Aja, Sohn von Rabhu, 10.1                                     | Durvāsās Dāmon keine Stö-                                | Söhne von, 5.26, 5.26, 6.1                                     |
| Aja, Sohn von Ürjabetu, 13.22                                 | rung für, 4.47                                           | im Stand des vānaprastha,                                      |
| Ajamidha, 21.21-22, 21.30, 22.4-                              | als Durvāsās Freund, 5.24                                | 5.26                                                           |
| 5                                                             | als Durvāsās Gastgeber, 4.33-                            | vom Sudarśana-cakra be-                                        |
| Ajāmila, 9.6                                                  | 36                                                       | schützt, 5.6                                                   |
| Ajigarta, <b>7.20, 16.30</b>                                  | Durvāsās Sache vertreten von,                            | Sudarsana-cakra durch Gebete                                   |
| Akāma, definiert, 4.24                                        | 5.4, 5.9-11                                              | besänftigt von, 5.2-12                                         |
| Akrūra, 24.15-18                                              | von Durvāsā Unrecht zugefügt,                            | verglichen mit Geschäftsmann,                                  |
| Akşata-yoni, definiert, 24.34                                 | 4.68-69, 5.6                                             | 5.27                                                           |
| Akşauhini, definiert, 15.30<br>Almosen                        | Durvāsā würdigte, 5.13-22<br>Durvāsā zornig auf, 4.43-46 | Viśvanātha Cakravartī unter-<br>stützt, 4,44                   |
| Ambarisa gab Kühe als, 4.33-                                  | Durvasa zornig auf, 4.43-46<br>Durvasa zu den Füßen von. | zitiert in bezug auf Brechen des                               |
| Ambarişa gab Kune ais, 4.33-                                  | 5.1-2                                                    | Fastens. 4.39-40                                               |
| 33                                                            | J.1-6                                                    | i astells, 7.33-70                                             |

| Ambarīşa Mahārāja (Forts.)                                  | Analogien (Forts.)                              | Anhaftung (Forts.)                                         |
|-------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| zitiert in bezug auf Sudar-                                 | Sohn eines reichen Mannes und                   | von Hariścandra zu seinem                                  |
| śana-cakra, 5.3-9                                           | Geweihter des Herrn,                            | Sohn, 7.15                                                 |
| zog sich in den Wald zurück,                                | 4.64                                            | an Kṛṣṇa, 9.42                                             |
| <b>5.26-</b> 27                                             | Sonnenschein und brahma-                        | materielle                                                 |
| Ambarīşa, Sohn Māndhātās, 7.1                               | jyoti, 11.19                                    | ādhyātma-yoga zur Loslö-                                   |
| Amerika                                                     | Toten eines brahmana, eines                     | sung von, 12.3-4                                           |
| Hare-Kṛṣṇa-Bewegung als Hoffnung für, 1.17                  | Embryos und einer<br>Kuh, 9.31                  | von Ambarişa aufgegeben,<br>4.27, <b>5.26</b> , 5.26       |
| ISKCON-Bauernhöfe in, 15.25                                 | Tuch und Universum, 9.7                         | von reinen Gottgeweihten                                   |
| Amṛta, definiert, 21.11                                     | Urin und Rāvaņa, 10.15,                         | auf gegeben, 4.65                                          |
| Amsuman                                                     | 10.15                                           | sollte von Gottgeweihten                                   |
| als Asamañjasas Sohn, 8.14                                  | verrückter Elefant und Verge-                   | vermieden wer-                                             |
| bekam Sagaras Königreich,                                   | hen, 4.68                                       | den, 4.27                                                  |
| 8.30                                                        | Vogel und ergebene Seele,                       | Siehe auch: W unsche, ma-                                  |
| betete zu Kapila, 8.20-26                                   | 19.24                                           | terielle                                                   |
| fand Pferd, 8.19, 8.29                                      | Wattebausch und Planeten,                       | an Sinnenbefriedigung, 18.39,                              |
| von Kapila unterwiesen, 8.27-                               | 10.16                                           | 19.16                                                      |
| 28                                                          | Yoghurt und Śiva, 9.7                           | des Vaters an die Kinder,                                  |
| als Sagaras Enkel, 8.14, 8.19,                              | Ziegen und Materialisten,                       | 18.27                                                      |
| 9.1                                                         | 19.5-6, 19.10                                   | Anīkinī, definiert, 15.30                                  |
| Analogien Ackerland und Frau, 6.2                           | Ānarta-Land, 3.28<br>Anenā, 6.20, 17.1-3, 17.11 | Anu, Sohn von Kapotaromā, 24.20                            |
| befreite Seele und Rāma. 10.8                               | Angada (Affensoldat), 10.19-20,                 | Anu, Sohn von Kuruvaśa, 24.5-8                             |
| Bewässern einer Baumwurzel                                  | 10.42-43                                        | Anu, Sohn von Yayati, 18.33,                               |
| und Verehrung Got-                                          | Angirā                                          | 18.41, 19.22, 23.1                                         |
| tes. 11.1, 14.48                                            | gab Śiva W issen, 14.6                          | Anuloma-Heirat, 18.5                                       |
| Boot und sārikhya-Philosophie,                              | Nachkommen von, gaben Nā-                       | Apsarās, 2.31, 16.2                                        |
| 8.13                                                        | bhaga die Überreste                             | Arcanā. Siehe: Verehrung der Bild-                         |
| Butter, Feuer und lustvolle                                 | des Geldes von, 4.4-5                           | gestalt des Höchsten Herrn                                 |
| Wünsche, 19.14                                              | Nachkommen von, Opfer der,                      | Arjuna                                                     |
| dunkler Brunnen und Fami-                                   | 4.3-5                                           | heiratete Draupadi, 20.15                                  |
| lienleben, 19.2                                             | als Samvartas Vater, 2.26                       | Kṛṣṇa und, 24.66, <b>24.67</b>                             |
| eingebildete Stadt und mate-                                | zeugte Rathitaras Söhne, 6.2-3                  | Söhne von, 22.29-32                                        |
| rielle Welt, <b>9.47</b> , 9.47                             | Angst                                           | zitiert in bezug auf Parabrah-                             |
| Fallen vom Himmel und Rava-                                 | Ambarişa frei von, 4.28, 4.47-                  | man, 19.19                                                 |
| nas Tod, <b>10.23</b> , 10.23                               | 48, 4.65                                        | Arya-Zivilisation, Heiratswett-                            |
| Fuchse und Frauen, 14.36                                    | Anziehung zwischen Mann                         | kämpfe in der, 20.15<br>Āryāvarta, <b>6.5, 16.21-22</b>    |
| Geschaftsmann und Ambarișa,                                 | und Frau verursacht,                            | Aryavarta, $6.5$ , $16.21-22$<br>Asakti, definiert, $9.42$ |
| 5.27                                                        | 11.17                                           | Asamakşam, definiert, 10.11                                |
| Gespenst und Lust, 19.5-6                                   | von Durvāsā vor dem Sudar-                      | Asamanjasa                                                 |
| Herzkrankheit und Lust, 19.13<br>Himmel und Kapilas Körper, | śana-cakra, 4.49-52                             | mystische Kraft von, 8.17                                  |
| 8.12                                                        | der Ganga vor Sünden der Erd-                   | als Sagaras Sohn, 8.14                                     |
| Katzenjunges und Geweihter                                  | bevölkerung, <b>9.5</b> , 9.5                   | tat abscheuliche Dinge, 8.15-                              |
| des Herrn, 13.9                                             | Gottgeweihte frei von, 4.24, 4.28, 4.47-48      | 17                                                         |
| Kind des Vaters und Geweihter                               | von Kakudmis Verwandten                         | vergangenes und gegenwärtiges                              |
| des Herrn, 4.68                                             | vor Yakşas, 3.35                                | Leben von, 8.15-16                                         |
| Kleidungsstücke, Seele und                                  | von Nichtgottgeweihten vor                      | Asutī, definiert, 3.20<br>Astakā-śrāddha                   |
| Körper, 1.33                                                | Feuerrad des Herrn,                             | definiert, <b>6.6</b>                                      |
| dem Magen Nahrung geben                                     | 4.28                                            | Siehe auch: Śrāddha-Zeremo-                                |
| und Gott verehren,                                          | des Ozeans vor Rāma, 10.13                      | nie                                                        |
| Millionär und Gottgeweihter,                                | Prahlada frei von, 4.47                         | Astrologie                                                 |
| 5.27                                                        | von Rāvaņa vor Māndhātā,                        | bei Geburtszeremonie, 20.37                                |
| Öl ins Feuer und materielle                                 | 6.33-34                                         | Heirat im Einklang mit, 18.23                              |
| Verlangen, 6.48                                             | von Śaryāti vor Cyavana, 3.8                    | Asuras                                                     |
| Reinheit der Sonne und der                                  | Anhaftung                                       | definiert, 14.59                                           |
| Herr, 9.5                                                   | an die Familie, 4.65, 19.2,                     | Siehe auch: Atheisten, Dämo-                               |
| Schlange, von einem Juwel ge-                               | 19.11-12                                        | nen                                                        |
| krönt, und gelehrter                                        | an Frauen, 10.11, 14.42                         | Aśvamedha-Opfer                                            |
| Materialist, 4.70                                           | eines Gottgeweihten an                          | von Ambarisa, 4.22                                         |
| Söhne des Vaters und Bürger                                 | brahmanische Kultur,                            | von Bharata, 20.24-26                                      |
| Rāmas, 10.50                                                | 9.43                                            | von Janamejaya, 22.37                                      |
|                                                             |                                                 |                                                            |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | B.C.: (B.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Aśvamedha-Opfer (Forts.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Badarikāśrama, 3.36                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Befreiung (Forts.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| im Kali-yuga verboten, 20.24-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Badva, definiert, 20.24-26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | von reinen Gottgeweihten ge-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 26, 22.25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Bāhuka, König                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | währt, 21.18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| von Sagara, 8.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Frauen von, 8.3-4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Saubhari Munis Anweisungen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| von Somadatta, 2.35-36                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | im Lebensstand des vānapra-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | für, <b>6.51</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Aśvatthāmā, 12.6, 22.34                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | stha, <b>8.2</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | von Vater und Mutter, 20.22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Aśvinī-kumāras                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Bahv-rca, definiert, 6.45-46                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | durch Wissen über Kṛṣṇa,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| als Ärzte, 3.11, 3.13, 3.26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Baladeva, Śri                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 13.9, 24.59                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| und Cyavana, 3.11-17, 3.24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | als der Höchste, 3.33-34, 3.36                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Siehe auch: Erlösung; Freiheit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| erhielten Erlaubnis, soma-rasa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Königstochter als Almosen für,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Begräbnis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| zu trinken, 3.12,<br>3.24, 3.26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 3.33-34, 3.36                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | von Jaţāyu, 10.12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | reinigende Kraft von, 3.34                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | von Rāvaņa, 10.29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| im See des Lebens, 3.14-15<br>von Sukanyā erfreut, 3.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Balarāma (Saṅkarṣaṇa), Srī, 24.53-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Srāddha-, 10.29<br>Berauschung, 9.16-17, 9.24-26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| zeugten Nakula und Sahadeva                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 55, 24.60                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Besitztümer, materielle                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| mit Mādri, 22.27-28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Barbaras, 8.5-6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | als Gottes Geschenk, 4.53-54                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| zitiert in bezug auf den See des                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Barmherzigkeit des spirituellen<br>Meisters mit Schüler, 9.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | im hingebungsvollen Dienst,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Lebens, 3.13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Barmherzigkeit des Höchsten Herrn                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 4.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Atembeherrschung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | mit Ambarisa, 5.24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | von Näbhägas Brüdern unehr-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| eines <i>yogi</i> , 12.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | mit Gottgeweihten, 4.65, 4.65                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | lich geteilt. 4.1-2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Siehe auch: Yoga                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | der Herr wird erkannt durch.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Siehe auch: Reichtum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Atharva Veda, 24.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 8.21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Bestrafung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Atheisten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | mit einem Prediger, 9.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Ambarisas durch Durvāsa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| haben eine fehlerhafte Weltan-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Bäume                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | mißlungen, 4.45                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| schauung, 24.58                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Aśoka-, 10.30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | fünf Arten von Menschen be-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Siehe auch: Dämonen; Māyā-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | von Rāmas Affen benutzt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | freit von, 9.30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| vādīs                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 10. 16, 10.20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | materielle Natur gibt, 10.14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Atma-tattva-vit, definiert, 6.45-46                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Sami-, 14.44-45                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | bei Stolz, 15.24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Atomwaffen, als Gefahr für                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Śimsapā-, 10.30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | von sündvollen Menschen,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Menschheit, 4.70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | vedischer Wunsch-, Frucht                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 10.22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| A-u-m                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | des, 3.11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Vater und Mutter befreit von,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| erklärt, 20.16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Bauweise, materielle im Gegensatz                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 20.22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Siehe auch: Oriskāra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | zu spiritueller, 4.25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | bei Vergehen gegen Vaisnavas,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Aurva Muni                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Bedingte Seelen. Siehe: Seelen, be-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 4.71                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Aurva Muni<br>gab Sagara Mahārāja mysti-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Aurva Muni<br>gab Sagara Mahārāja mysti-<br>sche Kraft, <b>23.28</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Bedingte Seelen. Siehe: Seelen, be-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 4.71 Bevölkerung gereinigte, verglichen mit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Aurva Muni<br>gab Sagara Mahārāja mysti-<br>sche Kraft, <b>23.28</b><br>unterwies Sagara, <b>8.5-7, 8.30</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Bedingte Seelen, Siehe: Seelen, bedingte Befreiung von Ambarişa, 5.26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 4.71 Bevölkerung gereinigte, verglichen mit Halbgöttern, 1.18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Aurva Muni<br>gab Sagara Mahārāja mysti-<br>sche Kraft, <b>23.28</b><br>unterwies Sagara, <b>8.5-7, 8.30</b><br>verbot <i>sāii-</i> Ritual Bāhukas,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Bedingte Seelen. Siehe: Seelen, bedingte Befreiung von Ambarişa, 5.26 Arten der, vier aufgezählt,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 4.71 Bevolkerung gereinigte, verglichen mit Halbgottern, <b>1.18</b> Hare-Kışna-Bewegung als                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Aurva Muni<br>gab Sagara Mahārāja mysti-<br>sche Kraft, <b>23.28</b><br>unterwies Sagara, <b>8.5-7, 8.30</b><br>verbot <i>sāti</i> -Ritual Bāhukas,<br><b>8.3</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Bedingte Seelen. Siehe: Seelen, bedingte Befreiung von Ambarisa, 5.26 Arten der, vier aufgezahlt, 4.67                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 4.71 Bevolkerung gereinigte, verglichen mit Halbgottern, 1.18 Hare-Kṛṣṇa-Bewegung als Hoffnung für, 1.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Aurva Muni gab Sagara Mahārāja mysti- sche Kraft, 23.28 unterwies Sagara, 8.5-7, 8.30 verbot sāti-Ritual Bāhukas, 8.3 Ausbildung der Bevolkerung,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Bedingte Seelen. Siehe: Seelen, bedingte Befreiung von Ambarişa, 5.26 Arten der, vier aufgezählt, 4.67 Bilvamangalas Ansicht über,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 4.71  Bevolkerung gereinigte, verglichen mit Halbgöttern, 1.18  Hare-Kışna-Bewegung als Hoffnung für, 1.17 heutzutage auf der südru-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Aurva Muni<br>gab Sagara Mahārāja mysti-<br>sche Kraft, 23.28<br>unterwies Sagara, 8.5-7, 8.30<br>verbot sāti-Ritual Bāhukas,<br>8.3<br>Ausbildung der Bevolkerung,<br>10.50                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Bedingte Seelen. Siehe: Seelen, bedingte  Befreiung von Ambarişa, 5.26 Arten der, vier aufgezählt, 4.67 Bilvamangalas Ansicht über, 4.67                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 4.71  Bevolkerung gereinigte, verglichen mit Halbgottern, 1.18  Hare-Kṛṣṇa-Bewegung als Hoffnung fur, 1.17 heutzutage auf der sūdra-Ebene, 2.23-24, 6.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Aurva Muni gab Sagara Mahārāja mysti- sche Kraft, 23.28 unterwies Sagara, 8.5-7, 8.30 verbot sāti-Ritual Bāhukas, 8.3 Ausbildung der Bevolkerung, 10.50 Avabhṛtha-snāna-Bad, 16.23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Bedingte Seelen. Siehe: Seelen, bedingte  Befreiung von Ambarişa, 5.26 Arten der, vier aufgezählt, 4.67 Bilvamaigalas Ansicht über, 4.67 im brahmajyoti, 11.19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 4.71  Bevolkerung gereinigte, verglichen mit Halbgottern, 1.18  Hare-Kṛṣṇa-Bewegung als Hoffnung fur, 1.17 heutzutage auf der sūdru- Ebene, 2.23-24, 6.7 Unzufriedenheit unter der, in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Aurva Muni gab Sagara Mahārāja mysti- sche Kraft, 23.28 unterwies Sagara, 8.5-7, 8.30 verbot sāti-Ritual Bāhukas, 8.3 Ausbildung der Bevölkerung, 10.50 Avabhṛha-snāna-Bad, 16.23 Avaiṣṇavas. Siehe: Nichtgottge-                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Bedingte Seelen. Siehe: Seelen, bedingte  Befreiung von Ambarişa, 5.26 Arten der, vier aufgezählt, 4.67 Bilvamangalas Ansicht über, 4.67 im brahmajyoti, 11.19 von Dämonen durch den                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 4.71  Bevolkerung gereinigte, verglichen mit Halbgöttern, 1.18  Hare-Kṛṣṇa-Bewegung als Hoffnung für, 1.17 heutzutage auf der śūdru- Ebene, 2.23-24, 6.7 Unzufriedenheit unter der, in westlichen Ländern,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Aurva Muni gab Sagara Mahārāja mysti- sche Kraft, 23.28 unterwies Sagara, 8.5-7, 8.30 verbot sādi-Ritual Bāhukas, 8.3 Ausbildung der Bevolkerung, 10.50 Avabhṛṭha-snāna-Bad, 16.23 Avaiṣṇavas. Siehe: Nichtgottge- weihte                                                                                                                                                                                                                                                                               | Bedingte Seelen. Siehe: Seelen, bedingte Befreiung von Ambarisa, 5.26 Arten der, vier aufgezählt, 4.67 Bilvamangalas Ansicht über, 4.67 im brahmajyoti, 11.19 von Dämonen durch den Herrn, 24.61, 24.66-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 4.71  Bevolkerung gereinigte, verglichen mit Halbgottern, 1.18  Hare-Kṛṣṇa-Bewegung als Hoffnung für, 1.17 heutzutage auf der sūdra- Ebene, 2.23-24, 6.7 Unzufriedenheit unter der, in westlichen Landern, 6.48                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Aurva Muni gab Sagara Mahārāja mysti- sche Kraft, 23.28 unterwies Sagara, 8.5-7, 8.30 verbot sāti-Ritual Bāhukas, 8.3 Ausbildung der Bevölkerung, 10.50 Avabhṛha-snāna-Bad, 16.23 Avaiṣṇavas. Siehe: Nichtgottge-                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Bedingte Seelen. Siehe: Seelen, bedingte  Befreiung von Ambarişa, 5.26 Arten der, vier aufgezählt, 4.67 Bilvamangalas Ansicht über, 4.67 im brahmajyoti, 11.19 von Dämonen durch den Herrn, 24.61, 24.66-67                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 4.71  Bevolkerung gereinigte, verglichen mit Halbgottern, 1.18  Hare-Kṛṣṇa-Bewegung als Hoffnung fur, 1.17 heutzutage auf der sūdra- Ebene, 2.23-24, 6.7 Unzufriedenheit unter der, in westlichen Ländern, 6.48 vollkommene, kennt Vergan-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Aurva Muni gab Sagara Mahārāja mysti- sche Kraft, 23.28 unterwies Sagara, 8.5-7, 8.30 verbot sāti-Ritual Bāhukas, 8.3 Ausbildung der Bevolkerung, 10.50 Avabhṛiha-snāna-Bad, 16.23 Avaiṣṇavus. Siehe: Nichtgottge- weihte Avatāra. Siehe: Hochster Herr, Er-                                                                                                                                                                                                                                            | Bedingte Seelen. Siehe: Seelen, bedingte  Befreiung von Ambarişa, 5,26 Arten der, vier aufgezählt, 4,67 Bilvamangalas Ansicht über, 4,67 im brahmajyoti, 11.19 von Dämonen durch den Herrn, 24.61, 24.66- 67 definiert, 19.26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 4.71  Bevolkerung gereinigte, verglichen mit Halbgottern, 1.18  Hare-Kışna-Bewegung als Hoffnung für, 1.17 heutzutage auf der südru- Ebene, 2.23-24, 6.7 Unzufriedenheit unter der, in westlichen Ländern, 6.48 vollkommene, kennt Vergan- genheit, Gegenwart                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Aurva Muni gab Sagara Mahārāja mysti- sche Kraft, 23.28 unterwies Sagara, 8.5-7, 8.30 verbot sāti-Ritual Bāhukas, 8.3 Ausbildung der Bevolkerung, 10.50 Avabhṛtha-snāna-Bad, 16.23 Avaiṣṇavas. Siehe: Nichtgottge- weihte Avaiāra. Siehe: Hochster Herr, Er- scheinen des; Inkarnatio-                                                                                                                                                                                                                  | Bedingte Seelen. Siehe: Seelen, bedingte  Befreiung von Ambarişa, 5.26 Arten der, vier aufgezählt, 4.67 Bilvamangalas Ansicht über, 4.67 im brahmajyoti, 11.19 von Dämonen durch den Herrn, 24.61, 24.66- 67 definiert, 19.26 Devävgdhas Nachkommen er-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 4.71  Bevolkerung gereinigte, verglichen mit Halbgottern, 1.18  Hare-Kṛṣṇa-Bewegung als Hoffnung für, 1.17 heutzutage auf der südru- Ebene, 2.23-24, 6.7 Unzufriedenheit unter der, in westlichen Ländern, 6.48 vollkommene, kennt Vergan- genheit, Gegenwart und Zukunft, 4.57-59                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Aurva Muni gab Sagara Mahārāja mysti- sche Kraft, 23.28 unterwies Sagara, 8.5-7, 8.30 verbot sāti-Ritual Bāhukas, 8.3 Ausbildung der Bevölkerung, 10.50 Avabhṛha-snāna-Bad, 16.23 Avaiṣṇavas. Siehe: Nichtgottge- weihte Avatāra. Siehe: Hochster Herr, Er- scheinen des; Inkarnatio- nen des Höchsten Herrn                                                                                                                                                                                            | Bedingte Seelen. Siehe: Seelen, bedingte  Befreiung von Ambarişa, 5.26 Arten der, vier aufgezählt, 4.67 Bilvamangalas Ansicht über, 4.67 im brahmajyoti, 11.19 von Dämonen durch den Herrn, 24.61, 24.66-67 definiert, 19.26 Devävydhas Nachkommen erlangen, 24.10-11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 4.71  Bevolkerung gereinigte, verglichen mit Halbgottern, 1.18  Hare-Kṛṣṇa-Bewegung als Hoffnung fur, 1.17 heutzutage auf der sūdra-Ebene, 2.23-24, 6.7  Unzufriedenheit unter der, in westlichen Ländern, 6.48  vollkommene, kennt Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, 4.57-59  Siehe auch: Lebewesen; Men-                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Aurva Muni gab Sagara Mahārāja mysti- sche Kraft, 23.28 unterwies Sagara, 8.5-7, 8.30 verbot sāti-Ritual Bāhukas, 8.3 Ausbildung der Bevolkerung, 10.50 Avabhṛtha-snāna-Bad, 16.23 Avaiṣṇavas. Siehe: Nichtgottge- weihte Avatāra. Siehe: Hochster Herr, Er- scheinen des; Inkarnatio- nen des Hochsten Herrn Avidyā. Siehe: Unwissenheit Ayodhyā Einwohner von, 11.22, 11.25-                                                                                                                          | Bedingte Seelen. Siehe: Seelen, bedingte  Befreiung von Ambarişa, 5.26 Arten der, vier aufgezählt, 4.67 Bilvamangalas Ansicht über, 4.67 im brahmajyoti, 11.19 von Dämonen durch den Herrn, 24.61, 24.66- 67 definiert, 19.26 Deväyrdhas Nachkommen erlangen, 24.10-11 Devayani erlangt, 19.27-29                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 4.71  Bevolkerung gereinigte, verglichen mit Halbgottern, 1.18  Hare-Kṛṣṇa-Bewegung als Hoffnung fur, 1.17 heutzutage auf der sūdru- Ebene, 2.23-24, 6.7 Unzufriedenheit unter der, in westlichen Landern, 6.48 vollkommene, kennt Vergan- genheit, Gegenwart und Zukunft, 4.57-59 Siehe auch: Lebewesen; Men- schen: Stadtbewohner                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Aurva Muni gab Sagara Mahārāja mysti- sche Kraft, 23.28 unterwies Sagara, 8.5-7, 8.30 verbot sādi-Ritual Bāhukas, 8.3 Ausbildung der Bevolkerung, 10.50 Avabhṛṭha-snāna-Bad, 16.23 Avaiṣṇavas. Siehe: Nichtgottge- weihte Avaiāra. Siehe: Hochster Herr, Er- scheinen des; Inkarnatio- nen des Hochsten Herrn Avidyā. Siehe: Unwissenheit Ayodhyā Einwohner von, 11.22, 11.25-                                                                                                                          | Bedingte Seelen. Siehe: Seelen, bedingte  Befreiung von Ambarişa, 5,26 Arten der, vier aufgezählt, 4,67 Bilvamangalas Ansicht über, 4,67 im brahmajyoti, 11.19 von Dämonen durch den Herrn, 24.61, 24.66- 67 definiert, 19.26 Devävrdhas Nachkommen erlangen, 24.10-11 Devayāni erlangt, 19.27-29 durch Gangā, 9.14                                                                                                                                                                                                                                                                      | 4.71  Bevolkerung gereinigte, verglichen mit Halbgottern, 1.18  Hare-Kṛṣṇa-Bewegung als Hoffnung fur, 1.17 heutzutage auf der sūdra-Ebene, 2.23-24, 6.7  Unzufriedenheit unter der, in westlichen Ländern, 6.48  vollkommene, kennt Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, 4.57-59  Siehe auch: Lebewesen; Men-                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Aurva Muni gab Sagara Mahārāja mysti- sche Kraft, 23.28 unterwies Sagara, 8.5-7, 8.30 verbot sāti-Ritual Bāhukas, 8.3 Ausbildung der Bevolkerung, 10.50 Avabhṛṭha-snāna-Bad, 16.23 Avaiṣṇavas. Siehe: Nichtgottge- weihte Avatāra. Siehe: Hochster Herr, Er- scheinen des; Inkarnatio- nen des Höchsten Herrn Avidyā. Siehe: Unwissenheit Ayodhyā Einwohner von, 11.22, 11.25- 26 Kinder von, ins Leben zurück-                                                                                         | Bedingte Seelen. Siehe: Seelen, bedingte  Befreiung von Ambarişa, 5.26 Arten der, vier aufgezählt, 4.67 Bilvamangalas Ansicht über, 4.67 im brahmajyoti, 11.19 von Dämonen durch den Herrn, 24.61, 24.66- 67 definiert, 19.26 Deväyrdhas Nachkommen erlangen, 24.10-11 Devayani erlangt, 19.27-29                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 4.71  Bevolkerung gereinigte, verglichen mit Halbgottern, 1.18  Hare-Kışna-Bewegung als Hoffnung für, 1.17 heutzutage auf der südru- Ebene, 2.23-24, 6.7 Unzufriedenheit unter der, in westlichen Landern, 6.48 vollkommene, kennt Vergan- genheit, Gegenwart und Zukunft, 4.57-59 Siehe auch: Lebewesen; Men- schen; Stadtbewohner Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Aurva Muni gab Sagara Mahārāja mysti- sche Kraft, 23.28 unterwies Sagara, 8.5-7, 8.30 verbot sāti-Ritual Bāhukas, 8.3 Ausbildung der Bevolkerung, 10.50 Avabhṛṭha-snāṇa-Bad, 16.23 Avaiṣṇavus. Siehe: Nichtgottge- weihte Avatāra. Siehe: Hochster Herr, Er- scheinen des: Inkarnatio- nen des Hochsten Herrn Avidyā. Siehe: Unwissenheit Ayodhyā Einwohner von, 11.22, 11.25- 26 Kinder von, ins Leben zurück- geholt, 8.17-18                                                                         | Bedingte Seelen. Siehe: Seelen, bedingte  Befreiung von Ambarişa, 5.26 Arten der, vier aufgezählt, 4.67 Bilvamägalas Ansicht über, 4.67 im brahmajyoti, 11.19 von Dämonen durch den Herrn, 24.61, 24.66- 67 definiert, 19.26 Devävrdhas Nachkommen erlangen, 24.10-11 Devayāni erlangt, 19.27-29 durch Gangā, 9.14 durch Gemeinschaft mit einem                                                                                                                                                                                                                                          | 4.71  Bevolkerung gereinigte, verglichen mit Halbgottern, 1.18  Hare-Kṛṣṇa-Bewegung als Hoffnung für, 1.17 heutzutage auf der südra- Ebene, 2.23-24, 6.7 Unzufriedenheit unter der, in westlichen Ländern, 6.48 vollkommene, kennt Vergan- genheit, Gegenwart und Zukunft, 4.57-59 Siehe auch: Lebewesen; Men- schen: Stadtbewohner Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein beendet Leiden, 1.17                                                                                                                                                                                                                               |
| Aurva Muni gab Sagara Mahārāja mysti- sche Kraft, 23.28 unterwies Sagara, 8.5-7, 8.30 verbot sāti-Ritual Bāhukas, 8.3 Ausbildung der Bevolkerung, 10.50 Avabhṛtha-snāna-Bad, 16.23 Avaiṣṇavas. Siehe: Nichtgottge- weihte Avatāra. Siehe: Hochster Herr, Er- scheinen des; Inkarnatio- nen des Hochsten Herrn Avidyā. Siehe: Unwissenheit Ayodhyā Einwohner von, 11.22, 11.25- 26 Kinder von, ins Leben zurück- geholt, 8.17-18 unter Rāmas Herrschaft,                                                 | Bedingte Seelen. Siehe: Seelen, bedingte  Befreiung von Ambarīṣa, 5.26 Arten der, vier aufgezāhlt, 4.67 Bilvamaṅgalas Ansicht über, 4.67 im brahmaṅyoti, 11.19 von Dāmonen durch den Herrn, 24.61, 24.66- 67 definiert, 19.26 Devāvṛdhas Nachkommen erlangen, 24.10-11 Devayānī erlangt, 19.27-29 durch Gānāṣā, 9.14 durch Gemeinschaft mit einem Vaiṣṇava, 21.12                                                                                                                                                                                                                        | 4.71  Bevolkerung gereinigte, verglichen mit Halbgottern, 1.18  Hare-Kṛṣṇa-Bewegung als Hoffnung fur, 1.17  heutzutage auf der sūdra-Ebene, 2.23-24, 6.7  Unzufriedenheit unter der, in westlichen Ländern, 6.48  vollkommene, kennt Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, 4.57-59  Siehe auch: Lebewessen; Menschen; Stadtbewohner  Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein beendet Leiden, 1.17  befreit Menschen von materiel-                                                                                                                                                                                              |
| Aurva Muni gab Sagara Mahārāja mysti- sche Kraft, 23.28 unterwies Sagara, 8.5-7, 8.30 verbot sāti-Ritual Bāhukas, 8.3 Ausbildung der Bevolkerung, 10.50 Avabhṛṭha-snāṇa-Bad, 16.23 Avaiṣṇavus. Siehe: Nichtgottge- weihte Avatāra. Siehe: Hochster Herr, Er- scheinen des: Inkarnatio- nen des Hochsten Herrn Avidyā. Siehe: Unwissenheit Ayodhyā Einwohner von, 11.22, 11.25- 26 Kinder von, ins Leben zurück- geholt, 8.17-18                                                                         | Bedingte Seelen. Siehe: Seelen, bedingte  Befreiung von Ambarişa, 5.26 Arten der, vier aufgezählt, 4.67 Bilvamangalas Ansicht über, 4.67 im brahmajyoti, 11.19 von Dämonen durch den Herrn, 24.61, 24.66-67 definiert, 19.26 Deväyrdhas Nachkommen erlangen, 24.10-11 Devayāni erlangt, 19.27-29 durch Gangā, 9.14 durch Gemeinschaft mit einem Vaiṣṇava, 21.12 für Gottgeweihte, 4.67, 5.26- 27, 18.40, 24.62 hingebungsvoller Dienst bein-                                                                                                                                             | 4.71  Bevolkerung gereinigte, verglichen mit Halbgottern, 1.18  Hare-Kışna-Bewegung als Hoffnung für, 1.17 heutzutage auf der südru- Ebene, 2.23-24, 6.7 Unzufriedenheit unter der, in westlichen Ländern, 6.48 vollkommene, kennt Vergan- genheit, Gegenwart und Zukunft, 4.57-59 Siehe auch: Lebewesen; Men- schen: Stadtbewohner Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein beendet Leiden, 1.17 befreit Menschen von materiel- ler Welt, 7.7 bietet Gemeinschaft mit Gott- geweihten, 6.51                                                                                                                                    |
| Aurva Muni gab Sagara Mahārāja mysti- sche Kraft, 23.28 unterwies Sagara, 8.5-7, 8.30 verbot sāti-Ritual Bāhukas, 8.3 Ausbildung der Bevolkerung, 10.50 Avabhṛtha-snāna-Bad, 16.23 Avaiṣṇavas. Siehe: Nichtgottge- weihte Avatāra. Siehe: Hochster Herr, Er- scheinen des; Inkarnatio- nen des Hochsten Herrn Avidyā. Siehe: Unwissenheit Ayodhyā Einwohner von, 11.22, 11.25- 26 Kinder von, ins Leben zurück- geholt, 8.17-18 unter Rāmas Herrschaft,                                                 | Bedingte Seelen. Siehe: Seelen, bedingte  Befreiung von Ambarişa, 5.26 Arten der, vier aufgezählt, 4.67 Bilvamangalas Ansicht über, 4.67 im brahmajyoti, 11.19 von Dämonen durch den Herrn, 24.61, 24.66-67 definiert, 19.26 Devävrdhas Nachkommen erlangen, 24.10-11 Devayāni erlangt, 19.27-29 durch Gangā, 9.14 durch Gemeinschaft mit einem Vaiṣnava, 21.12 für Gottgeweihte, 4.67, 5.26- 27, 18.40, 24.62 hingebungsvoller Dienst beinhaltet, 4.67, 16.18-                                                                                                                          | 4.71  Bevolkerung gereinigte, verglichen mit Halbgottern, 1.18  Hare-Kṛṣṇa-Bewegung als Hoffnung fur, 1.17 heutzutage auf der sūdra- Ebene, 2.23-24, 6.7 Unzufriedenheit unter der, in westlichen Ländern, 6.48  vollkommene, kennt Vergan- genheit, Gegenwart und Zukunft, 4.57-59 Siehe auch: Lebewesen; Men- schen; Stadtbewohner Bewegung fur Kṛṣṇa-Bewußtsein beendet Leiden, 1.17 befreit Menschen von materiel- ler Welt, 7.7 bietet Gemeinschaft mit Gott- geweihten, 6.51 brāhmaṇas ausgebildet in,                                                                                                         |
| Aurva Muni gab Sagara Mahārāja mysti- sche Kraft, 23.28 unterwies Sagara, 8.5-7, 8.30 verbot sāti-Ritual Bāhukas, 8.3 Ausbildung der Bevolkerung, 10.50 Avabhṛṭha-snāṇa-Bad, 16.23 Avaiṣṇavas. Siehe: Nichtgottge- weihte Avatāra. Siehe: Hochster Herr, Er- scheinen des: Inkarnatio- nen des Höchsten Herrn Avidyā. Siehe: Unwissenheit Ayodhyā Einwohner von, 11.22, 11.25- 26 Kinder von, ins Leben zurück- geholt, 8.17-18 unter Rāmas Herrschaft, 11.26-29                                        | Bedingte Seelen. Siehe: Seelen, bedingte  Befreiung von Ambarişa, 5.26 Arten der, vier aufgezählt, 4.67 Bilvamangalas Ansicht über, 4.67 im brahmajyoti, 11.19 von Dämonen durch den Herrn, 24.61, 24.66- 67 definiert, 19.26 Devävydhas Nachkommen erlangen, 24.10-11 Devayāni erlangt, 19.27-29 durch Gangā, 9.14 durch Gemeinschaft mit einem Vaiṣṇava, 21.12 für Gottgeweihte, 4.67, 5.26- 27, 18.40, 24.62 hingebungsvoller Dienst beinhaltet, 4.67, 16.18- 19, 19.24, 19.29                                                                                                        | 4.71  Bevolkerung gereinigte, verglichen mit Halbgottern, 1.18  Hare-Kṛṣṇa-Bewegung als Hoffnung fur, 1.17 heutzutage auf der sūdru- Ebene, 2.23-24, 6.7 Unzufriedenheit unter der, in westlichen Landern, 6.48 vollkommene, kennt Vergan- genheit, Gegenwart und Zukunft, 4.57-59 Siehe auch: Lebewesen; Men- schen; Stadtbewohner  Bewegung fur Kṛṣṇa-Bewußtsein beendet Leiden, 1.17 befreit Menschen von materiel- ler Welt, 7.7 bietet Gemeinschaft mit Gott- geweihten, 6.51 brāhmanas ausgebildet in, 2.23-24                                                                                                 |
| Aurva Muni gab Sagara Mahārāja mysti- sche Kraft, 23.28 unterwies Sagara, 8.5-7, 8.30 verbot sāti-Ritual Bāhukas, 8.3 Ausbildung der Bevolkerung, 10.50 Avabhṛtha-snāna-Bad, 16.23 Avaiṣṇavas. Siehe: Nichtgottge- weihte Avatāra. Siehe: Hochster Herr, Er- scheinen des; Inkarnatio- nen des Hochsten Herrn Avidyā. Siehe: Unwissenheit Ayodhyā Einwohner von, 11.22, 11.25- 26 Kinder von, ins Leben zurück- geholt, 8.17-18 unter Rāmas Herrschaft,                                                 | Bedingte Seelen. Siehe: Seelen, bedingte  Befreiung von Ambarişa, 5,26 Arten der, vier aufgezählt, 4,67 Bilvamangalas Ansicht über, 4,67 im brahmajyoti, 11.19 von Dämonen durch den Herrn, 24.61, 24.66- 67 definiert, 19.26 Devävrdhas Nachkommen erlangen, 24.10-11 Devayäni erlangt, 19.27-29 durch Ganga, 9.14 durch Gemeinschaft mit einem Vaisnava, 21.12 für Gottgeweinte, 4,67, 5,26- 27, 18.40, 24.62 hingebungsvoller Dienst beinhaltet, 4,67, 16.18- 19, 19.24, 19.29 hingebungsvoller Dienst über-                                                                          | 4.71  Bevolkerung gereinigte, verglichen mit Halbgottern, 1.18  Hare-Kışna-Bewegung als Hoffnung für, 1.17 heutzutage auf der śūdra- Ebene, 2.23-24, 6.7 Unzufriedenheit unter der, in westlichen Ländern, 6.48 vollkommene, kennt Vergan- genheit, Gegenwart und Zukunft, 4.57-59 Siehe auch: Lebewesen; Men- schen: Stadtbewohner Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein beendet Leiden, 1.17 befreit Menschen von materiel- ler Welt, 7.7 bietet Gemeinschaft mit Gott- geweihten, 6.51 brāhmanas ausgebildet in, 2.23-24 von Caitanya gegründet, 24.56                                                                    |
| Aurva Muni gab Sagara Mahārāja mysti- sche Kraft, 23.28 unterwies Sagara, 8.5-7, 8.30 verbot sāti-Ritual Bāhukas, 8.3 Ausbildung der Bevolkerung, 10.50 Avabhṛṭha-snāṇa-Bad, 16.23 Avaiṣṇavas. Siehe: Nichtgottge- weihte Avatāra. Siehe: Hochster Herr, Er- scheinen des: Inkarnatio- nen des Höchsten Herrn Avidyā. Siehe: Unwissenheit Ayodhyā Einwohner von, 11.22, 11.25- 26 Kinder von, ins Leben zurück- geholt, 8.17-18 unter Rāmas Herrschaft, 11.26-29                                        | Bedingte Seelen. Siehe: Seelen, bedingte  Befreiung von Ambarişa, 5.26 Arten der, vier aufgezählt, 4.67 Bilvamangalas Ansicht über, 4.67 im brahmajyoti, 11.19 von Dämonen durch den Herrn, 24.61, 24.66-67 definiert, 19.26 Devävrdhas Nachkommen erlangen, 24.10-11 Devayāni erlangt, 19.27-29 durch Gangā, 9.14 durch Gemeinschaft mit einem Vaiṣṇava, 21.12 fur Gottgeweihte, 4.67, 5.26- 27, 18.40, 24.62 hingebungsvoller Dienst beinhaltet, 4.67, 16.18- 19, 19.24, 19.29 hingebungsvoller Dienst übertrifft, 9.28                                                                | 4.71  Bevolkerung gereinigte, verglichen mit Halbgottern, 1.18  Hare-Kṛṣṇa-Bewegung als Hoffnung fur, 1.17 heutzutage auf der sūdra-Ebene, 2.23-24, 6.7  Unzufriedenheit unter der, in westlichen Ländern, 6.48  vollkommene, kennt Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, 4.57-59  Siehe auch: Lebewesen; Menschen; Stadtbewohner  Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein beendet Leiden, 1.17 befreit Menschen von materieller Welt, 7.7 bietet Gemeinschaft mit Gottgeweihten, 6.51 brāhmaṇas ausgebildet in, 2.23-24 von Caitanya gegründet, 24.56 definiert, 9.45                                                         |
| Aurva Muni gab Sagara Mahārāja mysti- sche Kraft, 23.28 unterwies Sagara, 8.5-7, 8.30 verbot sāti-Ritual Bāhukas, 8.3 Ausbildung der Bevolkerung, 10.50 Avabhṛṭha-snāna-Bad, 16.23 Avaiṣṇavas. Siehe: Nichtgottge- weihte Avatāra. Siehe: Hochster Herr, Er- scheinen des; Inkarnatio- nen des Hochsten Herrn Avidyā. Siehe: Un wissenheit Ayodhyā Einwohner von, 11.22, 11.25- 26 Kinder von, ins Leben zurück- geholt, 8.17-18 unter Rāmas Herrschaft, 11.26-29                                       | Bedingte Seelen. Siehe: Seelen, bedingte  Befreiung von Ambarişa, 5.26 Arten der, vier aufgezählt, 4.67 Bilvamangalas Ansicht über, 4.67 im brahmajyoti, 11.19 von Dämonen durch den Herrn, 24.61, 24.66- 67 definiert, 19.26 Devävdhas Nachkommen erlangen, 24.10-11 Devayāni erlangt, 19.27-29 durch Gangā, 9.14 durch Gemeinschaft mit einem Vaiṣṇava, 21.12 für Gottgeweihte, 4.67, 5.26- 27, 18.40, 24.62 hingebungsvoller Dienst beinhaltet, 4.67, 16.18- 19, 19.24, 19.29 hingebungsvoller Dienst übertrifft, 9.28 durch Hören über Ambarişa,                                     | Bevolkerung gereinigte, verglichen mit Halbgottern, 1.18 Hare-Kṛṣṇa-Bewegung als Hoffnung fur, 1.17 heutzutage auf der sūdru- Ebene, 2.23-24, 6.7 Unzufriedenheit unter der, in westlichen Landern, 6.48 vollkommene, kennt Vergan- genheit, Gegenwart und Zukunft, 4.57-59 Siehe auch: Lebewesen; Men- schen: Stadtbewohner Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein beendet Leiden, 1.17 befreit Menschen von materiel- ler Welt, 7.7 bietet Gemeinschaft mit Gott- geweihten, 6.51 brāhmanas ausgebildet in, 2.23-24 von Caitanya gegründet, 24.56 definiert, 9.45 dringende Notwendigkeit der,                              |
| Aurva Muni gab Sagara Mahārāja mysti- sche Kraft, 23.28 unterwies Sagara, 8.5-7, 8.30 verbot sāti-Ritual Bāhukas, 8.3 Ausbildung der Bevolkerung, 10.50 Avabhṛṭha-snāna-Bad, 16.23 Avaiṣṇavus. Siehe: Nichtgottge- weihte Avatāra. Siehe: Hochster Herr, Er- scheinen des: Inkarnatio- nen des Hochsten Herrn Avidyā. Siehe: Unwissenheit Ayodhyā Einwohner von, 11.22, 11.25- 26 Kinder von, ins Leben zuruck- geholt, 8.17-18 unter Rāmas Herrschaft, 11.26-29  B Babhru, Sohn von Devāvṛdha,         | Bedingte Seelen. Siehe: Seelen, bedingte  Befreiung von Ambarişa, 5.26 Arten der, vier aufgezählt, 4.67 Bilvamangalas Ansicht über, 4.67 im brahmajyoti, 11.19 von Dämonen durch den Herrn, 24.61, 24.66- 67 definiert, 19.26 Devävrdhas Nachkommen erlangen, 24.10-11 Devayāni erlangt, 19.27-29 durch Gangā, 9.14 durch Gemeinschaft mit einem Vaiṣṇava, 21.12 für Gottgeweihte, 4.67, 5.26- 27, 18.40, 24.62 hingebungsvoller Dienst beinhaltet, 4.67, 16.18- 19, 19.24, 19.29 hingebungsvoller Dienst übertrifft, 9.28 durch Horen über Ambarişa, 5.28                               | 4.71 Bevolkerung gereinigte, verglichen mit Halbgottern, 1.18 Hare-Kṛṣṇa-Bewegung als Hoffnung fur, 1.17 heutzutage auf der sūdru- Ebene, 2.23-24, 6.7 Unzufriedenheit unter der, in westlichen Landern, 6.48 vollkommene, kennt Vergan- genheit, Gegenwart und Zukunft, 4.57-59 Siehe auch: Lebewesen; Men- schen; Stadtbewohner Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein beendet Leiden, 1.17 befreit Menschen von materiel- ler Welt, 7.7 bietet Gemeinschaft mit Gott- geweihten, 6.51 brāhmanas ausgebildet in, 2.23-24 von Caitanya gegründet, 24.56 definiert, 9.45 dringende Notwendigkeit der, 15.26                   |
| Aurva Muni gab Sagara Mahārāja mysti- sche Kraft, 23.28 unterwies Sagara, 8.5-7, 8.30 verbot sādi-Ritual Bāhukas, 8.3 Ausbildung der Bevolkerung, 10.50 Avabhṛtha-snāna-Bad, 16.23 Avaiṣnavas. Siehe: Nichtgottge- weihte Avaiāra. Siehe: Hochster Herr, Er- scheinen des; Inkarnatio- nen des Hochsten Herrn Avidyā. Siehe: Unwissenheit Ayodhyā Einwohner von, 11.22, 11.25- 26 Kinder von, ins Leben zurück- geholt, 8.17-18 unter Rāmas Herrschaft, 11.26-29  B Babhru, Sohn von Devāvṛdha, 24.9-11 | Bedingte Seelen. Siehe: Seelen, bedingte  Befreiung von Ambarişa, 5.26 Arten der, vier aufgezählt, 4.67 Bilvamangalas Ansicht über, 4.67 im brahmajyoti, 11.19 von Dämonen durch den Herrn, 24.61, 24.66- 67 definiert, 19.26 Devävdhas Nachkommen erlangen, 24.10-11 Devayāni erlangt, 19.27-29 durch Gangā, 9.14 durch Gemeinschaft mit einem Vaiṣṇava, 21.12 für Gottgeweihte, 4.67, 5.26- 27, 18.40, 24.62 hingebungsvoller Dienst beinhaltet, 4.67, 16.18- 19, 19.24, 19.29 hingebungsvoller Dienst übertrifft, 9.28 durch Hören über Ambarişa,                                     | Bevolkerung gereinigte, verglichen mit Halbgottern, 1.18 Hare-Kṛṣṇa-Bewegung als Hoffnung fur, 1.17 heutzutage auf der sūdru- Ebene, 2.23-24, 6.7 Unzufriedenheit unter der, in westlichen Landern, 6.48 vollkommene, kennt Vergan- genheit, Gegenwart und Zukunft, 4.57-59 Siehe auch: Lebewesen; Men- schen: Stadtbewohner Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein beendet Leiden, 1.17 befreit Menschen von materiel- ler Welt, 7.7 bietet Gemeinschaft mit Gott- geweihten, 6.51 brāhmanas ausgebildet in, 2.23-24 von Caitanya gegründet, 24.56 definiert, 9.45 dringende Notwendigkeit der,                              |
| Aurva Muni gab Sagara Mahārāja mysti- sche Kraft, 23.28 unterwies Sagara, 8.5-7, 8.30 verbot sāti-Ritual Bāhukas, 8.3 Ausbildung der Bevolkerung, 10.50 Avabhṛṭha-snāna-Bad, 16.23 Avaiṣṇavus. Siehe: Nichtgottge- weihte Avatāra. Siehe: Hochster Herr, Er- scheinen des: Inkarnatio- nen des Hochsten Herrn Avidyā. Siehe: Unwissenheit Ayodhyā Einwohner von, 11.22, 11.25- 26 Kinder von, ins Leben zuruck- geholt, 8.17-18 unter Rāmas Herrschaft, 11.26-29  B Babhru, Sohn von Devāvṛdha,         | Bedingte Seelen. Siehe: Seelen, bedingte  Befreiung von Ambarişa, 5.26 Arten der, vier aufgezählt, 4.67 Bilvamangalas Ansicht über, 4.67 im brahmajyoti, 11.19 von Dämonen durch den Herrn, 24.61, 24.66- 67 definiert, 19.26 Deväyrdhas Nachkommen erlangen, 24.10-11 Devayāni erlangt, 19.27-29 durch Gangā, 9.14 durch Gemeinschaft mit einem Vaiṣṇava, 21.12 für Gottgeweihte, 4.67, 5.26- 27, 18.40, 24.62 hingebungsvoller Dienst beinhaltet, 4.67, 16.18- 19, 19.24, 19.29 hingebungsvoller Dienst übertrifft, 9.28 durch Hören über Ambariṣa, 5.28 vom materiellen Leben, 15.15, | Bevolkerung gereinigte, verglichen mit Halbgottern, 1.18 Hare-Kṛṣṇa-Bewegung als Hoffnung fur, 1.17 heutzutage auf der sūdra- Ebene, 2.23-24, 6.7 Unzufriedenheit unter der, in westlichen Ländern, 6.48 vollkommene, kennt Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, 4.57-59 Siehe auch: Lebewesen; Menschen; Stadtbewohner Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein beendet Leiden, 1.17 befreit Menschen von materieller Welt, 7.7 bietet Gemeinschaft mit Gottgeweihten, 6.51 brāhmaṇas ausgebildet in, 2.23-24 von Caitanya gegrundet, 24.56 definiert, 9.45 dringende Notwendigkeit der, 15.26 Einfachheit des Beitritts zur, |

| Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein (Forts.)            | Bhagavad-gītā, zitiert (Forts.)             | Bhagavad-gītā, zitiert (Forts.)                     |
|---------------------------------------------------|---------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| göttliche Natur der, 24.56                        | der Natur, 8.23                             | Reichtum als Repräsenta-                            |
| als Hoffnung für Menschen,                        | Erscheinen des Herrn auf                    | tion des Herrn,                                     |
| 1.17                                              | der Erde, 24.56-                            | 20.23                                               |
| als Inkarnation Gottes, 15.15                     | 58                                          | Sexualität, 18.32, 20.16                            |
| in Manipura, 22.32                                | Ewigkeit durch Erkennen                     | soziale Unterteilung,                               |
| Opposition für, 24.59, 24.62                      | Gottes, 2.14,                               | 10.50, 15.10,                                       |
| Prinzipien der Reinigung in                       | 9.42, 11.22                                 | 15.15, 20.1,                                        |
| der, 8.22                                         | Fall von den himmlischen                    | 21.21, 24.59                                        |
| Prinzipien geschlechtlicher Be-                   | Planeten, 10.23                             | Taten des Herrn, 10.15                              |
| ziehung in der, 20.16<br>segnet Gesellschaft, 7.7 | Frauen und ihr spiritueller                 | törichte Menschen ver-                              |
| vermehrt die Zahl der reinen                      | Fortschritt, 6.55                           | spotten den                                         |
| Gottgeweihten, 4.64                               | Friedensformel, 4.21, 6.48                  | Herrn, 10.11,                                       |
| wirkt dem Kali-yuga entgegen,                     | gleiche Sicht eines Weisen,                 | 23.20-21<br>Vāsudeva ist alles, 18.49               |
| 10.51, 10.53                                      | 4.66, 21.6                                  | Vasudeva ist alies, 18.49<br>Vater aller Lebewesen. |
| als <i>ya ji</i> ia, 20.24-26                     | Gott ist nicht sichtbar,                    | 20.21                                               |
| Zweck der, 6.51, 9.47, 10.51                      | 13.11                                       | Veden und Krsna, 24.58,                             |
| Beziehung(en)                                     | Gotteserkenntnis durch                      | 24.66                                               |
| von Ehemann und Ehefrau,                          | hingebungsvollen                            | Verehrer der Halbgötter,                            |
| 19.9, 19.12                                       | Dienst, 9.46                                | 21.16                                               |
| elterliche, 18.43                                 | Gottgeweihte als beste                      | Vergleich des Körpers mit                           |
| illusorische, 19.27-28                            | yogis, 5.24,                                | einer Maschine.                                     |
| von Kṛṣṇa und den Einwoh-                         | 19.10, 21.18                                | 24.57                                               |
| nern Vmdavanas,                                   | Gottgeweihte, Dämonen                       | verkörperte Seelen, 19.20                           |
| 24.65, <b>24.66</b>                               | und der Herr,                               | wenige Seelen erkennen                              |
| Bhadrā, <b>24.45-48</b>                           | 24.59, 24.66                                | den Herrn,                                          |
| Bhadra, Sohn von Vasudeva und                     | Gottgeweihte sind frei von                  | 23.20-21                                            |
| Devakī, 24.53-55                                  | Zweifeln, 9.42                              | verwirrte Seele unter den                           |
| Bhadra, Sohn von Vasudeva und                     | Gottgeweihte und Sinnes-                    | Erscheinungs-                                       |
| Pauravi, 24.47-48                                 | kontrolle, 4.25                             | weisen der Natur,                                   |
| Bhagavad-gītā                                     | Gottgeweihte vergehen                       | 10.23                                               |
| angeführt in bezug auf:                           | niemals, 4.28                               | vollständiges Wissen über                           |
| brāhmaṇa- und kṣairiya-                           | Handeln für Śrī Vişnu,                      | Kṛṣṇa, 4.18-20                                      |
| Eigenschaften,<br>15.10                           | 16.23                                       | Bhagavān                                            |
| Kuhschutz, 6.7                                    | Herr aller Opfer, 14.47                     | als Aspekt der Absoluten<br>Wahrheit, 5.25          |
| spiritueller Körper von                           | der Herr als Tod, 4.53-54                   | als Ursprung aller Dinge, 9.49                      |
| Gottgeweihten,                                    | der Herr beschützt die                      | Siehe auch: Höchster Herr;                          |
| 13.11                                             | Gottgeweihten,                              | Krsna, Śri                                          |
| Friedensformel in der, 4.21                       | 4.48                                        | Bhāgavatam. Siehe: Śrīmad-                          |
| Hören der, 24.62                                  | der Herr erleuchtet die                     | Bhāgavatam                                          |
| als Kṛṣṇa-kathā, 4.18-20                          | Gottgeweihten,<br>4.68                      | Bhagavata Purana. Siehe: Śrīmad-                    |
| Unterweisungen des Herrn of-                      |                                             | Bhāgavatam                                          |
| fenbaren sich durch,                              | Hingabe an den Herrn, 9.5                   | Bhagiratha                                          |
| 24.67                                             | hingebungsvollen Dienst,                    | Entsagung von, 9.2-3                                |
| Ziel der, 24.58                                   | 4.18-20                                     | will Ganga auf die Erde brin-                       |
| zitiert in bezug auf:                             | hingebungsvollen Dienst<br>auf der Brahman- | gen, <b>9.3, 9.6</b> , 9.7,                         |
| Absolute Wahrheit wird                            | Ebene, 18.40                                | 9.10-11                                             |
| durch spirituellen                                | Höchster Herr, 24.66                        | Śiva zufrieden mit, 9.8                             |
| Meister verwirk-                                  | höchstes Reich, 11.22                       | als Śrutas Vater, 9.16-17                           |
| licht, 10.3                                       | Kreislauf von Geburt und                    | Vorfahren von, 9.10-14                              |
| Anhaftung an Sinnenbe-                            | Tod, 1.33, 13.10,                           | wollte Vorfahren befreien, 9.3                      |
| friedigung, 18.39                                 | 24.58                                       | zitiert in bezug auf Gottge-                        |
| bedingte Seelen befinden                          | an Krsna denken, 9.45,                      | weihte, 9.6                                         |
| sich im Kampf                                     | 21.17                                       | Bhajamana Sohn von Andhaka,                         |
| ums Dasein,<br>24.58                              | Kuhschutz, 15.15                            | 24.16-18                                            |
| 24.38<br>Bestimmung der Dämo-                     | Lebewesen in Illusion ge-                   | Bhajamāna, Sohn von Sātvata,                        |
| nen, 10.28                                        | boren, 8.21                                 | 24.6-8                                              |
| brāhmaṇas, 9.29, 11.5                             | māyā (materielle Energie),                  | Bhajamāna, Sohn von Šūra, 24.26 Bhakti              |
| Dualität und Duldsamkeit,                         | 21.17, 24.57                                | definiert, 4.18-20, 5.6, 9.46,                      |
| 13.27                                             | Opfer, 14.47, 15.26,                        | 18.51                                               |
| Erhebung über die Er-                             | 20.24-26                                    | Gunst des Herrn erlangt durch,                      |
| scheinungsweisen                                  | Parabrahman, 19.19                          | 9.12                                                |
|                                                   |                                             | 7.14                                                |

| Bhakti (Forts.)                  | Brahmā (Forts.)                    | Brāhmaṇa(s)                     |
|----------------------------------|------------------------------------|---------------------------------|
| reine, 9.46-47                   | von Gandharvas erfreut, 3.30       | von Ambarisa über Fasten be-    |
| Siehe auch: Hingebungsvoller     | Geburt von, 1.9, 14.2              | fragt, 4.38-40                  |
| Dienst zum Höchsten              | gopis sprachen Fluch gegen,        | von Ambarişa verehrt, 4.21,     |
| Herrn; Krsna, Śri                | 24.65                              | 4.31-35                         |
|                                  |                                    |                                 |
| Bhaktivinoda Thakura, zitiert in | als Inkarnation, 9.7               | Ambarişa verflucht von, 4.13-   |
| bezug auf:                       | Kakudmi und, 3.29-35               | 14                              |
| Geburt im Hause eines Gottge-    | Kapila jenseits von, 8.21          | angeführt in bezug auf Trinken  |
| weihten, 13.9                    | kennt Vergangenheit, Gegen-        | von Wasser, 4.39-40             |
| Gottgeweihte machen mehr         | wart und Zukunft,                  | beraten kşatriyas, 15.15        |
| Gottgeweihte, 21.18              | 4.57-59                            | Dämonen in der Gestalt von,     |
| Bhakti-yoga. Siehe: Hingebungs-  | Kumāras mißachten seine An-        |                                 |
| voller Dienst zum Höch-          | weisung, 18.40                     | 5.6                             |
|                                  |                                    | Durvāsā als, 4.65, 4.69-70,     |
| sten Herrn; Kṛṣṇa-               | Lebensbeginn in der materiel-      | 5.6                             |
| Bewußtsein                       | len Welt als, 24.58                | Eigenschaften der, 4.70, 9.29,  |
| Bharadvaja (Vitatha), 16.24,     | mahā-yugas an einem Tag            | 11.5, 13.5, 15.10,              |
| <b>20.34-35, 20.37-39</b> , 21.1 | von, 3.32                          | <b>15.39-40</b> , 16.28         |
| Bharata, Śrī                     | Manus an einem Tag von, 3.32       |                                 |
|                                  | Marici geboren von, 1.10           | Entsagung der, 4.70             |
| als Dasarathas Sohn, 10.2        | von Rāma verherrlicht, 10.33       | Frauen der, 9.26-27, 9.29-32,   |
| Mutter von, 10.45-46             |                                    | 9.34-36                         |
| Rāma zu Hause willkommen-        | Rantideva sah, 21.15-16            | Geburtsrecht genügt nicht als   |
| geheißen von, 10.35-             | Reich von, 3.29                    | Qualifikation des,              |
| <b>40, 10.42-43</b> , 10.45-     | Soma und, 14.2, 14.8               | 9.29. 15.10                     |
| 46                               | steht unter dem Herrn, 4.56,       | • • • • •                       |
| Söhne von, 11.12                 | 4.63, 4.71, <b>8.21</b>            | Geburtszeremonie von, 20.37     |
| Tätigkeiten von, in Rāmas Ab-    | Tārā und, 14.7-8, 14.13-14         | Gesellschaft braucht, 2.23-24   |
|                                  | zitiert in bezug auf Ergeben       | von Gottgeweihten übertrof-     |
| wesenheit, 10.34                 |                                    | fen, 4.21, 9.43                 |
| tötete Gandharvas, 11.13-14      | zum Höchsten Herrn,                | von Hare-Krsna-Bewegung         |
| als viṣṇu-tattva, 10.2           | 4.53-54                            | ausgebildet, 2.23-24            |
| Bharga, Sohn von Vahni, 23.16    | Brahma-bhūta, definiert, 8.13,     |                                 |
| Bharga, Sohn von Vitihotra, 17.9 | 19.14                              | vom Herrn begünstigt, 4.65,     |
| Bhima, 15.2-3, 22.27-31          | Brahmacārī(s) (Studenten i m Zöli- | 9.43, <b>11.6</b> , 11.6        |
| Bhimaratha, Sohn von Ketuman,    | bat)                               | im Kali-yuga Mangel an, 4.22    |
|                                  |                                    | ksatri yas als Nachkommen       |
| 17.5                             | Bhīşma als, 22.20                  | von. 20.1                       |
| Bhimaratha, Sohn von Vikṛti,     | und Ehefrau des spirituellen       |                                 |
| 24.3-4                           | Meisters, 19.17                    | Macht von, bei rituellen Ze-    |
| Bhīmasena, Sohn von Parīkşit,    | Gelübde der, 2.10, 4.1             | remonien, 6.27                  |
| 22.35                            | Heirat möglich für, 4.1            | sind ohne Unwissenheit, 11.6,   |
| Bhismadeva                       | Kumāras als, 18.40                 | 11.6                            |
| Eltern von, <b>22.18-19</b>      |                                    | Pflicht der, 9.29, 11.6, 15.40  |
|                                  | Prsadhra als, 2.10                 | Rāma und, 11.3-7                |
| Parasurāma erlitt Niederlage     | Sukadeva als, 21.25                | Rantideva diente den. 21.6      |
| gegen, 22.20                     | Vāmana handelte als, 11.6          |                                 |
| Bhrgu                            | zwei Arten von, 4.1                | für rituelle Opfer, 4.22        |
| als Cyavanas Vorfahr, 3.22       | Brahma-iiiñāsā, definiert, 24.58   | von Saudāsa verschlungen,       |
| ergibt sich dem Herrn, 4.53-54   | Brahmajyoti, 11.19, 13.9           | 9.33                            |
| Bhrūna, definiert, 9.31          | Brahma-karma, definiert, 9.29      | in Schülernachfolge, 1.38-39    |
| • •                              | Brahmaloka                         | Selbstverwirklichung als Ziel   |
| Bildgestaltenverehrung des Hoch- |                                    | der, 18.2                       |
| sten Herrn                       | Bewohner von, sind selbstver-      |                                 |
| von Ambarisa durchgeführt,       | wirklicht, 5.22                    | sozialer Beitrag der, 24.59     |
| 4.18-20, 4.31-32                 | Durvāsā besuchte, 5.22             | Spenden für, 2.28, 11.6,        |
| Anhaftung an Kṛṣṇa durch,        | transzendental zu den Erschei-     | 18.25, <b>20.24-26</b>          |
| 9.42                             | nungsweisen der Na-                | als spiritueller Meister, 1.38- |
| als Entsagung, 4.26              | tur, 3.29                          | 39                              |
| Speisen bei, 6.8                 |                                    | Śukrācārya als, 18.5            |
| •                                | Brahman (das unpersonliche Abso-   |                                 |
| Vergehen bei, sollten vermie-    | lute)                              | Töten von, als sündvoll, 9.29,  |
| den werden, 6.8                  | als Aspekt der Absoluten           | 9.31                            |
| Siehe auch: Verehrung des        | Wahrheit, 5.25, 9.49,              | unterliegen nicht der Bestra-   |
| Höchsten Herrn                   | 11.19, 23.20-21                    | fung durch den Kö-              |
| Bilvamangala Thakura, zitiert in | Durvāsā meditierte über, 4.37      | nig, 9.30                       |
|                                  | Fall vom, 24.58                    | •                               |
| bezug auf Befreiung, 4.67        |                                    | Verehrung für, 9.43, 18.12-14   |
| Brahmā                           | Gottgeweihter nicht interessiert   | Vergehen gegen, 4.38-39         |
| Durvāsā suchte Zuflucht bei,     | am, 4.25                           | Viśvāmitra wurde, 7.7           |
| <b>4.52</b> , 4.65               | Brahman, Höchstes. Siehe: Höch-    | zitiert in bezug auf die Macht  |
| Eigenschaft von, 8.21, 15.39     |                                    | der Vorsehung, 6.29             |

| Brahman-Ebene                          | Bürger (Forts.)                                   | Caitanya Mahāprabhu (Forts.)                   |
|----------------------------------------|---------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| definiert, 8.23                        | im varnāśrama-dharma, 11.5                        | sankirtana, 1.17                               |
| hingebungsvolles Dienen auf            | Siehe auch: Menschen                              | Wunsch, hingebungsvol-                         |
| der, 8.23, 18.40                       |                                                   | len Dienst zu er-                              |
| Brahmanen. Siehe: Brahmana(s)          | _                                                 | reichen, 13.9                                  |
| Brahmanische Kultur                    | C                                                 | Camū, 15.30                                    |
| von Khatvanga begünstigt,              |                                                   | Canakya Pandita, zitiert in bezug              |
| 9.43                                   | Caitanya-candramrta, zitiert in be-               | auf:                                           |
| Kṛṣṇa-Bewußtsein entwickelt            | zug auf Gottgeweihte,                             | kurzes Leben und wertvolle                     |
| durch, 9.43                            | 4.25                                              | Taten, 13.3                                    |
| Ungehorsam gegenüber der,              | Caitanya-candrodaya-nataka, zi-                   | Frau und Politiker, 14.36                      |
| 16.18-19                               | tiert in bezug auf:                               | Haushälterleben, Entsagung                     |
| Brahma-samhitā, zitiert in bezug       | Caitanyas Lehren, 9.47                            | von, 4.29                                      |
| auf:<br>Ausstrahlung des Herrn, 11.19  | Gemeinschaft mit Materiali-                       | Caṇḍāla                                        |
| Form des Herrn, 10.2                   | sten, 6.51                                        | ist niedriger als śūdra, 7.5-6                 |
| karma durch hingebungsvollen           | Caitanya-caritamṛta, zitiert in be-               | Rantideva gab Wasser an,                       |
| Dienst überwunden.                     | zug auf:                                          | 21.9-14                                        |
| 2.14, 9.33                             | Dualitäten der materiellen                        | Candra, <b>6.20</b>                            |
| Planeten im Universum, 14.21           | Welt, 13.27                                       | Cāraṇas, 16.26                                 |
| Śiva und Yoghurt, 9.7                  | fortgeschrittene Gottgeweihte,<br>9.44            | Catuhsana (vier Kumāras), 18.40                |
| Sonne bewegt sich unter dem            | 7.44<br>Caitanya Mahāprabhu                       | Cedi, Staat, 22.6, 24.39                       |
| Willen des Herrn,                      | angeführt in bezug auf Verge-                     | Chanten der Namen des Höchsten                 |
| 10.16                                  | hen gegen Gottge-                                 | Herrn                                          |
| surabhi-Kühe, 15.24                    | weihte, 4.68                                      | Anhaftung an Kṛṣṇa durch,<br>9.42              |
| Brahma-vaivarta Purāṇa                 | Barmherzigkeit von, 10.22                         | befreit von den Problemen des                  |
| angeführt in bezug auf Suka-           | Gemeinschaft mit Gottgeweih-                      | Kali-yuga, 24.56                               |
| deva Gosvāmī, 21.25                    | ten durch Barmher-                                | Gegenwart des Herrn erflehen                   |
| zitiert in bezug auf fünf im           | zigkeit von, 6.51                                 | durch, 16.53                                   |
| Kali-yuga verbotene                    | Hare-Kṛṣṇa-Bewegung gestar-                       | eines reinen Gottgeweihten,                    |
| Dinge, 6.7, 20.24-26, 22.25            | tet von, 15.30, 24.56                             | 4.24                                           |
| Brahmastra-Waffe, 22.34                | hingebungsvoller Dienst wird                      | schließt alle anderen ya jñas mit              |
| Brhadbala, 12.8-9, 12.15, 24.40        | gewährt durch, 4.25,                              | ein, 20.26                                     |
| Brhadbhanu, 23.7-10                    | 5.25                                              | Siehe auch: Hare-Kṛṣṇa-                        |
| Brhadratha, Sohn von Prthuläksa,       | als Höchster Herr, 24.56                          | mantra; Namen des                              |
| 14.17-18, 23.7-10                      | als Inkarnation Gottes, 16.23<br>Lehren von, 9.47 | Höchsten Herrn;                                |
| Brhadratha, Sohn von Timi, 22.43       | Śrī Rāmacandra erscheint im                       | Saṅkīrtana-ya jña                              |
| Brhadratha, Sohn von Uparicara         | Kali-yuga als. 10.51                              | Citraketu, 11.12, 24.40                        |
| Vasu, 22.6-7                           | sannyāsa von, 19.19                               | Citrāngada, Sohn von Šāntanu,                  |
| Bṛhad-vrata                            | Vāsudeva Dattas Bitte an.                         | 22.20-24                                       |
| definiert, 4.1                         | 21.12                                             | Citrangada, der Gandharva, 22.21-              |
| Siehe auch: Brahmacārī                 | Verehrung von, 16.23                              | 24                                             |
| Brhaspati                              | vermied die Gemeinschaft mit                      | Citraratha, König der Gandharvas,              |
| kämpste gegen Dämonen,                 | Frauen, 19.17                                     | 16.3                                           |
| 14.4-11                                | zitiert in bezug auf:                             | Citraratha, Sohn von Dharmara-<br>tha, 23.7-10 |
| als Kacas Vater, 18.19-21              | Dienst zu den Dienern                             |                                                |
| Mamatā wurde schwanger<br>durch, 20.36 | Kṛṣṇas, 4.63                                      | Citraratha, Sohn von Nemicakra, 22.40          |
| verfluchte Rajis Söhne, 17.15          | Entsagung, 18.40                                  | Citraratha, Sohn von Supārsvaka,               |
| Budha                                  | funf im Kali-yuga verbo-                          | 13.23                                          |
| bekommt von Brahmå den Na-             | tene Tätigkeiten,<br>6.7                          | Citraratha, Sohn von Vişadgu,                  |
| men, 14.14                             |                                                   | 23.30-31                                       |
| Frau mit, 1.34-35                      | Gemeinschaft mit Mate-<br>rialisten, 6.51         | Citraratha, Sohn von Vṛṣṇi, 24.15-             |
| als Sohn des Mondkönigs,               | Hören des <i>Śrimad</i> -                         | 18, 24.26                                      |
| 1.34-35                                | Bhāgavatam,                                       | Cyavana Muni                                   |
| Budha, Sohn Vegavans, 2.30             | 18.1                                              | āśrama von, 3.2-8                              |
| Bürger                                 | Krsna und Vrndavana,                              | und Aśvini-kumāras, 3.11-17                    |
| in Ambarişas Staat, 4.24               | 19.19                                             | durchkreuzte Indras Absichten,                 |
| Ausbildung für, 10.50                  | Predigen von Kṛṣṇa-                               | 3.25                                           |
| als Gottgeweihte, 4.21                 | Bewußtsein,                                       | im Erdloch eines Wurms, 3.8                    |
| in Rāmas Königreich, 10.50-            | 11.25                                             | heiratete Saryatis Tochter, 3.9                |
| 51, 10.53, 11.26,                      | Reinigung des Herzens,                            | Saryāti fürchtete sich vor, 3.8                |
| 11.26                                  | 19.25                                             | im See des Lebens, 3.14-15                     |
|                                        |                                                   |                                                |

| Cyavana Muni (Forts.)                              | Dasaratha Maharaja, Sohn von Aja                                    | Dhruva, Sohn von Rantināva, 20.6                |
|----------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| Soma-yajña ausgeführt mit                          | Frauen von, 10.8, 10.45-46                                          | Dhruva, Sohn von Vasudeva,                      |
| Hilfe von, 3.24                                    | Rāma ins Exil geschickt von,                                        | 24.46                                           |
| als Sukanyas Ehemann, 3.10,                        | 10.8                                                                | Dhundhu-Dämon, 6.22-24                          |
| 3.16, 3.20, <b>3.23</b>                            | Söhne von, 10.2                                                     | Dig-vijaya, definiert, 11.25-26                 |
| Verjüngung von, 3.11-16,                           | Dāsī-putra, definiert, 18.29                                        | Dienst für Gott. Siehe: Hinge-                  |
| 3.23                                               | Dātā                                                                | bungsvoller Dienst für den                      |
|                                                    | definiert, 11.5                                                     | Höchsten Herrn                                  |
|                                                    | Siehe auch: Almosen                                                 | Dienst für reine Gottgeweihte.                  |
| D                                                  | Datta, Vāsudeva, 21.12                                              | 21.18                                           |
| •                                                  | Dattātreya, Šrī, <b>15.17-19, 23.24</b><br>Demokratie, 10.50, 13.12 | Diktatur, Monarchie verglichen                  |
| 5:: ( )                                            | Devaka, Sohn von Ähuka, 24.23                                       | mit, 13.12                                      |
| Damon(en)                                          | Devaka, Sohn von Yudhişthira,                                       | Dilîpa, <b>9.2, 22.11</b><br>Diti. <b>24.37</b> |
| Bestimmung der, 10.28                              | 22.30-31                                                            | Divodāsa, Sohn von Bhīmaratha,                  |
| in <i>brāhmaṇa-</i> Gestalt, 5.6<br>definiert, 5.6 | Devaki, 24.23, 24.45, 24.53-55                                      | 17.5-6                                          |
| Durvāsā handelte wie ein, 5.6                      | Devala, 4.57-59                                                     | Divodāsa, Sohn von Mudgala,                     |
| von Durvāsā, <b>4.46-48</b> , 4.65                 | Devarāta, 24.5                                                      | 21.34, 22.1                                     |
| Gottgeweihte kämpfen gegen,                        | Devarata, Sohn von Suketu, 13.14                                    | Doghā, definiert, 20.37                         |
| 24.59                                              | Devarata (Śunaḥsepha), 16.30-32,                                    | Draupadi, 10.27, 20.15, 22.3,                   |
| Halbgötter gegen, 6.14, 9.42,                      | 16.35-37                                                            | 22.27-28                                        |
| 14.5-8, 20.31                                      | Devas. Siehe: Halbgötter                                            | Dravidadeśa, 1.2-3                              |
| der Herr ist barmherzig gegen-                     | Devayānī                                                            | Dronacarya, 21.36, 22.34                        |
| über, 24.61, 24.66-67                              | Befreiung von, 19.27-29                                             | Druhyu, 18.33, 18.41, 19.22,                    |
| der Herr tötet, 24.60, 24.66-                      | Kaca und, 18.22                                                     | 23.14                                           |
| 67                                                 | Śarmişţhā und, <b>18.6-18,</b>                                      | Dualität, materielle                            |
| in kşatriya-Gestalt, 5.6                           | <b>18.24</b> , 18.26, <b>18.28</b> -                                | Lebewesen in, 8.21                              |
| von Puranjaya besiegt, 6.15-                       | 29, 18.33-34                                                        | Transzendentalist ist frei von,                 |
| 19                                                 | Söhne von, 18.33                                                    | 8.13                                            |
| von Raji getötet, 17.13                            | als Šukrācāryas Tochter, 18.4,                                      | Siehe auch: Erscheinungs-                       |
| von Rama getotet, 10.5, 10.12                      | 18.22, 18.25, <b>18.26</b>                                          | weisen der materiellen                          |
| in der Regierung, 24.59                            | verglichen mit Ziege, 19.3-10,                                      | Natur<br>Duldsamkeit des Gottgeweihten,         |
| Streit unter, vom Herrn verur-<br>sacht, 24.59     | <b>19.26</b><br>Yayati und, <b>18.4, 18.18-23,</b>                  | 4.47                                            |
| vom Sudaršana-cakra vernich-                       | 18.35-39, 18.47,                                                    | Durgā, Mutter, 9.8                              |
| tet, 5.6, <b>5.8</b>                               | 19.3, 19.26, 19.29                                                  | Durmada, Sohn von Bhadrasena,                   |
| in śūdra-Gestalt, 5.6                              | Dhani, definiert, 21.7                                              | 23.23                                           |
| Siehe auch: Materialisten:                         | Dhanvantari, 3.11, 17.4                                             | Durmada, Sohn von Dhrta, 23.15                  |
| Nichtgottgeweihte;                                 | Dharma                                                              | Durmada, Sohn von Vasudeva und                  |
| Namen einzelner Dä-                                | definiert, 5.6, 24.58                                               | Pauravī, 24.47-48                               |
| monen                                              | Siehe auch: Religiöse Prinzi-                                       | Durmada, Sohn von Vasudeva und                  |
| Daiva, definiert, 10.20                            | pien                                                                | Rohinī, 24.46                                   |
| Dakşa                                              | Dharma, Sohn von Haihaya, 23.22                                     | Durmati, definiert, 2.9                         |
| ergibt sich dem Herrn, 4.53-54                     | Dharma, Sohn von Prthuśrava,                                        | Dürre                                           |
| Tochter von, als Kasyapas                          | 23.33                                                               | Chanten von Hare Kṛṣṇa<br>schafft Erleichterung |
| Mutter, 1.10                                       | Dharmarāja (Yamarāja), 20.22,                                       | von, 1.17                                       |
| Dakşa, Sohn Usinaras, 23.3-4                       | 22.27-28                                                            | Ursachen von, 4.22                              |
| Daksa-yajna, 4.9                                   | Dharma-setave, definiert, 5.6 Dhrsta                                | Durvāsā Muni                                    |
| Daksina, definiert, 4.22                           | ksatriyas von, wurden                                               | als Ambarişas Freund, 5.24                      |
| Damayanti (Madayanti), 9.18,                       | brāhmanas, 2.17                                                     | zu Ambarişas Füßen, 5.1-2                       |
| 9.23-24, 9.38-39<br>Dānavas, werden vom Sudar-     | als Manus Sohn, 1.11-12,                                            | als Ambarişas Gast, 4.33-42                     |
| sana-cakra verstümmelt,                            | 2.17                                                                | durch Ambarisas Gnade vom                       |
| 5.8                                                | Dhṛṣṭadyumna, 22.3                                                  | Sudarsana-cakra ver-                            |
| Dandakaranya-Wald, Rama im,                        | Dhrstaketu, 13.15                                                   | schont, 5.12-13                                 |
| <b>11.19</b> , 11.19                               | Dhṛṣṭaketu, König von Kekaya,                                       | beneidete Ambarişa, 4.69                        |
| Dantavakra, 10.28, 24.37                           | 24.38                                                               | besuchte Brahmaloka, 5.22                       |
| Dārāgāra-putrāpta, definiert, 4.65                 | Dhrstaketu, Sohn von Bhajamana,                                     | als brāhmaņa, 4.65, 4.69-70,                    |
| Daridra-nārāyaņa-Vorstellung,                      | 24.6-8                                                              | 5.6                                             |
| 21.6                                               | Dhṛṣṭi, Sohn von Bhajamāna,                                         | Dämon von, <b>4.46-48</b> , 4.65                |
| Dasaratha, Sohn von Balika, 9.41                   | 24.6-8                                                              | Erzählung über Ambarişa und,                    |
| Daśaratha, Sohn von Navaratha,                     | Dhṛṣṭi, Sohn von Ugrasena, 24.24                                    | Lehren aus, 4.71                                |
| 24.3-5                                             | Dhrtarastra, 22.25-26                                               | wurde vom Herrn unterwiesen,                    |
| Daśaratha Mahārāja, 23.7-10                        | Dhruva Mahārāja, 9.45, 11.6                                         | 4.69, 4.71                                      |

| Durvāsā Muni (Forts.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Dynastie (Forts.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Ehe (Heirat) (Forts.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Intelligenz von, gereinigt durch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | von Bhrgu, 18.12-14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | von Purukutsa und Narmadā,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Sudarsana-cakra,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | von Brhadbala, 12.15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 7.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 5.20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | von Brhadratha, 22.49                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | von Satyavati und Rcika,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Intelligenz von, in Verruf ge-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | von Ikşvāku, 12.9, 12.16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 15.5-6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| bracht, 4.65                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | von Karūsa, 2.16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Schwangerschaft vor, 24.34                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| mißachtete Ambarişa, 4.68,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | von Kşatravrddha, 17.1-3,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | von Sitä und Räma, 10.11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>4.69</b> , 4.69, 5.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 17.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | spiritueller Fortschritt geteilt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| als mystischer yogi, 4.41, 4.45,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | von Kuru, 22.34                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | in, 6.55                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 4.65, 4.69-70, 5.7,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | von Kuśa, 15.5-6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | vedische im Gegensatz zu mo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 5.20, 5.22, 5.24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | von Mādhava, 23.29-31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | derner, 3.10, 3.20-21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| als Nichtgottgeweihter, 4.65                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | von Magadha, 22.44-45                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Wettkampf der Rivalen vor,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Rituale durchgeführt von, 4.37                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | von Mahābhoja, <b>24.10-11</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 20.15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| in der Rolle eines Dämons, 5.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | von Mandhata, 7.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | von Yayāti und Devayānī,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| suchte Zuflucht bei Brahma,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | von Maudgalya, 21.31-33                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 18.20-23, 18.30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <b>4.52</b> , 4.65                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | von Mithila, 13.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Zeremonie in vedischer Kultur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| suchte Zuflucht bei Nārāyaņa,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | vom Mondgott, <b>22.18-19</b> , <b>22.44-45</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | bei, 18.5, 18.22-23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 4.60-62<br>suchte Zuflucht bei Śiva, 4.55,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | von Pañcāla. 22.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Siehe auch: Familie; Familien-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 4.65                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | von Pūru, <b>20.1</b> , <b>23.17-19</b> ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | leben; Frau                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| vom Sudaršana- <i>cakra</i> gejagt,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 23.30-31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Ehefrau(en)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 4.49-61, 4.65, 5.1,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | vom Sonnengott (Sūrya), 12.6,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Beziehung des Ehemannes mit,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 5.7. 5.20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 12.16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 18.23, 19.10, 19.12,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| verglichen mit Ambarişa,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | von Tālajangha, 23.28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 20.22, 20.37                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 4.65, 4.68                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | von Vidarbha, 24.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Ehemann verglichen mit,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Vergehen von, 4.62, 4.69                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | von Viśala, 2.33-36                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | * **=*                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Worte von, von Viśvanātha                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | von Vrsni, 23.29-31, 24.16-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | eines anderen sollte als Mutter                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Cakravartī uminter-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | angesehen werden,<br>10.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| pretiert, 4.44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | von Yadu, 23.18-21, 23.29-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ist keusch und treu, 10.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| an der Yamuna, 4.36, 4.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | von Kṛṣṇa, 18.29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| zitiert in bezug auf:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | zwei Arten der, 1.38-39                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | eines ksatriya-Königs, 18.29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Ambarişa, <b>5.20-21</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Siehe auch: Familie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| A besides and Center                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | nur eine. 10.34                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Ambarīşa und Gottge-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | nur eine, 10.54<br>Sītā als ideale, 10.55                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| weihte, 5.14-16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| weihte, <b>5.14-16</b><br>Nārāyaṇa, <b>4.61</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | E                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Sītā als ideale, 10.55                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| weihte, <b>5.14-16</b><br>Nārāyaṇa, <b>4.61</b><br>Sudaršana- <i>cakra</i> , <b>4.52</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | E                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Sitä als ideale, 10.55<br>sollte zurückbleiben während<br>einer Reise des Ehe-<br>mannes, 10.11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| weihte, <b>5.14-16</b><br>Narayana, <b>4.61</b><br>Sudarśana- <i>cakra</i> , <b>4.52</b><br>zornig auf Ambarisa, <b>4.43-46</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Sità als ideale, 10.55<br>sollte zuruckbleiben während<br>einer Reise des Ehe-<br>mannes, 10.11<br>des spirituellen Meisters, 19.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| weihte, 5.14-16<br>Nārāyaņa, 4.61<br>Sudaršana-cakra, 4.52<br>zornig auf Ambarişa, 4.43-46<br>Duryodhana, 22.26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Eberinkarnation, Rāma verglichen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Sitä als ideale, 10.55<br>sollte zurückbleiben während<br>einer Reise des Ehe-<br>mannes, 10.11<br>des spirituellen Meisters, 19.17<br>stirbt mit Ehemann, in vedi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| weihte, <b>5.14-16</b><br>Narayana, <b>4.61</b><br>Sudarśana- <i>cakra</i> , <b>4.52</b><br>zornig auf Ambarisa, <b>4.43-46</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | –<br>Eberinkarnation, Râma verglichen<br>mit, <b>11.29</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Sità als ideale, 10.55<br>sollte zurückbleiben während<br>einer Reise des Ehe-<br>mannes, 10.11<br>des spirituellen Meisters, 19.17<br>stirbt mit Ehemann, in vedi-<br>scher Kultur, 9.32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| weihte, 5.14-16 Nārāyaṇa, 4.61 Sudaršana-cakra, 4.52 zornig auf Ambariṣa, 4.43-46 Duryodhana, 22.26 Duşmanta Mahārāja                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Eberinkarnation, Rāma verglichen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Sita als ideale, 10.55<br>sollte zuruckbleiben während<br>einer Reise des Ehe-<br>mannes, 10.11<br>des spirituellen Meisters, 19.17<br>stirbt mit Ehemann, in vedi-<br>scher Kultur, 9.32<br>verglichen mit Fuchs, 14.36                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| weihte, 5.14-16 Nărăyaņa, 4.61 Sudarŝana-cakra, 4.52 zornig auf Ambarişa, 4.43-46 Duryodhana, 22.26 Duşmanta Mahārāja befindet sich in Pūru-Dynastie, 23.17-19 Omen bestätigte Position von,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Eberinkarnation, Râma verglichen<br>mit, <b>11.29</b><br>Ehe (Heirat)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Sità als ideale, 10.55<br>sollte zuruckbleiben während<br>einer Reise des Ehe-<br>mannes, 10.11<br>des spirituellen Meisters, 19.17<br>stirbt mit Ehemann, in vedi-<br>scher Kultur, 9.32<br>verglichen mit Fuchs, 14.36<br>Siehe auch: Ehe; Familie; Fa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| weihte, 5.14-16 Nărăyana, 4.61 Sudaršana-cakra, 4.52 zornig auf Ambarişa, 4.43-46 Duryodhana, 22.26 Duşmanta Mahārāja befindet sich in Pūru-Dynastie, 23.17-19 Omen bestätigte Position von, 10.1-3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Eberinkarnation, Rāma verglichen mit, <b>11.29</b> Ehe (Heirat) anuloma-, 18.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Sità als ideale, 10.55<br>sollte zuruckbleiben während<br>einer Reise des Ehe-<br>mannes, 10.11<br>des spirituellen Meisters, 19.17<br>stirbt mit Ehemann, in vedi-<br>scher Kultur, 9.32<br>verglichen mit Fuchs, 14.36<br>Siehe auch: Ehe; Familie; Fa-<br>milienleben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| weihte, 5.14-16 Nărâyaṇa, 4.61 Sudarŝana-cakra, 4.52 zornig auf Ambariṣa, 4.43-46 Duryodhana, 22.26 Duṣmanta Mahārāja befindet sich in Pūru-Dynastie, 23.17-19 Omen bestatigte Position von, 10.1-3 Šakuntalā und, 20.8-22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Eberinkarnation, Rāma verglichen mit, 11.29 Ehe (Heirat) anuloma-, 18.5 Astrologie für, 18.23 Bhişma hatte kein Interesse an, 22.20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Sita als ideale, 10.55 sollte zurückbleiben während einer Reise des Ehe- mannes, 10.11 des spirituellen Meisters, 19.17 stirbt mit Ehemann, in vedi- scher Kultur, 9.32 verglichen mit Fuchs, 14.36 Siehe auch: Ehe; Familie; Fa- milienleben Ehemann                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| weihte, 5.14-16 Nărăyaṇa, 4.61 Sudarŝana-cakra, 4.52 zornig auf Ambariṣa, 4.43-46 Duryodhana, 22.26 Duşmanta Mahārāja befindet sich in Pūru-Dynastie, 23.17-19 Omen bestatigte Position von, 10.1-3 Šakuntalā und, 20.8-22 Sohn von, 20.17-27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Eberinkarnation, Rāma verglichen mit, 11.29 Ehe (Heirat) anuloma-, 18.5 Astrologie für, 18.23 Bhişma hatte kein Interesse an, 22.20 ist brahmacāris freigestellt, 4.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Sita als ideale, 10.55<br>sollte zuruckbleiben während<br>einer Reise des Ehe-<br>mannes, 10.11<br>des spirituellen Meisters, 19.17<br>stirbt mit Ehemann, in vedi-<br>scher Kultur, 9.32<br>verglichen mit Fuchs, 14.36<br>Siehe auch: Ehe; Familie; Fa-<br>milienleben<br>Ehemann<br>Beziehung der Ehefrau zum,                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| weihte, 5.14-16 Nărăyaṇa, 4.61 Sudarŝana-cakra, 4.52 zornig auf Ambariṣa, 4.43-46 Duryodhana, 22.26 Duṣmanta Mahārāja befindet sich in Pūru-Dynastie, 23.17-19 Omen bestātigte Position von, 10.1-3 Šakuntalā und, 20.8-22 Sohn von, 20.17-27 als Sohn von Rebhi, 20.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Eberinkarnation, Rāma verglichen mit, 11.29 Ehe (Heirat) anuloma-, 18.5 Astrologie für, 18.23 Bhīşma hatte kein Interesse an, 22.20 ist brahmacārīs freigestellt, 4.1 von Cyavana und Śaryātis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Sità als ideale, 10.55 sollte zuruckbleiben wahrend einer Reise des Ehe- mannes, 10.11 des spirituellen Meisters, 19.17 stirbt mit Ehemann, in vedi- scher Kultur, 9.32 verglichen mit Fuchs, 14.36 Siehe auch: Ehe; Familie; Fa- milienleben Ehemann Beziehung der Ehefrau zum, 14.21, 18.23, 19.10,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| weihte, 5.14-16 Nărăyaņa, 4.61 Sudarśana-cakra, 4.52 zornig auf Ambarişa, 4.43-46 Duryodhana, 22.26 Duşmanta Mahārāja befindet sich in Pūru-Dynastie, 23.17-19 Omen bestätigte Position von, 10.1-3 Sakuntalā und, 20.8-22 Sohn von, 20.17-27 als Sohn von Rebhi, 20.7 Dvādaši                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Eberinkarnation, Rāma verglichen mit, 11.29 Ehe (Heirat) anuloma-, 18.5 Astrologie für, 18.23 Bhişma hatte kein Interesse an, 22.20 ist brahmacāris freigestellt, 4.1 von Cyavana und Saryātis Tochter, 3.9-10                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Sità als ideale, 10.55 sollte zuruckbleiben während einer Reise des Ehe- mannes, 10.11 des spirituellen Meisters, 19.17 stirbt mit Ehemann, in vedi- scher Kultur, 9.32 verglichen mit Fuchs, 14.36 Siehe auch: Ehe; Familie; Fa- milienleben Ehemann Beziehung der Ehefrau zum, 14.21, 18.23, 19.10, 19.12, 20.22, 20.37                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| weihte, 5.14-16 Nărăyaṇa, 4.61 Sudaršana-cakra, 4.52 zornig auf Ambariṣa, 4.43-46 Duryodhana, 22.26 Duṣmanta Mahārāja befindet sich in Pūru-Dynastie, 23.17-19 Omen bestātigte Position von, 10.1-3 Šakuntalā und, 20.8-22 Sohn von, 20.17-27 als Sohn von Rebhi, 20.7 Dvādaši Ambariṣa und Königin beach-                                                                                                                                                                                                                                                                                | Eberinkarnation, Rāma verglichen mit, 11.29 Ehe (Heirat) anuloma-, 18.5 Astrologie für, 18.23 Bhişma hatte kein Interesse an, 22.20 ist brahmacāris freigestellt, 4.1 von Cyavana und Śaryātis Tochter, 3.9-10 von Duşmanta und Śakuntalā,                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Sità als ideale, 10.55 sollte zuruckbleiben während einer Reise des Ehe- mannes, 10.11 des spirituellen Meisters, 19.17 stirbt mit Ehemann, in vedi- scher Kultur, 9.32 verglichen mit Fuchs, 14.36 Siehe auch: Ehe; Familie; Fa- milienleben Ehemann Beziehung der Ehefrau zum, 14.21, 18.23, 19.10, 19.12, 20.22, 20.37 Ehefrau ohne, 19.3, 24.34                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| weihte, 5.14-16 Nărăyaṇa, 4.61 Sudarŝana-cakra, 4.52 zornig auf Ambariṣa, 4.43-46 Duryodhana, 22.26 Duṣmanta Mahārāja befindet sich in Pūru-Dynastie, 23.17-19 Omen bestatigte Position von, 10.1-3 Śakuntalā und, 20.8-22 Sohn von, 20.17-27 als Sohn von Rebhi, 20.7 Dvādaši Ambariṣa und Konigin beachteten, 4.29-30                                                                                                                                                                                                                                                                   | Eberinkarnation, Rāma verglichen mit, 11.29 Ehe (Heirat) anuloma-, 18.5 Astrologie für, 18.23 Bhişma hatte kein Interesse an, 22.20 ist brahmacāris freigestellt, 4.1 von Cyavana und Śaryātis Tochter, 3.9-10 von Duşmanta und Šakuntalā, 20.15                                                                                                                                                                                                                                                                           | Sità als ideale, 10.55 sollte zuruckbleiben während einer Reise des Ehe- mannes, 10.11 des spirituellen Meisters, 19.17 stirbt mit Ehemann, in vedi- scher Kultur, 9.32 verglichen mit Fuchs, 14.36 Siehe auch: Ehe: Familie: Fa- milienleben Ehemann Beziehung der Ehefrau zum, 14.21, 18.23, 19.10, 19.12, 20.22, 20.37 Ehefrau ohne, 19.3, 24.34 verglichen mit Ziegenbock,                                                                                                                                                                                                                                               |
| weihte, 5.14-16 Nărăyaṇa, 4.61 Sudarŝana-cakra, 4.52 zornig auf Ambariṣa, 4.43-46 Duryodhana, 22.26 Duṣmanta Mahārāja befindet sich in Pūru-Dynastie, 23.17-19 Omen bestātigte Position von, 10.1-3 Śakuntalā und, 20.8-22 Sohn von, 20.17-27 als Sohn von Rebhi, 20.7 Dvādaši Ambariṣa und Königin beachteten, 4.29-30 Ambariṣas Entschluß, das Fa-                                                                                                                                                                                                                                      | Eberinkarnation, Rāma verglichen mit, 11.29 Ehe (Heirat) anuloma-, 18.5 Astrologie für, 18.23 Bhīşma hatte kein Interesse an, 22.20 ist brahmacāris freigestellt, 4.1 von Cyavana und Śaryātis Tochter, 3.9-10 von Duşmanta und Śakuntalā, 20.15 Erfolg und Mißerfolg in, 3.10,                                                                                                                                                                                                                                            | Sità als ideale, 10.55 sollte zuruckbleiben wahrend einer Reise des Ehe- mannes, 10.11 des spirituellen Meisters, 19.17 stirbt mit Ehemann, in vedi- scher Kultur, 9.32 verglichen mit Fuchs, 14.36 Siehe auch: Ehe; Familie; Fa- milienleben Ehemann Beziehung der Ehefrau zum, 14.21, 18.23, 19.10, 19.12, 20.22, 20.37 Ehefrau ohne, 19.3, 24.34 verglichen mit Ziegenbock, 19.10                                                                                                                                                                                                                                         |
| weihte, 5.14-16 Nărâyaṇa, 4.61 Sudarŝana-cakra, 4.52 zornig auf Ambariṣa, 4.43-46 Duryodhana, 22.26 Duṣmanta Mahārāja befindet sich in Pūru-Dynastie, 23.17-19 Omen bestatigte Position von, 10.1-3 Sakuntalā und, 20.8-22 Sohn von, 20.17-27 als Sohn von Rebhi, 20.7 Dvādaši Ambariṣa und Königin beachteten, 4.29-30 Ambariṣas Entschluß, das Fasten zu brechen am,                                                                                                                                                                                                                    | Eberinkarnation, Rāma verglichen mit, 11.29 Ehe (Heirat) anuloma-, 18.5 Astrologie für, 18.23 Bhīṣma hatte kein Interesse an, 22.20 ist brahmacāris freigestellt, 4.1 von Cyavana und Śaryātis Tochter, 3.9-10 von Duṣmanta und Śakuntalā, 20.15 Erfolg und Mißerfolg in, 3.10, 18.23                                                                                                                                                                                                                                      | Sità als ideale, 10.55 sollte zuruckbleiben während einer Reise des Ehe- mannes, 10.11 des spirituellen Meisters, 19.17 stirbt mit Ehemann, in vedi- scher Kultur, 9.32 verglichen mit Fuchs, 14.36 Siehe auch: Ehe: Familie: Fa- milienleben Ehemann Beziehung der Ehefrau zum, 14.21, 18.23, 19.10, 19.12, 20.22, 20.37 Ehefrau ohne, 19.3, 24.34 verglichen mit Ziegenbock,                                                                                                                                                                                                                                               |
| weihte, 5.14-16 Nărăyaṇa, 4.61 Sudarŝana-cakra, 4.52 zornig auf Ambariṣa, 4.43-46 Duryodhana, 22.26 Duṣmanta Mahārāja befindet sich in Pūru-Dynastie, 23.17-19 Omen bestātigte Position von, 10.1-3 Śakuntalā und, 20.8-22 Sohn von, 20.17-27 als Sohn von Rebhi, 20.7 Dvādaši Ambariṣa und Königin beachteten, 4.29-30 Ambariṣas Entschluß, das Fa-                                                                                                                                                                                                                                      | Eberinkarnation, Rāma verglichen mit, 11.29 Ehe (Heirat) anuloma-, 18.5 Astrologie für, 18.23 Bhiṣma hatte kein Interesse an, 22.20 ist brahmacāris freigestellt, 4.1 von Cyavana und Saryātis Tochter, 3.9-10 von Duṣmanta und Śakuntalā, 20.15 Erfolg und Mißerfolg in, 3.10, 18.23 für Frauen unumgänglich,                                                                                                                                                                                                             | Sità als ideale, 10.55 sollte zuruckbleiben während einer Reise des Ehe- mannes, 10.11 des spirituellen Meisters, 19.17 stirbt mit Ehemann, in vedi- scher Kultur, 9.32 verglichen mit Fuchs, 14.36 Siehe auch: Ehe; Familie; Fa- milienleben Ehemann Beziehung der Ehefrau zum, 14.21, 18.23, 19.10, 19.12, 20.22, 20.37 Ehefrau ohne, 19.3, 24.34 verglichen mit Ziegenbock, 19.10 Siehe auch: Ehe; Familienle- ben; Haushälter                                                                                                                                                                                            |
| weihte, 5.14-16 Nărăyana, 4.61 Sudaršana-cakra, 4.52 zornig auf Ambarişa, 4.43-46 Duryodhana, 22.26 Duşmanta Mahārāja befindet sich in Pūru-Dynastie, 23.17-19 Omen bestatigte Position von, 10.1-3 Šakuntalā und, 20.8-22 Sohn von, 20.17-27 als Sohn von Rebhi, 20.7 Dvādaši Ambarişa und Königin beachteten, 4.29-30 Ambarişas Entschluß, das Fasten zu brechen am, 4.38-40                                                                                                                                                                                                            | Eberinkarnation, Rāma verglichen mit, 11.29 Ehe (Heirat) anuloma-, 18.5 Astrologie für, 18.23 Bhişma hatte kein Interesse an, 22.20 ist brahmacāris freigestellt, 4.1 von Cyavana und Śaryātis Tochter, 3.9-10 von Duşmanta und Śakuntalā, 20.15 Erfolg und Mißerfolg in, 3.10, 18.23 für Frauen unumgänglich, 9.32                                                                                                                                                                                                        | Sità als ideale, 10.55 sollte zuruckbleiben während einer Reise des Ehe- mannes, 10.11 des spirituellen Meisters, 19.17 stirbt mit Ehemann, in vedi- scher Kultur, 9.32 verglichen mit Fuchs, 14.36 Siehe auch: Ehe; Familie: Fa- milienleben Ehemann Beziehung der Ehefrau zum, 14.21, 18.23, 19.10, 19.12, 20.22, 20.37 Ehefrau ohne, 19.3, 24.34 verglichen mit Ziegenbock, 19.10 Siehe auch: Ehe; Familienle- ben; Haushälter Eigenschaften                                                                                                                                                                              |
| weihte, 5.14-16 Nărăyaṇa, 4.61 Sudarŝana-cakra, 4.52 zornig auf Ambariṣa, 4.43-46 Duryodhana, 22.26 Duṣmanta Mahārāja befindet sich in Pūru-Dynastie, 23.17-19 Omen bestatigte Position von, 10.1-3 Śakuntalā und, 20.8-22 Sohn von, 20.17-27 als Sohn von Rebhi, 20.7 Dvādaši Ambariṣa und Königin beachteten, 4.29-30 Ambariṣas Entschluß, das Fasten zu brechen am, 4.38-40 Beachten von, der Herr erfreut                                                                                                                                                                             | Eberinkarnation, Rāma verglichen mit, 11.29 Ehe (Heirat) anuloma-, 18.5 Astrologie für, 18.23 Bhīşma hatte kein Interesse an, 22.20 ist brahmacārīs freigestellt, 4.1 von Cyavana und Śaryātis Tochter, 3.9-10 von Duşmanta und Śakuntalā, 20.15 Erfolg und Mißerfolg in, 3.10, 18.23 für Frauen unumgänglich, 9.32 gandharva-, 20.15                                                                                                                                                                                      | Sità als ideale, 10.55 sollte zuruckbleiben während einer Reise des Ehe- mannes, 10.11 des spirituellen Meisters, 19.17 stirbt mit Ehemann, in vedi- scher Kultur, 9.32 verglichen mit Fuchs, 14.36 Siehe auch: Ehe; Familie; Fa- milienleben Ehemann Beziehung der Ehefrau zum, 14.21, 18.23, 19.10, 19.12, 20.22, 20.37 Ehefrau ohne, 19.3, 24.34 verglichen mit Ziegenbock, 19.10 Siehe auch: Ehe; Familienle- ben; Haushälter                                                                                                                                                                                            |
| weihte, 5.14-16 Nărăyana, 4.61 Sudaršana-cakra, 4.52 zornig auf Ambarişa, 4.43-46 Duryodhana, 22.26 Duşmanta Mahārāja befindet sich in Pūru-Dynastie, 23.17-19 Omen bestatigte Position von, 10.1-3 Šakuntalā und, 20.8-22 Sohn von, 20.17-27 als Sohn von Rebhi, 20.7 Dvādaši Ambarişa und Konigin beachteten, 4.29-30 Ambarişas Entschluß, das Fasten zu brechen am, 4.38-40 Beachten von, der Herr erfreut durch, 4.29 Formfehler beim Beachten von, 4.39-40                                                                                                                           | Eberinkarnation, Rāma verglichen mit, 11.29 Ehe (Heirat) anuloma-, 18.5 Astrologie für, 18.23 Bhīṣma hatte kein Interesse an, 22.20 ist brahmacāris freigestellt, 4.1 von Cyavana und Śaryātis Tochter, 3.9-10 von Duṣmanta und Śakuntalā, 20.15 Erfolg und Mißerfolg in, 3.10, 18.23 für Frauen unumgänglich, 9.32 gandharva-, 20.15                                                                                                                                                                                      | Sītā als ideale, 10.55 sollte zuruckbleiben während einer Reise des Ehe- mannes, 10.11 des spirituellen Meisters, 19.17 stirbt mit Ehemann, in vedi- scher Kultur, 9.32 verglichen mit Fuchs, 14.36 Siehe auch: Ehe; Familie; Fa- milienleben Ehemann Beziehung der Ehefrau zum, 14.21, 18.23, 19.10, 19.12, 20.22, 20.37 Ehefrau ohne, 19.3, 24.34 verglichen mit Ziegenbock, 19.10 Siehe auch: Ehe; Familienle- ben; Haushälter Eigenschaften von Brahmā, 15.39                                                                                                                                                            |
| weihte, 5.14-16 Nărăyaṇa, 4.61 Sudarŝana-cakra, 4.52 zornig auf Ambariṣa, 4.43-46 Duryodhana, 22.26 Duṣmanta Mahārāja befindet sich in Pūru-Dynastie, 23.17-19 Omen bestatigte Position von, 10.1-3 Śakuntalā und, 20.8-22 Sohn von, 20.17-27 als Sohn von Rebhi, 20.7 Dvādaši Ambariṣa und Königin beachteten, 4.29-30 Ambariṣas Entschluß, das Fasten zu brechen am, 4.38-40 Beachten von, der Herr erfreut durch, 4.29 Formfehler beim Beachten von, 4.39-40 Dvaita, definiert, 13.27                                                                                                  | Eberinkarnation, Rāma verglichen mit, 11.29 Ehe (Heirat) anuloma-, 18.5 Astrologie für, 18.23 Bhişma hatte kein Interesse an, 22.20 ist brahmacāris freigestellt, 4.1 von Cyavana und Śaryātis Tochter, 3.9-10 von Duşmanta und Śakuntalā, 20.15 Erfolg und Mißerfolg in, 3.10, 18.23 für Frauen unumgänglich, 9.32 gandharva-, 20.15 gegenseitiger Wunsch als Grundlage für, 20.15 in Indien kalkuliert, 1.39                                                                                                             | Sità als ideale, 10.55 sollte zuruckbleiben während einer Reise des Ehe- mannes, 10.11 des spirituellen Meisters, 19.17 stirbt mit Ehemann, in vedi- scher Kultur, 9.32 verglichen mit Fuchs, 14.36 Siehe auch: Ehe; Familie; Fa- milienleben Ehemann Beziehung der Ehefrau zum, 14.21, 18.23, 19.10, 19.12, 20.22, 20.37 Ehefrau ohne, 19.3, 24.34 verglichen mit Ziegenbock, 19.10 Siehe auch: Ehe; Familienle- ben; Haushälter Eigenschaften von Brahmä, 15.39 eines brähmana, 9.29, 11.5, 15.10, 15.39-40, 16.28                                                                                                         |
| weihte, 5.14-16 Nărăyaṇa, 4.61 Sudaršana-cakra, 4.52 zornig auf Ambariṣa, 4.43-46 Duryodhana, 22.26 Duṣmanta Mahārāja befindet sich in Pūru-Dynastie, 23.17-19 Omen bestatigte Position von, 10.1-3 Sakuntalā und, 20.8-22 Sohn von, 20.17-27 als Sohn von Rebhi, 20.7 Dvādaši Ambariṣa und Königin beachteten, 4.29-30 Ambariṣas Entschluß, das Fasten zu brechen am, 4.38-40 Beachten von, der Herr erfreut durch, 4.29 Formfehler beim Beachten von, 4.39-40 Dvaita, definiert, 13.27 Dvāpara-yuga, 3.32, 10.51                                                                        | Eberinkarnation, Rāma verglichen mit, 11.29 Ehe (Heirat) anuloma-, 18.5 Astrologie für, 18.23 Bhīşma hatte kein Interesse an, 22.20 ist brahmacārīs freigestellt, 4.1 von Cyavana und Śaryātis Tochter, 3.9-10 von Duşmanta und Śakuntalā, 20.15 Erfolg und Mißerfolg in, 3.10, 18.23 für Frauen unumgänglich, 9.32 gandharva-, 20.15 gegenseitiger Wunsch als Grundlage für, 20.15 in Indien kalkuliert, 1.39 eines kṣatriya-Konigs, 18.29                                                                                | Sītā als ideale, 10.55 sollte zuruckbleiben wahrend einer Reise des Ehe- mannes, 10.11 des spirituellen Meisters, 19.17 stirbt mit Ehemann, in vedi- scher Kultur, 9.32 verglichen mit Fuchs, 14.36 Siehe auch: Ehe; Familie; Fa- milienleben Ehemann Beziehung der Ehefrau zum, 14.21, 18.23, 19.10, 19.12, 20.22, 20.37 Ehefrau ohne, 19.3, 24.34 verglichen mit Ziegenbock, 19.10 Siehe auch: Ehe; Familienle- ben; Haushälter Eigenschaften von Brahma, 15.39 eines brāhmana, 9.29, 11.5, 15.10, 15.39-40, 16.28 des Ehemannes, verglichen mit                                                                           |
| weihte, 5.14-16 Nărăyana, 4.61 Sudaršana-cakra, 4.52 zornig auf Ambarisa, 4.43-46 Duryodhana, 22.26 Dusmanta Mahārāja befindet sich in Pūru-Dynastie, 23.17-19 Omen bestatigte Position von, 10.1-3 Šakuntalā und, 20.8-22 Sohn von, 20.17-27 als Sohn von Rebhi, 20.7 Dvādaši Ambarisa und Königin beachteten, 4.29-30 Ambarisas Entschluß, das Fasten zu brechen am, 4.38-40 Beachten von, der Herr erfreut durch, 4.29 Formfehler beim Beachten von, 4.39-40 Dvaita, definiert, 13.27 Dvāpara-yuga, 3.32, 10.51 Dvārakā, 24.66                                                         | Eberinkarnation, Rāma verglichen mit, 11.29 Ehe (Heirat) anuloma-, 18.5 Astrologie für, 18.23 Bhiṣma hatte kein Interesse an, 22.20 ist brahmacāris freigestellt, 4.1 von Cyavana und Saryātis Tochter, 3.9-10 von Duṣmanta und Sakuntalā, 20.15 Erfolg und Mißerfolg in, 3.10, 18.23 für Frauen unumgānglich, 9.32 gandharva-, 20.15 gegenseitiger Wunsch als Grundlage für, 20.15 in Indien kalkuliert, 1.39 eines kṣatriya-Konigs, 18.29 Mann und Frau in, 3.20-21                                                      | Sītā als ideale, 10.55 sollte zuruckbleiben während einer Reise des Ehe- mannes, 10.11 des spirituellen Meisters, 19.17 stirbt mit Ehemann, in vedi- scher Kultur, 9.32 verglichen mit Fuchs, 14.36 Siehe auch: Ehe; Familie: Fa- milienleben Ehemann Beziehung der Ehefrau zum, 14.21, 18.23, 19.10, 19.12, 20.22, 20.37 Ehefrau ohne, 19.3, 24.34 verglichen mit Ziegenbock, 19.10 Siehe auch: Ehe; Familienle- ben; Haushälter Eigenschaften von Brahmā, 15.39 eines brāhmaṇa, 9.29, 11.5, 15.10, 15.39-40, 16.28 des Ehemannes, verglichen mit Ehefrau, 14.21                                                            |
| weihte, 5.14-16 Nărăyana, 4.61 Sudaršana-cakra, 4.52 zornig auf Ambarişa, 4.43-46 Duryodhana, 22.26 Duşmanta Mahārāja befindet sich in Pūru-Dynastie, 23.17-19 Omen bestatigte Position von, 10.1-3 Šakuntalā und, 20.8-22 Sohn von, 20.17-27 als Sohn von Rebhi, 20.7 Dvādaši Ambarişa und Konigin beachteten, 4.29-30 Ambarişas Entschluß, das Fasten zu brechen am, 4.38-40 Beachten von, der Herr erfreut durch, 4.29 Formfehler beim Beachten von, 4.39-40 Dvaita, definiert, 13.27 Dvāpara-yuga, 3.32, 10.51 Dvārakā, 24.66 Dvi-jātayah, definiert, 6.3                             | Eberinkarnation, Rāma verglichen mit, 11.29 Ehe (Heirat) anuloma-, 18.5 Astrologie für, 18.23 Bhişma hatte kein Interesse an, 22.20 ist brahmacāris freigestellt, 4.1 von Cyavana und Śaryātis Tochter, 3.9-10 von Duşmanta und Śakuntalā, 20.15 Erfolg und Mißerfolg in, 3.10, 18.23 für Frauen unumganglich, 9.32 gandharva-, 20.15 gegenseitiger Wunsch als Grundlage für, 20.15 in Indien kalkuliert, 1.39 eines kṣatriya-Konigs, 18.29 Mann und Frau in, 3.20-21 Nachkomme durch Stellvertre-                         | Sità als ideale, 10.55 sollte zuruckbleiben während einer Reise des Ehe- mannes, 10.11 des spirituellen Meisters, 19.17 stirbt mit Ehemann, in vedi- scher Kultur, 9.32 verglichen mit Fuchs, 14.36 Siehe auch: Ehe; Familie; Fa- milienleben Ehemann Beziehung der Ehefrau zum, 14.21, 18.23, 19.10, 19.12, 20.22, 20.37 Ehefrau ohne, 19.3, 24.34 verglichen mit Ziegenbock, 19.10 Siehe auch: Ehe; Familienle- ben; Haushälter Eigenschaften von Brahmä, 15.39 eines brähmana, 9.29, 11.5, 15.10, 15.39-40, 16.28 des Ehemannes, verglichen mit Ehefrau, 14.21 gute, nur in Gottgeweihten,                                |
| weihte, 5.14-16 Nărăyaṇa, 4.61 Sudarŝana-cakra, 4.52 zornig auf Ambariṣa, 4.43-46 Duryodhana, 22.26 Duṣmanta Mahārāja befindet sich in Pūru-Dynastie, 23.17-19 Omen bestatigte Position von, 10.1-3 Sakuntalā und, 20.8-22 Sohn von, 20.17-27 als Sohn von Rebhi, 20.7 Dvādaši Ambariṣa und Konigin beachteten, 4.29-30 Ambariṣas Entschluß, das Fasten zu brechen am, 4.38-40 Beachten von, der Herr erfreut durch, 4.29 Formfehler beim Beachten von, 4.39-40 Dvaita, definiert, 13.27 Dvāpara-yuga, 3.32, 10.51 Dvārakā, 24.66 Dvi-jātayaḥ, definiert, 6.3 Dynastie                    | Eberinkarnation, Rāma verglichen mit, 11.29 Ehe (Heirat) anuloma-, 18.5 Astrologie für, 18.23 Bhişma hatte kein Interesse an, 22.20 ist brahmacāris freigestellt, 4.1 von Cyavana und Śaryātis Tochter, 3.9-10 von Duşmanta und Śakuntalā, 20.15 Erfolg und Mißerfolg in, 3.10, 18.23 für Frauen unumgänglich, 9.32 gandharva-, 20.15 gegenseitiger Wunsch als Grundlage für, 20.15 in Indien kalkuliert, 1.39 eines kṣatriya-Konigs, 18.29 Mann und Frau in, 3.20-21 Nachkomme durch Stellvertreter des Ehemannes in,     | Sītā als ideale, 10.55 sollte zuruckbleiben während einer Reise des Ehe- mannes, 10.11 des spirituellen Meisters, 19.17 stirbt mit Ehemann, in vedi- scher Kultur, 9.32 verglichen mit Fuchs, 14.36 Siehe auch: Ehe; Familie; Fa- milienleben Ehemann Beziehung der Ehefrau zum, 14.21, 18.23, 19.10, 19.12, 20.22, 20.37 Ehefrau ohne, 19.3, 24.34 verglichen mit Ziegenbock, 19.10 Siehe auch: Ehe; Familienle- ben; Haushälter Eigenschaften von Brahmā, 15.39 eines brāhmana, 9.29, 11.5, 15.10, 15.39-40, 16.28 des Ehemannes, verglichen mit Ehefrau, 14.21 gute, nur in Gottgeweihten, 4.21, 4.45                     |
| weihte, 5.14-16 Nărăyaṇa, 4.61 Sudaršana-cakra, 4.52 zornig auf Ambariṣa, 4.43-46 Duryodhana, 22.26 Duṣmanta Mahārāja befindet sich in Pūru-Dynastie, 23.17-19 Omen bestatigte Position von, 10.1-3 Sakuntalā und, 20.8-22 Sohn von, 20.17-27 als Sohn von Rebhi, 20.7 Dvādaši Ambariṣa und Königin beachteen, 4.29-30 Ambariṣas Entschluß, das Fasten zu brechen am, 4.38-40 Beachten von, der Herr erfreut durch, 4.29 Formfehler beim Beachten von, 4.39-40 Dvaiia, definiert, 13.27 Dvāpara-yuga, 3.32, 10.51 Dvārakā, 24.66 Dvi-jātayah, definiert, 6.3 Dynastie von Agnivešya, 2.12 | Eberinkarnation, Rāma verglichen mit, 11.29 Ehe (Heirat) anuloma-, 18.5 Astrologie für, 18.23 Bhīşma hatte kein Interesse an, 22.20 ist brahmacārīs freigestellt, 4.1 von Cyavana und Śaryātis Tochter, 3.9-10 von Duşmanta und Śakuntalā, 20.15 Erfolg und Mißerfolg in, 3.10, 18.23 für Frauen unumgänglich, 9.32 gandharva-, 20.15 gegenseitiger Wunsch als Grundlage für, 20.15 in Indien kalkuliert, 1.39 eines kṣatriya-Konigs, 18.29 Mann und Frau in, 3.20-21 Nachkomme durch Stellvertreter des Ehemannes in, 6.2 | Sītā als ideale, 10.55 sollte zuruckbleiben wahrend einer Reise des Ehe- mannes, 10.11 des spirituellen Meisters, 19.17 stirbt mit Ehemann, in vedi- scher Kultur, 9.32 verglichen mit Fuchs, 14.36 Siehe auch: Ehe; Familie; Fa- milienleben Ehemann Beziehung der Ehefrau zum, 14.21, 18.23, 19.10, 19.12, 20.22, 20.37 Ehefrau ohne, 19.3, 24.34 verglichen mit Ziegenbock, 19.10 Siehe auch: Ehe; Familienle- ben; Haushälter Eigenschaften von Brahma, 15.39 eines brāhmana, 9.29, 11.5, 15.10, 15.39-40, 16.28 des Ehemannes, verglichen mit Ehefrau, 14.21 gute, nur in Gottgeweihten, 4.21, 4.45 von Kṛṣṇa, 23.20-21 |
| weihte, 5.14-16 Nărăyaṇa, 4.61 Sudarŝana-cakra, 4.52 zornig auf Ambariṣa, 4.43-46 Duryodhana, 22.26 Duṣmanta Mahārāja befindet sich in Pūru-Dynastie, 23.17-19 Omen bestatigte Position von, 10.1-3 Sakuntalā und, 20.8-22 Sohn von, 20.17-27 als Sohn von Rebhi, 20.7 Dvādaši Ambariṣa und Konigin beachteten, 4.29-30 Ambariṣas Entschluß, das Fasten zu brechen am, 4.38-40 Beachten von, der Herr erfreut durch, 4.29 Formfehler beim Beachten von, 4.39-40 Dvaita, definiert, 13.27 Dvāpara-yuga, 3.32, 10.51 Dvārakā, 24.66 Dvi-jātayaḥ, definiert, 6.3 Dynastie                    | Eberinkarnation, Rāma verglichen mit, 11.29 Ehe (Heirat) anuloma-, 18.5 Astrologie für, 18.23 Bhişma hatte kein Interesse an, 22.20 ist brahmacāris freigestellt, 4.1 von Cyavana und Śaryātis Tochter, 3.9-10 von Duşmanta und Śakuntalā, 20.15 Erfolg und Mißerfolg in, 3.10, 18.23 für Frauen unumgänglich, 9.32 gandharva-, 20.15 gegenseitiger Wunsch als Grundlage für, 20.15 in Indien kalkuliert, 1.39 eines kṣatriya-Konigs, 18.29 Mann und Frau in, 3.20-21 Nachkomme durch Stellvertreter des Ehemannes in,     | Sītā als ideale, 10.55 sollte zuruckbleiben während einer Reise des Ehe- mannes, 10.11 des spirituellen Meisters, 19.17 stirbt mit Ehemann, in vedi- scher Kultur, 9.32 verglichen mit Fuchs, 14.36 Siehe auch: Ehe; Familie; Fa- milienleben Ehemann Beziehung der Ehefrau zum, 14.21, 18.23, 19.10, 19.12, 20.22, 20.37 Ehefrau ohne, 19.3, 24.34 verglichen mit Ziegenbock, 19.10 Siehe auch: Ehe; Familienle- ben; Haushälter Eigenschaften von Brahmā, 15.39 eines brāhmana, 9.29, 11.5, 15.10, 15.39-40, 16.28 des Ehemannes, verglichen mit Ehefrau, 14.21 gute, nur in Gottgeweihten, 4.21, 4.45                     |

| Eigenschaften (Forts.)                                  | Entsagung (Forts.)                                   | Erscheinungsweisen (Forts.)                      |
|---------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| materielle. Siehe: Erschei-                             | im hingebungsvollen Dienst,                          | Brahmaloka jenseits, 3.29                        |
| nungsweisen der Na-                                     | <b>4.25</b> , 4.26, 9.47                             | Freiheit von, 8.23, 18.2                         |
| tur                                                     | von Iksvaku, 6.10                                    | der Herr jenseits, 10.14                         |
| von Monarchen und Revolu-                               | von König Kakudmi, 3.36                              | hingebungsvolles Dienen steht                    |
| tionären, 15.15                                         | von Manu, 2.1<br>materielles Glück als Vorstufe      | über, 18.40                                      |
| Schönheit abhängig von, 15.40 soziale Stufen gemäß den, | zur, 18.40                                           | soziale Unterteilungen gemäß<br>den, 20.1, 24.59 |
| 20.1, 21.21                                             | ist notwendig, 4.26                                  | sind unüberwindlich, 24.57                       |
| eines śūdra, 15.40, 16.28                               | Predigertätigkeit als, 4.26                          | Weise frei von, 8.23                             |
| eines vaisya, 15.40, 16.28                              | reinigende Kraft der, 1.18,                          | Siehe auch: Dualität, materiel-                  |
| der Weisen und des Herrn glei-                          | 4.26                                                 | le; Māyā; Namen ein-                             |
| chen sich, 9.15                                         | von Saubhari Muni unterbro-                          | zelner Erscheinungs-                             |
| Einssein. Siehe: Befreiung; Ver-                        | chen, <b>6.39-40</b> , 6.49,                         | weisen (Tugend, Lei-                             |
| schmelzen mit dem Höch-<br>sten                         | <b>6.50, 6.52</b><br>der Sexualität, 19.11, 19.16    | denschaft und Unwis-<br>senheit)                 |
| Ekādašī-Gelübde                                         | einer unkontrollierbaren Frau,                       | Essen. Siehe: Fleischessen; Nah-                 |
| von Ambarişa befolgt, 4.29-                             | 14.36                                                | rung; Prasāda                                    |
| <b>30</b> , 4.68                                        | von Vasistha, 9.23-24                                | Europa, Hare-Kṛṣṇa-Bewegung als                  |
| erfreut den Herrn, 4.29                                 | Verehrung der Bildgestalt als,                       | Hoffnung für, 1.17                               |
| Eka-patni-vrata, definiert, 10.54                       | 4.26                                                 | Ewiges Leben, durch Kṛṣṇa-                       |
| Ekstase. Siehe: Glückseligkeit                          | Verteilen von Literatur als,                         | bewußte Prinzipien, 6.48                         |
| Elefant(en)<br>in Ayodhyā, 11.26                        | 4.26<br>als Ziel des Lebens, 18.40,                  |                                                  |
| Bharata verteilte, 20.28                                | 19.11                                                | _                                                |
| Purūravā verglichen mit,                                | Erde (Element). Siehe: Elemente,                     | F                                                |
| 14.30                                                   | materielle                                           |                                                  |
| Rāma verglichen mit, 10.6-7                             | Erde (Planet)                                        | Familie                                          |
| Elemente, materielle                                    | von Alarka regiert, 17.7                             | Kastenunterteilung bestim-                       |
| grob- und feinstoffliche, 13.11                         | von Bharata regiert, 20.23-26,                       | mende Eigenschaften                              |
| Hariścandra gereinigt von,                              | 20.30-32                                             | unabhängig von,<br>2.17, 9.29, 15.10             |
| <b>7.25-26</b> im Körper, 8.11                          | von Eberinkarnation gerettet,<br>11.29               | Väter und Söhne in, 10.50                        |
| Sudarsana-cakra als, 5.3                                | Erscheinen des Herrn auf,                            | vedische, strikt in Heiratsge-                   |
| Siehe auch: Feuer; Wasser                               | 24.56, 24.59                                         | bräuchen, 3.21                                   |
| Eltern und Kinder, 18.27, 18.43                         | Fallen zur, von den himmli-                          | verglichen mit Schülernach-                      |
| Siehe auch: Familienleben; Va-                          | schen Planeten,                                      | folge, 1.38-39                                   |
| ter; Mutter                                             | <b>10.23</b> , 10.23                                 | Siehe auch: Dynastie; Ehe; Fa-                   |
| Energie, materielle                                     | von Ganga gemieden, 9.4-5                            | milienleben                                      |
| Hariścandra gereinigt von,<br>7.25-26                   | von himmlischen Planeten<br>übertroffen, 14.21-23    | Familienleben<br>Ambarīsa im, 4.29               |
| der Herr blickte über, 5.5                              | von höheren Planetenbewoh-                           | Ambarişa illi, 4.27                              |
| des Herrn, 24.57, <b>24.58</b>                          | nern gemieden, 20.39                                 | vom, <b>5.26-</b> 27                             |
| ist illusionierend, 21.16                               | irreligiöse Herrscher belasten                       | Anhaftung an, 4.65                               |
| Nichtgottgeweihter ist anfällig                         | die, 15.15                                           | Cāṇakya zitiert in bezug auf,                    |
| für, 4.21                                               | von Kārtavīryārjuna regiert,                         | 4.29                                             |
| Siehe auch: Elemente, mate-                             | 23.24-26                                             | Ehemann und Ehefrau im,                          |
| rielle; <i>Māyā</i><br>Entführung                       | Nahrung und Reichtümer von,<br>14.47                 | 4.29<br>Glück im, 10.55                          |
| einer <i>brahmana</i> -Tochter durch                    | vom Regen belebt, 14.47                              | von Saubhari Rşi, 6.45-46,                       |
| Triśanku, 7.5-6                                         | von Sagaras Söhnen umgegra-                          | 6.52-53                                          |
| von Sitadurch Ravana, 10.11,                            | ben, 8.8                                             | für Sexualität, 19.10                            |
| 10.11-12, <b>10.22</b> ,                                | Sītā betrat die, 11.15, 11.15                        | verglichen mit dunklem Brun-                     |
| 10.23                                                   | verglichen mit Mutter, 20.21                         | nenloch, 19.2, 19.12                             |
| von Tārā durch Soma, 14.4                               | von Vikukşi regiert, 6.11                            | Verlassen des, 1.42, 4.29,                       |
| Entsagung                                               | Siehe auch: Welt<br>Erleuchtung, Sudarsana-cakra als | 5.26, <b>19.2</b> , 19.4,                        |
| von Ambarīşa, <b>4.26</b><br>von Amsumān, <b>9.1</b>    | Quelle der, 5.7                                      | 19.12, 19.19<br>Yuvanāśva zog sich zurück        |
| von Bhagiratha, 9.2-3                                   | Erscheinen des Herrn. Siehe: Höch-                   | vom, <b>6.26</b> , 6.26                          |
| eines brāhmaņa, 4.70                                    | ster Herr                                            | Farmen der ISKCON, in Amerika,                   |
| des Familienlebens, 1.42, 4.29,                         | Erscheinungsweisen der materiellen                   | 15.25                                            |
| 5.26                                                    | Natur (guṇas)                                        | Fasten                                           |
| glückverheißende und gefährli-<br>che. <b>4.70</b>      | bedingte Seelen unter, 8.22-23,<br>10.23             | von Ambarişa, 40.30, 4.39-                       |
|                                                         |                                                      | <b>40</b> , 5.18, 5.23                           |

| Fasten (Forts.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Fluch (Forts.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Freiheit (Forts.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| von politischen Führern, 4.39-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | gegenseitiger, von Vasistha                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | von Krankheit, 17.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | und Viśvāmitra, 7.7,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Kṛṣṇa-Bewußtsein als, 9.48                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| von Rāma an Küste, 10.13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 13.4-5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | von der materiellen Welt,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| von Rantideva, 20.21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | von Halbgöttern ist unfehlbar,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 2.14, 4.26, <b>6.51</b> ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| als Sühne für Mißachten eines                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 1.18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 8.23, <b>8.26</b> , 10.23,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Heiligen, 9.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | von Mitra und Varuņa gegen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 10.51, 14.48, 18.2,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| wird von Natur diktiert, 20.21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Urvašī, 14.17-18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 19.15, 19.19-20,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Feinde                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Saryāti entkam, 3.9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 21.17, 24.62                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Barmherzigkeit des Herrn be-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | von Sitä gegen Ravanas Solda-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | von Neid, 11.23, 11.23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| siegt, 10.20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ten, 10.20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Sagara erreichte, 8.30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Gottgeweihter nicht neidisch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | von Sukrācārya gegen Yayāti,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | für die Seele, 6.54, <b>7.25-26</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| auf, 11.23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>18.36</b> , 19.10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | von Sünde, 9.14, 10.51,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| der Herr überwindet, 11.20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | gegen Triśańku von seinem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 24.28-31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Feuer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Vater, 7.5-6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Siehe auch: Befreiung; Erlö-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Durvāsās Dāmon glich, 4.46-<br>47                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | von Vasistha gegen Prşadhra,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | sung, Kṛṣṇa-Bewußt-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Ehefrau folgte Ehemann ins,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <b>2.9</b> , 2.14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | sein                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 9.36                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | von Vasistha gegen Saudāsa,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Frieden                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| im Körper, 8.11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 9.18, 9.22-24, 9.33                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Bhagavad-gitā-Formel für,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| materielle Verlangen vergli-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | von Viśvāmitra gegen seine<br>Söhne, 16.33                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 4.21, 6.48<br>für Gesellschaft, 14.37                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| chen mit, 6.48                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Flugzeuge aus Blumen, 10.21,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | im Krsna-Bewußtsein, 19.20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Opferungsfeuer, 14.43-45                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 10.32, 10.44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | universaler, 4.66                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Prsadhra ging ins, 2.14, 2.14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Frau(en)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Fruchtbringende Arbeiter. Siehe:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| als Purūravās Sohn, 14.45,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | sind abhängig, 9.32, 10.11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Materialisten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 14.49                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Anhaftung an, 10.11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Furcht                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Rāma verglichen mit, 10.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | beschützte Balika. 9.40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Fische leben in, 13.10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Sagaras Sohne getötet von,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Budha und, 1.34-35                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Gottgeweihter ist frei von,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <b>8.11</b> , 8.11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | von Caitanya gemieden, 19.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 13.8-9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Sītā geprüft im, 10.11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Canakya angeführt in bezug                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Nichtgottgeweihter eingetaucht                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| des Sudarsana-cakra, 4.51,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | auf, 14.36                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | in, 13.9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <b>4.55, 5.3</b> , 5.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Gemeinschaft mit, 14.20-21,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 44.20 14.42 40.45                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| verbrennt Körper zum Zeit-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>14.38</b> , 14.42, <b>19.17</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| punkt des Todes, 6.54                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | himmlische, 16.2-3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | G                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| punkt des Todes, 6.54<br>Siehe auch: Elemente, mate-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | himmlische, <b>16.2-3</b> ideale, 10.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | G                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| punkt des Todes, 6.54  Siehe auch: Elemente, mate- rielle                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | himmlische, <b>16.2-3</b><br>ideale, 10.27<br>keusche, 3.16, 10.27, 15.40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| punkt des Todes, 6.54  Siehe auch: Elemente, materielle  Feuergott, 2.21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | himmlische, <b>16.2-3</b><br>ideale, 10.27<br>keusche, 3.16, 10.27, 15.40<br><i>kşatriya</i> und, 18.29, 18.32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Gādhi, König, 15.4-7, 16.28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| punkt des Todes, 6.54  Siehe auch: Elemente, materielle  Feuergott, 2.21  Feuerrad. Siehe: Sudarsana-cakra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | himmlische, <b>16.2-3</b> ideale, 10.27 keusche, 3.16, 10.27, 15.40 <i>kşatriya</i> und, 18.29, 18.32 mit Liebhaber erniedrigt das                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Gādhi, König, <b>15.4-7</b> , <b>16.28</b> <i>Gaṇa</i> , definiert, 15.30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| punkt des Todes, 6.54  Siehe auch: Elemente, materielle  Feuergott, 2.21  Feuerrad. Siehe: Sudarsana-cakra Fische                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | himmlische, 16.2-3<br>ideale, 10.27<br>keusche, 3.16, 10.27, 15.40<br>kşatriya und, 18.29, 18.32<br>mit Liebhaber erniedrigt das<br>Familienleben, 3.21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Gādhi, Konig, <b>15.4-7</b> , <b>16.28</b> <i>Gaṇa</i> , definiert, 15.30 Gandhamāda, <b>10.19</b> , <b>24.16-18</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| punkt des Todes, 6.54  Siehe auch: Elemente, materielle  Feuergott, 2.21  Feuerrad. Siehe: Sudarsana-cakra Fische fürchten Tod, 13.10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | himmlische, 16.2-3<br>ideale, 10.27<br>keusche, 3.16, 10.27, 15.40<br>kşatriya und, 18.29, 18.32<br>mit Liebhaber erniedrigt das<br>Familienleben, 3.21<br>Mann verglichen mit, 14.36                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Gādhi, Konig, <b>15.4-7</b> , <b>16.28</b> <i>Gana</i> , definiert, <b>15.30</b> Gandhamāda, <b>10.19</b> , <b>24.16-18</b> <i>Gandharva</i> -Heirat, <b>20.15</b> , 20.15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| punkt des Todes, 6.54  Siehe auch: Elemente, mate- rielle Feuergott, 2.21 Feuerrad. Siehe: Sudarsana-cakra Fische fürchten Tod, 13.10 Saubhari Muni sexuell erregt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | himmlische, 16.2-3<br>ideale, 10.27<br>keusche, 3.16, 10.27, 15.40<br>kşatriya und, 18.29, 18.32<br>mit Liebhaber erniedrigt das<br>Familienleben, 3.21<br>Mann verglichen mit, 14.36<br>Natur der, 14.37-38, 18.16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Gādhi, Konig, <b>15.4-7</b> , <b>16.28</b> <i>Gaṇa</i> , definiert, 15.30 Gandhamāda, <b>10.19</b> , <b>24.16-18</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| punkt des Todes, 6.54  Siehe auch: Elemente, materielle  Feuergott, 2.21  Feuerrad. Siehe: Sudarsana-cakra Fische fürchten Tod, 13.10  Saubhari Muni sexuell erregt durch, 6.39-40, 6.49-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | himmlische, 16.2-3<br>ideale, 10.27<br>keusche, 3.16, 10.27, 15.40<br>kşatriya und, 18.29, 18.32<br>mit Liebhaber erniedrigt das<br>Familienleben, 3.21<br>Mann verglichen mit, 14.36<br>Natur der, 14.37-38, 18.16<br>Schutz für, 10.11, 14.38, 19.3,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Gādhi, Konig, 15.4-7, 16.28<br>Gana, definiert, 15.30<br>Gandhamāda, 10.19, 24.16-18<br>Gandharva-Heirat, 20.15, 20.15<br>Gandharva-pura                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| punkt des Todes, 6.54  Siehe auch: Elemente, materielle  Feuergott, 2.21  Feuerrad. Siehe: Sudarsana-cakra  Fische furchten Tod, 13.10  Saubhari Muni sexuell erregt durch, 6.39-40, 6.49- 52                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | himmlische, 16.2-3<br>ideale, 10.27<br>keusche, 3.16, 10.27, 15.40<br>kşatriya und, 18.29, 18.32<br>mit Liebhaber erniedrigt das<br>Familienleben, 3.21<br>Mann verglichen mit, 14.36<br>Natur der, 14.37-38, 18.16<br>Schutz fur, 10.11, 14.38, 19.3,<br>19.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Gādhi, König, 15.4-7, 16.28<br>Gaṇa, definiert, 15.30<br>Gandhamāda, 10.19, 24.16-18<br>Gandharva-Heirat, 20.15, 20.15<br>Gandharva-pura<br>definiert, 9.47                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| punkt des Todes, 6.54 Siehe auch: Elemente, mate- rielle Feuergott, 2.21 Feuerrad. Siehe: Sudarsana-cakra Fische furchten Tod, 13.10 Saubhari Muni sexuell erregt durch, 6.39-40, 6.49- 52 von Saubhari Muni vor Ga-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | himmlische, 16.2-3 ideale, 10.27 keusche, 3.16, 10.27, 15.40 kşatriya und, 18.29, 18.32 mit Liebhaber erniedrigt das Familienleben, 3.21 Mann verglichen mit, 14.36 Natur der, 14.37-38, 18.16 Schutz fur, 10.11, 14.38, 19.3, 19.8 spirituelle Gleichberechtigung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Gādhi, König, 15.4-7, 16.28<br>Gaṇa, definiert, 15.30<br>Gandhamāda, 10.19, 24.16-18<br>Gandharva-Heirat, 20.15, 20.15<br>Gandharva-pura<br>definiert, 9.47<br>Siehe auch: Māyā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| punkt des Todes, 6.54  Siehe auch: Elemente, materielle  Feuergott, 2.21  Feuerrad. Siehe: Sudarsana-cakra  Fische furchten Tod, 13.10  Saubhari Muni sexuell erregt durch, 6.39-40, 6.49- 52                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | himmlische, 16.2-3 ideale, 10.27 keusche, 3.16, 10.27, 15.40 kşatriya und, 18.29, 18.32 mit Liebhaber erniedrigt das Familienleben, 3.21 Mann verglichen mit, 14.36 Natur der, 14.37-38, 18.16 Schutz für, 10.11, 14.38, 19.3, 19.8 spirituelle Gleichberechtigung für, 14.36                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Gādhi, König, 15.4-7, 16.28 Gaṇa, definiert, 15.30 Gandhamāda, 10.19, 24.16-18 Gandharva-Heirat, 20.15, 20.15 Gandharva-pura definiert, 9.47 Siehe auch: Māyā Gandharvas von Bharata getotet, 11.13-14 König der, 16.2-3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| punkt des Todes, 6.54  Siehe auch: Elemente, materielle  Feuergott, 2.21  Feuerrad. Siehe: Sudarsana-cakra Fische fürchten Tod, 13.10  Saubhari Muni sexuell erregt durch, 6.39-40, 6.49- 52  von Saubhari Muni vor Garuga beschutzt, 6.49                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | himmlische, 16.2-3 ideale, 10.27 keusche, 3.16, 10.27, 15.40 ksutriya und, 18.29, 18.32 mit Liebhaber erniedrigt das Familienleben, 3.21 Mann verglichen mit, 14.36 Natur der, 14.37-38, 18.16 Schutz für, 10.11, 14.38, 19.3, 19.8 spirituelle Gleichberechtigung für, 14.36 Straflosigkeit für, 9.30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Gādhi, Konig, 15.4-7, 16.28<br>Gana, definiert, 15.30<br>Gandhamāda, 10.19, 24.16-18<br>Gandharva-Heirat, 20.15, 20.15<br>Gandharva-pura<br>definiert, 9.47<br>Siehe auch: Māyā<br>Gandharvas<br>von Bharata getötet, 11.13-14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| punkt des Todes, 6.54  Siehe auch: Elemente, materielle  Feuergott, 2.21  Feuerrad. Siehe: Sudarsana-cakra Fische fürchten Tod, 13.10  Saubhari Muni sexuell erregt durch, 6.39-40, 6.49- 52 von Saubhari Muni vor Garuda beschutzt, 6.49  Fleischessen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | himmlische, 16.2-3 ideale, 10.27 keusche, 3.16, 10.27, 15.40 ksatriya und, 18.29, 18.32 mit Liebhaber erniedrigt das Familienleben, 3.21 Mann verglichen mit, 14.36 Natur der, 14.37-38, 18.16 Schutz für, 10.11, 14.38, 19.3, 19.8 spirituelle Gleichberechtigung für, 14.36 Straflosigkeit für, 9.30 teilen den spirituellen Fort-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Gādhi, Konig, 15.4-7, 16.28 Gana, definiert, 15.30 Gandhamāda, 10.19, 24.16-18 Gandharva-Heirat, 20.15, 20.15 Gandharva-pura definiert, 9.47 Siehe auch: Māyā Gandharvas von Bharata getötet, 11.13-14 Konig der, 16.2-3 von Purukutsa getötet, 7.3 Purūravā und, 14.30, 14.42,                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| punkt des Todes, 6.54  Siehe auch: Elemente, materielle Feuergott, 2.21 Feuerrad. Siehe: Sudarsana-cakra Fische fürchten Tod, 13.10 Saubhari Muni sexuell erregt durch, 6.39-40, 6.49-52 von Saubhari Muni vor Garuda beschutzt, 6.49 Fleischessen ist abscheulich, 20.24-26 für südras, 6.7 ist sundvoll, 9.16-17                                                                                                                                                                                                                                                                    | himmlische, 16.2-3 ideale, 10.27 keusche, 3.16, 10.27, 15.40 ksutriya und, 18.29, 18.32 mit Liebhaber erniedrigt das Familienleben, 3.21 Mann verglichen mit, 14.36 Natur der, 14.37-38, 18.16 Schutz für, 10.11, 14.38, 19.3, 19.8 spirituelle Gleichberechtigung für, 14.36 Straflosigkeit für, 9.30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Gādhi, König, 15.4-7, 16.28 Gana, definiert, 15.30 Gandhamāda, 10.19, 24.16-18 Gandharva-Heirat, 20.15, 20.15 Gandharva-pura definiert, 9.47 Siehe auch: Māyā Gandharvas von Bharata getötet, 11.13-14 König der, 16.2-3 von Purukutsa getötet, 7.3 Purūravā und, 14.30, 14.42,                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| punkt des Todes, 6.54  Siehe auch: Elemente, materielle  Feuergott, 2.21  Feuerrad. Siehe: Sudarsana-cakra Fische fürchten Tod, 13.10  Saubhari Muni sexuell erregt durch, 6.39-40, 6.49-52  von Saubhari Muni vor Garuda beschutzt, 6.49  Fleischessen ist abscheulich, 20.24-26 für südras, 6.7  ist sundvoll, 9.16-17  Tiere für, 15.25                                                                                                                                                                                                                                            | himmlische, 16.2-3 ideale, 10.27 keusche, 3.16, 10.27, 15.40 kşatriya und, 18.29, 18.32 mit Liebhaber erniedrigt das Familienleben, 3.21 Mann verglichen mit, 14.36 Natur der, 14.37-38, 18.16 Schutz für, 10.11, 14.38, 19.3, 19.8 spirituelle Gleichberechtigung für, 14.36 Straflosigkeit für, 9.30 teilen den spirituellen Fort- schritt des Ehemannes, 6.55                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Gādhi, König, 15.4-7, 16.28 Gaṇa, definiert, 15.30 Gandhamāda, 10.19, 24.16-18 Gandharva-Heirat, 20.15, 20.15 Gandharva-pura definiert, 9.47 Siehe auch: Māyā Gandharvas von Bharata getötet, 11.13-14 König der, 16.2-3 von Purukutsa getötet, 7.3 Purūravā und, 14.30, 14.42, 14.49 unterhielten Brahmā, 3.30                                                                                                                                                                                                                                                                |
| punkt des Todes, 6.54  Siehe auch: Elemente, materielle Feuergott, 2.21 Feuerrad. Siehe: Sudarsana-cakra Fische furchten Tod, 13.10 Saubhari Muni sexuell erregt durch, 6.39-40, 6.49-52 von Saubhari Muni vor Garuda beschutzt, 6.49 Fleischessen ist abscheulich, 20.24-26 für südras, 6.7 ist sündvoll, 9.16-17 Tiere für, 15.25 vedische Unterweisungen be-                                                                                                                                                                                                                       | himmlische, 16.2-3 ideale, 10.27 keusche, 3.16, 10.27, 15.40 kşatriya und, 18.29, 18.32 mit Liebhaber erniedrigt das Familienleben, 3.21 Mann verglichen mit, 14.36 Natur der, 14.37-38, 18.16 Schutz für, 10.11, 14.38, 19.3, 19.8 spirituelle Gleichberechtigung für, 14.36 Straflosigkeit für, 9.30 teilen den spirituellen Fort- schritt des Eheman-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Gādhi, Konig, 15.4-7, 16.28 Gana, definiert, 15.30 Gandhamāda, 10.19, 24.16-18 Gandharva-Heirat, 20.15, 20.15 Gandharva-pura definiert, 9.47 Siehe auch: Māyā Gandharvas von Bharata getotet, 11.13-14 Konig der, 16.2-3 von Purukutsa getotet, 7.3 Purūravā und, 14.30, 14.42, 14.49 unterhielten Brahmā, 3.30 Urvašis Lämmer gestohlen                                                                                                                                                                                                                                       |
| punkt des Todes, 6.54  Siehe auch: Elemente, materielle Feuergott, 2.21 Feuerrad. Siehe: Sudaršana-cakra Fische furchten Tod, 13.10 Saubhari Muni sexuell erregt durch, 6.39-40, 6.49- 52 von Saubhari Muni vor Garuda beschutzt, 6.49 Fleischessen ist abscheulich, 20.24-26 für südras, 6.7 ist sündvoll, 9.16-17 Tiere für, 15.25 vedische Unterweisungen beschränken, 6.7                                                                                                                                                                                                         | himmlische, 16.2-3 ideale, 10.27 keusche, 3.16, 10.27, 15.40 ksurriya und, 18.29, 18.32 mit Liebhaber erniedrigt das Familienleben, 3.21 Mann verglichen mit, 14.36 Natur der, 14.37-38, 18.16 Schutz für, 10.11, 14.38, 19.3, 19.8 spirituelle Gleichberechtigung für, 14.36 Straflosigkeit für, 9.30 teilen den spirituellen Fortschritt des Ehemannes, 6.55 unverheiratete, 9.32, 19.3,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Gādhi, Konig, 15.4-7, 16.28 Gana, definiert, 15.30 Gandhamāda, 10.19, 24.16-18 Gandharva-Heirat, 20.15, 20.15 Gandharva-pura definiert, 9.47 Siehe auch: Māyā Gandharvas von Bharata getotet, 11.13-14 Konig der, 16.2-3 von Purukutsa getotet, 7.3 Purūravā und, 14.30, 14.42, 14.49 unterhielten Brahmā, 3.30 Urvašīs Lämmer gestohlen von, 14.27-31                                                                                                                                                                                                                         |
| punkt des Todes, 6.54  Siehe auch: Elemente, materielle Feuergott, 2.21 Feuerrad. Siehe: Sudarsana-cakra Fische fürchten Tod, 13.10 Saubhari Muni sexuell erregt durch, 6.39-40, 6.49- 52 von Saubhari Muni vor Garuda beschutzt, 6.49 Fleischessen ist abscheulich, 20.24-26 für sidras, 6.7 ist sündvoll, 9.16-17 Tiere für, 15.25 vedische Unterweisungen beschränken, 6.7 Siehe auch: Jagd; Kühe,                                                                                                                                                                                 | himmlische, 16.2-3 ideale, 10.27 keusche, 3.16, 10.27, 15.40 kşuiriya und, 18.29, 18.32 mit Liebhaber erniedrigt das Familienleben, 3.21 Mann verglichen mit, 14.36 Natur der, 14.37-38, 18.16 Schutz für, 10.11, 14.38, 19.3, 19.8 spirituelle Gleichberechtigung für, 14.36 Straflosigkeit für, 9.30 teilen den spirituellen Fortschritt des Ehemannes, 6.55 unverheiratete, 9.32, 19.3, 24.34                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Gādhi, König, 15.4-7, 16.28 Gana, definiert, 15.30 Gandhamāda, 10.19, 24.16-18 Gandharva-Heirat, 20.15, 20.15 Gandharva-pura definiert, 9.47 Siehe auch: Māyā Gandharvas von Bharata getötet, 11.13-14 König der, 16.2-3 von Purukutsa getötet, 7.3 Purūravā und, 14.30, 14.42, 14.49 unterhielten Brahmā, 3.30 Urvašis Lämmer gestöhlen von, 14.27-31 verehren Parašurāma, 16.26                                                                                                                                                                                              |
| punkt des Todes, 6.54  Siehe auch: Elemente, materielle Feuergott, 2.21 Feuerrad. Siehe: Sudaršana-cakra Fische furchten Tod, 13.10 Saubhari Muni sexuell erregt durch, 6.39-40, 6.49-52 von Saubhari Muni vor Garuda beschutzt, 6.49 Fleischessen ist abscheulich, 20.24-26 für südras, 6.7 ist sündvoll, 9.16-17 Tiere für, 15.25 vedische Unterweisungen beschränken, 6.7 Siehe auch: Jagd; Kühe, Schlachten von                                                                                                                                                                   | himmlische, 16.2-3 ideale, 10.27 keusche, 3.16, 10.27, 15.40 ksurriya und, 18.29, 18.32 mit Liebhaber erniedrigt das Familienleben, 3.21 Mann verglichen mit, 14.36 Natur der, 14.37-38, 18.16 Schutz für, 10.11, 14.38, 19.3, 19.8 spirituelle Gleichberechtigung für, 14.36 Straflosigkeit für, 9.30 teilen den spirituellen Fortschritt des Ehemannes, 6.55 unverheiratete, 9.32, 19.3, 24.34 Urvaši angefuhrt in bezug auf, 14.36-38 verglichen mit Fuchs, 14.36                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Gādhi, Konig, 15.4-7, 16.28 Gana, definiert, 15.30 Gandhamāda, 10.19, 24.16-18 Gandharva-Heirat, 20.15, 20.15 Gandharva-pura definiert, 9.47 Siehe auch: Māyā Gandharvas von Bharata getotet, 11.13-14 Konig der, 16.2-3 von Purukutsa getötet, 7.3 Purūravā und, 14.30, 14.42, 14.49 unterhielten Brahmā, 3.30 Urvašis Lämmer gestohlen von, 14.27-31 verehren Parašurāma, 16.26 Gaṅgā, 22.18-19                                                                                                                                                                              |
| punkt des Todes, 6.54  Siehe auch: Elemente, materielle Feuergott, 2.21 Feuerrad. Siehe: Sudarsana-cakra Fische furchten Tod, 13.10 Saubhari Muni sexuell erregt durch, 6.39-40, 6.49- 52 von Saubhari Muni vor Garuda beschutzt, 6.49 Fleischessen ist abscheulich, 20.24-26 für südras, 6.7 ist sundvoll, 9.16-17 Tiere für, 15.25 vedische Unterweisungen beschränken, 6.7 Siehe auch: Jagd; Kühe, Schlachten von                                                                                                                                                                  | himmlische, 16.2-3 ideale, 10.27 keusche, 3.16, 10.27, 15.40 kşatriya und, 18.29, 18.32 mit Liebhaber erniedrigt das Familienleben, 3.21 Mann verglichen mit, 14.36 Natur der, 14.37-38, 18.16 Schutz für, 10.11, 14.38, 19.3, 19.8 spirituelle Gleichberechtigung für, 14.36 Straflosigkeit für, 9.30 teilen den spirituellen Fortschritt des Ehemannes, 6.55 unverheiratete, 9.32, 19.3, 24.34 Urvasi angeführt in bezug auf, 14.36-38 verglichen mit Fuchs, 14.36 verglichen mit Acker, 6.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Gādhi, Konig, 15.4-7, 16.28 Gana, definiert, 15.30 Gandhamāda, 10.19, 24.16-18 Gandharva-Heirat, 20.15, 20.15 Gandharva-pura definiert, 9.47 Siehe auch: Māyā Gandharvas von Bharata getotet, 11.13-14 Konig der, 16.2-3 von Purukutsa getotet, 7.3 Purūravā und, 14.30, 14.42, 14.49 unterhielten Brahmā, 3.30 Urvašīs Lāmmer gestohlen von, 14.27-31 verehren Parašurāma, 16.26 Gangā, 22.18-19 Gangā (Fluß)                                                                                                                                                                 |
| punkt des Todes, 6.54  Siehe auch: Elemente, materielle Feuergott, 2.21 Feuerrad. Siehe: Sudarsana-cakra Fische fürchten Tod, 13.10 Saubhari Muni sexuell erregt durch, 6.39-40, 6.49-52 von Saubhari Muni vor Garuda beschützt, 6.49 Fleischessen ist abscheulich, 20.24-26 für südras, 6.7 ist sündvoll, 9.16-17 Tiere für, 15.25 vedische Unterweisungen beschränken, 6.7 Siehe auch: Jagd; Kühe, Schlachten von Fluch                                                                                                                                                             | himmlische, 16.2-3 ideale, 10.27 keusche, 3.16, 10.27, 15.40 kşatriya und, 18.29, 18.32 mit Liebhaber erniedrigt das Familienleben, 3.21 Mann verglichen mit, 14.36 Natur der, 14.37-38, 18.16 Schutz für, 10.11, 14.38, 19.3, 19.8 spirituelle Gleichberechtigung für, 14.36 Straflosigkeit für, 9.30 teilen den spirituellen Fortschritt des Ehemannes, 6.55 unverheiratete, 9.32, 19.3, 24.34 Urvašī angeführt in bezug auf, 14.36-38 verglichen mit Fuchs, 14.36 verglichen mit Fuchs, 14.36 verglichen mit Acker, 6.2 Zahl der Männer verglichen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Gādhi, Konig, 15.4-7, 16.28 Gana, definiert, 15.30 Gandhamāda, 10.19, 24.16-18 Gandharva-Heirat, 20.15, 20.15 Gandharva-pura definiert, 9.47 Siehe auch: Māyā Gandharvas von Bharata getotet, 11.13-14 Konig der, 16.2-3 von Purukutsa getotet, 7.3 Purūravā und, 14.30, 14.42, 14.49 unterhielten Brahmā, 3.30 Urvašīs Lämmer gestohlen von, 14.27-31 verehren Parašurāma, 16.26 Gaṅgā, 22.18-19 Gaṅgā (Fluß) Amsumān und, 9.1-2                                                                                                                                              |
| punkt des Todes, 6.54  Siehe auch: Elemente, mate- rielle Feuergott, 2.21 Feuerrad. Siehe: Sudarśana-cakra Fische fürchten Tod, 13.10 Saubhari Muni sexuell erregt durch, 6.39-40, 6.49- 52 von Saubhari Muni vor Ga- ruḍa beschutzt, 6.49 Fleischessen ist abscheulich, 20.24-26 für śidras, 6.7 ist sundvoll, 9.16-17 Tiere für, 15.25 vedische Unterweisungen be- schränken, 6.7 Siehe auch: Jagd; Kühe, Schlachten von Fluch gegen Ambarişa ohne Wir- kung, 4.13-14                                                                                                               | himmlische, 16.2-3 ideale, 10.27 keusche, 3.16, 10.27, 15.40 ksurriya und, 18.29, 18.32 mit Liebhaber erniedrigt das Familienleben, 3.21 Mann verglichen mit, 14.36 Natur der, 14.37-38, 18.16 Schutz für, 10.11, 14.38, 19.3, 19.8 spirituelle Gleichberechtigung für, 14.36 Straflosigkeit für, 9.30 teilen den spirituellen Fortschritt des Ehemannes, 6.55 unverheiratete, 9.32, 19.3, 24.34 Urvaši angeführt in bezug auf, 14.36-38 verglichen mit Fuchs, 14.36 verglichen mit Fuchs, 14.36 verglichen mit Fuchs, 14.36 verglichen mit Acker, 6.2 Zahl der Männer verglichen mit, 18.29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Gādhi, König, 15.4-7, 16.28 Gana, definiert, 15.30 Gandhamāda, 10.19, 24.16-18 Gandharva-Heirat, 20.15, 20.15 Gandharva-gura definiert, 9.47 Siehe auch: Māyā Gandharvas von Bharata getötet, 11.13-14 König der, 16.2-3 von Purukutsa getötet, 7.3 Purūravā und, 14.30, 14.42, 14.49 unterhielten Brahmā, 3.30 Urvašis Lämmer gestöhlen von, 14.27-31 verehren Parašurāma, 16.26 Gangā, 22.18-19 Gangā (Fluß) Amsumān und, 9.1-2 Baden in der, 9.6, 9.14                                                                                                                      |
| punkt des Todes, 6.54  Siehe auch: Elemente, materielle Feuergott, 2.21 Feuerrad. Siehe: Sudarsana-cakra Fische furchten Tod, 13.10 Saubhari Muni sexuell erregt durch, 6.39-40, 6.49-52 von Saubhari Muni vor Garuda beschutzt, 6.49 Fleischessen ist abscheulich, 20.24-26 für südras, 6.7 ist sundvoll, 9.16-17 Tiere für, 15.25 vedische Unterweisungen beschränken, 6.7 Siehe auch: Jagd; Kühe, Schlachten von Fluch gegen Ambarisa ohne Wirkung, 4.13-14 von brähmana-Frau gegen                                                                                                | himmlische, 16.2-3 ideale, 10.27 keusche, 3.16, 10.27, 15.40 kşatriya und, 18.29, 18.32 mit Liebhaber erniedrigt das Familienleben, 3.21 Mann verglichen mit, 14.36 Natur der, 14.37-38, 18.16 Schutz fur, 10.11, 14.38, 19.3, 19.8 spirituelle Gleichberechtigung für, 14.36 Straflosigkeit für, 9.30 teilen den spirituellen Fortschritt des Ehemannes, 6.55 unverheiratete, 9.32, 19.3, 24.34 Urvasi angeführt in bezug auf, 14.36-38 verglichen mit Fuchs, 14.36 verglichen mit Acker, 6.2 Zahl der Männer verglichen mit, 18.29 Siehe auch: Ehe: Familie: Fa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Gādhi, Konig, 15.4-7, 16.28 Gana, definiert, 15.30 Gandhamāda, 10.19, 24.16-18 Gandharva-Heirat, 20.15, 20.15 Gandharva-pura definiert, 9.47 Siehe auch: Māyā Gandharvas von Bharata getotet, 11.13-14 Konig der, 16.2-3 von Purukutsa getotet, 7.3 Purūravā und, 14.30, 14.42, 14.49 unterhielten Brahmā, 3.30 Urvašis Lämmer gestohlen von, 14.27-31 verehren Parašurāma, 16.26 Gangā, 22.18-19 Gangā (Fluß) Amšumān und, 9.1-2 Baden in der, 9.6, 9.14 Bhagiratha und, 9.3, 9.6-7,                                                                                          |
| punkt des Todes, 6.54  Siehe auch: Elemente, materielle Feuergott, 2.21 Feuerrad. Siehe: Sudarsana-cakra Fische fürchten Tod, 13.10 Saubhari Muni sexuell erregt durch, 6.39-40, 6.49- 52 von Saubhari Muni vor Garuda beschutzt, 6.49 Fleischessen ist abscheulich, 20.24-26 für südras, 6.7 ist sundvoll, 9.16-17 Tiere für, 15.25 vedische Unterweisungen beschränken, 6.7 Siehe auch: Jagd; Kuhe, Schlachten von Fluch gegen Ambarisa ohne Wirkung, 4.13-14 von brähmana-Frau gegen Saudäsa, 9.34-36                                                                              | himmlische, 16.2-3 ideale, 10.27 keusche, 3.16, 10.27, 15.40 kşatriya und, 18.29, 18.32 mit Liebhaber erniedrigt das Familienleben, 3.21 Mann verglichen mit, 14.36 Natur der, 14.37-38, 18.16 Schutz für, 10.11, 14.38, 19.3, 19.8 spirituelle Gleichberechtigung für, 14.36 Straflosigkeit für, 9.30 teilen den spirituellen Fortschritt des Ehemannes, 6.55 unverheiratete, 9.32, 19.3, 24.34 Urvaši angeführt in bezug auf, 14.36-38 verglichen mit Fuchs, 14.36 verglichen mit Acker, 6.2 Zahl der Männer verglichen mit, 18.29 Siehe auch. Ehe: Familie: Familienleben, Sexuali-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Gādhi, Konig, 15.4-7, 16.28 Gana, definiert, 15.30 Gandhamāda, 10.19, 24.16-18 Gandharva-Heirat, 20.15, 20.15 Gandharva-pura definiert, 9.47 Siehe auch: Māyā Gandharvas von Bharata getotet, 11.13-14 Konig der, 16.2-3 von Purukutsa getotet, 7.3 Purūravā und, 14.30, 14.42, 14.49 unterhielten Brahmā, 3.30 Urvašīs Lāmmer gestohlen von, 14.27-31 verehren Parašurāma, 16.26 Gangā, 22.18-19 Gangā (Fluß) Amsumān und, 9.1-2 Baden in der, 9.6, 9.14 Bhagīratha und, 9.3, 9.6-7, 9.10-11                                                                                  |
| punkt des Todes, 6.54  Siehe auch: Elemente, materielle Feuergott, 2.21 Feuerrad. Siehe: Sudarsana-cakra Fische furchten Tod, 13.10 Saubhari Muni sexuell erregt durch, 6.39-40, 6.49-52 von Saubhari Muni vor Garuda beschutzt, 6.49 Fleischessen ist abscheulich, 20.24-26 für südras, 6.7 ist sundvoll, 9.16-17 Tiere für, 15.25 vedische Unterweisungen beschränken, 6.7 Siehe auch: Jagd; Kühe, Schlachten von Fluch gegen Ambarisa ohne Wirkung, 4.13-14 von brähmana-Frau gegen                                                                                                | himmlische, 16.2-3 ideale, 10.27 keusche, 3.16, 10.27, 15.40 ksurriya und, 18.29, 18.32 mit Liebhaber erniedrigt das Familienleben, 3.21 Mann verglichen mit, 14.36 Natur der, 14.37-38, 18.16 Schutz für, 10.11, 14.38, 19.3, 19.8 spirituelle Gleichberechtigung für, 14.36 Straflosigkeit für, 9.30 teilen den spirituellen Fortschritt des Ehemannes, 6.55 unverheiratete, 9.32, 19.3, 24.34 Urvasi angeführt in bezug auf, 14.36-38 verglichen mit Fuchs, 14.36 verglichen mit Fuchs, 14.36 verglichen mit Fuchs, 14.36 verglichen mit Ruchs, 14.36 verglichen mit Ruchs, 14.36 verglichen mit Ruchs, 14.36 verglichen mit Ruchs, 14.36 verglichen mit Sexualitati                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Gādhi, König, 15.4-7, 16.28 Gana, definiert, 15.30 Gandhamāda, 10.19, 24.16-18 Gandharva-Heirat, 20.15, 20.15 Gandharva-Heirat, 20.15, 20.15 Gandharva-pura definiert, 9.47 Siehe auch: Māyā Gandharvas von Bharata getötet, 11.13-14 Konig der, 16.2-3 von Purukutsa getötet, 7.3 Purūravā und, 14.30, 14.42, 14.49 unterhielten Brahmā, 3.30 Urvašis Lämmer gestöhlen von, 14.27-31 verehren Parašurāma, 16.26 Gaṅgā, 22.18-19 Gaṅgā (Fluß) Amsumān und, 9.1-2 Baden in der, 9.6, 9.14 Bhagiratha und, 9.3, 9.6-7, 9.10-11 Bharatas Pferdeopfer an der,                      |
| punkt des Todes, 6.54  Siehe auch: Elemente, materielle Feuergott, 2.21 Feuerrad. Siehe: Sudaršana-cakra Fische furchten Tod, 13.10 Saubhari Muni sexuell erregt durch, 6.39-40, 6.49-52 von Saubhari Muni vor Garuda beschutzt, 6.49 Fleischessen ist abscheulich, 20.24-26 für südras, 6.7 ist sündvoll, 9.16-17 Tiere für, 15.25 vedische Unterweisungen beschranken, 6.7 Siehe auch: Jagd; Kühe, Schlachten von Fluch gegen Ambarişa ohne Wirkung, 4.13-14 von brähmana-Frau gegen Saudäsa, 9.34-36 von brähmanas gegen Nahuşa, 18.3                                              | himmlische, 16.2-3 ideale, 10.27 keusche, 3.16, 10.27, 15.40 kşatriya und, 18.29, 18.32 mit Liebhaber erniedrigt das Familienleben, 3.21 Mann verglichen mit, 14.36 Natur der, 14.37-38, 18.16 Schutz für, 10.11, 14.38, 19.3, 19.8 spirituelle Gleichberechtigung für, 14.36 Straflosigkeit für, 9.30 teilen den spirituellen Fortschritt des Ehemannes, 6.55 unverheiratete, 9.32, 19.3, 24.34 Urvaši angeführt in bezug auf, 14.36-38 verglichen mit Fuchs, 14.36 verglichen mit Acker, 6.2 Zahl der Männer verglichen mit, 18.29 Siehe auch. Ehe: Familie: Familienleben, Sexuali-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Gādhi, Konig, 15.4-7, 16.28 Gana, definiert, 15.30 Gandhamāda, 10.19, 24.16-18 Gandharva-Heirat, 20.15, 20.15 Gandharva-pura definiert, 9.47 Siehe auch: Māyā Gandharvas von Bharata getotet, 11.13-14 Konig der, 16.2-3 von Purukutsa getotet, 7.3 Purūravā und, 14.30, 14.42, 14.49 unterhielten Brahmā, 3.30 Urvašīs Lāmmer gestohlen von, 14.27-31 verehren Parašurāma, 16.26 Gangā, 22.18-19 Gangā (Fluß) Amsumān und, 9.1-2 Baden in der, 9.6, 9.14 Bhagīratha und, 9.3, 9.6-7, 9.10-11                                                                                  |
| punkt des Todes, 6.54  Siehe auch: Elemente, materielle Feuergott, 2.21 Feuerrad. Siehe: Sudarsana-cakra Fische fürchten Tod, 13.10 Saubhari Muni sexuell erregt durch, 6.39-40, 6.49-52 von Saubhari Muni vor Garuda beschutzt, 6.49 Fleischessen ist abscheulich, 20.24-26 für südras, 6.7 ist sündvoll, 9.16-17 Tiere für, 15.25 vedische Unterweisungen beschranken, 6.7 Siehe auch: Jagd; Kühe, Schlachten von Fluch gegen Ambarisa ohne Wirkung, 4.13-14 von brähmana-Frau gegen Saudäsa, 9.34-36 von brähmanas gegen Nahusa,                                                   | himmlische, 16.2-3 ideale, 10.27 keusche, 3.16, 10.27, 15.40 kşatriya und, 18.29, 18.32 mit Liebhaber erniedrigt das Familienleben, 3.21 Mann verglichen mit, 14.36 Natur der, 14.37-38, 18.16 Schutz fur, 10.11, 14.38, 19.3, 19.8 spirituelle Gleichberechtigung für, 14.36 Straflosigkeit für, 9.30 teilen den spirituellen Fortschritt des Ehemannes, 6.55 unverheiratete, 9.32, 19.3, 24.34 Urvasi angeführt in bezug auf, 14.36-38 verglichen mit Fuchs, 14.36 verglichen mit Fuchs, 14.36 verglichen mit Acker, 6.2 Zahl der Manner verglichen mit, 18.29 Siehe auch: Ehe: Familie: Familienleben; Sexualität                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Gādhi, Konig, 15.4-7, 16.28 Gana, definiert, 15.30 Gandhamāda, 10.19, 24.16-18 Gandharva-Heirat, 20.15, 20.15 Gandharva-pura definiert, 9.47 Siehe auch: Māyā Gandharvas von Bharata getotet, 11.13-14 Konig der, 16.2-3 von Purukutsa getotet, 7.3 Purūravā und, 14.30, 14.42, 14.49 unterhielten Brahmā, 3.30 Urvašīs Lāmmer gestohlen von, 14.27-31 verehren Parašurāma, 16.26 Gangā, 22.18-19 Gangā (Fluß) Amsumān und, 9.1-2 Baden in der, 9.6, 9.14 Bhagīratha und, 9.3, 9.6-7, 9.10-11 Bharatas Pferdeopfer an der, 20.24-26 Dilila und, 9.2                            |
| punkt des Todes, 6.54  Siehe auch: Elemente, materielle Feuergott, 2.21 Feuerrad. Siehe: Sudarsana-cakra Fische furchten Tod, 13.10 Saubhari Muni sexuell erregt durch, 6.39-40, 6.49-52 von Saubhari Muni vor Garuda beschutzt, 6.49 Fleischessen ist abscheulich, 20.24-26 für südras, 6.7 ist sundvoll, 9.16-17 Tiere für, 15.25 vedische Unterweisungen beschränken, 6.7 Siehe auch: Jagd; Kühe, Schlachten von Fluch gegen Ambarisa ohne Wirkung, 4.13-14 von brähmana-Frau gegen Saudäsa, 9.34-36 von brähmanas gegen Nahusa, 18.3 gegenseitiger, von Devayani                  | himmlische, 16.2-3 ideale, 10.27 keusche, 3.16, 10.27, 15.40 kşatriya und, 18.29, 18.32 mit Liebhaber erniedrigt das Familienleben, 3.21 Mann verglichen mit, 14.36 Natur der, 14.37-38, 18.16 Schutz für, 10.11, 14.38, 19.3, 19.8 spirituelle Gleichberechtigung für, 14.36 Straflosigkeit für, 9.30 teilen den spirituellen Fortschritt des Ehemannes, 6.55 unverheiratete, 9.32, 19.3, 24.34 Urvasi angeführt in bezug auf, 14.36-38 verglichen mit Fuchs, 14.36 verglichen mit Acker, 6.2 Zahl der Männer verglichen mit, 18.29 Siehe auch: Ehe; Familie; Familienleben; Sexualität Freiheit durch Chanten von Hare                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Gādhi, Konig, 15.4-7, 16.28 Gana, definiert, 15.30 Gandhamāda, 10.19, 24.16-18 Gandharva-Heirat, 20.15, 20.15 Gandharva-Heirat, 20.15, 20.15 Gandharva-pura definiert, 9.47 Siehe auch: Māyā Gandharvas von Bharata getotet, 11.13-14 Konig der, 16.2-3 von Purukutsa getötet, 7.3 Purūravā und, 14.30, 14.42, 14.49 unterhielten Brahmā, 3.30 Urvašis Lämmer gestohlen von, 14.27-31 verehren Parašurāma, 16.26 Gaṅgā, 22.18-19 Gaṅgā (Fluß) Aṁśumān und, 9.1-2 Baden in der, 9.6, 9.14 Bhagiratha und, 9.3, 9.6-7, 9.10-11 Bharatas Pferdeopfer an der, 20.24-26             |
| punkt des Todes, 6.54  Siehe auch: Elemente, materielle Feuergott, 2.21 Feuerrad. Siehe: Sudaršana-cakra Fische furchten Tod, 13.10 Saubhari Muni sexuell erregt durch, 6.39-40, 6.49- 52 von Saubhari Muni vor Garuda beschutzt, 6.49 Fleischessen ist abscheulich, 20.24-26 für südras, 6.7 ist sundvoll, 9.16-17 Tiere für, 15.25 vedische Unterweisungen beschränken, 6.7 Siehe auch: Jagd; Kühe, Schlachten von Fluch gegen Ambarişa ohne Wirkung, 4.13-14 von brähmana-Frau gegen Saudäsa, 9.34-36 von brähmanas gegen Nahuşa, 18.3 gegenseitiger, von Devayani und Kaca, 18.19 | himmlische, 16.2-3 ideale, 10.27 keusche, 3.16, 10.27, 15.40 kşatriya und, 18.29, 18.32 mit Liebhaber erniedrigt das Familienleben, 3.21 Mann verglichen mit, 14.36 Natur der, 14.37-38, 18.16 Schutz für, 10.11, 14.38, 19.3, 19.8 spirituelle Gleichberechtigung für, 14.36 Straflosigkeit für, 9.30 teilen den spirituellen Fortschritt des Ehemannes, 6.55 unverheiratete, 9.32, 19.3, 24.34 Urvasi angeführt in bezug auf, 14.36-38 verglichen mit Fuchs, 14.36 | Gādhi, Konig, 15.4-7, 16.28 Gana, definiert, 15.30 Gandhamāda, 10.19, 24.16-18 Gandharva-Heirat, 20.15, 20.15 Gandharva-pura definiert, 9.47 Siehe auch: Māyā Gandharvas von Bharata getotet, 11.13-14 Konig der, 16.2-3 von Purukutsa getotet, 7.3 Purūravā und, 14.30, 14.42, 14.49 unterhielten Brahmā, 3.30 Urvašīs Lāmmer gestohlen von, 14.27-31 verehren Parašurāma, 16.26 Gangā, 22.18-19 Gangā (Fluß) Amsumān und, 9.1-2 Baden in der, 9.6, 9.14 Bhagiratha und, 9.3, 9.6-7, 9.10-11 Bharatas Pferdeopfer an der, 20.24-26 Diilla und, 9.2 Gandharva-Konig und Reņukā |

| Gangā (Forts.)<br>reine Gottgeweihte reinigen,<br>9.6      | Gefangenschaft, materielle<br>Freiheit von, 14.48, 15.15,<br>19.19, 19.24, 19.27- | Gesellschaft, menschliche (Forts.) Heirat in der, 18.23 vom Kastensystem ruiniert, |
|------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| Śiva trägt, 9.7, 9.9                                       | 28                                                                                | 15.15                                                                              |
| fürchtet Sünden der Erdbevöl-<br>kerung, <b>9.5</b> , 9.5  | von Geburt und Tod, 16.23<br>materielles Glück verursacht.                        | natürliche Unterteilung der,<br>2.17, 2.23-24, 10.50,                              |
| von den Zehen des Herrn, 9.6,                              | 19.4, <b>19.20</b>                                                                | 20.1, 21.21, 24.59                                                                 |
| 9.14                                                       | Siehe auch: Erscheinungs-                                                         | von Nichtgottgeweihten ge-                                                         |
| Gangasagara, 8.4                                           | weisen der materiellen                                                            | fährdet, 4.70                                                                      |
| Gangā-Wasser, 9.9-14 Amsumāns Vorvater befreit             | Natur; Leben, mate-<br>rielles; Leid; <i>Māyā</i>                                 | tierische, 16.28<br>vedische Prinzipien für die,                                   |
| durch, 8.28, 9.11                                          | Geister                                                                           | 24.66                                                                              |
| in der Verehrung der Bildge-                               | Lust verglichen mit, 19.5-6                                                       | yajñas notwendig für, 14.47                                                        |
| stalt, 4.26                                                | als "spiritueller Körper",<br>13.11                                               | Siehe auch: Vedische Kultur;<br>Zivilisation, moderne                              |
| Garbhodakaśāyī Viṣṇu, 14.2<br>Garuda, Saubhari Muni beging | in Unwissenheit, 10.14                                                            | Gesetze                                                                            |
| Vergehen gegen, 6.49                                       | Wanderung der Seele zu, 10.29                                                     | des Herrn als dharma, 5.6                                                          |
| Garuda Purāņa, zitiert in bezug auf                        | Geld von Gottgeweihten benutzt,                                                   | moderne, fehlgeleitet, 4.21<br>der Natur, gegen Mißbrauch,                         |
| Geschichte von Ambarișa                                    | 9.44                                                                              | mystischer Kraft,                                                                  |
| und Durvāsā, 4.71                                          | durch rituelle Opfer im Kali-                                                     | 4.70, 10.23                                                                        |
| Gautama, <b>4.22</b> , 16.24<br>Gautama, <b>21.34</b>      | yuga vergeudet, 4.22                                                              | der Natur, verurteilen Atheis-                                                     |
| Gebete                                                     | Siehe auch: Gold; Reichtum,<br>materieller                                        | mus, 10.28, 16.18-19                                                               |
| von Ambarişa an das Sudar-                                 | Gelübde                                                                           | Geweihte(r) des Höchsten Herrn<br>Barmherzigkeit des Herrn ge-                     |
| śana-cakra, 5.3-9                                          | des brahmacarya, 2.10, 4.1                                                        | genüber, <b>4.63</b> -65,                                                          |
| von Amsumān an Šrī Kapila,<br>8.21-26                      | von Ekādašī und Dvādašī,<br>4.29, 4.39-40                                         | 5.20                                                                               |
| einer Kṛṣṇa-bewußten Person,                               | für Kuhschutz, 2.3                                                                | sind befreit, <b>4.67</b> , 5.26, <b>5.27</b> , 13.9, 24.62                        |
| 9.45                                                       | von Manus Ehefrau befolgt,                                                        | betrachten Sexualität als bedeu-                                                   |
| von Vasistha im Namen<br>Manus, 1.21                       | 1.14<br>nur Milch zu trinken, 1.14                                                | tungslos, 19.16                                                                    |
| zur Verehrung des Herrn, 9.43                              | von Rāma, 11.25                                                                   | beurteilen mystische Kräfte,<br>4.25                                               |
| Geburt                                                     | Gemeinschaft                                                                      | als brāhmana, 9.43                                                                 |
| von Ambarişa, 4.13                                         | mit Gottgeweihten, 6.51,<br>19.11, 21.18                                          | mit Brahman verschmelzen                                                           |
| von Asamañjasa, 8.15-16                                    | von Männern und Frauen,                                                           | wird verachtet von,                                                                |
| von Asmaka, 9.39<br>der Bewohner höherer Planeten          | <b>19.17</b> , 20.16                                                              | 4.25, 5.25, 11.19<br>Bürger als, 4.21                                              |
| auf der Erde, 20.39                                        | mit Materialisten muß vermie-                                                     | Dienst an, 9.6                                                                     |
| von Brahma, 1.9, 14.2                                      | den werden, 6.51<br>Geschichte                                                    | Duldsamkeit der, 4.47                                                              |
| drei Arten von, 18.23<br>Eigenschaften gemäß den Ka-       | über Ambarişa, reinigende                                                         | von Durvāsā gepriesen, 5.13-<br>17, 5.20, 5.22                                     |
| sten unabhängig von,                                       | Kraft der, 5.27-28                                                                | Eltern der, werden von Bestra-                                                     |
| 2.17, 2.23-24, 5.6,                                        | über Ambarişa und Durvasa,<br>Lehre aus der, 4.71                                 | fung befreit, 20.22                                                                |
| 9.29, 15.10, 20.1                                          | über Purukutsa und Narmadā,                                                       | Entsagung der, 4.25, 9.47                                                          |
| in der Familie eines Gottge-<br>weihten, 13.9              | Nutzen aus Erinne-                                                                | erreichen spirituelle Welt,                                                        |
| Freiheit von, 2.14, 9.42, 10.15                            | rung an die, 7.3 Geschlecht                                                       | sind frei von Unwissenheit,                                                        |
| von Ikşvāku durch Manus Nie-                               | Ilās, wurde umgewandelt,                                                          | 9.42, 11.6                                                                         |
| sen, 6.4                                                   | 1.21-22                                                                           | führen keine fruchtbringenden<br>Tätigkeiten aus, 9.16-                            |
| von Ilā, 1.16<br>von Jarāsandha, 22.8                      | durch medizinische Behand-<br>lung umgewandelt,                                   | 17, <b>24.62</b>                                                                   |
| von Kaśyapa, 1.10                                          | 1.33                                                                              | sind furchtlos, 4.24, 4.28,                                                        |
| von Manu, 1.11-12                                          | bei Sudyumna abwechselnd,                                                         | 4.48, <b>22.12-13</b> , <b>22.16-17</b>                                            |
| von Marici, 1.10<br>von Nimis Sohn, 13.12                  | 1.38-40<br>wurde umgewandelt, 1.26-27,                                            | Geburt im Hause eines, 13.9                                                        |
| rituelle Zeremonien bei, 20.39                             | 1.33-37                                                                           | Gemeinschaft mit, 6.51, 9.45,                                                      |
| von Sagara, 8.4                                            | Gesellschaft, menschliche                                                         | 19.11, 21.18                                                                       |
| von Soma, 14.3                                             | benötigt brāhmaņas, 2.23-24                                                       | als Geweihte der Geweihten,                                                        |
| von Šukadeva Gosvāmī, 21.25<br>von Vajranābha, <b>12.2</b> | Friede für, 14.37<br>Führer der, ergeben sich dem                                 | <b>4.63</b> , 4.63, 4.69 gleiche Sicht der, 4.24, 5.25                             |
| von Vasistha, 13.6                                         | Herrn, 4.53-54                                                                    | in Glückseligkeit, 4.25, 4.28                                                      |
| von Vivasvān, 1.10                                         | Hare-Krsna-Bewegung als Seg-                                                      | Glückseligkeit des Herrn wird                                                      |
| von Yuvanāśvas Sohn, 6.30                                  | nung für, 1.17, 7.7                                                               | gesteigert von, 4.64                                                               |

| Geweihte(r) des Herrn (Forts.)                               | Geweihte(r) des Herrn (Forts.)                                         | Gopis (Forts.)                                           |
|--------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| der Herr im Herzen der, 4.68,                                | vermeiden Sünden, 9.16-17                                              | und Kṛṣṇa, 24.65-66                                      |
| 4.68                                                         | in Vrndavana, 11.25                                                    | denken an Krsnas Lotosfüße,                              |
| vom Herrn abhängig, 5.24                                     | im Wissen über alles, 5.25,                                            | 11.19                                                    |
| vom Herrn beschützt, 4.28,                                   | 5.25                                                                   | Go-rakşyam                                               |
| 4.28, <b>4.48</b> , <b>4.65</b> ,                            | wünscht hingebungsvollen<br>Dienst, 4.24, 4.63,                        | definiert, 6.7, 15.25                                    |
| 11.23, <b>24.61</b> , 24.66                                  | 4.67, 5.27, <b>22.14-17</b>                                            | Siehe auch: Kuhschutz                                    |
| * vom Herrn erfreut, 11.20,<br>24.63-64                      | sind wunschlos, 4.24, <b>4.63</b> ,                                    | Gosvāmīs, sechs<br>als Diener von Kṛṣṇas Dienern,        |
| vom Herrn geführt, 11.6                                      | 4.63                                                                   | 4.63                                                     |
| Intelligenz der, 4.39-40                                     | und yogis, 4.25, 4.45, 4.65,                                           | Siehe auch: Rūpa Gosvāmī                                 |
| als König, 4.21-22                                           | 5.7, 5.20, 5.22, 5.24-                                                 | Gotra                                                    |
| vom König geachtet, 4.21                                     | 25, 24.62                                                              | definiert, 1.39                                          |
| kontrollieren den Herrn, 4.63,                               | Ghee (gereinigte Butter), 14.22-23,                                    | Siehe auch: Dynastie                                     |
| 4.63                                                         | 15.24, 15.26<br>Glück, Göttin des, <b>10.6-7</b>                       | Gott. Siehe: Höchster Herr; Kṛṣṇa,                       |
| Körper der, 13.9, 13.11<br>kultivieren westliche Länder.     | als Nārāyanas Gefāhrtin, <b>4.60</b>                                   | Śrī<br>Gottesbewußtsein                                  |
| 24.62                                                        | Sakuntalā verglichen mit,                                              | varnāśrama-System fördert,                               |
| leiden für andere. 21.12                                     | 20.8-9                                                                 | 10.50                                                    |
| in Manipura, 22.32                                           | Glück, materielles                                                     | Siehe auch: Kṛṣṇa-Bewußtsein                             |
| materialistische, 11.6                                       | Ansicht der Gottgeweihten                                              | Gotteserkenntnis                                         |
| materielle Dinge im Dienst der,                              | über, 4.25                                                             | Halbgötter verfehlen, 9.46                               |
| 9.44                                                         | Bharata entsagte, 20.33<br>Bindung an, 4.65, 19.20                     | materielle und spirituelle Vor-                          |
| materielle Welt scheint wie spi-                             | von Ehemann und Ehefrau,                                               | gänge zur, 9.46                                          |
| rituelle Welt für, 4.25                                      | 3.10, 10.55                                                            | Vollkommenheit der, 9.49                                 |
| meditieren über den Herrn,                                   | führt zu Entsagung, 18.40                                              | yoga führt zu, 19.10<br>Siehe auch: Kṛṣṇa-Bewußtsein;    |
| 4.48, <b>11.19</b> , 11.19<br>neidische, im Gegensatz zu be- | in der materiellen Welt, 9.28,                                         | Selbstverwirklichung                                     |
| freiten, 11.23                                               | 13.27                                                                  | Govardhana-Hügel, 10.15, 24.64                           |
| Opferungen von, 9.12                                         | Nichtgottgeweihter hinwegge-                                           | Grāma-nivāsī, definiert, 19.2                            |
| sind para-duhkha-duhkhi,                                     | schwemmt von, 4.15-                                                    | Gṛhastha (Haushälter)                                    |
| 21.12                                                        | Ouelle des. 10.11                                                      | Kṛṣṇa als, 11.1, <b>24.66</b>                            |
| Prahladas Warnung an, 11.6                                   | verschwendet die menschliche                                           | lustvoller, 19.5-6                                       |
| mit prasāda zufriedengestellt,                               | Lebensform, 24.58-                                                     | Rāma als Beispiel für, 10.54<br>vorsichtig im Umgang mit |
| 9.16-17<br>Predigen als Pflicht der, 11.25                   | 59                                                                     | Frauen, 14.36                                            |
| sind nicht an Reichtum interes-                              | ist vorherbestimmt, 9.33<br>von Yayāti, <b>18.46-47</b> , <b>18.51</b> | Siehe auch: Ehe: Familie: Fa-                            |
| siert, 4.15-16                                               | ist zeitweilig, 19.20                                                  | milienleben                                              |
| als siegreich, 4.45                                          | Glückseligkeit                                                         | Gulma, definiert, 15.30                                  |
| als Soldat, 11.25                                            | im Gegensatz zu materiellem                                            | Gunas. Siehe: Erscheinungsweisen                         |
| vom spirituellen Meister gelei-                              | Glück, 9.8                                                             | der materiellen Natur                                    |
| tet, 4.18-20                                                 | der gopis, 24.65                                                       | Guru. Siehe: Spiritueller Meister                        |
| Tätigkeiten von, unbegreiflich,                              | von Gottgeweihten, 4.25,                                               |                                                          |
| 5.15-16, 5.20<br>sind durch Tod nicht gestört,               | 4.28, <b>4.64</b> , 4.66                                               | н                                                        |
| 4.48                                                         | des Herrn, 4.64, 10.11<br>durch Hingabe zum Herrn, 9.8                 | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                  |
| sind transzendental, 4.24,                                   | durch Krsna-Bewußtsein,                                                |                                                          |
| 4.63, 9.45                                                   | <b>4.25</b> . 19.15-16.                                                | Haihaya, 8.5-6, 15.17-19, 15.25,                         |
| Tugend nur in, 4.21, 4.45                                    | 20.24-26, 24.58                                                        | 23.20-21                                                 |
| übertreffen brähmanas, 4.21                                  | von Sitä beim Wiedersehen mit                                          | Halbgötter                                               |
| verbreiten das Kṛṣṇa-                                        | Rāma, 10.30                                                            | beteten für das Erscheinen des<br>Herrn. 10.2            |
| Bewußtsein, 9.44,<br>24.59                                   | spirituelle Trennung als,<br>10.11, 11.16-17                           | von Bharata übertroffen, 20.27                           |
| Vergehen gegen, <b>4.62</b> , 4.68-                          | Glücksspiel, 9.16-17, 20.24-26                                         | Dämonen gegen, 6.13, 9.42,                               |
| 69, 4.71, 6.49                                               | Gold                                                                   | 14.5-8, 20.31                                            |
| verglichen mit:                                              | in Maruttas Opfer, 2.27                                                | in Erscheinungsweisen der Lei-                           |
| Dämonen, 24.59                                               | Siehe auch: Geld, Reichtum,                                            | denschaft, 8.21, 9.46                                    |
| Gangā-Verehrern, 9.12,                                       | materieller                                                            | gereinigte Personen verglichen                           |
| 9.14<br>dem Herrn, 13.11                                     | Goloka Vrndāvana, 15.24, 24.67                                         | mit, 1.18<br>vom Herrn beherrscht, 4.56,                 |
| jňānīs, 5.20, 5.22, 11.19                                    | Gomedha-yajña (Kuhopfer), im<br>Kali-yuga verboten, 22.25              | 4.71, <b>11.1</b> , 11.1                                 |
| Nichtgottgeweihten, 4.15-                                    | Gopis                                                                  | lieben die himmlischen Plane-                            |
| 16, 4.21, 4.45,                                              | erweitern Kṛṣṇas Glückselig-                                           | ten, 4.24, 4.24                                          |
| 4 (0 5 37 11 10                                              |                                                                        | 14 .1. 4 12.0                                            |

keit, 4.64

4.69, 5.27, 11.19

#### Н

| Halbgötter (Forts.)                               | Uana Kanna anantan (Faata )                                        | Herunterfall (Forts.)                                            |
|---------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| Nimi erhält Segnungen von,                        | Hare-Kṛṣṇa-mantra (Forts.)<br>läutert das Herz, 8.22               | von Triśańku unterbrochen,                                       |
| 13.11                                             | materielle Bindung aufgelöst                                       | 7.5-6                                                            |
| Priester bei Ambarişas Opfer                      | durch, 7.7, 10.51                                                  | von Unpersönlichkeitsanhän-                                      |
| verglichen mit. 4.23                              | Regen durch Chanten von.                                           | gern, 11.19                                                      |
| Puranjaya leistete Hilfe für,                     | 1.17                                                               | von Vasistha, 13.5                                               |
| 6.13, 6.15-16                                     | segnet Gesellschaft, 1.17                                          | durch Vergehen verursacht,                                       |
| Rāma verherrlicht von, 10.33                      | als sichere Zuflucht, 1.17                                         | 4.69, 10.23                                                      |
| Rantideva sah, 21.15-16                           | verhindert Sunden, 14.48                                           | Herz                                                             |
| Sunahsepha erhielt Hilfe von,                     | Siehe auch: Chanten der Na-                                        | als Aufenthaltsort des Herrn,                                    |
| 16.31-32                                          | men des Herrn;                                                     | 23.30-21                                                         |
| Tote wiederbelebt von, 13.8 in Tugend, 10.14      | Sańkirtana-ya jña<br>Harikeśa, <b>24.42</b>                        | Lust als Krankheit des, 19.13<br>Himmlische Planeten             |
| Väter der Pandavas waren,                         | Hariscandra                                                        | Angiras Nachkommen gingen                                        |
| 22.27-28                                          | bat Varuna um einen Sohn.                                          | zu den. <b>4.4-5</b>                                             |
| Verehrung für, 9.8, 14.48,                        | 7.8-9                                                              | Ansicht eines Gottgeweihten                                      |
| 21.16                                             | geheilt von Wassersucht, 7.21                                      | über, 4.25, 5.25                                                 |
| verfehlen Gotteserkenntnis,                       | Mensch geopfert von, 7.21,                                         | Erde empfängt Ausgestoßene                                       |
| 9.46                                              | 16.31                                                              | von, 20.39                                                       |
| Vergnügungsorte der, 14.24                        | Reinigung von, 7.25-26                                             | Fallen von, 10.23, 10.23                                         |
| Worte der, unfehlbar, 1.18                        | als Rohitas Vater, 7.9, 7.20                                       | sind den Halbgöttern lieb,                                       |
| sind zahllos, 4.56 Siehe auch: Namen verschiede-  | von Varuna mit Wassersucht                                         | <b>4.24</b> , 4.24<br>König der, 2.14                            |
| ner Halbgötter                                    | bestraft, 7.17<br>"versprach" Sohn als Opfer für                   | Sagaras Söhne erhoben zu den,                                    |
| Hamsa, 24.51                                      | Varuna, 7.9-14                                                     | 9.12-13, 9.14                                                    |
| Handlungen (Taten)                                | von Viśvāmitra erleuchtet,                                         | Triśańku wurde erhoben zu                                        |
| von Asamañjasa sind abscheu-                      | 7.24                                                               | den, 7.5-6                                                       |
| lich, 8.15-17                                     | Viśvāmitra und Vasistha strit-                                     | übertreffen die Erde, 14.21-23                                   |
| von Bharata, 10.34                                | ten wegen, 7.7, 7.7                                                | Urvaši stieg herab von, 14.21-                                   |
| fromme und unfromme, 10.23                        | zitiert in bezug auf Tieropfer,                                    | 23                                                               |
| fünf im Kali-yuga verbotene,                      | 7.10-14                                                            | wurden Indra zurückgegeben,                                      |
| 6.7<br>von Gottgeweihten sind unbe-               | Haryaśva, 6.23-24, 7.4, 13.15<br>Hastināpura, 21.19-20, 22.40      | 17.14-15 Siehe auch: Universum                                   |
| greiflich, 5.20-21                                | Haushälter. Siehe: Grhastha                                        | Hindi-Poet, zitiert in bezug auf ma-                             |
| des Höchsten Herrn, 10.2,                         | Havirdhānīm                                                        | terialistische Religion,                                         |
| 10.15, 11.20, 11.22,                              | definiert, 15.26                                                   | 10.14                                                            |
| 24.57, 24.59, <b>24.60</b> -                      | Siehe auch: Kühe                                                   | Hingabe zum Höchsten Herrn                                       |
| 67                                                | Havis, definiert, 15.26                                            | als Befehl des Herrn, 11.25                                      |
| materielle, 9.16-17, 10.23                        | Heilige                                                            | von Brahma, 4.53-54                                              |
| von Natur kontrolliert, 10.23                     | Gottgeweihte als, 4.17                                             | dharma als, 5.6                                                  |
| Purañjaya benannt gemäß sei-                      | Prşadhra als, 2.14, 2.14                                           | Glück durch, 9.8<br>der Herr erwidert, 11.23,                    |
| nen, 6.12-13, 6.15-<br>16, 6.19                   | reinigen heilige Orte, 9.6  Siehe auch: Geweihte des               | 11.25                                                            |
| von Rāma, 10.3-7                                  | Höchsten Herrn:                                                    | von Khatvānga, 9.43, <b>9.47</b> ,                               |
| spirituelle im Gegensatz zu ma-                   | Weise                                                              | 9.47, 9.49                                                       |
| teriellen, 4.25                                   | Heilige Namen des Herrn. Siehe:                                    | Sünden werden neutralisiert                                      |
| sündhafte, 9.16-17, 20.24-26                      | Chanten der Namen des                                              | durch, 9.5, 9.8, 25.41                                           |
| Siehe auch: Karma                                 | Höchsten Herrn; Name(n)                                            | Hingebungsvoller Dienst zum                                      |
| Hanuman                                           | des Höchsten Herrn                                                 | Höchsten Herrn (bhakti)                                          |
| Lankā angegriffen von, 10.16-                     | Heilige Orte                                                       | Ambarisas, 4.18-22, 4.26,                                        |
| 17<br>Pāma im Wald mit. 10.4                      | Ambarişa besuchte, 4.18-20                                         | 5.25, 5.27                                                       |
| Rāma im Wald mit, 10.4<br>bei Rāmas Rückkehr nach | heilige Menschen reinigen, 9.6<br>Parasurāma besuchte, <b>16.1</b> | Befreiung durch, <b>4.67</b> , 5.26, <b>7.25-26</b> , 9.6, 18.40 |
| Ayodhyā, 10.42-43                                 | Verehrung der, 15.41                                               | durch Śrī Caitanya erreicht,                                     |
| Hardwar, 9.6                                      | Heirat. Siehe: Ehe                                                 | 4.25, 5.25                                                       |
| Hare-Kṛṣṇa-Bewegung. Siehe: Be-                   | Herunterfall                                                       | dharma als, 5.6                                                  |
| wegung für Kṛṣṇa-                                 | von himmlischen Planeten,                                          | Entsagung im, 4.25-26, 9.47                                      |
| Bewußtsein                                        | <b>10.23</b> , 10.23                                               | als Erfolg des Lebens, 9.28                                      |
| Hare-Kṛṣṇa-mantra                                 | des Lebewesens in die mate-                                        | Gott erreicht durch, 8.22,                                       |
| definiert, 14.48                                  | rielle Welt, 24.58                                                 | 9.42, 9.46                                                       |
| von intelligenten Menschen ge-<br>chantet, 1.17   | von Nahuşa, <b>18.3</b><br>von Rāvaņa, <b>10.23</b> , 10.23        | Gottgeweihte wünschen, 4.24, 4.63, <b>4.67</b> , 5.27,           |
| für Kali-yuga, 14.47-48, 24.57                    | von sannyāsīs, 18.40                                               | 9.45, 13.9                                                       |
| Kraft des, 6.51, 20.24-26                         | von Saubhari Rşi, 6.49-51                                          | intelligente Person leistet, 9.42                                |
| Kiait ucs, 0.51, 20.24-20                         |                                                                    |                                                                  |

| Hingebungsvoller Dienst (Forts.)                                    | Höchster Herr (Forts.)                                   | Höchster Herr (Forts.)                                    |
|---------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| karma wird überwunden                                               | Brahmā in untergeordneter                                | Kṛṣṇa als, 24.53-55, 24.63-                               |
| durch, 2.14                                                         | Stellung zum, 4.56,                                      | <b>64</b> , 24.66                                         |
| Khatvāngas, 9.42, 9.44, 9.48                                        | 4.63, 4.71, <b>8.21</b>                                  | Kuruksetra-Krieg arrangiert                               |
| der Kumāras, 18.40                                                  | Brahmā wurde erschaffen                                  | vom, 24.60, 24.67                                         |
| Lebewesen im, 7.25-26, 9.48                                         | vom, 1.9                                                 | Lebewesen verglichen mit,                                 |
| Macht des, 2.14                                                     | Brahman von, 11.19, 23.20-                               | 11.1, 24.57-58                                            |
| materielle Verlangen ver-                                           | 21                                                       | als līlā-purusottama, 24.66                               |
| schwinden durch,                                                    | brāhmaņas werden begünstigt                              | Lotosfüße des, 11.19                                      |
| <b>4.18-20</b> , 8.24, 9.47                                         | vom, 4.65, <b>11.6</b> Dämonen getötet von, 11.20,       | Macht des, 4.56, 10.15-16                                 |
| Prinzip der Nützlichkeit im,                                        | 24.61, 24.66-67                                          | in menschlicher Gestalt,                                  |
| 4.27                                                                | direkte Diener des, 4.63                                 | <b>23.20-21</b> , 24.63-64                                |
| reiner, 18.51, 21.16 Schutz des Herrn im. 4.48                      | Dummköpfe verspotten,                                    | Mission des, in der materiellen                           |
| Sinne im, <b>4.18-20</b> , 4.18-20                                  | 10.14, 23.20-21                                          | Welt, 4.64                                                |
| vom spirituellen Meister gelei-                                     | durch Ekādaśi-Gelübde er-                                | Namen des. Siehe: Namen des                               |
| tet, 4.18-20                                                        | freut, 4.29                                              | Höchsten Herrn                                            |
| verglichen mit Sonne, 9.6                                           | Energie des, 9.7, 10.11, 11.16                           | als <i>nurūkṛti</i> , 24.64<br>als Nārāyana, <b>14.48</b> |
| als Vollkommenheit, 4.25                                            | erschafft, erhält und kontrol-<br>liert, 4.56, 5.5, 8.7, | om repräsentiert den, 20.16                               |
| Vorgang des, 4.25, 19.29                                            | 8.24, 10.22, 20.21                                       | Opfer für, 14.43, <b>14.47</b> 0,                         |
| Siehe auch: Kṛṣṇa-Bewußtsein                                        | Erscheinen des, 2.14, 4.64,                              | 20.24-26                                                  |
| Hippies, 14.23                                                      | 9.42, <b>10.2</b> , 10.15,                               | Opfer sind nicht verschieden                              |
| Hiranyakasipu                                                       | 10.53, 11.20, 11.22,                                     | vom. 4.35-36                                              |
| beneidete Prahlada, 4.69                                            | 23.20-21, 24.56,                                         | ist pavitra, 9.5                                          |
| Bestimmung von, 10.28                                               | 24.57, 24.59, 24.66                                      | ist eine Person, 8.24, 11.22,                             |
| vom Herrn getötet, 4.49                                             | Erweiterungen des, 1.33, 10.2                            | 24.63-64, 24.66                                           |
| Hiranyākşa, Sohn von Diti, 24.37                                    | Freudenenergie des, 10.11,                               | ist rein, 9.5                                             |
| Hiraņyākşa, Sohn von Syāmaka,<br>24.42                              | 24.58                                                    | reinigende Kraft des, 9.5-6,                              |
| Hlādinī-Kraft, 10.11, 11.16                                         | Gangā kommt vom Zeh des,<br>9.9, 9.14                    | 19.24-25                                                  |
| Höchster Herr                                                       | Geweihte des. Siehe: Geweihte                            | Religion als Gesetze des, 5.6,                            |
| als Absolute Wahrheit, 9.43,                                        | des Höchsten Herrn                                       | 10.22                                                     |
| 10.2, 18.49                                                         | Gestalt des, 8.24, 10.2, 10.53                           | rettet die gefallenen Seelen,<br>4.61, 24.58              |
| als Acyuta, 4.18-20                                                 | Gottgeweihte sehen den, 8.22,                            | ist sac-cid-ānanda-vigraha,                               |
| ist alldurchdringend, 4.64,                                         | 8.25                                                     | 10.11                                                     |
| <b>19.27-28</b> , 24.57                                             | als Govinda, 9.7                                         | Schönheit des, 24.63-65                                   |
| Ambarişa erhielt Schutz durch                                       | Hare-Kṛṣṇa-Bewegung ist<br>identisch mit, 24.56          | als Schöpfer und Vernichter,                              |
| den, 4.48                                                           | Hare-Kṛṣṇa-mantra erfreut                                | 4.53-54, 18.49                                            |
| Ambarīşa diente dem, 4.18-                                          | den. 14.47                                               | Schutz durch. Siehe: Schutz                               |
| <b>21</b> , 4.26, <b>4.29-32</b>                                    | Hingabe zum. Siehe: Hingabe                              | durch den Höchsten                                        |
| als <i>asamaurdhva</i> , 24.57<br>äußere Energie des, <b>9.47</b> , | zum Höchsten Herrn                                       | Herrn                                                     |
| 24.57-58                                                            | hingebungsvolles Dienen für.                             | spiritueller Meister führt zum,<br>4.63                   |
| Barmherzigkeit des,                                                 | Siehe: Hingebungs-                                       | *****                                                     |
| Abhängigkeit von, 18.15                                             | voller Dienst zum                                        | steht über allen, 11.20<br>Sukadeva erhielt Versprechen   |
| als Caitanya, 19.19                                                 | Höchsten Herrn                                           | von, 21.25                                                |
| Erscheinen des Herrn als,                                           | als höchster Kontrollierender,<br>4.56, 4.71, 11.1,      | Taten des, 2.41, 9.42, 10.2,                              |
| 24.57                                                               | 4.36, 4.71, 11.1,<br>24.57                               | 10.15, 11.20, 11.22,                                      |
| gegenüber Gottgeweihten                                             | Hören über, <b>4.24</b> , 19.25,                         | 24.59-67                                                  |
| und Dämonen,                                                        | 19.29. 24.62                                             | Tempel des. Siehe: Tempel des                             |
| 24.61, 24.66-67                                                     | als Hrsikeśa, 4.18-20                                    | Höchsten Herrn                                            |
| Offenbarung als, 13.11                                              | als identisch mit allem, 18.49                           | Tod repräsentiert den, 4.53-54                            |
| jenseits materieller Bedingun-                                      | illusionierende Energie des, be-                         | als Überseele, 1.8, 2.11-13,                              |
| gen, 10.11, 11.19,                                                  | zaubert sogar voll-                                      | 6.15-16, 8.7, 9.29,                                       |
| <b>14.47</b> , 14.47, 23.20-                                        | kommene Personen,                                        | 18.50, 23.20-21                                           |
| 21, 24.63-64, 24.66<br>ist befreit von Pflichten, 11.20             | 4.57-59                                                  | unpersönliche Gestalt des,<br>24.63-64, 24.66             |
| als Besitzer, Genießender und                                       | Inkarnation des. Siehe: Inkar-<br>nation des Höchsten    | unpersönliche Auffassung des,                             |
| Freund, 4.21, 6.48,                                                 | Herrn                                                    | 9.49, 11.22                                               |
| 11.25, <b>14.47</b> , 20.23                                         | Kämpfe zwischen Dämonen                                  | Unwissenheit über, <b>8.21-24</b>                         |
| besitzt vollkommenes Wissen                                         | verursacht von, 24.59                                    | als Vāsudeva, 5.25, 18.49                                 |
| über alles, 4.47                                                    | durch König repräsentiert,                               | als Vater aller Lebewesen,                                |
| Bildgestalten des, 19.19                                            | 9.30                                                     | 20.21                                                     |
|                                                                     |                                                          |                                                           |

| Höchster Herr (Forts.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Inkarnation(en) des Herrn (Forts.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Verehrung des. Siehe: Vereh-<br>rung des Höchsten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Prinzipien der Vorhersage<br>einer, 24.56                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Herrn                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | lkşvāku Mahārāja                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | als Rāmacandra und Seine                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| verglichen mit der Sonne, 9.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Dynastie von. 12.9, 12.16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Brüder, 10.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| vertrauliche Beziehung zum,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | erreichte Vollkommenheit,<br>6.10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | als Schlange, 24.53-55                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 10.11<br>Waffen des. <i>Siehe:</i> Sudar-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Mahārāja Nimi als Sohn von,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Siva als, 9.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| sana-cakra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 13.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Siehe auch: Höchster Herr, Er-<br>scheinen des                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Weise erlangen Eigenschaften                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | als Manus Sohn, 1.2-3, 1.11-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Inkarnationen der Vasus, 24.53-55                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| des, 9.15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 12, 2.2, 6.4<br>Söhne von, 6.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Intelligente Menschen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Wissen über, 2.14, 4.18-20, <b>8.21-23</b> , 9.41, 10.15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | srāddha-Zeremonie von. 6.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ergreifen hingebungsvollen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| als Yajñesvara, 14.44-45                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | von Vasiştha unterwiesen, 6.9-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Dienst, 9.42<br>moralische Unterweisungen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Zeit unter Kontrolle des, 4.53-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | für, 10.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 54                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | verbannte Vikukşi, 6.9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | sankirtana bestimmt für, 1.17,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| als Ziel der Veden, 24.58,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | llå                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 4.22, 20.24-26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 24.66<br>zitiert in bezug auf:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Geburt von, 1.16<br>in einen Mann verwandelt,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Intelligenz<br>von Durväsä gereinigt durch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| bedingte Seelen, 24.58                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1.21-22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Sudarsana-cakra,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Bestimmung der Dämo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Illusion. Siehe: Māyā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 5.20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| nen, 10.28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Indra, König                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | tierische, 10.14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| gleiche Sicht des, 21.6<br>Gottgeweihte als höchste                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | berauscht, 2.28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | eines Vaişņavas ist am                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| yogis, 21.18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Cyavana durchkreuzte Absich-<br>ten von, 3.25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | größten, 4.39-40<br>Internationale Gesellschaft für                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Gottgeweihte kontrollie-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Ehefrau von, 18.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Krischna-Bewußtsein                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ren den Herrn,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Hariścandras Gabe von, 7.23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | (ISKCON). Siehe: Bewe-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>4.63-64</b> Gottgeweihte werden nie-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | karma wirkt auf, 2.14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | gung für Kṛṣṇa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| mals vergehen,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Opferpferd gestohlen von, 8.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Bewußtsein<br>Irreligion                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 4.28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Purañjayas Gabe für, 6.19<br>als Purañjayas Reitstier, 6.14-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | vom Herrn zerstört, 24.56-58                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Hingabe, 9.5, 11.23,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Siehe auch: Atheisten; Dämo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 11.25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Rajis Sohn kämpft gegen,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | nen; Māyāvādīs                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| materielle Energie als un-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 17.14-15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | nen; Māyāvādīs                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 17.14-15<br>Rohitas Anweisungen von,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| materielle Energie als un-<br>bezwingbar,<br>24.57<br>māyā, von hingegebenen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 17.14-15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | nen; Mayavadis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| materielle Energie als un-<br>bezwingbar,<br>24.57<br>māyā, von hingegebenen<br>Seelen überwun-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 17.14-15 Rohitas Anweisungen von, 7.17-19 Sagaras Sohne beeinflußt von, 8.11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | J                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| materielle Energie als un-<br>bezwingbar,<br>24.57<br>māyā, von hingegebenen<br>Seelen uberwun-<br>den, 21.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 17.14-15 Rohitas Anweisungen von, 7.17-19 Sagaras Söhne beeinflußt von, 8.11 Säntanu erfreute, 22.16-17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>J</b><br>Jaqa-dhiyah, definiert, 10.14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| materielle Energie als un-<br>bezwingbar,<br>24.57<br>māyā, von hingegebenen<br>Seelen überwun-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 17.14-15 Rohitas Anweisungen von, 7.17-19 Sagaras Sönne beeinflußt von, 8.11 Säntanu erfreute, 22.16-17 Waffe von, 6.19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Jaqa-dhi yaḥ, definiert, 10.14<br>Jagato 'hitaḥ, definiert, 24.59                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| materielle Energie als un-<br>bezwingbar,<br>24.57  māyā, von hingegebenen<br>Seelen überwun-<br>den, 21.17 reine Gottgeweihte, 4.65-<br>67 ständiges Denken an Ihn,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 17.14-15 Rohitas Anweisungen von, 7.17-19 Sagaras Söhne beeinflußt von, 8.11 Säntanu erfreute, 22.16-17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>J</b><br>Jaqa-dhiyah, definiert, 10.14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| materielle Energie als unbezwingbar, 24.57  māyā, von hingegebenen Seelen überwunden, 21.17 reine Gottgeweihte, 4.65-67 ständiges Denken an Ihn, 9.45, 21.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 17.14-15 Rohitas Anweisungen von, 7.17-19 Sagaras Söhne beeinflußt von, 8.11 Säntanu erfreute, 22.16-17 Waffe von, 6.19 Wagenlenker von, 10.21 stillte Yuvanäsvas Baby, 6.31 Indraväha. Siehe: Purañjaya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Jada-dhiyah, definiert, 10.14<br>Jagato 'hitah, definiert, 24.59<br>Jagd<br>von kṣatriyas, 6.7<br>für ṣrāddha-Opfer, 6.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| materielle Energie als unbezwingbar, 24.57  māyā, von hingegebenen Seelen überwunden, 21.17 reine Gottgeweihte, 4.65-67 ständiges Denken an Ihn, 9.45, 21.17 wenige Seelen erkennen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 17.14-15 Rohitas Anweisungen von, 7.17-19 Sagaras Sönne beeinflußt von, 8.11 Säntanu erfreute, 22.16-17 Waffe von, 6.19 Wagenlenker von, 10.21 stillte Yuvanäsvas Baby, 6.31 Indraväha. Siehe: Purañjaya Indra-yajña der Weisen zugunsten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Jada-dhiyah, definiert, 10.14<br>Jagato 'hitah, definiert, 24.59<br>Jagd<br>von kṣatriyas, 6.7<br>fur ṣrāddha-Opfer, 6.7<br>von Sudyumna, 1.23-24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| materielle Energie als unbezwingbar, 24.57  māyā, von hingegebenen Seelen überwunden, 21.17 reine Gottgeweihte, 4.65-67 ständiges Denken an Ihn, 9.45, 21.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 17.14-15 Rohitas Anweisungen von, 7.17-19 Sagaras Sonne beeinflußt von, 8.11 Säntanu erfreute, 22.16-17 Waffe von, 6.19 Wagenlenker von, 10.21 stillte Yuvanäsvas Baby, 6.31 Indraväha. Siehe: Purañjaya Indra-yajña der Weisen zugunsten von Yuvanäsva, 6.26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Jada-dhi yaḥ, definiert, 10.14 Jagato 'hitaḥ, definiert, 24.59 Jagd von kṣatriyas, 6.7 fur śrāddha-Opfer, 6.7 von Sudyumna, 1.23-24 von vedischen Unterweisun-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| materielle Energie als unbezwingbar, 24.57  māyā, von hingegebenen Seelen überwunden, 21.17  reine Gottgeweihte, 4.65-67  ständiges Denken an Ihn, 9.45, 21.17  wenige Seelen erkennen den Herrn, 13.11, 23.20-21, 24.65                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 17.14-15 Rohitas Anweisungen von, 7.17-19 Sagaras Söhne beeinflußt von, 8.11 Säntanu effreute, 22.16-17 Waffe von, 6.19 Wagenlenker von, 10.21 stillte Yuvanäsvas Baby, 6.31 Indraväha. Siehe: Purañjaya Indra-yajña der Weisen zugunsten von Yuvanäsva, 6.26 Inkarnation(en) des Höchsten                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Jada-dhiyah, definiert, 10.14<br>Jagato 'hitah, definiert, 24.59<br>Jagd<br>von kṣatriyas, 6.7<br>fur ṣrāddha-Opfer, 6.7<br>von Sudyumna, 1.23-24<br>von vedischen Unterweisungen eingeschränkt, 6.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| materielle Energie als unbezwingbar, 24.57  māyā, von hingegebenen Seelen überwunden, 21.17  reine Gottgeweihte, 4.65-67  ständiges Denken an Ihn, 9.45, 21.17  wenige Seelen erkennen den Herrn, 13.11, 23.20-21, 24.65  als Zuflucht für alle, 9.49                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 17.14-15 Rohitas Anweisungen von, 7.17-19 Sagaras Sohne beeinflußt von, 8.11 Såntanu erfreute, 22.16-17 Waffe von, 6.19 Wagenlenker von, 10.21 stillte Yuvanäśvas Baby, 6.31 Indraváha. Siehe: Purañjaya Indra-yajña der Weisen zugunsten von Yuvanäśva, 6.26 Inkarnation(en) des Höchsten Herrn                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Jada-dhi yaḥ, definiert, 10.14 Jagato 'hitaḥ, definiert, 24.59 Jagd von kṣatriyas, 6.7 fur śrāddha-Opfer, 6.7 von Sudyumna, 1.23-24 von vedischen Unterweisun-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| materielle Energie als unbezwingbar, 24.57  māyā, von hingegebenen Seelen überwunden, 21.17  reine Gottgeweihte, 4.65-67  ständiges Denken an Ihn, 9.45, 21.17  wenige Seelen erkennen den Herrn, 13.11, 23.20-21, 24.65  als Zuflucht für alle, 9.49  Siehe auch: Absolute Wahr-                                                                                                                                                                                                                                                                           | 17.14-15 Rohitas Anweisungen von, 7.17-19 Sagaras Söhne beeinflußt von, 8.11 Säntanu effreute, 22.16-17 Waffe von, 6.19 Wagenlenker von, 10.21 stillte Yuvanäsvas Baby, 6.31 Indraväha. Siehe: Purañjaya Indra-yajña der Weisen zugunsten von Yuvanäsva, 6.26 Inkarnation(en) des Höchsten                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Jada-dhi yaḥ, definiert, 10.14 Jagato 'hitaḥ, definiert, 24.59 Jagd von kṣatriyas, 6.7 fur śrāddha-Opfer, 6.7 von Sudyumna, 1.23-24 von vedischen Unterweisungen eingeschränkt, 6.7 Jahnu, 15.4, 22.4-5, 22.9 Jamadagni, 2.22 Jāmbavān, 10.19, 10.42-43                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| materielle Energie als unbezwingbar, 24.57  māyā, von hingegebenen Seelen überwunden, 21.17  reine Gottgeweihte, 4.65-67  ständiges Denken an Ihn, 9.45, 21.17  wenige Seelen erkennen den Herrn, 13.11, 23.20-21, 24.65  als Zuflucht für alle, 9.49  Siehe auch: Absolute Wahrheit, Kṛṣṇa, Śri; Nā-                                                                                                                                                                                                                                                       | 17.14-15 Rohitas Anweisungen von, 7.17-19 Sagaras Sohne beeinflußt von, 8.11 Santanu effreute, 22.16-17 Waffe von, 6.19 Wagenlenker von, 10.21 stillte Yuvanäsvas Baby, 6.31 Indraväha. Siehe: Puranjaya Indra-yajña der Weisen zugunsten von Yuvanäsva, 6.26 Inkarnation(en) des Höchsten Herrn betrügerische, im Gegensatz zu wirklichen, 10.15 Caitanya als, 16.23                                                                                                                                                                                                                          | Jada-dhiyah, definiert, 10.14 Jagato 'hitah, definiert, 24.59 Jagd von kṣatriyas, 6.7 fūr śrāddha-Opfer, 6.7 von Sudyumna, 1.23-24 von vedischen Unterweisungen eingeschränkt, 6.7 Jahnu, 15.4, 22.4-5, 22.9 Jamadagni, 2.22 Jāmbavān, 10.19, 10.42-43 Janamejaya, 2.35-36                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| materielle Energie als unbezwingbar, 24.57  māyā, von hingegebenen Seelen überwunden, 21.17  reine Gottgeweihte, 4.65-67  ständiges Denken an Ihn, 9.45, 21.17  wenige Seelen erkennen den Herrn, 13.11, 23.20-21, 24.65  als Zuflucht für alle, 9.49  Siehe auch: Absolute Wahrheit; Kṛṣṇa, Śrī; Nārāyaṇa, Śrī; Überseele                                                                                                                                                                                                                                  | 17.14-15 Rohitas Anweisungen von, 7.17-19 Sagaras Sohne beeinflußt von, 8.11 Såntanu erfreute, 22.16-17 Waffe von, 6.19 Wagenlenker von, 10.21 stillte Yuvanäśvas Baby, 6.31 Indraváha. Siehe: Purañjaya Indra-yajña der Weisen zugunsten von Yuvanäśva, 6.26 Inkarnation(en) des Höchsten Herrn betrügerische, im Gegensatz zu wirklichen, 10.15 Caitanya als, 16.23 Dattātreya, 23.24                                                                                                                                                                                                        | Jada-dhiyah, definiert, 10.14 Jagato 'hitah, definiert, 24.59 Jagd von kṣatriyas, 6.7 fur srāddha-Opfer, 6.7 von Sudyumna, 1.23-24 von vedischen Unterweisungen eingeschränkt, 6.7 Jahnu, 15.4, 22.4-5, 22.9 Jamadagni, 2.22 Jāmbavān, 10.19, 10.42-43 Janamejaya, 2.35-36 Janamejaya, Sohn von Parīkṣit,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| materielle Energie als unbezwingbar, 24.57  māyā, von hingegebenen Seelen überwunden, 21.17  reine Gottgeweihte, 4.65-67  ständiges Denken an Ihn, 9.45, 21.17  wenige Seelen erkennen den Herrn, 13.11, 23.20-21, 24.65  als Zuflucht für alle, 9.49  Siehe auch: Absolute Wahrheit; Kṛṣṇa, Śrī; Nārāyaṇa, Śrī; Überseele                                                                                                                                                                                                                                  | 17.14-15 Rohitas Anweisungen von, 7.17-19 Sagaras Sönne beeinflußt von, 8.11 Säntanu erfreute, 22.16-17 Waffe von, 6.19 Wagenlenker von, 10.21 stillte Yuvanäsvas Baby, 6.31 Indraväha. Siehe: Purañjaya Indra-yajña der Weisen zugunsten von Yuvanäsva, 6.26 Inkarnation(en) des Höchsten Herrn betrügerische, im Gegensatz zu wirklichen, 10.15 Caitanya als, 16.23 Dattätreya, 23.24 Dhanvantari, 17.4                                                                                                                                                                                      | Jada-dhiyah, definiert, 10.14 Jagato 'hitah, definiert, 24.59 Jagd von kṣatriyas, 6.7 fur śrāddha-Opfer, 6.7 von Sudyumna, 1.23-24 von vedischen Unterweisungen eingeschränkt, 6.7 Jahnu, 15.4, 22.4-5, 22.9 Jamadagni, 2.22 Jāmbavān, 10.19, 10.42-43 Janamejaya, 2.35-36 Janamejaya, 2.00 Parikṣit, 22.35-38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| materielle Energie als unbezwingbar, 24.57  māyā, von hingegebenen Seelen überwunden, 21.17  reine Gottgeweihte, 4.65-67  ständiges Denken an Ihn, 9.45, 21.17  wenige Seelen erkennen den Herrn, 13.11, 23.20-21, 24.65  als Zuflucht für alle, 9.49  Siehe auch: Absolute Wahrheit; Kṛṣṇa, Śrī; Nārāyaṇa, Śrī; Überseele                                                                                                                                                                                                                                  | 17.14-15 Rohitas Anweisungen von, 7.17-19 Sagaras Sohne beeinflußt von, 8.11 Såntanu erfreute, 22.16-17 Waffe von, 6.19 Wagenlenker von, 10.21 stillte Yuvanäśvas Baby, 6.31 Indraváha. Siehe: Purañjaya Indra-yajña der Weisen zugunsten von Yuvanäśva, 6.26 Inkarnation(en) des Höchsten Herrn betrügerische, im Gegensatz zu wirklichen, 10.15 Caitanya als, 16.23 Dattātreya, 23.24                                                                                                                                                                                                        | Jada-dhiyah, definiert, 10.14 Jagato 'hitah, definiert, 24.59 Jagd von kṣatriyas, 6.7 fur srāddha-Opfer, 6.7 von Sudyumna, 1.23-24 von vedischen Unterweisungen eingeschränkt, 6.7 Jahnu, 15.4, 22.4-5, 22.9 Jamadagni, 2.22 Jāmbavān, 10.19, 10.42-43 Janamejaya, 2.35-36 Janamejaya, Sohn von Parīkṣit,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| materielle Energie als unbezwingbar, 24.57  māyā, von hingegebenen Seelen überwunden, 21.17  reine Gottgeweihte, 4.65-67  ständiges Denken an Ihn, 9.45, 21.17  wenige Seelen erkennen den Herrn, 13.11, 23.20-21, 24.65  als Zuflucht für alle, 9.49  Siehe auch: Absolute Wahrheit; Kṛṣṇa, Śrī; Überseele  Hölle  Atheisten verdammt zur, 10.28  Gottgeweihte gleichgültig ge-                                                                                                                                                                            | 17.14-15 Rohitas Anweisungen von, 7.17-19 Sagaras Sohne beeinflußt von, 8.11 Såntanu erfreute, 22.16-17 Waffe von, 6.19 Wagenlenker von, 10.21 stillte Yuvanäsvas Baby, 6.31 Indravåha. Siehe: Puranjaya Indra-yajna der Weisen zugunsten von Yuvanäsva, 6.26 Inkarnation(en) des Höchsten Herrn betrügerische, im Gegensatz zu wirklichen, 10.15 Caitanya als, 16.23 Dattätreya, 23.24 Dhanvantari, 17.4 als Eber, 11.29 zur Erhaltung der materiellen Welt, 9.7                                                                                                                              | Jada-dhiyah, definiert, 10.14 Jagato 'hitah, definiert, 24.59 Jagd von kṣatriyas, 6.7 fur ṣrāddha-Opfer, 6.7 von Sudyumna, 1.23-24 von vedischen Unterweisungen eingeschränkt, 6.7 Jahnu, 15.4, 22.4-5, 22.9 Jamadagni, 2.22 Jāmbavān, 10.19, 10.42-43 Janamejaya, 2.35-36 Janamejaya, Sohn von Parikṣit, 22.35-38 Janamejaya, Sohn von Pūru, 20.2 Janamejaya, Sohn von Sṛñjaya, 23.2                                                                                                                                                                                                                                                |
| materielle Energie als unbezwingbar, 24.57  māyā, von hingegebenen Seelen überwunden, 21.17  reine Gottgeweihte, 4.65-67  ständiges Denken an Ihn, 9.45, 21.17  wenige Seelen erkennen den Herrn, 13.11, 23.20-21, 24.65  als Zuflucht für alle, 9.49  Siehe auch: Absolute Wahrheit; Kṛṣṇa, Śrī; Nārāyaṇa, Śrī; Überseele  Hölle  Atheisten verdammt zur, 10.28  Gottgeweihte gleichgultig gegenüber, 4.24                                                                                                                                                 | 17.14-15 Rohitas Anweisungen von, 7.17-19 Sagaras Sönne beeinflußt von, 8.11 Säntanu erfreute, 22.16-17 Waffe von, 6.19 Wagenlenker von, 10.21 stillte Yuvanäsvas Baby, 6.31 Indravāha. Siehe: Purañjaya Indra-yajña der Weisen zugunsten von Yuvanäsva, 6.26 Inkarnation(en) des Höchsten Herrn betrügerische, im Gegensatz zu wirklichen, 10.15 Caitanya als, 16.23 Dattätreya, 23.24 Dhanvantari, 17.4 als Eber, 11.29 zur Erhaltung der materiellen Welt, 9.7 Hare-Kṛṣṇa-Bewegung als,                                                                                                     | Jada-dhiyah, definiert, 10.14 Jagato 'hitah, definiert, 24.59 Jagd von kṣatriyas, 6.7 fur śrāddha-Opfer, 6.7 von Sudyumna, 1.23-24 von vedischen Unterweisungen eingeschränkt, 6.7 Jahnu, 15.4, 22.4-5, 22.9 Jamadagni, 2.22 Jāmbavān, 10.19, 10.42-43 Janamejaya, 2.35-36 Janamejaya, Sohn von Parikṣit, 22.35-38 Janamejaya, Sohn von Pūru, 20.2 Janamejaya, Sohn von Sṛñjaya, 23.2 Jarāṣandha, 22.8-10, 22.46-48                                                                                                                                                                                                                  |
| materielle Energie als unbezwingbar, 24.57  māyā, von hingegebenen Seelen überwunden, 21.17  reine Gottgeweihte, 4.65-67  ständiges Denken an Ihn, 9.45, 21.17  wenige Seelen erkennen den Herrn, 13.11, 23.20-21, 24.65  als Zuflucht für alle, 9.49  Siehe auch: Absolute Wahrheit; Kṛṣṇa, Śrī; Nārāyaṇa, Śrī; Überseele  Hölle  Atheisten verdammt zur, 10.28  Gottgeweihte gleichgultig gegenüber, 4.24  reine Gottgeweihte vergleichen                                                                                                                 | 17.14-15 Rohitas Anweisungen von, 7.17-19 Sagaras Sohne beeinflußt von, 8.11 Såntanu erfreute, 22.16-17 Waffe von, 6.19 Wagenlenker von, 10.21 stillte Yuvanäsvas Baby, 6.31 Indravåha. Siehe: Puranjaya Indra-yajna der Weisen zugunsten von Yuvanäsva, 6.26 Inkarnation(en) des Höchsten Herrn betrügerische, im Gegensatz zu wirklichen, 10.15 Caitanya als, 16.23 Dattätreya, 23.24 Dhanvantari, 17.4 als Eber, 11.29 zur Erhaltung der materiellen Welt, 9.7                                                                                                                              | Jada-dhi yah, definiert, 10.14 Jagato 'hitah, definiert, 24.59 Jagd von kşatriyas, 6.7 für śrāddha-Opfer, 6.7 von Sudyumna, 1.23-24 von vedischen Unterweisungen eingeschrankt, 6.7 Jahnu, 15.4, 22.4-5, 22.9 Jamadagni, 2.22 Jāmbavān, 10.19, 10.42-43 Janamejaya, 2.35-36 Janamejaya, Sohn von Parīkṣit, 22.35-38 Janamejaya, Sohn von Pūru, 20.2 Janamejaya, Sohn von Sṛñjaya, 23.2 Jarāsandha, 22.8-10, 22.46-48 Jāit-smara, 8.15-16, 8.15-16                                                                                                                                                                                    |
| materielle Energie als unbezwingbar, 24.57  māyā, von hingegebenen Seelen überwunden, 21.17  reine Gottgeweihte, 4.65-67  ständiges Denken an Ihn, 9.45, 21.17  wenige Seelen erkennen den Herrn, 13.11, 23.20-21, 24.65  als Zuflucht für alle, 9.49  Siehe auch: Absolute Wahrheit; Kṛṣṇa, Śrī; Nārāyaṇa, Śrī; Überseele  Hölle  Atheisten verdammt zur, 10.28  Gottgeweihte gleichgultig gegenüber, 4.24                                                                                                                                                 | 17.14-15 Rohitas Anweisungen von, 7.17-19 Sagaras Sönne beeinflußt von, 8.11 Säntanu erfreute, 22.16-17 Waffe von, 6.19 Wagenlenker von, 10.21 stillte Yuvanäsvas Baby, 6.31 Indraväha. Siehe: Purañjaya Indra-yajña der Weisen zugunsten von Yuvanäsva, 6.26 Inkarnation(en) des Höchsten Herrn betrügerische, im Gegensatz zu wirklichen, 10.15 Caitanya als, 16.23 Dattäreya, 23.24 Dhanvantari, 17.4 als Eber, 11.29 zur Erhaltung der materiellen Welt, 9.7 Hare-Kṛṣṇa-Bewegung als, 15.15 Kalki, 16.33 Kapila. Siehe: Kapila Muni                                                        | Jada-dhiyah, definiert, 10.14 Jagato 'hitah, definiert, 24.59 Jagd von kṣatriyas, 6.7 fur śrāddha-Opfer, 6.7 von Sudyumna, 1.23-24 von vedischen Unterweisungen eingeschränkt, 6.7 Jahnu, 15.4, 22.4-5, 22.9 Jamadagni, 2.22 Jāmbavān, 10.19, 10.42-43 Janamejaya, 2.35-36 Janamejaya, Sohn von Parikṣit, 22.35-38 Janamejaya, Sohn von Pūru, 20.2 Janamejaya, Sohn von Sṛñjaya, 23.2 Jarāṣandha, 22.8-10, 22.46-48                                                                                                                                                                                                                  |
| materielle Energie als unbezwingbar, 24.57  māyā, von hingegebenen Seelen überwunden, 21.17  reine Gottgeweihte, 4.65-67  ständiges Denken an Ihn, 9.45, 21.17  wenige Seelen erkennen den Herrn, 13.11, 23.20-21, 24.65  als Zuflucht für alle, 9.49  Siehe auch: Absolute Wahrheit; Kṛṣṇa, Śrī; Viberseele  Hölle  Atheisten verdammt zur, 10.28  Gottgeweihte gleichgültig gegenüber, 4.24  reine Gottgeweihte vergleichen Eingehen ins Brahman mit, 5.25  Rettung vor der, 4.62                                                                         | 17.14-15 Rohitas Anweisungen von, 7.17-19 Sagaras Söhne beeinflußt von, 8.11 Säntanu erfreute, 22.16-17 Waffe von, 6.19 Wagenlenker von, 10.21 stillte Yuvanäsvas Baby, 6.31 Indravāha. Siehe: Purañjaya Indra-yajña der Weisen zugunsten von Yuvanäsva, 6.26 Inkarnation(en) des Höchsten Herrn betrügerische, im Gegensatz zu wirklichen, 10.15 Caitanya als, 16.23 Dattātreya, 23.24 Dhanvantari, 17.4 als Eber, 11.29 zur Erhaltung der materiellen Welt, 9.7 Hare-Kṛṣṇa-Bewegung als, 15.15 Kalki, 16.33 Kapila. Siehe: Kapila Muni von Kṛṣṇa übertroffen, 24.53-                         | Jada-dhiyah, definiert, 10.14 Jagato 'hitah, definiert, 24.59 Jagd von kṣatriyas, 6.7 fur śrāddha-Opfer, 6.7 von Sudyumna, 1.23-24 von vedischen Unterweisungen eingeschränkt, 6.7 Jahnu, 15.4, 22.4-5, 22.9 Jamadagni, 2.22 Jāmbavān, 10.19, 10.42-43 Janamejaya, 2.35-36 Janamejaya, Sohn von Parikṣit, 22.35-38 Janamejaya, Sohn von Pūru, 20.2 Janamejaya, Sohn von Srūjaya, 23.2 Jarāsandha, 22.8-10, 22.46-48 Jāti-smara, 8.15-16, 8.15-16 Jaya, Sohn von Ānaka, 24.44 Jaya, Sohn von Manku, 21.1 Jaya, Sohn von Saūjaya, 17.16                                                                                                |
| materielle Energie als unbezwingbar, 24.57  māyā, von hingegebenen Seelen überwunden, 21.17  reine Gottgeweihte, 4.65-67  ständiges Denken an Ihn, 9.45, 21.17  wenige Seelen erkennen den Herrn, 13.11, 23.20-21, 24.65  als Zuflucht für alle, 9.49  Siehe auch: Absolute Wahrheit, Kṛṣṇa, Śrī; Nārāyaṇa, Śrī; Überseele  Hölle  Atheisten verdammt zur, 10.28  Gottgeweihte gleichgültig gegenüber, 4.24  reine Gottgeweihte vergleichen Eingehen ins Brahman mit, 5.25  Rettung vor der, 4.62  Hören über den Höchsten Herrn,                           | 17.14-15 Rohitas Anweisungen von, 7.17-19 Sagaras Söhne beeinflußt von, 8.11 Säntanu erfreute, 22.16-17 Waffe von, 6.19 Wagenlenker von, 10.21 stillte Yuvanäsvas Baby, 6.31 Indraväha. Siehe: Purañjaya Indra-yajña der Weisen zugunsten von Yuvanäsva, 6.26 Inkarnation(en) des Höchsten Herrn betrügerische, im Gegensatz zu wirklichen, 10.15 Caitanya als, 16.23 Dattärteya, 23.24 Dhanvantari, 17.4 als Eber, 11.29 zur Erhaltung der materiellen Welt, 9.7 Hare-Kṛṣṇa-Bewegung als, 15.15 Kalki, 16.33 Kapila. Siehe: Kapila Muni von Kṛṣṇa übertroffen, 24.53-55                       | Jada-dhi yaḥ, definiert, 10.14 Jagato 'hitaḥ, definiert, 24.59 Jagd von kṣatriyas, 6.7 fur śrāddha-Opfer, 6.7 von Sudyumna, 1.23-24 von vedischen Unterweisungen eingeschränkt, 6.7 Jahnu, 15.4, 22.4-5, 22.9 Jamadagni, 2.22 Jāmbavān, 10.19, 10.42-43 Janamejaya, 2.35-36 Janamejaya, Sohn von Pūru, 20.2 Janamejaya, Sohn von Srūjaya, 23.2 Jarāsandha, 22.8-10, 22.46-48 Jait-smara, 8.15-16, 8.15-16 Jaya, Sohn von Ānaka, 24.44 Jaya, Sohn von Manyu, 21.1 Jaya, Sohn von Saūjaya, 17.16 Jaya, Sohn von Saūjaya, 17.16 Jaya, Sohn von Saūjaya, 17.16 Jaya, Sohn von Sangaya, 17.16 Jaya, Sohn von Sangaya, 17.16               |
| materielle Energie als unbezwingbar, 24.57  māyā, von hingegebenen Seelen überwunden, 21.17  reine Gottgeweihte, 4.65-67  ständiges Denken an Ihn, 9.45, 21.17  wenige Seelen erkennen den Herrn, 13.11, 23.20-21, 24.65  als Zuflucht für alle, 9.49  Siehe auch: Absolute Wahrheit; Kṛṣṇa, Śrī; Nārāyaṇa, Śrī; Überseele  Hölle  Atheisten verdammt zur, 10.28  Gottgeweihte gleichgültig gegenüber, 4.24  reine Gottgeweihte vergleichen Eingehen ins Brahman mit, 5.25  Rettung vor der, 4.62  Hören über den Höchsten Herrn, 4.24, 19.25, 19.29, 24.62 | 17.14-15 Rohitas Anweisungen von, 7.17-19 Sagaras Sohne beeinflußt von, 8.11 Santanu effreute, 22.16-17 Waffe von, 6.19 Wagenlenker von, 10.21 stillte Yuvanäsvas Baby, 6.31 Indraväha. Siehe: Puranjaya Indra-yajña der Weisen zugunsten von Yuvanäsva, 6.26 Inkarnation(en) des Höchsten Herrn betrügerische, im Gegensatz zu wirklichen, 10.15 Caitanya als, 16.23 Dattätreya, 23.24 Dhanvantari, 17.4 als Eber, 11.29 zur Erhaltung der materiellen Welt, 9.7 Hare-Kṛṣṇa-Bewegung als, 15.15 Kalki, 16.33 Kapila. Siehe: Kapila Muni von Kṛṣṇa übertroffen, 24.53-55 Mission der, 16.18-19 | Jada-dhi yaḥ, definiert, 10.14 Jagato 'hitaḥ, definiert, 24.59 Jagd von kṣatriyas, 6.7 fur śrāddha-Opfer, 6.7 von Sudyumna, 1.23-24 von vedischen Unterweisungen eingeschränkt, 6.7 Jahnu, 15.4, 22.4-5, 22.9 Jamadagni, 2.22 Jāmbavān, 10.19, 10.42-43 Janamejaya, 2.35-36 Janamejaya, Sohn von Parikṣit, 22.35-38 Janamejaya, Sohn von Pūru, 20.2 Janamejaya, Sohn von Sṛṇjaya, 23.2 Jarāṣandha, 22.8-10, 22.46-48 Jāti-śmara, 8.15-16, 8.15-16 Jaya, Sohn von Manyu, 21.1 Jaya, Sohn von Saṇjaya, 17.16 Jaya, Sohn von Saṇjaya, 17.16 Jaya, Sohn von Saṅkṛti, 17.17 Jaya, Sohn von Saṅkṛti, 17.17 Jaya, Sohn von Yuyudhāna, 24.14 |
| materielle Energie als unbezwingbar, 24.57  māyā, von hingegebenen Seelen überwunden, 21.17  reine Gottgeweihte, 4.65-67  ständiges Denken an Ihn, 9.45, 21.17  wenige Seelen erkennen den Herrn, 13.11, 23.20-21, 24.65  als Zuflucht für alle, 9.49  Siehe auch: Absolute Wahrheit, Kṛṣṇa, Śrī; Nārāyaṇa, Śrī; Überseele  Hölle  Atheisten verdammt zur, 10.28  Gottgeweihte gleichgültig gegenüber, 4.24  reine Gottgeweihte vergleichen Eingehen ins Brahman mit, 5.25  Rettung vor der, 4.62  Hören über den Höchsten Herrn,                           | 17.14-15 Rohitas Anweisungen von, 7.17-19 Sagaras Söhne beeinflußt von, 8.11 Säntanu erfreute, 22.16-17 Waffe von, 6.19 Wagenlenker von, 10.21 stillte Yuvanäsvas Baby, 6.31 Indraväha. Siehe: Purañjaya Indra-yajña der Weisen zugunsten von Yuvanäsva, 6.26 Inkarnation(en) des Höchsten Herrn betrügerische, im Gegensatz zu wirklichen, 10.15 Caitanya als, 16.23 Dattärteya, 23.24 Dhanvantari, 17.4 als Eber, 11.29 zur Erhaltung der materiellen Welt, 9.7 Hare-Kṛṣṇa-Bewegung als, 15.15 Kalki, 16.33 Kapila. Siehe: Kapila Muni von Kṛṣṇa übertroffen, 24.53-55                       | Jada-dhi yaḥ, definiert, 10.14 Jagato 'hitaḥ, definiert, 24.59 Jagd von kṣatriyas, 6.7 fur śrāddha-Opfer, 6.7 von Sudyumna, 1.23-24 von vedischen Unterweisungen eingeschränkt, 6.7 Jahnu, 15.4, 22.4-5, 22.9 Jamadagni, 2.22 Jāmbavān, 10.19, 10.42-43 Janamejaya, 2.35-36 Janamejaya, Sohn von Pūru, 20.2 Janamejaya, Sohn von Srūjaya, 23.2 Jarāsandha, 22.8-10, 22.46-48 Jait-smara, 8.15-16, 8.15-16 Jaya, Sohn von Ānaka, 24.44 Jaya, Sohn von Manyu, 21.1 Jaya, Sohn von Saūjaya, 17.16 Jaya, Sohn von Saūjaya, 17.16 Jaya, Sohn von Saūjaya, 17.16 Jaya, Sohn von Sangaya, 17.16 Jaya, Sohn von Sangaya, 17.16               |

| International Color was Debugging                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Kali vuga (Forts )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Variation Cl. I. Carallanta G                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Jayadratha, Sohn von Brhatkaya,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Kali-yuga (Forts.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Kastensystem. Siehe: Gesellschaft,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 21.22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | varnāśrama-System abgelehnt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | menschliche; Varnāsrama-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Jayasena, Vater von Rādhika,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | im, 10.50                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | System                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 22.10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | verglichen mit Satya-yuga,<br>10.51, <b>14.48</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Kasya, Sohn von Suhotra, 17.1-3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Jayasena, Vater von Sankrti, 17.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Kāśya, Sohn von Syenajit, 21.23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Jayasena, Vater von Vinda und                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | im yuga-Zyklus, 3.32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Kasyapa, 1.10, 16.21-22, 16.24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Anuvinda, 24.39                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Kalki-Inkarnation, 16.33                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Kausiki-Fluß, 16.36                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| • Jīva, definiert, 11.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Kāmadhenu. Siehe: Surabhi-Kuh                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Kavi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Jāāna, definiert, 24.67                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Kamsa, 10.28, 24.24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | erlangt Vollkommenheit, 2.15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Jianis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Kamsā, 24.25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | als Manus Sohn, 1.11-12,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| fallen zurück zur materiellen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Kanişiha-adhikārīs, 11.25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 2.15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Welt, 11.19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Kanka. 24.24, 24.41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Kavi, 21.19-20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| mit Gottgeweihten verglichen,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Kanka, Sohn von Śūva, 24.28-31,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Keśi, 24.47-48                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 5.20-21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 24-41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Ketumān, 6.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Siehe auch: Philosophen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Kanva, 20.6-7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Ketumān, 17.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Jugend                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Kanva Muni, 20.13, 20.18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Khaţvāṅga                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| lustvolle W unsche in, 18.40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Kapila Muni                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | entsagte materiellen Anhaftun-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| durch Santanus Berührung,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Amsumān betete zu, 8.20-26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | gen, 9.44, 9.46-47                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 22.12-15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | frei von Zorn, <b>8.12</b> -13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Halbgötter und, 9.42, 9.45                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Yayati tauschte, 18.42-46                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | im hingebungsvollen Dienst,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Juwelen, vierzehn Arten von,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | als Inkarnation Vișnus, 8.20,<br>8.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <b>9.42</b> -44, 9.47-49                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 23.30-31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | zitiert in bezug auf brāhmaņas,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | kennt Vergangenheit, Gegen-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 9.43                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | wart und Zukunft,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Kind(er)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| K                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 4.57-59                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | nicht vom Ehemann gezeugt,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Körper von, in völliger Tu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 6.2, 6.7, 22.25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Kad-indriya, definiert, 18.51                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | gend, 8.12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Eltern und, 18.27, 18.43                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Kailāsa, 4.55                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | von Sagaras Söhnen angegrif-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Geburtsrituale bei, 20.37                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Kaikeyi, 10.3, 10.45-46                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | fen, <b>8.9-10</b> , 9.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Geburt von, vor der Heirat,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Kaivalva                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ist transzendental, 8.13, 8.21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>23.13</b> , 24.34                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| definiert, 5.25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | unterwies Amsuman, 8.27-28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | von ksatriya-König, 18.29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Siehe auch: Brahman (das un-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Kapilāśva, 6.23-24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | sind straffrei, 9.30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| persönliche Absolute)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Kapota, definiert, 18.25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Kirtana. Siehe: Chanten der Namen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Karandhama, König, 2.25-26,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | des Herrn; Sankirtana-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Kakudmi, König                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Karandhama, Konig, 2.25-26, 23.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | des Herrn; Sankırlana-<br>yajña                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Kakudmi, König<br>fragt Brahmā nach Ehemann                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <i>ya jita</i><br>Klagen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Kakudmī, König<br>fragt Brahmā nach Ehemann<br>für seine Tochter,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 23.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <i>ya jña</i><br>Klagen<br>Freiheit von, 19.15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Kakudmī, König<br>fragt Brahmā nach Ehemann<br>für seine Tochter,<br>3.31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>23.17</b> <i>Karma</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | yajña<br>Klagen<br>Freiheit von, 19.15<br>der <i>gop</i> īs, 24.65                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Kakudmi, Konig<br>fragt Brahmā nach Ehemann<br>für seine Tochter,<br>3.31<br>als Revatas Sohn, 3.28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 23.17  Karma  Bindung an, 10.23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | yujña<br>Klagen<br>Freiheit von, 19.15<br>der gopis, 24.65<br>von Lankás Frauen bei Rāva-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Kakudmi, Konig<br>fragt Brahma nach Ehemann<br>für seine Tochter,<br>3.31<br>als Revatas Sohn, 3.28<br>Tochter von, 3.29, 3.33, 3.36                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 23.17  Karma  Bindung an, 10.23  Gottgeweihte frei von, 2.14,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | yujña  Klagen Freiheit von, 19.15 der gopis, 24.65 von Lankäs Frauen bei Råvanas Tod, 10.24-28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Kakudmi, Konig<br>fragt Brahma nach Ehemann<br>für seine Tochter,<br>3.31<br>als Revatas Sohn, 3.28<br>Tochter von, 3.29, 3.33, 3.36<br>Kalāpa-grāma, 12.6, 22.16-17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 23.17  Karma Bindung an, 10.23 Gottgeweihte frei von, 2.14, 5.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | yujña<br>Klagen<br>Freiheit von, 19.15<br>der gopis, 24.65<br>von Lankás Frauen bei Rāva-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Kakudmi, Konig<br>fragt Brahmā nach Ehemann<br>für seine Tochter,<br>3.31<br>als Revatas Sohn, 3.28<br>Tochter von, 3.29, 3.33, 3.36<br>Kalāpa-grāma, 12.6, 22.16-17<br>Kālī, 6.7, 22.30-31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 23.17  Karma Bindung an, 10.23 Gottgeweihte frei von, 2.14, 5.27 durch hingebungsvollen Dienst                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | yujña  Klagen Freiheit von, 19.15 der gopis, 24.65 von Lankäs Frauen bei Råvanas Tod, 10.24-28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Kakudmi, Konig<br>fragt Brahmā nach Ehemann<br>für seine Tochter,<br>3.31<br>als Revatas Sohn, 3.28<br>Tochter von, 3.29, 3.33, 3.36<br>Kalāpa-grāma, 12.6, 22.16-17<br>Kāli, 6.7, 22.30-31<br>Kali-yuga (Zeitalter des Kali)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 23.17  Karma Bindung an, 10.23 Gottgeweihte frei von, 2.14, 5.27 durch hingebungsvollen Dienst überwunden, 2.14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | yujña  Klagen Freiheit von, 19.15 der gopis, 24.65 von Laĥkâs Frauen bei Râva- nas Tod, 10.24-28 der pensionierten Haushälter, 19.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Kakudmi, Konig<br>fragt Brahmā nach Ehemann<br>für seine Tochter,<br>3.31<br>als Revatas Sohn, 3.28<br>Tochter von, 3.29, 3.33, 3.36<br>Kalāpa-grāma, 12.6, 22.16-17<br>Kāli, 6.7, 22.30-31<br>Kali-yuga (Zeitalter des Kali)<br>Barmherzigkeit des Herrn im,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 23.17  Karma  Bindung an, 10.23  Gottgeweihte frei von, 2.14, 5.27  durch hingebungsvollen Dienst überwunden, 2.14  Indra unterliegt, 2.14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | yujña  Klagen Freiheit von, 19.15 der gopis, 24.65 von Laĥkâs Frauen bei Råva- nas Tod, 10.24-28 der pensionierten Haushalter,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Kakudmi, Konig<br>fragt Brahma nach Ehemann<br>für seine Tochter,<br>3.31<br>als Revatas Sohn, 3.28<br>Tochter von, 3.29, 3.33, 3.36<br>Kalāpa-grāma, 12.6, 22.16-17<br>Kāli, 6.7, 22.30-31<br>Kali-yuga (Zeitalter des Kali)<br>Barmherzigkeit des Herrn im,<br>24.61                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Earma Bindung an, 10.23 Gottgeweihte frei von, 2.14, 5.27 durch hingebungsvollen Dienst überwunden, 2.14 Indra unterliegt, 2.14 Körper gemäß dem, 24.57                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | yujña  Klagen Freiheit von, 19.15 der gopīs, 24.65 von Lankās Frauen bei Rāvanas Tod, 10.24-28 der pensionierten Haushalter, 19.2 von Purūravā wegen Urvašī, 14.32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Kakudmi, Konig fragt Brahma nach Ehemann für seine Tochter, 3.31 als Revatas Sohn, 3.28 Tochter von, 3.29, 3.33, 3.36 Kalāpa-grāma, 12.6, 22.16-17 Kali, 6.7, 22.30-31 Kali-yuga (Zeitalter des Kali) Barmherzigkeit des Herrn im, 24.61 Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußt-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 23.17  Karma  Bindung an, 10.23  Gottgeweihte frei von, 2.14, 5.27  durch hingebungsvollen Dienst überwunden, 2.14  Indra unterliegt, 2.14  Korper gemäß dem, 24.57  Siehe auch: Handlungen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | yujña  Klagen Freiheit von, 19.15 der gopis, 24.65 von Lankas Frauen bei Rāvanas Tod, 10.24-28 der pensionierten Haushalter, 19.2 von Purūravā wegen Urvaši,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Kakudmi, Konig fragt Brahmā nach Ehemann für seine Tochter, 3.31 als Revatas Sohn, 3.28 Tochter von, 3.29, 3.33, 3.36 Kalāpa-grāma, 12.6, 22.16-17 Kāli, 6.7, 22.30-31 Kali-yuga (Zeitalter des Kali) Barmherzigkeit des Herrn im, 24.61 Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußt- sein wirkt gegen,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 23.17  Karma Bindung an, 10.23 Gottgeweihte frei von, 2.14, 5.27 durch hingebungsvollen Dienst überwunden, 2.14 Indra unterliegt, 2.14 Körper gemäß dem, 24.57 Siehe auch: Handlungen Karma-bandhanah, definiert,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | yujña  Klagen Freiheit von, 19.15 der gopīs, 24.65 von Lankās Frauen bei Rāvanas Tod, 10.24-28 der pensionierten Haushalter, 19.2 von Purūravā wegen Urvasi, 14.32 von Rāma um Sītā, 11.16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Kakudmi, Konig fragt Brahmā nach Ehemann für seine Tochter, 3.31 als Revatas Sohn, 3.28 Tochter von, 3.29, 3.33, 3.36 Kalāpa-grāma, 12.6, 22.16-17 Kālī, 6.7, 22.30-31 Kali-yuga (Zeitalter des Kali) Barmherzigkeit des Herrn im, 24.61 Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußt- sein wirkt gegen, 10.51, 10.53                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 23.17  Karma Bindung an, 10.23 Gottgeweihte frei von, 2.14, 5.27 durch hingebungsvollen Dienst überwunden, 2.14 Indra unterliegt, 2.14 Körper gemäß dem, 24.57 Siehe auch: Handlungen Karma-bandhanah, definiert, 16.23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | yujña  Klagen Freiheit von, 19.15 der gopīs, 24.65 von Laṅkās Frauen bei Rāvanas Tod, 10.24-28 der pensionierten Haushalter, 19.2 von Purūravā wegen Urvasi, 14.32 von Rāma um Sitā, 11.16 Klang, transzendentaler                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Kakudmi, Konig fragt Brahmā nach Ehemann für seine Tochter, 3.31 als Revatas Sohn, 3.28 Tochter von, 3.29, 3.33, 3.36 Kalāpa-grāma, 12.6, 22.16-17 Kāli, 6.7, 22.30-31 Kali-yuga (Zeitalter des Kali) Barmherzigkeit des Herrn im, 24.61 Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußt- sein wirkt gegen, 10.51, 10.53 brāhmaṇas selten im, 4.22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 23.17  Karma  Bindung an, 10.23  Gottgeweihte frei von, 2.14, 5.27  durch hingebungsvollen Dienst überwunden, 2.14  Indra unterliegt, 2.14  Körper gemäß dem, 24.57  Siehe auch: Handlungen  Karma-bandhanah, definiert, 16.23  Karmis (Fruchtbringende Arbeiter).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | yujña  Klagen Freiheit von, 19.15 der gopis, 24.65 von Lankâs Frauen bei Rāva- nas Tod, 10.24-28 der pensionierten Haushalter, 19.2 von Purūravā wegen Urvasi, 14.32 von Rāma um Sitā, 11.16 Klang, transzendentaler Kṛṣṇas Name als, 15.15                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Kakudmi, Konig fragt Brahma nach Ehemann für seine Tochter, 3.31 als Revatas Sohn, 3.28 Tochter von, 3.29, 3.33, 3.36 Kalāpa-grāma, 12.6, 22.16-17 Kāli, 6.7, 22.30-31 Kali-yuga (Zeitalter des Kali) Barmherzigkeit des Herrn im, 24.61 Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußt- sein wirkt gegen, 10.51, 10.53 brāhmaṇas selten im, 4.22 Dauer des, berechnet, 12.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Karma Bindung an, 10.23 Gottgeweihte frei von, 2.14, 5.27 durch hingebungsvollen Dienst überwunden, 2.14 Indra unterliegt, 2.14 Korper gemäß dem, 24.57 Siehe auch: Handlungen Karma-bandhanah, definiert, 16.23 Karmīs (Fruchtbringende Arbeiter). Siehe: Materialisten: Nichtgottgeweihte                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Nujiha  Klagen Freiheit von, 19.15 der gopis, 24.65 von Lankäs Frauen bei Ravanas Tod, 10.24-28 der pensionierten Haushalter, 19.2 von Purüravä wegen Urvasi, 14.32 von Rāma um Sītā, 11.16 Klang, transzendentaler Kṛṣṇas Name als, 15.15 Siehe auch: Hare-Kṛṣṇamantra: Omkāra                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Kakudmi, Konig fragt Brahmā nach Ehemann für seine Tochter, 3.31 als Revatas Sohn, 3.28 Tochter von, 3.29, 3.33, 3.36 Kalāpa-grāma, 12.6, 22.16-17 Kāli, 6.7, 22.30-31 Kali-yuga (Zeitalter des Kali) Barmherzigkeit des Herrn im, 24.61 Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußt- sein wirkt gegen, 10.51, 10.53 brāhmana selten im, 4.22 Dauer des, berechnet, 12.6 fünf verbotene Tātigkeiten im,                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 23.17  Karma  Bindung an, 10.23  Gottgeweihte frei von, 2.14, 5.27  durch hingebungsvollen Dienst überwunden, 2.14  Indra unterliegt, 2.14  Körper gemäß dem, 24.57  Siehe auch: Handlungen  Karma-bandhanah, definiert, 16.23  Karmis (Fruchtbringende Arbeiter).  Siehe: Materialisten: Nichtgottgeweihte  Karna, 11.5, 23.14, 24.34-36                                                                                                                                                                                                                                                                 | yujña  Klagen Freiheit von, 19.15 der gopīs, 24.65 von Lankās Frauen bei Rāvanas Tod, 10.24-28 der pensionierten Haushālter, 19.2 von Purūravā wegen Urvasi, 14.32 von Rāma um Sītā, 11.16 Klang, transzendentaler Kṛṣṇas Name als, 15.15 Siehe auch: Hare-Kṛṣṇamantra; Ońikāra König(e)                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Kakudmi, König fragt Brahma nach Ehemann für seine Tochter, 3.31 als Revatas Sohn, 3.28 Tochter von, 3.29, 3.33, 3.36 Kalāpa-grāma, 12.6, 22.16-17 Kāli, 6.7, 22.30-31 Kali-yuga (Zeitalter des Kali) Barmherzigkeit des Herrn im, 24.61 Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußt- sein wirkt gegen, 10.51, 10.53 brāhmaṇas selten im, 4.22 Dauer des, berechnet, 12.6 fünf verbotene Tātigkeiten im, 6.7, 20.24-26, 22.25                                                                                                                                                                                                                                                                      | 23.17  Karma  Bindung an, 10.23  Gottgeweihte frei von, 2.14, 5.27  durch hingebungsvollen Dienst überwunden, 2.14  Indra unterliegt, 2.14  Körper gemäß dem, 24.57  Siehe auch: Handlungen  Karma-bandhanah, definiert, 16.23  Karmis (Fruchtbringende Arbeiter).  Siehe: Materialisten: Nichtgottgeweihte  Karna, 11.5, 23.14, 24.34-36  Kärtaviryärjuna                                                                                                                                                                                                                                                | yujña  Klagen Freiheit von, 19.15 der gopis, 24.65 von Lankâs Frauen bei Rāvanas Tod, 10.24-28 der pensionierten Haushalter, 19.2 von Purūravā wegen Urvasī, 14.32 von Rāma um Sītā, 11.16 Klang, transzendentaler Kṛṣṇas Name als, 15.15 Siehe auch: Hare-Kṛṣṇamantra: Omkāra  Konig(e) Almosen von, 11.5                                                                                                                                                                                                                                        |
| Kakudmi, König fragt Brahmā nach Ehemann für seine Tochter, 3.31 als Revatas Sohn, 3.28 Tochter von, 3.29, 3.33, 3.36 Kalāpa-grāma, 12.6, 22.16-17 Kāli, 6.7, 22.30-31 Kali-yuga (Zeitalter des Kali) Barmherzigkeit des Herrn im, 24.61 Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußt- sein wirkt gegen, 10.51, 10.53 brāhmanas selten im, 4.22 Dauer des, berechnet, 12.6 funf verbotene Tatigkeiten im, 6.7, 20.24-26, 22.25 Hare-Kṛṣṇa-mantra für, 10.51,                                                                                                                                                                                                                                        | 23.17  Karma  Bindung an, 10.23  Gottgeweihte frei von, 2.14, 5.27  durch hingebungsvollen Dienst überwunden, 2.14  Indra unterliegt, 2.14  Korper gemäß dem, 24.57  Siehe auch: Handlungen  Karma-bandhanah, definiert, 16.23  Karmis (Fruchtbringende Arbeiter).  Siehe: Materialisten: Nichtgottgeweihte  Karna, 11.5, 23.14, 24.34-36  Kärtaviryärjuna besiegte Rävana, 15.21-22                                                                                                                                                                                                                      | yujña  Klagen Freiheit von, 19.15 der gopīs, 24.65 von Lankās Frauen bei Rāvanas Tod, 10.24-28 der pensionierten Haushālter, 19.2 von Purūravā wegen Urvasī, 14.32 von Rāma um Sitā, 11.16 Klang, transzendentaler Kṛṣṇas Name als, 15.15 Siehe auch: Hare-Kṛṣṇamantra; Omkāra König(e) Almosen von, 11.5 Ambarīṣa als, 4.25-26, 4.21-                                                                                                                                                                                                            |
| Kakudmi, Konig fragt Brahma nach Ehemann für seine Tochter, 3.31 als Revatas Sohn, 3.28 Tochter von, 3.29, 3.33, 3.36 Kalāpa-grāma, 12.6, 22.16-17 Kāli, 6.7, 22.30-31 Kali-yuga (Zeitalter des Kali) Barmherzigkeit des Herrn im, 24.61 Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußt- sein wirkt gegen, 10.51, 10.53 brāhmaṇas selten im, 4.22 Dauer des, berechnet, 12.6 fünf verbotene Tatigkeiten im, 6.7, 20.24-26, 22.25 Hare-Kṛṣṇa-mantra für, 10.51, 14.47-48, 24.56                                                                                                                                                                                                                        | 23.17  Karma  Bindung an, 10.23  Gottgeweihte frei von, 2.14, 5.27  durch hingebungsvollen Dienst überwunden, 2.14  Indra unterliegt, 2.14  Korper gemäß dem, 24.57  Siehe auch: Handlungen  Karma-bandhanalt, definiert, 16.23  Karmīs (Fruchtbringende Arbeiter).  Siehe: Materialisten: Nichtgottgeweihte  Karna, 11.5, 23.14, 24.34-36  Kārtavīryārjuna  besiegte Rāvaņa, 15.21-22  Jamadagni und, 15.23-26                                                                                                                                                                                           | Klagen Freiheit von, 19.15 der gopis, 24.65 von Lankäs Frauen bei Ravanas Tod, 10.24-28 der pensionierten Haushalter, 19.2 von Purüravä wegen Urvasi, 14.32 von Räma um Sitä, 11.16 Klang, transzendentaler Kṛṣṇas Name als, 15.15 Siehe auch: Hare-Kṛṣṇamantra; Omkāra Konig(e) Almosen von, 11.5 Ambariṣa als, 4.25-26, 4.21-22, 4.26, 5.26                                                                                                                                                                                                     |
| Kakudmi, König fragt Brahmā nach Ehemann für seine Tochter, 3.31 als Revatas Sohn, 3.28 Tochter von, 3.29, 3.33, 3.36 Kalāpa-grāma, 12.6, 22.16-17 Kāli, 6.7, 22.30-31 Kali-yuga (Zeitalter des Kali) Barmherzigkeit des Herrn im, 24.61 Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußt- sein wirkt gegen, 10.51, 10.53 brāhmanas selten im, 4.22 Dauer des, berechnet, 12.6 funf verbotene Tatigkeiten im, 6.7, 20.24-26, 22.25 Hare-Kṛṣṇa-mantra für, 10.51,                                                                                                                                                                                                                                        | 23.17  Karma  Bindung an, 10.23  Gottgeweihte frei von, 2.14, 5.27  durch hingebungsvollen Dienst überwunden, 2.14  Indra unterliegt, 2.14  Korper gemäß dem, 24.57  Siehe auch: Handlungen  Karma-bandhanah, definiert, 16.23  Karmis (Fruchtbringende Arbeiter).  Siehe: Materialisten: Nichtgottgeweihte  Karna, 11.5, 23.14, 24.34-36  Kärtaviryärjuna besiegte Rävana, 15.21-22                                                                                                                                                                                                                      | yujña  Klagen Freiheit von, 19.15 der gopīs, 24.65 von Lankās Frauen bei Rāvanas Tod, 10.24-28 der pensionierten Haushālter, 19.2 von Purūravā wegen Urvasī, 14.32 von Rāma um Sitā, 11.16 Klang, transzendentaler Kṛṣṇas Name als, 15.15 Siehe auch: Hare-Kṛṣṇamantra; Omkāra König(e) Almosen von, 11.5 Ambarīṣa als, 4.25-26, 4.21-                                                                                                                                                                                                            |
| Kakudmi, Konig fragt Brahmā nach Ehemann für seine Tochter, 3.31 als Revatas Sohn, 3.28 Tochter von, 3.29, 3.33, 3.36 Kalāpa-grāma, 12.6, 22.16-17 Kāli, 6.7, 22.30-31 Kali-yuga (Zeitalter des Kali) Barmherzigkeit des Herrn im, 24.61 Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußt- sein wirkt gegen, 10.51, 10.53 brāhmana selten im, 4.22 Dauer des, berechnet, 12.6 fünf verbotene Tātigkeiten im, 6.7, 20.24-26, 22.25 Hare-Kṛṣṇa-mantra fūr, 10.51, 14.47-48, 24.56 letzter König im, 22.44-45                                                                                                                                                                                              | 23.17  Karma  Bindung an, 10.23  Gottgeweihte frei von, 2.14, 5.27  durch hingebungsvollen Dienst überwunden, 2.14  Indra unterliegt, 2.14  Körper gemäß dem, 24.57  Siehe auch: Handlungen  Karma-bandhanah, definiert, 16.23  Karmis (Fruchtbringende Arbeiter).  Siehe: Materialisten: Nichtgottgeweihte  Karna, 11.5, 23.14, 24.34-36  Kärtaviryärjuna  besiegte Rävana, 15.21-22  Jamadagni und, 15.23-26  Macht von, 15.17-19, 23.24-                                                                                                                                                               | Nujña  Klagen Freiheit von, 19.15 der gopis, 24.65 von Lankas Frauen bei Ravanas Tod, 10.24-28 der pensionierten Haushalter, 19.2 von Purūravā wegen Urvasī, 14.32 von Rāma um Sītā, 11.16 Klang, transzendentaler Kṛṣṇas Name als, 15.15 Siehe auch: Hare-Kṛṣṇamantra: Omkāra  Konig(e) Almosen von, 11.5 Ambarīṣa als, 4.25-26, 4.21-22, 4.26, 5.26 von Āryāvarta, 6.5                                                                                                                                                                          |
| Kakudmi, König fragt Brahmā nach Ehemann für seine Tochter, 3.31 als Revatas Sohn, 3.28 Tochter von, 3.29, 3.33, 3.36 Kalāpa-grāma, 12.6, 22.16-17 Kāli, 6.7, 22.30-31 Kali-yuga (Zeitalter des Kali) Barmherzigkeit des Herrn im, 24.61 Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußt- sein wirkt gegen, 10.51, 10.53 brāhmaṇas selten im, 4.22 Dauer des, berechnet, 12.6 fünf verbotene Tātigkeiten im, 6.7, 20.24-26, 22.25 Hare-Kṛṣṇa-mantra für, 10.51, 14.47-48, 24.56 letzter König im, 22.44-45 Maru lebt bis zum Ende des,                                                                                                                                                                 | 23.17  Karma  Bindung an, 10.23  Gottgeweihte frei von, 2.14, 5.27  durch hingebungsvollen Dienst überwunden, 2.14  Indra unterliegt, 2.14  Körper gemäß dem, 24.57  Siehe auch: Handlungen  Karma-bandhanah, definiert, 16.23  Karmis (Fruchtbringende Arbeiter).  Siehe: Materialisten: Nichtgottgeweihte  Karna, 11.5, 23.14, 24.34-36  Kärtaviryärjuna  besiegte Rävana, 15.21-22  Jamadagni und, 15.23-26  Macht von, 15.17-19, 23.24-27                                                                                                                                                             | Klagen Freiheit von, 19.15 der gopis, 24.65 von Lankäs Frauen bei Rävanas Tod, 10.24-28 der pensionierten Haushälter, 19.2 von Purüravä wegen Urvasi, 14.32 von Räma um Sitä, 11.16 Klang, transzendentaler Kṛṣṇas Name als, 15.15 Siehe auch: Hare-Kṛṣṇamantra: Omikāra König(e) Almosen von, 11.5 Ambarīṣa als, 4.25-26, 4.21-22, 4.26, 5.26 von Āryāvarta, 6.5 Ehefrauen und Kinder des,                                                                                                                                                       |
| Kakudmi, König fragt Brahma nach Ehemann für seine Tochter, 3.31 als Revatas Sohn, 3.28 Tochter von, 3.29, 3.33, 3.36 Kalāpa-grāma, 12.6, 22.16-17 Kāli, 6.7, 22.30-31 Kali-yuga (Zeitalter des Kali) Barmherzigkeit des Herrn im, 24.61 Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußt- sein wirkt gegen, 10.51, 10.53 brāhmaṇas selten im, 4.22 Dauer des, berechnet, 12.6 funf verbotene Tātigkeiten im, 6.7, 20.24-26, 22.25 Hare-Kṛṣṇa-mantra für, 10.51, 14.47-48, 24.56 letzter König im, 22.44-45 Maru lebt bis zum Ende des, 12.6                                                                                                                                                            | 23.17  Karma  Bindung an, 10.23  Gottgeweihte frei von, 2.14, 5.27  durch hingebungsvollen Dienst überwunden, 2.14  Indra unterliegt, 2.14  Korper gemaß dem, 24.57  Siehe auch: Handlungen  Karma-bandhanalt, definiert, 16.23  Karmis (Fruchtbringende Arbeiter).  Siehe: Materialisten: Nichtgottgeweihte  Karna, 11.5, 23.14, 24.34-36  Kärtaviryärjuna  besiegte Rävana, 15.21-22  Jamadagni und, 15.23-26  Macht von, 15.17-19, 23.24-27  gegen Parasuräma, 15.23-24, 15.28-36                                                                                                                      | Nujña  Klagen Freiheit von, 19.15 der gopīs, 24.65 von Lankās Frauen bei Rāvanas Tod, 10.24-28 der pensionierten Haushalter, 19.2 von Purūravā wegen Urvasī, 14.32 von Rāma um Sītā, 11.16 Klang, transzendentaler Kṛṇas Name als, 15.15 Siehe auch: Hare-Kṛṣṇamantra; Omkāra König(e) Almosen von, 11.5 Ambariṣa als, 4.25-26, 4.21-22, 4.26, 5.26 von Āryāvarta, 6.5 Ehefrauen und Kinder des, 18.29                                                                                                                                            |
| Kakudmi, König fragt Brahmā nach Ehemann für seine Tochter, 3.31  als Revatas Sohn, 3.28 Tochter von, 3.29, 3.33, 3.36 Kalāpa-grāma, 12.6, 22.16-17 Kālī, 6.7, 22.30-31 Kali-yuga (Zeitalter des Kali) Barmherzigkeit des Herrn im, 24.61 Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußt- sein wirkt gegen, 10.51, 10.53 brāhmanas selten im, 4.22 Dauer des, berechnet, 12.6 fünf verbotene Tātigkeiten im, 6.7, 20.24-26, 22.25 Hare-Kṛṣṇa-mantra für, 10.51, 14.47-48, 24.56 letzter König im, 22.44-45 Maru lebt bis zum Ende des, 12.6 Menschen im, 6.7, 24.56                                                                                                                                   | Z3.17  Karma  Bindung an, 10.23  Gottgeweihte frei von, 2.14, 5.27  durch hingebungsvollen Dienst überwunden, 2.14  Indra unterliegt, 2.14  Korper gemäß dem, 24.57  Siehe auch: Handlungen  Karma-bandhanah, definiert, 16.23  Karmis (Fruchtbringende Arbeiter).  Siehe: Materialisten; Nichtgottgeweihte  Karna, 11.5, 23.14, 24.34-36  Kärtaviryärjuna  besiegte Rävana, 15.21-22  Jamadagni und, 15.23-26  Macht von, 15.17-19, 23.24-27  gegen Parasuräma, 15.23-24,                                                                                                                                | Klagen Freiheit von, 19.15 der gopis, 24.65 von Lankäs Frauen bei Ravanas Tod, 10.24-28 der pensionierten Haushalter, 19.2 von Purüravä wegen Urvasi, 14.32 von Räma um Sitä, 11.16 Klang, transzendentaler Kṛṣṇas Name als, 15.15 Siehe auch: Hare-Kṛṣṇamantra; Omkāra König(e) Almosen von, 11.5 Ambariṣa als, 4.25-26, 4.21-22, 4.26, 5.26 von Āryāvarta, 6.5 Ehefrauen und Kinder des, 18.29 Gottgeweihte als, 4.21-22                                                                                                                        |
| Kakudmi, König fragt Brahma nach Ehemann für seine Tochter, 3.31 als Revatas Sohn, 3.28 Tochter von, 3.29, 3.33, 3.36 Kalāpa-grāma, 12.6, 22.16-17 Kāli, 6.7, 22.30-31 Kali-yuga (Zeitalter des Kali) Barmherzigkeit des Herrn im, 24.61 Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußt- sein wirkt gegen, 10.51, 10.53 brāhmaṇas selten im, 4.22 Dauer des, berechnet, 12.6 fünf verbotene Tātigkeiten im, 6.7, 20.24-26, 22.25 Hare-Kṛṣṇa-mantra für, 10.51, 14.47-48, 24.56 letzter König im, 22.44-45 Maru lebt bis zum Ende des, 12.6 Menschen im, 6.7, 24.56 mlecchas im, 16.33                                                                                                                 | Z3.17  Karma  Bindung an, 10.23  Gottgeweihte frei von, 2.14, 5.27  durch hingebungsvollen Dienst überwunden, 2.14  Indra unterliegt, 2.14  Korper gemäß dem, 24.57  Siehe auch: Handlungen  Karma-bandhanah, definiert, 16.23  Karmis (Fruchtbringende Arbeiter).  Siehe: Materialisten; Nichtgottgeweihte  Karna, 11.5, 23.14, 24.34-36  Kärtavīryārjuna  besiegte Rāvaṇa, 15.21-22  Jamadagni und, 15.23-26  Macht von, 15.17-19, 23.24-27  gegen Parasurāma, 15.23-24, 15.28-36  Söhne von, 15.35-36, 16.9-12, 16.17  Soldaten von, 15.30-32                                                          | Klagen Freiheit von, 19.15 der gopis, 24.65 von Lankäs Frauen bei Rāvanas Tod, 10.24-28 der pensionierten Haushälter, 19.2 von Purūravā wegen Urvasī, 14.32 von Rāma um Sītā, 11.16 Klang, transzendentaler Kṛṣṇas Name als, 15.15 Siehe auch: Hare-Kṛṣṇamantra; Omkāra König(e) Almosen von, 11.5 Ambarīṣa als, 4.25-26, 4.21-22, 4.26, 5.26 von Āryāvarta, 6.5 Ehefrauen und Kinder des, 18.29 Gottgeweihte als Ratgeber des, 4.21 des Himmels, 2.14                                                                                            |
| Kakudmi, König fragt Brahmā nach Ehemann für seine Tochter, 3.31 als Revatas Sohn, 3.28 Tochter von, 3.29, 3.33, 3.36 Kalāpa-grāma, 12.6, 22.16-17 Kāli, 6.7, 22.30-31 Kali-yuga (Zeitalter des Kali) Barmherzigkeit des Herrn im, 24.61 Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußt- sein wirkt gegen, 10.51, 10.53 brāhmaṇas selten im, 4.22 Dauer des, berechnet, 12.6 fünf verbotene Tātigkeiten im, 6.7, 20.24-26, 22.25 Hare-Kṛṣṇa-mantra für, 10.51, 14.47-48, 24.56 letzter König im, 22.44-45 Maru lebt bis zum Ende des, 12.6 Menschen im, 6.7, 24.56 mlecchas im, 16.33 amkāra im, 14.48                                                                                                | 23.17  Karma  Bindung an, 10.23  Gottgeweihte frei von, 2.14, 5.27  durch hingebungsvollen Dienst überwunden, 2.14  Indra unterliegt, 2.14  Körper gemäß dem, 24.57  Siehe auch: Handlungen  Karma-bandhanah, definiert, 16.23  Karmis (Fruchtbringende Arbeiter).  Siehe: Materialisten: Nichtgottgeweihte  Karna, 11.5, 23.14, 24.34-36  Kärtaviryärjuna  besiegte Rävana, 15.21-22  Jamadagni und, 15.23-26  Macht von, 15.17-19, 23.24-27  gegen Parašuräma, 15.23-24, 15.28-36  Sohne von, 15.35-36, 16.9-12, 16.17                                                                                  | Klagen Freiheit von, 19.15 der gopis, 24.65 von Lankäs Frauen bei Rävanas Tod, 10.24-28 der pensionierten Haushälter, 19.2 von Purüravä wegen Urvasi, 14.32 von Räma um Sitä, 11.16 Klang, transzendentaler Kṛṣṇas Name als, 15.15 Siehe auch: Hare-Kṛṣṇamantra: Omikāra König(e) Almosen von, 11.5 Ambarīṣa als, 4.25-26, 4.21-22, 4.26, 5.26 von Āryāvarta, 6.5 Ehefrauen und Kinder des, 18.29 Gottgeweihte als, 4.21-22 Gottgeweihte als, Ratgeber des, 4.21                                                                                  |
| Kakudmi, König fragt Brahmā nach Ehemann für seine Tochter, 3.31 als Revatas Sohn, 3.28 Tochter von, 3.29, 3.33, 3.36 Kalāpa-grāma, 12.6, 22.16-17 Kāli, 6.7, 22.30-31 Kali-yuga (Zeitalter des Kali) Barmherzigkeit des Herrn im, 24.61 Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußt- sein wirkt gegen, 10.51, 10.53 brāhmaṇas selten im, 4.22 Dauer des, berechnet, 12.6 fünf verbotene Tātigkeiten im, 6.7, 20.24-26, 22.25 Hare-Kṛṣṇa-mantra für, 10.51, 14.47-48, 24.56 letzter König im, 22.44-45 Maru lebt bis zum Ende des, 12.6 Menschen im, 6.7, 24.56 mlecchas im, 16.33 omkāra im, 14.48 Rāmas Erscheinen im, 10.51 Regierung im, 15.15 sankirtana-yajña für, 4.22,                     | 23.17  Karma  Bindung an, 10.23  Gottgeweihte frei von, 2.14, 5.27  durch hingebungsvollen Dienst überwunden, 2.14  Indra unterliegt, 2.14  Körper gemäß dem, 24.57  Siehe auch: Handlungen  Karma-bandhanah, definiert, 16.23  Karmis (Fruchtbringende Arbeiter).  Siehe: Materialisten: Nichtgottgeweihte  Karna, 11.5, 23.14, 24.34-36  Kärtaviryärjuna  besiegte Råvana, 15.21-22  Jamadagni und, 15.23-26  Macht von, 15.17-19, 23.24-27  gegen Parašuräma, 15.23-24, 15.28-36  Sohne von, 15.35-36, 16.9-12, 16.17  Soldaten von, 15.30-32  stahl kåmadhenu-Kuh, 15.26-27                           | Klagen Freiheit von, 19.15 der gopis, 24.65 von Lankäs Frauen bei Rāvanas Tod, 10.24-28 der pensionierten Haushälter, 19.2 von Purūravā wegen Urvasī, 14.32 von Rāma um Sītā, 11.16 Klang, transzendentaler Kṛṣṇas Name als, 15.15 Siehe auch: Hare-Kṛṣṇamantra; Omkāra König(e) Almosen von, 11.5 Ambarīṣa als, 4.25-26, 4.21-22, 4.26, 5.26 von Āryāvarta, 6.5 Ehefrauen und Kinder des, 18.29 Gottgeweihte als Ratgeber des, 4.21 des Himmels, 2.14                                                                                            |
| Kakudmi, König fragt Brahmā nach Ehemann für seine Tochter, 3.31 als Revatas Sohn, 3.28 Tochter von, 3.29, 3.33, 3.36 Kalāpa-grāma, 12.6, 22.16-17 Kāli, 6.7, 22.30-31 Kali-yuga (Zeitalter des Kali) Barmherzigkeit des Herrn im, 24.61 Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußt- sein wirkt gegen, 10.51, 10.53 brāhmaṇas selten im, 4.22 Dauer des, berechnet, 12.6 fünf verbotene Tätigkeiten im, 6.7, 20.24-26, 22.25 Hare-Kṛṣṇa-mantra für, 10.51, 14.47-48, 24.56 letzter König im, 22.44-45 Maru lebt bis zum Ende des, 12.6 Menschen im, 6.7, 24.56 mlecchas im, 16.33 omkāra im, 14.48 Rāmas Erscheinen im, 10.51 Regierung im, 15.15 sankīrtana-yajāa für, 4.22, 4.43, 14.47, 16.23, | 23.17  Karma  Bindung an, 10.23  Gottgeweihte frei von, 2.14, 5.27  durch hingebungsvollen Dienst überwunden, 2.14  Indra unterliegt, 2.14  Körper gemäß dem, 24.57  Siehe auch: Handlungen  Karma-bandhanah, definiert, 16.23  Karmis (Fruchtbringende Arbeiter).  Siehe: Materialisten: Nichtgottgeweihte  Karna, 11.5, 23.14, 24.34-36  Kärtaviryärjuna  besiegte Rävaṇa, 15.21-22  Jamadagni und, 15.23-26  Macht von, 15.17-19, 23.24-27  gegen Parasurāma, 15.23-24, 15.28-36  Sohne von, 15.35-36, 16.9-12, 16.17  Soldaten von, 15.30-32  stahl kāmadhenu-Kuh, 15.26-27  Waffen von, 15.30, 15.34 | Klagen Freiheit von, 19.15 der gopis, 24.65 von Lankäs Frauen bei Rävanas Tod, 10.24-28 der pensionierten Haushälter, 19.2 von Purüravä wegen Urvasi, 14.32 von Räma um Sitä, 11.16 Klang, transzendentaler Kṛṣṇas Name als, 15.15 Siehe auch: Hare-Kṛṣṇamantra: Omikāra König(e) Almosen von, 11.5 Ambarīṣa als, 4.25-26, 4.21-22, 4.26, 5.26 von Āryāvarta, 6.5 Ehefrauen und Kinder des, 18.29 Gottgeweihte als, 4.21-22 Gottgeweihte als Ratgeber des, 4.21 des Himmels, 2.14 der Ikṣvāku-Dynastie, 12.9, 12.15 Kārtavīryārjuna als, 23.24-25 |
| Kakudmi, König fragt Brahmā nach Ehemann für seine Tochter, 3.31 als Revatas Sohn, 3.28 Tochter von, 3.29, 3.33, 3.36 Kalāpa-grāma, 12.6, 22.16-17 Kāli, 6.7, 22.30-31 Kali-yuga (Zeitalter des Kali) Barmherzigkeit des Herrn im, 24.61 Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußt- sein wirkt gegen, 10.51, 10.53 brāhmaṇas selten im, 4.22 Dauer des, berechnet, 12.6 fünf verbotene Tātigkeiten im, 6.7, 20.24-26, 22.25 Hare-Kṛṣṇa-mantra für, 10.51, 14.47-48, 24.56 letzter König im, 22.44-45 Maru lebt bis zum Ende des, 12.6 Menschen im, 6.7, 24.56 mlecchas im, 16.33 omkāra im, 14.48 Rāmas Erscheinen im, 10.51 Regierung im, 15.15 sankirtana-yajña für, 4.22,                     | 23.17  Karma  Bindung an, 10.23  Gottgeweihte frei von, 2.14, 5.27  durch hingebungsvollen Dienst überwunden, 2.14  Indra unterliegt, 2.14  Körper gemäß dem, 24.57  Siehe auch: Handlungen  Karma-bandhanah, definiert, 16.23  Karmis (Fruchtbringende Arbeiter).  Siehe: Materialisten: Nichtgottgeweihte  Karna, 11.5, 23.14, 24.34-36  Kärtaviryärjuna  besiegte Råvana, 15.21-22  Jamadagni und, 15.23-26  Macht von, 15.17-19, 23.24-27  gegen Parašuräma, 15.23-24, 15.28-36  Sohne von, 15.35-36, 16.9-12, 16.17  Soldaten von, 15.30-32  stahl kåmadhenu-Kuh, 15.26-27                           | Klagen Freiheit von, 19.15 der gopis, 24.65 von Lankäs Frauen bei Rävanas Tod, 10.24-28 der pensionierten Haushälter, 19.2 von Purūravā wegen Urvasī, 14.32 von Rāma um Sītā, 11.16 Klang, transzendentaler Kṛṣṇas Name als, 15.15 Siehe auch: Hare-Kṛṣṇamantra: Omkāra König(e) Almosen von, 11.5 Ambarīṣa als, 4.25-26, 4.21-22, 4.26, 5.26 von Āryāvarta, 6.5 Ehefrauen und Kinder des, 18.29 Gottgeweihte als, 4.21-22 Gottgeweihte als Ratgeber des, 4.21 des Himmels, 2.14 der Ikṣvāku-Dynastie, 12.9, 12.15                                |

| König(e) (Forts.)                                             | Körperliche Auffassung (Forts.)          | Kṛṣṇa, Śrī (Forts.)                                       |
|---------------------------------------------------------------|------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| Pflicht des, 4.22, 9.30                                       | Siehe auch: Anhaftung, mate-             | Uddhava mit, 24.67                                        |
| als <i>rājar</i> si, 10.50                                    | rielle; Dualität, mate-                  | Vrndāvana als Aufenthaltsort                              |
| Rāma als, 10.5, 10.50, 10.50,                                 | rielle; Verlangen, ma-                   | von, 4.64, 24.65- <b>66</b>                               |
| 10.51-54                                                      | terielle                                 | zeigt Sich in menschenähnli-                              |
| als Repräsentant des Herrn,                                   | Kosmische Manifestation. Siehe:          | cher Form, 23.20-21                                       |
| 9.30                                                          | Materielle Welt; Schöp-                  | zitiert in bezug auf:                                     |
| Sudyumna als, 1.38-42<br>Vikukşi als, 6.11                    | fung; Universum                          | Erheben über die Erschei-<br>nungsweisen der              |
| Yayati als, 18.3-4                                            | Krankheit<br>der bedingten Lebewesen.    | Natur, 8.23                                               |
| Siehe auch: Kşatriyas                                         | der bedingten Lebewesen,<br>24.58        | Friedensformel, 6.48                                      |
| Königin(nen)                                                  | Freiheit von. 17.4                       | Kämpfen für Krşna, 10.20                                  |
| von Ambarişa, 4.28-29                                         | Lust als, 19.13                          | Kuhschutz, 15.25                                          |
| von Kṛṣṇa, 3.10, 18.29                                        | Kreislauf von Geburt und Tod             | materielle Welt als leid-                                 |
| Königreich Gottes. Siehe: Goloka                              | Bindung an, 10.23, 11.17,                | voll, 7.7                                                 |
| Vrndavana; Spirituelle                                        | 11.23                                    | Rückkehr eines reinen                                     |
| Welt; Vrndavana                                               | Freiheit vom, 4.26, 9.28, 9.42           | Gottgeweihten zu                                          |
| Körper, materieller                                           | Gottgeweihte befreien sich               | Gott, 9.49                                                |
| Elemente im, 8.11                                             | vom, 13.10, 18.43,                       | Siehe auch: Höchster Herr                                 |
| Feuer im, 8.11                                                | 24.58                                    | Kṛṣṇa-Balarāma, 19.19                                     |
| von Geistern, 13.11                                           | Kṛṣṇa-bewußter Mensch nicht              | Kṛṣṇa-Bewußtsein                                          |
| Gottgeweihte sind furchtlos ge-                               | beeinflußt vom, 9.45                     | beendet den Kreislauf von Ge-                             |
| genüber dem, 13.9                                             | Siehe auch: Körper, materiel-            | burt und Tod, 13.10                                       |
| grob- und feinstofflicher, 6.54,                              | ler;                                     | Befreiung durch, 9.33, 13.9                               |
| 13.11, 19.29                                                  | Krostā, 23.20-21, 23.30-31               | brahmanische Kultur fördert,                              |
| karma bestimmt Art des,                                       | Krpa, 21.35-36, 22.38                    | 9.43, <b>24.59</b>                                        |
| 24.57<br>Lebensdauer des, verlängert                          | Kṛṣṇa, Śrī                               | dringende Notwendigkeit des,<br>16.23                     |
| durch yoga-siddha,                                            | angeführt in bezug auf Kuh-              |                                                           |
| 12.6                                                          | schutz, 6.7                              | Ehemann und Ehefrau im,                                   |
| von Māyāvādīs gefürchtet,                                     | Arjuna und, 9.49, 24.66,<br><b>24.67</b> | 14.36<br>gleiche Sicht gegenüber allen                    |
| 13.9                                                          | Befreiung durch Wissen über,             | Lebewesen durch.                                          |
| menschlicher, 9.28, 9.28,                                     | 24.59                                    | 14.36                                                     |
| 18.43                                                         | Dienst für Rädhä und, 9.28               | Gotteserkenntnis durch, 18.43                             |
| mystisches Wiederbeleben des,                                 | Dvārakā als Aufenthaltsort               | als Heilmittel des reinen Gott-                           |
| 3.11, 13.8, 18.22                                             | von. 24.66                               | geweihten für leidende                                    |
| von Nimi, 13.7, 13.12                                         | Ehefrauen von, 3.10, 18.29               | Massen, 4.66                                              |
| von Nimi abgelehnt, 13.8-11                                   | gopis und, 11.19, 24.65-66               | durch hingebungsvollen                                    |
| Seele im, 1.33, 13.27, 19.5-6,                                | als Govinda, 9.43                        | Dienst, 9.44                                              |
| 19.20, 19.27-28                                               | als gṛhastha, 11.1, 24.66                | Predigen von, als Pflicht des                             |
| Tod als unumgänglich für,                                     | als Höchster Herr, 10.15,                | Gottgeweihten, 11.25                                      |
| 13.10                                                         | <b>24.53-55</b> , 24.63-64,              | Regierung auf der Grundlage                               |
| in Tugend, 24.59                                              | 24.66                                    | des, 15.15, 24.59                                         |
| von Vater und Mutter gegeben,                                 | im Kali-yuga, 10.53                      | regulierende Prinzipien för-                              |
| 20.21                                                         | kehrte nach Goloka zurück,<br>24.67      | dern, 4.29, 6.48                                          |
| ist veränderlich, 1.33, 9.28<br>verglichen mit Kleidern, 1.33 |                                          | Unwissenheit zerstreut durch,                             |
| verglichen mit Maschine,                                      | körperliche Schönheit von,<br>24.63-65   | 9.48                                                      |
| 24.57                                                         | Lotosfüße von, 24.65                     | verglichen mit Erwachen von                               |
| verursacht Leid, 13.1                                         | Meditation über, 9.45, 19.19             | einem Traum, 21.17                                        |
| verursacht Neid, 11.23                                        | meditierte über Sich Selbst,             | vertreibt <i>māyā</i> , 18.39, 18.51, 19.13, 19.16, 21.17 |
| z u m Zeitpunkt des Todes, 6.54                               | 11.1                                     | Ziel des Lebens erreicht durch,                           |
| Siehe auch: Körperliche Auf-                                  | als Parabrahman, 9.29, 9.43,             | 19.27-28, 24.58                                           |
| fassung des Lebens;                                           | 19.19                                    | Zufriedenheit als, 6.48, 19.15                            |
| Sinne                                                         | Parikşit erhielt Schutz von,             | Siehe auch: Hingebungsvoller                              |
| Körper, spiritueller                                          | 22.34                                    | Dienst zum Höchsten                                       |
| allgemeine Vorstellung über,                                  | als Sohn von Devaki, 24.53-              | Herrn                                                     |
| 13.11                                                         | 55                                       | Kṛṣṇa-bhāvanāmṛta-sangha, defi-                           |
| Gottgeweihter hat einen, 13.9,                                | als Sohn von Vasudeva,                   | niert, 9.45                                               |
| 13.11                                                         | 24.21-23, 24.66                          | Kṛṣṇa Dvaipāyana Vyāsa. Siehe:                            |
| für Nimi, 13.9, 13.11                                         | vom Śrimad-Bhāgavatam re-                | Vyāsadeva                                                 |
| Körperliche Auffassung des Lebens                             | präsentiert, 24.65                       | Kṛṣṇa-kathā, Bhagavad-gītā und                            |
| verkörperte Seele hat, 13.27                                  | Taten von, 24.59-62, 24.63-              | Bhāgavatam als, 4.18-20                                   |
| Materialisten in der, 10.11                                   | <b>64</b> , 24.65, <b>24.66-67</b>       | Kṛta, Sohn von Jaya, 17.17                                |

| Krta, Sohn von Vasudeva, 24.46                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Kuntī (Forts.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Lebewesen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Krtavarmā, Sohn von Dhanaka,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | als Mutter von Karna, 23.13,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | als Diener des Herrn, 9.48                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 23.23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 24.35-36                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | als Embryo, 9.31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Krtavarmā, Sohn von Hrdika,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | mystische Kraft von, 24.32-33                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | erlangen Befreiung durch Vaiş-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 24.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Söhne von, 22.27-28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | nava, 21.12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Krti, Sohn von Babhru, 24.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Sonnengott mit, 24.34-35                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | in Erscheinungsweisen der Na-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Krti, Sohn von Bahulasva, 13.26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Vater von, 24.28-31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | tur, 8.21-22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Krti, Sohn von Cyavana, 18.1,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | zitiert in bezug auf Yadu, 18.40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | fallen in die materielle Welt,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 22.4-7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Kunti, Sohn von Kratha, 24.3-4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 24.58                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Kṛti, Sohn von Nahuşa, 18.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Kunti, Sohn von Netra, 21.30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Freudenenergie des 24.58                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Kṛtī, Sohn von Sannatimān, 21.28-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Kunti, Vater von Kuntī (Prthā),                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Gott als Ziel des, 9.28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 24.32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | der Herr befindet Sich im, 1.3-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Kṣatriya(s)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Kuru, König, 22.4-5, 22.9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 7, 23.20-21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Bālika als Ahnherr der, 9.40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Kuru-Dynastie, 22.34                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | vom Herrn begünstigt, 9.43                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| brāhmaṇas als Nachkommen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Kurukşetra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | vom Herrn erhalten, 20.21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| von, 20.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | König von, <b>22.4-5</b><br>Purūravā und Urvašī in,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Herrscher der, ergeben sich                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| von brahmanas beraten, 15.15<br>damonische, 5.6, 15.15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Purūravā und Urvašī in,<br><b>14.33, 23.35-36</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | dem Herrn, 4.53-54                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| definiert, 13.12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Schlacht von, 22.33, 24.61,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | vom Herrn verschieden, 11.1,<br>24.57-58                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Eigenschaften der, 15.10,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 24.67                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | von <i>māyā</i> kontrolliert, 24.57                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 15.40, 16.28, 18.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Kuśa, Sohn von Ajaka, 15.4-6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | als Personen, 11.22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Glücksspiel von, 9.16-17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Kuśa, Sohn von Rāma, 11.11, 12.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Siehe auch: Menschen; Seele;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| jagten Tiere für Opfer, 6.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Kusa, Sohn von Suhotra, 17.1-3,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Seelen (bedingte);                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| in Karusa-Dynastie, 2.16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 17.16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Tiere                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Kuhschutz durch, 2.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Kuśa, Sohn von Vidarbha, 24.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Lehrer, spiritueller. Siehe: Ācārya;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Manus Sohn als. 2.23-24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Kuvalayasva, Dhundhu-Damon ge-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Brāhmanas; Spiritueller                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| bei Maruttas Opfer, 2.28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | tötet von, 6.22-24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Meister                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| von Parasurama getötet, 9.40,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Kuvera, 2.32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Leid                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 15.15-16, 16.16-19,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Arten von, vier, 7.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 16.27,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | der bedingten Seele, 13.10,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Pflichten der, 11.5, 13.12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | L                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1 3.27, <b>24.58</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Prinzipien für Geschlechtsle-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | existiert nicht im Herrn, 11.19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ben bei, 3.21, 18.32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Lakşmana, Śrī                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | von Gottgeweihten, wird vom                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| D: 1.116                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Rāma als, 11.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | als Dasarathas Sohn, 10.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Herrn beseitigt, 24.61                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| in Schülernachfolge, 1.38-39                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | als Dasarathas Sohn, 10.2<br>Mutter von, 10.47                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | durch Hungersnot, 20.21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| in Schülernachfolge, 1.38-39<br>in der Tälajangha-Dynastie,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | als Dasarathas Sohn, 10.2<br>Mutter von, 10.47<br>Räma und, 10.4, 10.11, 10.19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | durch Hungersnot, 20.21<br>vom Kṛṣṇa-Bewußtsein besei-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| in Schülernachfolge, 1.38-39<br>in der Tālajaṅgha-Dynastie,<br>23.28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | als Daśarathas Sohn, 10.2<br>Mutter von, 10.47<br>Rāma und, 10.4, 10.11, 10.19<br>Söhne von, 11.12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | durch Hungersnot, 20.21<br>vom Kṛṣṇa-Bewußtsein besei-<br>tigt, 1.17, 19.20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| in Schülernachfolge, 1.38-39<br>in der Tälajangha-Dynastie,<br>23.28<br>als vaiśya, 21.21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | als Dasarathas Sohn, 10.2<br>Mutter von, 10.47<br>Rāma und, 10.4, 10.11, 10.19<br>Sohne von, 11.12<br>als visquetativa, 10.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | durch Hungersnot, 20.21<br>vom Kṛṣṇa-Bewußtsein besei-<br>tigt, 1.17, 19.20<br>materielle Welt als, 7.7, 13.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| in Schülernachfolge, 1.38-39<br>in der Tälajangha-Dynastie,<br>23.28<br>als vaisya, 21.21<br>Siehe auch: Konig(e)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | als Dasarathas Sohn, 10.2<br>Mutter von, 10.47<br>Rāma und, 10.4, 10.11, 10.19<br>Sohne von, 11.12<br>als viṣnu-tatīva, 10.2<br>Waffen von, 10.20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | durch Hungersnot, 20.21<br>vom Kṛṣṇa-Bewußtsein besei-<br>tigt, 1.17, 19.20<br>materielle Welt als, 7.7, 13.27<br>von der Natur verursacht,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| in Schülernachfolge, 1.38-39 in der Tälajangha-Dynastie, 23.28 als vaiśya, 21.21 Siehe auch: Konigle) Kṣayāya, definiert, 24.59                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | als Dasarathas Sohn, 10.2<br>Mutter von, 10.47<br>Rāma und, 10.4, 10.11, 10.19<br>Söhne von, 11.12<br>als visņu-tatīva, 10.2<br>Waffen von, 10.20<br>Lankā (Rāvaṇas Königreich)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | durch Hungersnot, 20.21<br>vom Kṛṣṇa-Bewußtsein besei-<br>tigt, 1.17, 19.20<br>materielle Welt als, 7.7, 13.27<br>von der Natur verursacht,<br>15.26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| in Schülernachfolge, 1.38-39<br>in der Tälajangha-Dynastie,<br>23.28<br>als vaisya, 21.21<br>Siehe auch: Konig(e)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | als Dasarathas Sohn, 10.2<br>Mutter von, 10.47<br>Råma und, 10.4, 10.11, 10.19<br>Sohne von, 11.12<br>als visnu-tattva, 10.2<br>Waffen von, 10.20<br>Lanká (Råvanas Königreich)<br>von Råma und den Affen ange-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | durch Hungersnot, 20.21<br>vom Kṛṣṇa-Bewußtsein besei-<br>tigt, 1.17, 19.20<br>materielle W elt als, 7.7, 13.27<br>von der Natur verursacht,<br>15.26<br>des spirituellen Meisters, von                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| in Schülernachfolge, 1.38-39 in der Tälajangha-Dynastie, 23.28 als vaisya, 21.21 Siehe auch: König(e) Kşayāya, definiert, 24.59 Kşetra-jāta, definiert, 6.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | als Dasarathas Sohn, 10.2<br>Mutter von, 10.47<br>Rāma und, 10.4, 10.11, 10.19<br>Sohne von, 11.12<br>als visnu-tativa, 10.2<br>Waffen von, 10.20<br>Laṅkā (Rāvaṇas Königreich)<br>von Rāma und den Affen ange-<br>griffen, 10.16-17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | durch Hungersnot, 20.21 vom Kṛṣṇa-Bewußtsein beseitigt, 1.17, 19.20 materielle W elt als, 7.7, 13.27 von der Natur verursacht, 15.26 des spirituellen Meisters, von Sünden des Schulers                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| in Schülernachfolge, 1.38-39 in der Tälajangha-Dynastie, 23.28 als vaiśya, 21.21 Siehe auch: König(e) Ksayāya, definiert, 24.59 Ksetra-jāta, definiert, 6.2 Kuh (Kühe)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | als Daśarathas Sohn, 10.2 Mutter von, 10.47 Rāma und, 10.4, 10.11, 10.19 Sohne von, 11.12 als viṣṇu-tatīva, 10.2 Waffen von, 10.20 Laṅkā (Rāwaṇas Konigreich) von Rāma und den Affen ange- griffen, 10.16-17 von Vibhūṣaṇa regiert, 10.32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | durch Hungersnot, 20.21 vom Kṛṣṇa-Bewußtsein beseitigt, 1.17, 19.20 materielle W elt als, 7.7, 13.27 von der Natur verursacht, 15.26 des spirituellen Meisters, von Sünden des Schülers verursacht, 9.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| in Schülernachfolge, 1.38-39 in der Tälajangha-Dynastie, 23.28 als vaišya, 21.21 Siehe auch: König(e) Ksayāya, definiert, 24.59 Ksetra-jāta, definiert, 6.2 Kuh (Kühe) vor Ambarīşa verteilt, 4.33-35                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | als Dasarathas Sohn, 10.2 Mutter von, 10.47 Råma und, 10.4, 10.11, 10.19 Sohne von, 11.12 als visnu-tativa, 10.2 Waffen von, 10.20 Lanká (Råvanas Konigreich) von Råma und den Affen angegriffen, 10.16-17 von Vibhūsana regiert, 10.32 Leben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | durch Hungersnot, 20.21 vom Kṛṣṇa-Bewußtsein beseitigt, 1.17, 19.20 materielle W elt als, 7.7, 13.27 von der Natur verursacht, 15.26 des spirituellen Meisters, von Sünden des Schülers verursacht, 9.5 von Sünden verursacht, 16.9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| in Schülernachfolge, 1.38-39 in der Tälajangha-Dynastie, 23.28 als vaiśya, 21.21 Siehe auch: König(e) Ksayāya, definiert, 24.59 Ksetra-jāta, definiert, 6.2 Kuh (Kühe) vor Ambarişa verteilt, 4.33-35 von Bharata verteilt, 20.24-26 von Kṛṣṇa begünstigt, 9.43 Milch von, 15.25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | als Dasarathas Sohn, 10.2 Mutter von, 10.47 Rāma und, 10.4, 10.11, 10.19 Sohne von, 11.12 als viṣṇu-tattva, 10.2 Waffen von, 10.20 Laṅkā (Rāvaṇas Königreich) von Rāma und den Affen ange- griffen, 10.16-17 von Vibhūṣaṇa regiert, 10.32 Leben Erfolg im, 9.28, 9.43, 9.47,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | durch Hungersnot, 20.21 vom Kṛṣṇa-Bewußtsein beseitigt, 1.17, 19.20 materielle W elt als, 7.7, 13.27 von der Natur verursacht, 15.26 des spirituellen Meisters, von Sünden des Schülers verursacht, 9.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| in Schülernachfolge, 1.38-39 in der Tälajangha-Dynastie, 23.28 als vaisya, 21.21 Siehe auch: König(e) Ksayāya, definiert, 24.59 Ksetra-jāta, definiert, 6.2 Kuh (Kühe) vor Ambarīşa verteilt, 4.33-35 von Bharata verteilt, 20.24-26 von Kṛṣṇa begünstig, 9.43 Milch von, 15.25 Opferung von, 6.7, 20.24-26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | als Dasarathas Sohn, 10.2 Mutter von, 10.47 Råma und, 10.4, 10.11, 10.19 Sohne von, 11.12 als visnu-tattva, 10.2 Waffen von, 10.20 Lanká (Råvanas Königreich) von Råma und den Affen angegriffen, 10.16-17 von Vibhüsana regiert, 10.32 Leben Erfolg im, 9.28, 9.43, 9.47,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | durch Hungersnot, 20.21 vom Kṛṣṇa-Bewußtsein beseitigt, 1.17, 19.20 materielle W elt als, 7.7, 13.27 von der Natur verursacht, 15.26 des spirituellen Meisters, von Sunden des Schulers verursacht, 9.5 von Sünden verursacht, 16.9 von Väsudeva Datta, 21.12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| in Schülernachfolge, 1.38-39 in der Tälajangha-Dynastie, 23.28 als vaisya, 21.21 Siehe auch: Konig(e) Ksayāya, definiert, 24.59 Ksetra-jāta, definiert, 6.2 Kuh (Kühe) vor Ambarişa verteilt, 4.33-35 von Bharata verteilt, 20.24-26 von Kṛṣṇa begunstigt, 9.43 Milch von, 15.25 Opferung von, 6.7, 20.24-26 von Pṛṣadhra aus Versehen ge-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | als Dasarathas Sohn, 10.2 Mutter von, 10.47 Råma und, 10.4, 10.11, 10.19 Sohne von, 11.12 als visnu-tattva, 10.2 Waffen von, 10.20 Lankā (Råvanas Königreich) von Råma und den Affen angegriffen, 10.16-17 von Vibhūṣaṇa regiert, 10.32 Leben Erfolg im, 9.28, 9.43, 9.47, 19.3-4, 19.27-28,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | durch Hungersnot, 20.21 vom Kṛṣṇa-Bewußtsein beseitigt, 1.17, 19.20 materielle W elt als, 7, 7, 13.27 von der Natur verursacht, 15.26 des spirituellen Meisters, von Sünden des Schülers verursacht, 9.5 von Sünden verursacht, 16.9 von Väsudeva Datta, 21.12 ist vorherbestimmt, 9.33                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| in Schülernachfolge, 1.38-39 in der Tälajangha-Dynastie, 23.28 als vaisya, 21.21 Siehe auch: Konig(e) Ksayāya, definiert, 24.59 Ksetra-jāta, definiert, 6.2 Kuh (Kühe) vor Ambarīṣa verteilt, 4.33-35 von Bharata verteilt, 20.24-26 von Kṛṣṇa begunstigt, 9.43 Milch von, 15.25 Opferung von, 6.7, 20.24-26 von Pṛṣadhra aus Versehen getotet, 2.5-6, 2.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | als Dasarathas Sohn, 10.2 Mutter von, 10.47 Rāma und, 10.4, 10.11, 10.19 Söhne von, 11.12 als visnu-tatīva, 10.2 Waffen von, 10.20 Laṅkā (Rāvaṇas Königreich) von Rāma und den Affen angegriffen, 10.16-17 von Vibhūṣaṇa regiert, 10.32 Leben Erfolg im, 9.28, 9.43, 9.47, 19.3-4, 19.27-28, 20.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | durch Hungersnot, 20.21 vom Kṛṣṇa-Bewußtsein beseitigt, 1.17, 19.20 materielle W elt als, 7.7, 13.27 von der Natur verursacht, 15.26 des spirituellen Meisters, von Sünden des Schulers verursacht, 9.5 von Sünden verursacht, 16.9 von Väsudeva Datta, 21.12 ist vorherbestimmt, 9.33 wurde in Rāmas Königreich                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| in Schülernachfolge, 1.38-39 in der Tälajangha-Dynastie, 23.28 als vaisya, 21.21 Siehe auch: Konig(e) Ksayāya, definiert, 24.59 Ksetra-jāta, definiert, 6.2 Kuh (Kühe) vor Ambarişa verteilt, 4.33-35 von Bharata verteilt, 20.24-26 von Kṛṣṇa begünstigt, 9.43 Milch von, 15.25 Opferung von, 6.7, 20.24-26 von Pṛṣadhra aus Versehen getotet, 2.5-6, 2.8 sozialer Wert der, 24.59                                                                                                                                                                                                                                                                                          | als Dasarathas Sohn, 10.2 Mutter von, 10.47 Råma und, 10.4, 10.11, 10.19 Sohne von, 11.12 als viṣṇu-tatīva, 10.2 Waffen von, 10.20 Laṅkā (Rāvaṇas Konigreich) von Rāma und den Affen ange- griffen, 10.16-17 von Vibhūṣaṇa regiert, 10.32 Leben Erfolg im, 9.28, 9.43, 9.47, 19.3-4, 19.27-28, 20.27 ewiges, 6.48, 13.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | durch Hungersnot, 20.21 vom Kṛṣṇa-Bewußtsein beseitigt, 1.17, 19.20 materielle W elt als, 7.7, 13.27 von der Natur verursacht, 15.26 des spirituellen Meisters, von Sünden des Schülers verursacht, 9.5 von Sünden verursacht, 16.9 von Väsudeva Datta, 21.12 ist vorherbestimmt, 9.33 wurde in Rämas Königreich nicht erfahren, 10.53                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| in Schülernachfolge, 1.38-39 in der Tälajangha-Dynastie, 23.28 als vaisya, 21.21 Siehe auch: Konig(e) Ksayāya, definiert, 24.59 Ksetra-jāta, definiert, 6.2 Kuh (Kühe) vor Ambarişa verteilt, 4.33-35 von Bharata verteilt, 20.24-26 von Kṛṣṇa begünstigt, 9.43 Milch von, 15.25 Opferung von, 6.7, 20.24-26 von Pṛṣadhra aus Versehen getotet, 2.5-6, 2.8 sozialer Wert der, 24.59 Töten von, 2.3, 9.31                                                                                                                                                                                                                                                                     | als Dasarathas Sohn, 10.2 Mutter von, 10.47 Råma und, 10.4, 10.11, 10.19 Sohne von, 11.12 als visnu-tativa, 10.2 Waffen von, 10.20 Lanká (Råwanas Konigreich) von Råma und den Affen angegriffen, 10.16-17 von Vibhūṣaṇa regiert, 10.32 Leben Erfolg im, 9.28, 9.43, 9.47, 19.3-4, 19.27-28, 20.27 ewiges, 6.48, 13.3 Kali-yuga bedeutet Verschwendung des, 24.56 als Opfer, 15.26                                                                                                                                                                                                                                                             | durch Hungersnot, 20.21 vom Kṛṣṇa-Bewußtsein beseitigt, 1.17, 19.20 materielle W elt als, 7.7, 13.27 von der Natur verursacht, 15.26 des spirituellen Meisters, von Sünden des Schulers verursacht, 9.5 von Sünden verursacht, 16.9 von Väsudeva Datta, 21.12 ist vorherbestimmt, 9.33 wurde in Rāmas Königreich nicht erfahren, 10.53 Siehe auch: Angst; Gefangenschaft, Erscheinungsweise                                                                                                                                                                                                                              |
| in Schülernachfolge, 1.38-39 in der Tälajangha-Dynastie, 23.28 als vaisya, 21.21 Siehe auch: König(e) Ksayāya, definiert, 24.59 Ksetra-jāta, definiert, 6.2 Kuh (Kühe) vor Ambarīṣa verteilt, 4.33-35 von Bharata verteilt, 20.24-26 von Kṛṣṇa begünstigt, 9.43 Milch von, 15.25 Opferung von, 6.7, 20.24-26 von Pṛṣadhra aus Versehen getotet, 2.5-6, 2.8 sozialer Wert der, 24.59 Töten von, 2.3, 9.31 Kuhhirtenjungen von Vṛṇdāvana,                                                                                                                                                                                                                                      | als Dasarathas Sohn, 10.2 Mutter von, 10.47 Råma und, 10.4, 10.11, 10.19 Sohne von, 11.12 als visnu-tattva, 10.2 Waffen von, 10.20 Lanká (Råvanas Konigreich) von Råma und den Affen angegriffen, 10.16-17 von Vibhüsana regiert, 10.32 Leben Erfolg im, 9.28, 9.43, 9.47, 19.3-4, 19.27-28, 20.27 ewiges, 6.48, 13.3 Kali-yuga bedeutet Verschwendung des, 24.56 als Opfer, 15.26 Problem des, 16.23                                                                                                                                                                                                                                          | durch Hungersnot, 20.21 vom Kṛṣṇa-Bewußtsein beseitigt, 1.17, 19.20 materielle W elt als, 7.7, 13.27 von der Natur verursacht, 15.26 des spirituellen Meisters, von Sünden des Schülers verursacht, 9.5 von Sünden verursacht, 16.9 von Väsudeva Datta, 21.12 ist vorherbestimmt, 9.33 wurde in Rämas Königreich nicht erfahren, 10.53 Siehe auch: Angst; Gefangenschaft, materielle; Leidenschaft, Erscheinungsweise der (rajo-guṇa)                                                                                                                                                                                    |
| in Schülernachfolge, 1.38-39 in der Tälajangha-Dynastie, 23.28 als vaisya, 21.21 Siehe auch: Konig(e) Ksayāya, definiert, 24.59 Ksetra-jāta, definiert, 6.2 Kuh (Kühe) vor Ambarīṣa verteilt, 4.33-35 von Bharata verteilt, 4.33-35 von Kṛṣṇa begunstigt, 9.43 Milch von, 15.25 Opferung von, 6.7, 20.24-26 von Pṛṣadhra aus Versehen getotet, 2.5-6, 2.8 sozialer Wert der, 24.59 Töten von, 2.3, 9.31 Kuhhirtenjungen von Vṛṇdāvana, 4.64, 24.65-66                                                                                                                                                                                                                        | als Dasarathas Sohn, 10.2 Mutter von, 10.47 Rāma und, 10.4, 10.11, 10.19 Sohne von, 11.12 als viṣṇu-tattva, 10.2 Waffen von, 10.20 Laṅkā (Rāvaṇas Königreich) von Rāma und den Affen ange- griffen, 10.16-17 von Vibhūṣaṇa regiert, 10.32 Leben Erfolg im, 9.28, 9.43, 9.47, 19.3-4, 19.27-28, 20.27 ewiges, 6.48, 13.3 Kali-yuga bedeutet Verschwen- dung des, 24.56 als Opfer, 15.26 Problem des, 16.23 See des. Siehe: See des Lebens                                                                                                                                                                                                       | durch Hungersnot, 20.21 vom Kṛṣṇa-Bewußtsein beseitigt, 1.17, 19.20 materielle W elt als, 7.7, 13.27 von der Natur verursacht, 15.26 des spirituellen Meisters, von Sünden des Schülers verursacht, 9.5 von Sünden verursacht, 16.9 von Väsudeva Datta, 21.12 ist vorherbestimmt, 9.33 wurde in Rämas Konigreich nicht erfahren, 10.53 Siehe auch: Angst; Gefangenschaft, materielle; Leidenschaft, Erscheinungsweise der (rajo-guna) Halbgötter in, 8.21                                                                                                                                                                |
| in Schülernachfolge, 1.38-39 in der Tälajangha-Dynastie, 23.28 als vaisya, 21.21 Siehe auch: König(e) Ksayāya, definiert, 24.59 Ksetra-jāta, definiert, 6.2 Kuh (Kühe) vor Ambarişa verteilt, 4.33-35 von Bharata verteilt, 20.24-26 von Kṛṣṇa begünstigt, 9.43 Milch von, 15.25 Opferung von, 6.7, 20.24-26 von Pṛṣadhra aus Versehen getotet, 2.5-6, 2.8 sozialer Wert der, 24.59 Töten von, 2.3, 9.31 Kuhhirtenjungen von Vṛṇdāvana, 4.64, 24.65-66 Kuhschutz, 6.7, 9.30, 15.25-26                                                                                                                                                                                        | als Dasarathas Sohn, 10.2 Mutter von, 10.47 Råma und, 10.4, 10.11, 10.19 Sohne von, 11.12 als visnu-tattva, 10.2 Waffen von, 10.20 Lankā (Rāvaṇas Königreich) von Rāma und den Affen angegriffen, 10.16-17 von Vibhūṣaṇa regiert, 10.32 Leben Erfolg im, 9.28, 9.43, 9.47, 19.3-4, 19.27-28, 20.27 ewiges, 6.48, 13.3 Kali-yuga bedeutet Verschwendung des, 24.56 als Opfer, 15.26 Problem des, 16.23 See des. Siehe: See des Lebens Stufen des, in der vedischen                                                                                                                                                                              | durch Hungersnot, 20.21 vom Kṛṣṇa-Bewußtsein beseitigt, 1.17, 19.20 materielle W elt als, 7, 7, 13.27 von der Natur verursacht, 15.26 des spirituellen Meisters, von Sünden des Schülers verursacht, 9.5 von Sünden verursacht, 16.9 von Väsudeva Datta, 21.12 ist vorherbestimmt, 9.33 wurde in Rāmas Konigreich nicht erfahren, 10.53 Siehe auch: Angst; Gefangenschaft, materielle: Leidenschaft, Erscheinungsweise der (rajo-guṇa) Halbgötter in, 8.21 regierende Schicht in, 15.15                                                                                                                                  |
| in Schülernachfolge, 1.38-39 in der Tälajangha-Dynastie, 23.28 als vaisya, 21.21 Siehe auch: Konig(e) Ksayāya, definiert, 24.59 Ksetra-jāta, definiert, 6.2 Kuh (Kühe) vor Ambarişa verteilt, 20.24-26 von Kṛṣṇa begünstigt, 9.43 Milch von, 15.25 Opferung von, 6.7, 20.24-26 von Pṛṣadhra aus Versehen getotet, 2.5-6, 2.8 sozialer Wert der, 24.59 Töten von, 2.3, 9.31 Kuhhirtenjungen von Vṛndāvana, 4.64, 24.65-66 Kuhschutz, 6.7, 9.30, 15.25-26 ist essentiell, 2.3, 6.7                                                                                                                                                                                             | als Dasarathas Sohn, 10.2 Mutter von, 10.47 Råma und, 10.4, 10.11, 10.19 Sohne von, 11.12 als visnu-tativa, 10.2 Waffen von, 10.20 Lanká (Råwanas Konigreich) von Råma und den Affen angegriffen, 10.16-17 von Vibhüsana regiert, 10.32 Leben Erfolg im, 9.28, 9.43, 9.47, 19.3-4, 19.27-28, 20.27 ewiges, 6.48, 13.3 Kali-yuga bedeutet Verschwendung des, 24.56 als Opfer, 15.26 Problem des, 16.23 See des, Siehe: See des Lebens Stufen des, in der vedischen Kultur, 19.2                                                                                                                                                                 | durch Hungersnot, 20.21 vom Kṛṣṇa-Bewußtsein beseitigt, 1.17, 19.20 materielle W elt als, 7.7, 13.27 von der Natur verursacht, 15.26 des spirituellen Meisters, von Sunden des Schulers verursacht, 9.5 von Sünden verursacht, 16.9 von Vāsudeva Datta, 21.12 ist vorherbestimmt, 9.33 wurde in Rāmas Königreich nicht erfahren, 10.53 Siehe auch: Angst, Gefangenschaft, Erscheinungsweise der (rajo-guṇa) Halbgötter in, 8.21 regierende Schicht in, 15.15 Lernen                                                                                                                                                      |
| in Schülernachfolge, 1.38-39 in der Tälajangha-Dynastie, 23.28 als vaisya, 21.21 Siehe auch: König(e) Ksayāya, definiert, 24.59 Ksetra-jāta, definiert, 6.2 Kuh (Kühe) vor Ambarīṣa verteilt, 4.33-35 von Bharata verteilt, 20.24-26 von Kṛṣṇa begünstigt, 9.43 Milch von, 15.25 Opferung von, 6.7, 20.24-26 von Pṛṣadhra aus Versehen getötet, 2.5-6, 2.8 sozialer Wert der, 24.59 Töten von, 2.3, 9.31 Kuhhirtenjungen von Vṛṇdāvana, 4.64, 24.65-66 Kuhschutz, 6.7, 9.30, 15.25-26 ist essentiell, 2.3, 6.7 durch kṣatriyus, 2.3                                                                                                                                          | als Dasarathas Sohn, 10.2 Mutter von, 10.47 Råma und, 10.4, 10.11, 10.19 Sohne von, 11.12 als visnu-tattva, 10.2 Waffen von, 10.20 Lanká (Råvanas Königreich) von Råma und den Affen angegriffen, 10.16-17 von Vibhüsana regiert, 10.32 Leben Erfolg im, 9.28, 9.43, 9.47, 19.3-4, 19.27-28, 20.27 ewiges, 6.48, 13.3 Kali-yuga bedeutet Verschwendung des, 24.56 als Opfer, 15.26 Problem des, 16.23 See des. Siehe: See des Lebens Stufen des, in der vedischen Kultur, 19.2 Theorie der Wissenschaftler                                                                                                                                     | durch Hungersnot, 20.21 vom Kṛṣṇa-Bewußtsein beseitigt, 1.17, 19.20 materielle W elt als, 7.7, 13.27 von der Natur verursacht, 15.26 des spirituellen Meisters, von Sünden des Schülers verursacht, 9.5 von Sünden verursacht, 16.9 von Väsudeva Datta, 21.12 ist vorherbestimmt, 9.33 wurde in Rāmas Konigreich nicht erfahren, 10.53 Siehe auch: Angst; Gefangenschaft, materielle; Leidenschaft, Erscheinungsweise der (rajō-guna) Halbgötter in, 8.21 regierende Schicht in, 15.15 Lernen                                                                                                                            |
| in Schülernachfolge, 1.38-39 in der Tälajangha-Dynastie, 23.28 als vaisya, 21.21 Siehe auch: Konig(e) Ksayāya, definiert, 24.59 Ksetra-jāta, definiert, 6.2 Kuh (Kühe) vor Ambarīṣa verteilt, 4.33-35 von Bharata verteilt, 20.24-26 von Kṛṣṇa begunstigt, 9.43 Milch von, 15.25 Opferung von, 6.7, 20.24-26 von Pṛṣadhra aus Versehen getotet, 2.5-6, 2.8 sozialer Wert der, 24.59 Töten von, 2.3, 9.31 Kuhhirtenjungen von Vṛṇdāvana, 4.64, 24.65-66 Kuhschutz, 6.7, 9.30, 15.25-26 ist essentiell, 2.3, 6.7 durch kṣatriyas, 2.3 Kumāras, die vier                                                                                                                        | als Dasarathas Sohn, 10.2 Mutter von, 10.47 Rāma und, 10.4, 10.11, 10.19 Sohne von, 11.12 als viṣṇu-tattva, 10.2 Waffen von, 10.20 Laṅkā (Rāvaṇas Königreich) von Rāma und den Affen ange- griffen, 10.16-17 von Vibhūṣaṇa regiert, 10.32 Leben Erfolg im, 9.28, 9.43, 9.47, 19.3-4, 19.27-28, 20.27 ewiges, 6.48, 13.3 Kali-yuga bedeutet Verschwen- dung des, 24.56 als Opfer, 15.26 Problem des, 16.23 See des. Siehe: See des Lebens Stufen des, in der vedischen Kultur, 19.2 Theorie der Wissenschaftler über, 9.31                                                                                                                      | durch Hungersnot, 20.21 vom Kṛṣṇa-Bewußtsein beseitigt, 1.17, 19.20 materielle W elt als, 7.7, 13.27 von der Natur verursacht, 15.26 des spirituellen Meisters, von Sünden des Schülers verursacht, 9.5 von Sünden verursacht, 16.9 von Väsudeva Datta, 21.12 ist vorherbestimmt, 9.33 wurde in Rämas Konigreich nicht erfahren, 10.53 Siehe auch: Angst; Gefangenschaft, materielle; Leidenschaft, Erscheinungsweise der (rajo-guna) Halbgötter in, 8.21 regierende Schicht in, 15.15 Lernen glückverheißendes und gefahrliches, 4.70                                                                                   |
| in Schülernachfolge, 1.38-39 in der Tälajangha-Dynastie, 23.28 als vaisya, 21.21 Siehe auch: König(e) Ksayāya, definiert, 24.59 Ksetra-jāta, definiert, 24.59 Ksetra-jāta, definiert, 20.24-26 von Kṛṣṇa begünstigt, 9.43 Milch von, 15.25 Opferung von, 6.7, 20.24-26 von Pṛṣadhra aus Versehen getotet, 2.5-6, 2.8 sozialer Wert der, 24.59 Töten von, 2.3, 9.31 Kuhhirtenjungen von Vṛṇdāvana, 4.64, 24.65-66 Kuhschutz, 6.7, 9.30, 15.25-26 ist essentiell, 2.3, 6.7 durch kṣatriyas, 2.3 Kumāras, die vier ignorierten Brahmā, um hinge-                                                                                                                                | als Dasarathas Sohn, 10.2 Mutter von, 10.47 Råma und, 10.4, 10.11, 10.19 Sohne von, 11.12 als visnu-tativa, 10.2 Waffen von, 10.20 Lanká (Råwanas Konigreich) von Råma und den Affen angegriffen, 10.16-17 von Vibhüsana regiert, 10.32 Leben Erfolg im, 9.28, 9.43, 9.47, 19.3-4, 19.27-28, 20.27 ewiges, 6.48, 13.3 Kali-yuga bedeutet Verschwendung des, 24.56 als Opfer, 15.26 Problem des, 16.23 See des. Siehe: See des Lebens Stufen des, in der vedischen Kultur, 19.2 Theorie der Wissenschaftler über, 9.31 tote Körper erhalten neues,                                                                                              | durch Hungersnot, 20.21 vom Kṛṣṇa-Bewußtsein beseitigt, 1.17, 19.20 materielle W elt als, 7, 7, 13.27 von der Natur verursacht, 15.26 des spirituellen Meisters, von Sünden des Schulers verursacht, 9.5 von Sünden verursacht, 16.9 von Vāsudeva Datta, 21.12 ist vorherbestimmt, 9.33 wurde in Rāmas Königreich nicht erfahren, 10.53 Siehe auch: Angst; Gefangenschaft, materielle; Leidenschaft, Erscheinungsweise der (rajo-guṇa) Halbgötter in, 8.21 regierende Schicht in, 15.15 Lernen glückverheißendes und gefährliches, 4.70 Siehe auch: W issen                                                              |
| in Schülernachfolge, 1.38-39 in der Tälajangha-Dynastie, 23.28 als vaisya, 21.21 Siehe auch: Konig(e) Ksayāya, definiert, 24.59 Ksetra-jāta, definiert, 6.2 Kuh (Kühe) vor Ambarişa verteilt, 20.24-26 von Kṛṣṇa begünstigt, 9.43 Milch von, 15.25 Opferung von, 6.7, 20.24-26 von Pṛṣadhra aus Versehen getotet, 2.5-6, 2.8 sozialer Wert der, 24.59 Töten von, 2.3, 9.31 Kuhhirtenjungen von Vṛndāvana, 4.64, 24.65-66 kusschutz, 6.7, 9.30, 15.25-26 ist essentiell, 2.3, 6.7 durch kṣatriyas, 2.3 Kumāras, die vier ignorierten Brahmā, um hingebungsvollen Dienst                                                                                                       | als Dasarathas Sohn, 10.2 Mutter von, 10.47 Råma und, 10.4, 10.11, 10.19 Sohne von, 11.12 als visnu-tattva, 10.2 Waffen von, 10.20 Lanká (Råvanas Konigreich) von Råma und den Affen angegriffen, 10.16-17 von Vibhüşana regiert, 10.32 Leben Erfolg im, 9.28, 9.43, 9.47, 19.3-4, 19.27-28, 20.27 ewiges, 6.48, 13.3 Kali-yuga bedeutet Verschwendung des, 24.56 als Opfer, 15.26 Problem des, 16.23 See des. Siehe: See des Lebens Stufen des, in der vedischen Kultur, 19.2 Theorie der Wissenschaftler über, 9.31 tote Körper erhalten neues, 8.17-18, 18.22                                                                               | durch Hungersnot, 20.21 vom Kṛṣṇa-Bewußtsein beseitigt, 1.17, 19.20 materielle W elt als, 7.7, 13.27 von der Natur verursacht, 15.26 des spirituellen Meisters, von Sünden des Schülers verursacht, 9.5 von Sünden verursacht, 16.9 von Väsudeva Datta, 21.12 ist vorherbestimmt, 9.33 wurde in Rämas Königreich nicht erfahren, 10.53 Siehe auch: Angst; Gefangenschaft, materielle: Leidenschaft, Erscheinungsweise der (rajo-guna) Halbgötter in, 8.21 regierende Schicht in, 15.15 Lernen glückverheißendes und gefährliches, 4.70 Siehe auch: W issen Liebe. Siehe: Hingebungsvoller                                |
| in Schülernachfolge, 1.38-39 in der Tälajangha-Dynastie, 23.28 als vaisya, 21.21 Siehe auch: Konig(e) Ksayāya, definiert, 24.59 Ksetra-jāta, definiert, 6.2 Kuh (Kühe) vor Ambarīṣa verteilt, 4.33-35 von Bharata verteilt, 9.43 Milch von, 15.25 Opferung von, 6.7, 20.24-26 von Pṛṣadhra aus Versehen getötet, 2.5-6, 2.8 sozialer Wert der, 24.59 Töten von, 2.3, 9.31 Kuhhirtenjungen von Vṛṇdāvana, 4.64, 24.65-66 Kuhschutz, 6.7, 9.30, 15.25-26 ist essentiell, 2.3, 6.7 durch kṣatriyas, 2.3 Kumāras, die vier ignorierten Brahmā, um hingebungsvollen bungsvollen Dienst auszufuhren, 18.40                                                                         | als Dasarathas Sohn, 10.2 Mutter von, 10.47 Råma und, 10.4, 10.11, 10.19 Sohne von, 11.12 als visnu-tattva, 10.2 Waffen von, 10.20 Lanká (Råvanas Königreich) von Råma und den Affen angegriffen, 10.16-17 von Vibhüsana regiert, 10.32 Leben Erfolg im, 9.28, 9.43, 9.47, 19.3-4, 19.27-28, 20.27 ewiges, 6.48, 13.3 Kali-yuga bedeutet Verschwendung des, 24.56 als Opfer, 15.26 Problem des, 16.23 See des. Siehe: See des Lebens Stufen des, in der vedischen Kultur, 19.2 Theorie der Wissenschaftler über, 9.31 tote Körper erhalten neues, 8.17-18, 18.22 Verjüngung des, durch mysti-                                                  | durch Hungersnot, 20.21 vom Kṛṣṇa-Bewußtsein beseitigt, 1.17, 19.20 materielle W elt als, 7.7, 13.27 von der Natur verursacht, 15.26 des spirituellen Meisters, von Sünden des Schülers verursacht, 9.5 von Sünden verursacht, 16.9 von Väsudeva Datta, 21.12 ist vorherbestimmt, 9.33 wurde in Rämas Konigreich nicht erfahren, 10.53 Siehe auch: Angst; Gefangenschaft, materielle; Leidenschaft, Erscheinungsweise der (rajo-guna) Halbgötter in, 8.21 regierende Schicht in, 15.15 Lernen glückverheißendes und gefahrliches, 4.70 Siehe auch: W issen Liebe. Siehe: Hingebungsvoller Dienst zum Höchsten            |
| in Schülernachfolge, 1.38-39 in der Tälajangha-Dynastie, 23.28 als vaisya, 21.21 Siehe auch: Konig(e) Ksayāya, definiert, 24.59 Ksetra-jāta, definiert, 6.2 Kuh (Kühe) vor Ambarişa verteilt, 20.24-26 von Kṛṣṇa begünstigt, 9.43 Milch von, 15.25 Opferung von, 6.7, 20.24-26 von Pṛṣadhra aus Versehen getotet, 2.5-6, 2.8 sozialer Wert der, 24.59 Töten von, 2.3, 9.31 Kuhhirtenjungen von Vṛndāvana, 4.64, 24.65-66 kusschutz, 6.7, 9.30, 15.25-26 ist essentiell, 2.3, 6.7 durch kṣatriyas, 2.3 Kumāras, die vier ignorierten Brahmā, um hingebungsvollen Dienst                                                                                                       | als Dasarathas Sohn, 10.2 Mutter von, 10.47 Råma und, 10.4, 10.11, 10.19 Sohne von, 11.12 als visnu-tattva, 10.2 Waffen von, 10.20 Lankā (Rāvaṇas Königreich) von Rāma und den Affen ange- griffen, 10.16-17 von Vibhūṣaṇa regiert, 10.32 Leben Erfolg im, 9.28, 9.43, 9.47, 19.3-4, 19.27-28, 20.27 ewiges, 6.48, 13.3 Kali-yuga bedeutet Verschwen- dung des, 24.56 als Opfer, 15.26 Problem des, 16.23 See des. Siehe: See des Lebens Stufen des, in der vedischen Kultur, 19.2 Theorie der Wissenschaftler über, 9.31 tote Körper erhalten neues, 8.17-18, 18.22 Verjüngung des, durch mysti- sche Kraft, 3.11, 12.6                       | durch Hungersnot, 20.21 vom Kṛṣṇa-Bewußtsein beseitigt, 1.17, 19.20 materielle W elt als, 7, 7, 13.27 von der Natur verursacht, 15.26 des spirituellen Meisters, von Sünden des Schülers verursacht, 9,5 von Sünden verursacht, 16.9 von Väsudeva Datta, 21.12 ist vorherbestimmt, 9.33 wurde in Rämas Konigreich nicht erfahren, 10.53 Siehe auch: Angst: Gefangenschaft, materielle; Leidenschaft, Erscheinungsweise der (rajo-guna) Halbgotter in, 8.21 regierende Schicht in, 15.15 Lernen glückverheißendes und gefahrliches, 4.70 Siehe auch: W issen Liebe. Siehe: Hingebungsvoller Dienst zum Hochsten           |
| in Schülernachfolge, 1.38-39 in der Tälajangha-Dynastie, 23.28 als vaisya, 21.21 Siehe auch: Konig(e) Ksayaya, definiert, 24.59 Ksetra-jāta, definiert, 24.59 Ksetra-jāta, definiert, 6.2 Kuh (Kühe) vor Ambarīṣa verteilt, 4.33-35 von Bharata verteilt, 20.24-26 von Kṛṣṇa begunstigt, 9.43 Milch von, 15.25 Opferung von, 6.7, 20.24-26 von Pṛṣadhra aus Versehen getotet, 2.5-6, 2.8 sozialer Wert der, 24.59 Töten von, 2.3, 9.31 Kuhhirtenjungen von Vṛṇdāvana, 4.64, 24.65-66 Kuhschutz, 6.7, 9.30, 15.25-26 ist essentiell, 2.3, 6.7 durch kṣatriyas, 2.3 Kumāras, die vier ignorierten Brahmā, um hingebungsvollen Dienst auszufuhren, 18.40 kennen den Herrn, 8.23 | als Dasarathas Sohn, 10.2 Mutter von, 10.47 Råma und, 10.4, 10.11, 10.19 Sohne von, 11.12 als visnu-tattva, 10.2 Waffen von, 10.20 Lanká (Råvanas Königreich) von Råma und den Affen angegriffen, 10.16-17 von Vibhüsana regiert, 10.32 Leben Erfolg im, 9.28, 9.43, 9.47, 19.3-4, 19.27-28, 20.27 ewiges, 6.48, 13.3 Kali-yuga bedeutet Verschwendung des, 24.56 als Opfer, 15.26 Problem des, 16.23 See des. Siehe: See des Lebens Stufen des, in der vedischen Kultur, 19.2 Theorie der Wissenschaftler über, 9.31 tote Körper erhalten neues, 8.17-18, 18.22 Verjüngung des, durch mysti-                                                  | durch Hungersnot, 20.21 vom Kṛṣṇa-Bewußtsein beseitigt, 1.17, 19.20 materielle W elt als, 7.7, 13.27 von der Natur verursacht, 15.26 des spirituellen Meisters, von Sünden des Schülers verursacht, 9.5 von Sünden verursacht, 16.9 von Väsudeva Datta, 21.12 ist vorherbestimmt, 9.33 wurde in Rämas Konigreich nicht erfahren, 10.53 Siehe auch: Angst; Gefangenschaft, materielle; Leidenschaft, Erscheinungsweise der (rajo-guna) Halbgötter in, 8.21 regierende Schicht in, 15.15 Lernen glückverheißendes und gefahrliches, 4.70 Siehe auch: W issen Liebe. Siehe: Hingebungsvoller Dienst zum Höchsten            |
| in Schülernachfolge, 1.38-39 in der Tälajangha-Dynastie, 23.28 als vaisya, 21.21 Siehe auch: König(e) Ksayāya, definiert, 24.59 Ksetra-jāta, definiert, 6.2 Kuh (Kühe) vor Ambarişa verteilt, 20.24-26 von Kṛṣṇa beginstigt, 9.43 Milch von, 15.25 Opferung von, 6.7, 20.24-26 von Pṛṣadhra aus Versehen getotet, 2.5-6, 2.8 sozialer Wert der, 24.59 Töten von, 2.3, 9.31 Kuhhirtenjungen von Vṛṇdāvana, 4.64, 24.65-66 Kuhschutz, 6.7, 9.30, 15.25-26 ist essentiell, 2.3, 6.7 durch kṣatriyas, 2.3 Kumāras, die vier ignorierten Brahmā, um hingebungsvollen Dienst auszuführen, 18.40 kennen den Herrn, 8.23 Kumbhakarņa, 10.18                                          | als Dasarathas Sohn, 10.2 Mutter von, 10.47 Råma und, 10.4, 10.11, 10.19 Sohne von, 11.12 als visnu-tativa, 10.2 Waffen von, 10.20 Lanká (Råwanas Konigreich) von Råma und den Affen angegriffen, 10.16-17 von Vibhüsana regiert, 10.32 Leben Erfolg im, 9.28, 9.43, 9.47, 19.3-4, 19.27-28, 20.27 ewiges, 6.48, 13.3 Kali-yuga bedeutet Verschwendung des, 24.56 als Opfer, 15.26 Problem des, 16.23 See des. Siehe: See des Lebens Stufen des, in der vedischen Kultur, 19.2 Theorie der Wissenschaftler über, 9.31 tote Korper erhalten neues, 8.17-18, 18.22 Verjüngung des, durch mystische Kraft, 3.11, 12.6 Ziel des, 4.29, 9.28, 9.42, | durch Hungersnot, 20.21 vom Kṛṣṇa-Bewußtsein beseitigt, 1.17, 19.20 materielle Welt als, 7, 7, 13.27 von der Natur verursacht, 15.26 des spirituellen Meisters, von Sünden des Schulers verursacht, 9.5 von Sünden verursacht, 16.9 von Vāsudeva Datta, 21.12 ist vorherbestimmt, 9.33 wurde in Rāmas Königreich nicht erfahren, 10.53 Siehe auch: Angst; Gefangenschaft, Erscheinungsweise der (rajo-guna) Halbgötter in, 8.21 regierende Schicht in, 15.15 Lernen glückverheißendes und gefährliches, 4.70 Siehe auch: Wissen Liebe. Siehe: Hingebungsvoller Dienst zum Höchsten Herrn Literatur, Verteilen von Kṛṣṇa- |

| Loka, definiert, 14.47                                           | Mahābhiṣeka                                           | Manu(s) (Forts.)                                                 |
|------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| Loslösung. Siehe: Entsagung<br>Luft. Siehe: Elemente, materielle | von Ambarişa durchgeführt,<br><b>4.31-32</b>          | 2.19, 2.22, 2.23-24,                                             |
| Lust                                                             | Siehe auch: Verehrung der                             | 3.1, 6.3<br>Vasisthas Opfer für, 1.13-22                         |
| in der Jugend, 18.40                                             | Bildgestalt des Höch-                                 | verehrte den Herrn, um Söhne                                     |
| Kṛṣṇa-Bewußtsein beseitigt,                                      | sten Herrn                                            | zu bekommen, 2.2                                                 |
| 19.13, 19.16, 19.19                                              | Mahabhoja, König, 24.6-7, 24.10-                      | als Vivasvāns Sohn, 1.2-3,                                       |
| von Mitra und Varuņa auf                                         | 11                                                    | 1.11-12                                                          |
| Urvaśi, 13.6                                                     | Mahad-vyatikrama                                      | Manu-sarhhitā, angeführt in bezug                                |
| von Purūravā auf Urvašī,                                         | definiert, 8.11                                       | auf Frauen, 9.32                                                 |
| 14.42-45                                                         | Siehe auch: Vergehen<br>Mahā-mantra. Siehe: Hare-     | Manvantara, definiert, 1.2-3                                     |
| verglichen mit Geist, 19.5-6<br>von Yayāti auf Devayānī,         | Mahā-mantra. Siehe: Hare-<br>Kṛṣṇa-mantra             | Marīci                                                           |
| 18.35-37                                                         | Mahātmā                                               | kennt Vergangenheit, Gegen-                                      |
| Siehe auch: Sexualität; Sinnen-                                  | definiert, 5.25                                       | wart und Zukunft,<br>4.57-59                                     |
| befriedigung; Verlan-                                            | reiner Gottgeweihter als, 5.25                        | Vater und Sohn von, 1.10                                         |
| gen, materielle                                                  | Mahat-tattva                                          | Markandeva Purana, zitiert in be-                                |
|                                                                  | definiert, 5.5                                        | zug auf Juwelen (Reichtü-                                        |
| M                                                                | Siehe auch: Materielle Welt;                          | mer), 23.30-31                                                   |
| /*1                                                              | Schöpfung                                             | Markandeya Rşi, 11.21                                            |
| Marke                                                            | Mahāvīrya, 13.15, 21.1, 21.19-20<br>Mahā-yugas        | Maru, Sohn von Haryasva, 13.5                                    |
| Macht<br>der Halbgötter, 4.56, 13.8                              | an Brahmās Tag, 3.32                                  | Maru, Sohn von Sighra, 12.5-7                                    |
| des Herrn, <b>4.57-59</b> , 10.15,                               | definiert, 3.32                                       | Maruts, 20.35, 20.39, 21.1<br>Marut-stoma, Opfer von Bharata,    |
| 10.22, <b>24.61</b>                                              | Mamateya (Bhrgu Muni), 18.12-                         | 20.35                                                            |
| des hingebungsvollen Dienstes,                                   | 14, <b>20.24-26</b>                                   | Marutta                                                          |
| 2.14                                                             | Manda, definiert, 24.56                               | als Avīkşits Sohn, 2.26                                          |
| der höchsten Vorsehung, 6.29                                     | Māndhātā, König                                       | als Damas Vater, 2.29                                            |
| von Jamadagni, 16.6, 16.8                                        | Dynastie von, <b>7.1</b><br>gefürchtet von Rāvaņa und | Opfer von, 2.26-28, 2.28                                         |
| von Kārtavīryārjuna, 15.17-<br>22                                | anderen, 6.33-34                                      | Materialisten                                                    |
| der keuschen Frau. 7.27                                          | regierte Welt, 6.33-36, 6.47                          | geben sich Halbgöttern hin, 9.8                                  |
| der mantras bei rituellen Ze-                                    | Saubhari Rşi übertraf, 6.47                           | Gemeinschaft mit, muß ver-                                       |
| remonien, 6.27                                                   | Saubhari Rşi wollte Töchter                           | mieden werden, 6.51<br>von <i>karma</i> gebunden, 10.23          |
| materielle, verglichen mit spiri-                                | von, 6.39-40                                          | lieben Sinnenbefriedigung,                                       |
| tueller, 10.20                                                   | Söhne von, <b>6.38</b> , <b>7.1</b>                   | 6.51, 9.44, 19.5-6,                                              |
| von Sītā, 10.27                                                  | Manipura-Staat, 22.32                                 | 19.13                                                            |
| Verunreinigung verringert,                                       | Mann                                                  | in <i>māyā</i> , <b>8.25</b>                                     |
| 13.5<br>von Viśvāmitra, <b>16.28</b>                             | Frau und, 14.20-21, <b>14.38</b> ,<br>14.42           | durch Ravanas Politik gefähr-                                    |
| Siehe auch: Mystische Kraft                                      | Frau verglichen mit, 14.36                            | det, 10.22                                                       |
| Madayanti (Damayanti), 9.18,                                     | Ilā verwandelt in, 1.22                               | Siehe auch: Nichtgottgeweihte                                    |
| 9.23-24, 9.38-39                                                 | Sudyumna abwechselnd als                              | Materielle Natur. Siehe: Elemente,<br>materielle; Energie, mate- |
| Mādhava (Madhu), 23.29-31                                        | Frau und, 1.38-39                                     | rielle; Materielle Welt;                                         |
| Madhu Raksasa, 11.13-14                                          | Mano-dharma, definiert, 13.27                         | Māvā                                                             |
| Madhu, Sohn von Devakşatra, 24.5                                 | Manoratha, definiert, 18.49                           | Materieller Körper. Siehe: Körper,                               |
| Madhu, Sohn von Kārtavīryārjuna,<br>23.27                        | Mantras  Macht der, bei rituellen Zere-               | materieller                                                      |
| Madhu, Sohn von Vitihotra,                                       | monien, 6.27                                          | Materielle Welt                                                  |
| 23.29-31                                                         | Reichtum durch Chanten von,                           | von Atheisten mißverstanden,                                     |
| Madhuvana-Wald, 11.13-14                                         | 6.45-46                                               | 24.58                                                            |
| Madhvācārya, zitiert in bezug auf                                | Saubhari Ŗşi erfahren in bezug                        | bedingte Seele angehaftet an,                                    |
| Rāvaņa und Sītā, 10.11                                           | auf, <b>6.45-46</b> , 6.45-46                         | <b>9.47</b> , 9.47                                               |
| Madhva Muni, zitiert in bezug auf                                | vedische, nicht anwendbar                             | vom Blick des Herrn erschaf-<br>fen, 5.5                         |
| Ambarișa-Durvăsă-Ge-<br>schichte, 4.71                           | heutzutage, 1.17<br>Siehe auch: Hare-Kṛṣna-           | beruht auf der Bindung zwi-                                      |
| Māgadha-Dynastie, 22.44-49                                       | mantra                                                | schen Mann und                                                   |
| Mahā-bhāgavata                                                   | Manu(s)                                               | Frau, 19.4                                                       |
| definiert, 9.44, 21.18                                           | an Brahmās Tag, 3.32                                  | Dualitäten in, 13.27                                             |
| Siehe auch: Reine Gottge-                                        | Entsagung von, 2.1                                    | Entsagung in, 9.47                                               |
| weihte                                                           | Frau von, 1.11-12, 1.14-16                            | Existenzkampf in, 13.10                                          |
| Mahābhārata, angeführt in bezug                                  | Satyavrata als, 1.2-3                                 | Freiheit von der, 2.14, 7.7                                      |
| auf militärische Einheiten,<br>15.30                             | Söhne von, 1.2-3, 1.11-12,<br>1.36, 2.1-3, 2.15-17,   | ist gefährlich, 7.7, 11.23<br>Glück in, 9.28, 13.27              |
| 13.30                                                            | 1.30, 2.1-3, 2.13-1/,                                 | GIUCK III, 7.20, 13.27                                           |

| Materielle Welt (Forts.)                            | Meditation                                                              | Mond                                                   |
|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| Gottgeweihte gleichgültig ge-                       | von Durvāsā an der Yamunā.                                              | vom Sudarśana-cakra erleuch-                           |
| genüber, 4.25, 5.25                                 | 4.37                                                                    | tet, 5.3, 5.7                                          |
| der Herr transzendental zur,                        | des Gottgeweihten über die Lo-                                          | Rāma verglichen mit, 10.44                             |
| 10.11<br>von Inkarnationen erhalten,                | tosfüße des Herrn,<br>4.48, 11.19, 19.19                                | Mondgott<br>Budha Sohn des, 1.35                       |
| 9.7                                                 | von Kṛṣṇa über Sich Selbst,                                             | Dynastie des, 19.19                                    |
| ist leidvoll, 7.7, 13.27, 24.58                     | 11.1                                                                    | Siehe auch: Soma                                       |
| von māyā kontrolliert, 19.26                        | von Purūravā über Urvasī,                                               | Monisten. Siehe: Jňānīs; Māyāvādīs                     |
| Sinn der, 9.28, 15.34                               | 14.43-45                                                                | Mria-sanjivani, definiert, 18.22                       |
| Spiele des Herrn in, 4.64,                          | im Satya-yuga, 14.48 Siehe auch: Kṛṣṇa-Bewußtsein;                      | Mukti. Siehe: Befreiung Mürti, definiert, 24.63-64     |
| spirituelle Welt im Gegensatz                       | Yoga                                                                    | Mutra, definiert, 18.44                                |
| zu, 4.25, 4.56, 11.16-                              | Medizinische Wissenschaft, von                                          | Mutter                                                 |
| 17                                                  | Dhanvantari begründet,                                                  | unverheiratete, 24.34                                  |
| vom Sudarsana-cakra erleuch-<br>tet, 5.7            | 17.4<br>Menakā. 20.13                                                   | Vater und, 18.43, 20.21,<br>20.22                      |
| Trennungsgefühle pervertiert                        | Mensch(en)                                                              | verglichen mit Acker, 20.21                            |
| in, 11.16-17                                        | Eigenschaften der, gemäß den                                            | verglichen mit Lagerhaus,                              |
| Unpersönlichkeitsphilosophen                        | Kastenunterteilungen,                                                   | 20.21-22                                               |
| fallen zur, 11.19                                   | 2.17<br>Entergyna fün 10.15                                             | Siehe auch: Ehe; Ehefrau;                              |
| in Unwissenheit, 9.7<br>verglichen mit Phantasiege- | Entsagung für, 10.15<br>in den Erscheinungsweisen der                   | Frauen Mystik. Siehe: Kṛṣṇa-Bewußtsein;                |
| bilde, 9.47                                         | Natur, 8.21                                                             | Meditation: Mystische                                  |
| Verrücktheit in, 18.39                              | von Halbgöttern übertroffen,                                            | Kraft; Mystischer yoga;                                |
| Zeitweiligkeit in, 10.2-3                           | <b>9.46</b> , 13.8                                                      | Mystische yogis                                        |
| Siehe auch: Schöpfung; Uni-                         | durch Hare-Kṛṣṇa-Bewegung<br>von materieller Bin-                       | Mystiker. Siehe: Geweihte des<br>Höchsten Herrn; Tran- |
| versum<br>Mathurā                                   | dung befreit, 7.7                                                       | szendentalisten: Weise;                                |
| als Kṛṣṇas Ort, 4.18-20                             | der Herr in der Rolle eines,                                            | Yogis                                                  |
| von Mandhata regiert, 6.39-40                       | 11.20, 23.20-21,                                                        | Mystische Kraft                                        |
| von Satrughna gegründet,                            | 24.63-64<br>Körper eines, ist wertvoll,                                 | Ansicht eines Gottgeweihten                            |
| 11.13-14                                            | 9.28, 9.28                                                              | über, 4.25<br>von Asamañjasa, <b>8.17</b>              |
| Matsya, 22.6<br>Maudgalya-Dynastie, 21.31-33        | Selbstverwirklichung für,                                               | von Durvāsā Muni, 4.42                                 |
| Māvā                                                | 18.2, 19.5-6, 19.20                                                     | von Kunti, 24.32-33                                    |
| bedingte Seelen in, 8.24, 19.19                     | als Opfer, <b>7.21-22, 16.31</b> Töten von, im Gegensatz zu             | Mißbrauch der, Gefahr des,                             |
| beherrscht die materielle Welt,                     | Tierschlachten, 9.28                                                    | 4.70<br>von Śukrācārya mißbraucht,                     |
| 19.26<br>definiert, 18.49, 24.57                    | unzivilisierte, unterworfen von                                         | 19.10                                                  |
| Freundschaften aufgrund von,                        | Sagara, 8.5-6                                                           | verglichen mit einer Schlange                          |
| 19.27-28                                            | von Veden erleuchtet, 24.58                                             | ohne Zähne, 4.25                                       |
| als Geburt und Tod, 10.23                           | Siehe auch: Gesellschaft,<br>menschliche; Lebewe-                       | Vollkommenheit der, 12.6<br>für Verjüngung, 3.11       |
| durch Kṛṣṇa-Bewußtsein zer-<br>streut, 21.17        | sen; Seelen, bedingte                                                   | Mystischer vogi                                        |
| materielles Glück als, 14.27                        | Menschenfresser. Siehe: Rākşasa                                         | Durvāsā als, 4.45, 4.65, 4.69,                         |
| stellt die Körper zur Verfü-                        | Meru, Berg, 1.25                                                        | 5.20, 5.22, 5.24                                       |
| gung, 24.57                                         | Milch<br>Notwendigkeit der, 24,59                                       | Saubhari Rşi als, 6.41-42,                             |
| Siehe auch: Erscheinungswei-                        | Gewinnung von, erfordert                                                | 6.52 verglichen mit Gottgeweihten,                     |
| sen der materiellen<br>Natur; Materielle            | Schutz der Kühe,                                                        | 4.25, 4.45, 4.65                                       |
| Welt                                                | 15.25                                                                   | Weltraumreisen von, 5.22                               |
| Māyā-sītā, definiert, 10.11                         | Mitra, 1.13, 13.6, 14.17-18, 14.21<br>Mlecchas, definiert, 15.15, 16.33 |                                                        |
| Māyāvādīs (Unpersonlichkeitsphi-                    | Moksa. Siehe: Befreiung                                                 | N                                                      |
| losophen)<br>fürchten sich vor dem Körper,          | Monarchie                                                               | 14                                                     |
| 13.8                                                | Diktatur verglichen mit, 13.12                                          | Nabhaga. Siehe: Nābhāgas Vater                         |
| mißverstehen den Herrn, 11.1,                       | durch Revolution beseitigt,<br>15.15                                    | Nābhāga, 4.1                                           |
| 11.22                                               | in vedischer Gesellschaft,                                              | als Ambarisas Vater, 4.13,                             |
| Siehe auch: Jāanīs; Unperson-                       | 13.12                                                                   | 4.71                                                   |
| lichkeitsphilosophen<br>Māyāvāda-Philosophie, 21.6, | Siehe auch: König(e) Monat(e)                                           | betrogen von seinen Brüdern,<br>4.1, <b>4.2</b>        |
| 23.20-21                                            | Monatte)<br>Kårtika. 4.30                                               | erhielt Reichtum von Śiva,                             |
| Siehe auch: Atheisten                               | für śrāddha-Zeremonie, 6.6                                              | 4.11                                                   |
|                                                     |                                                                         |                                                        |

| Nābhāga (Forts.)                                                         | Naradeva, definiert, 9.30                                | Nichtgottgeweihte (Forts.)                     |
|--------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| erhielt übriggebliebenes Geld                                            | Narākṛti, definiert, 23.20-21                            | Siehe auch: Damonen; Jñānīs                    |
| von Angiras Nach-                                                        | Nara-Nārāyaṇa, ūśrumu von                                | Materialisten; Yogis                           |
| kommen, 4.4-5                                                            | Heilige zogen sich zuruck zu,                            | Nikumbha, 6.23-25, 10.18                       |
| Vater von. Siehe: Nābhāgas                                               | 1.31                                                     | Nimi Mahārāja                                  |
| Vater                                                                    | König Kakudmi zog sich zu-                               | Körper von, 13.7-8, 13.12                      |
| Nābhāga, Distas Sohn, 2.23-24                                            | rück zu, 3.36                                            | Opfer von, 13.1, 13.3-5, 13.7                  |
| Nābhāgas Vater (Nabhaga), 1.11-                                          | Nārāyaņa, Srī                                            | 8                                              |
| 12                                                                       | "armer", 21.6                                            | Sohn von, 3.12-13, 14.3                        |
| beriet Nābhāga, 4.2-5                                                    | Gefährtin von, 4.60                                      | als Sohn von Ikşvāku, 13.1                     |
| als "Besitzanteil", 4.1-2                                                | ist jenseits der Schöpfung,                              | spiritueller Körper von, 13.9                  |
| regelte Besitzansprüche, 4.8                                             | 10.11                                                    | 13.11                                          |
| Nāgas, 22.32                                                             | Residenz von, 4.60                                       | Vasistha und, 13.1-2, 13.5                     |
| Nahrung                                                                  | Siehe auch: Hochster Herr                                | Nipa, Sohn von Kṛti, 21.28-29                  |
| zur Bildgestalt geopfert, 6.8                                            | Narmadā-Fluß, 15.20-21                                   | Nīpa, Sohn von Pāra, 21.24-25                  |
| Erzeugung von, 4.22, 14.47                                               | Narottama dasa Thakura, zitiert in                       | Nirvāṇa. Siehe: Befreiung                      |
| auf himmlischen Planeten, ver-                                           | bezug auf:                                               | Nişadha, 12.1, 22.4-5                          |
| glichen mit Erde,                                                        | Befreiung durch den reinen                               | Nitya-utsava, definiert, 24.65                 |
| 14.23                                                                    | Gottgeweihten, 21.18                                     | Nrga, 1.11-12, 2.17                            |
| von Königen als Almosen ge-                                              | Gemeinschaft mit Gottgeweih-                             | Nrsimhadeva, Srī, 11.6                         |
| geben, 11.5                                                              | ten, 6.51                                                |                                                |
| Lebewesen benutzen andere                                                | Geweihter eines Geweihten,                               |                                                |
| Lebewesen als, 13.10                                                     | 4.63                                                     | O                                              |
| Lebewesen werden vom Herrn                                               | Leben vergeudet, 9.28                                    | U                                              |
| versorgt mit, 20.21                                                      | Segnungen von reinen Gottge-                             |                                                |
| Mangel an, gelindert durch                                               | weihten und Halbgöt-                                     | Omkāra (praņava), 20.16                        |
| Hare-Kṛṣṇa-Chanten,                                                      | tern, 21.16                                              | Kraft des, 14.46                               |
| 1.17                                                                     | Natur, materielle                                        | Sinn des, 14.48, 20.16                         |
| Menschenfleisch wurde Vasiş-                                             | bedingte Seelen unter Einfluß                            | Opfer (va jña)                                 |
| tha angeboten als,                                                       | der, 15.26, 24.58                                        | von Ambarişa, 4.22-23                          |
| 9.22-24                                                                  | Kampf ums Dasein in, 13.10                               | von Angiras Nachkommen                         |
| von Rantideva verteilt, 21.3-9                                           | Nahrung von, 20.21                                       | 4.3-5                                          |
| von vaisyas produziert, 15.25                                            | vernichtet gottlose Regierung,                           | Aspekte der, <b>6.35-36</b>                    |
| Siehe auch: Fasten; Fleisches-                                           | 16.18-19                                                 | brāhmaṇas werden benötig                       |
| sen; Prasāda (Nah-                                                       | Siehe auch: Energie, materiel-                           | für, 4.22                                      |
| rung, die zum Herrn                                                      | le; Erscheinungs-                                        | Feuer für, 14.44-46                            |
| geopfert ist)                                                            | weisen der materiellen<br>Natur; Körper, mate-           | Hare-Kṛṣṇa-Bewegung als<br>20.24-26            |
| Nahusa, 17.1-3, 18.1-3                                                   | rieller; Māyā                                            |                                                |
| Nakula, 22.27-32                                                         |                                                          | im Kali-yuga, 4.22<br>von Krsna als Haushälter |
| Nāma-karaṇa, definiert, 20.37                                            | Navadvipa, 22.32                                         | 24.66                                          |
| Name des Höchsten Herrn                                                  | Neid                                                     | Leben bestimmt als, 15.26                      |
| Krsna erscheint als, 15.15                                               | von Durvāsā auf Ambarīşa,                                | von Manu, um Söhne zu be-                      |
| reinigende Kraft des, 5.16                                               | 4.69                                                     | kommen. 1.13-21                                |
| rettende Kraft des, 4.62                                                 | unter Gottgeweihten, 11.23                               | von Marutta, 2.26-28                           |
| ist transzendental, <b>8.24</b> , 8.24<br>Siehe auch: Chanten der Heili- | von Kārtavīryārjuna auf Jama-<br>dagni, 15,2 <b>4-25</b> | Menschen-, 7.9, 16.31                          |
|                                                                          |                                                          | menschliche Gesellschaft benö-                 |
| gen Namen des Herrn;<br>Hare-Kṛṣṇa- <i>mantra</i> ;                      | Kṛṣṇa-Bewußtsein befreit von,<br>19.15                   | tigt, 14.47                                    |
| Höchster Herr, ein-                                                      | von Nichtgottgeweihten auf                               | Nahrungsanbau beruht auf                       |
| zelne Namen; Sankir-                                                     | Gottgeweihte, 4.69                                       | 4.22, 14.47, 15.26                             |
| tana-ya jita                                                             | Neu Delhi, <b>21.19-20, 22.40</b>                        | als nicht verschieden vom                      |
| Nanda. 24.47-48                                                          | Nichtgottgeweihte                                        | Herrn, <b>6.35-36</b>                          |
| Nārada Muni                                                              | Bestimmung der, 10.22, 10.28                             | von Nimi, 13.1-3, 13.5-8                       |
| Diener von, 4.63                                                         | Bitte des Herrn an, 4.64                                 | von Parasurāma, 16.20-23                       |
| kennt den Herrn, 8.23                                                    | Eigenschaften der, sind mate-                            | von Purūravā, 14.44-47                         |
| kennt Vergangenheit, Gegen-                                              | riell, 4.21                                              | 14.49                                          |
| wart, Zukunft, 4.57-                                                     | fürchten sich vor dem Tode,                              | von Rāma, 11.1, 11.1, 11.5                     |
| 59                                                                       | 13.9                                                     | 11.18-19                                       |
| als Kṛṣṇas direkter Diener,                                              | sind gefährlich für Gesell-                              | von Rşyasrnga für Dasaratha,                   |
| 4.63                                                                     | schaft, 4.15, 4.70                                       | 23.7-10                                        |
| zitiert in bezug auf Eigenschaf-                                         | im Gegensatz zu Gottgeweih-                              | Sinn von, 14.43, 14.47                         |
| ten gemäß der Kasten-                                                    | ten, 4.15-16, 4.21,                                      | Sinnenbefriedigung verglicher                  |
| unterteilungen, 2.17,                                                    | 4.45, 4.69                                               | mit, 15.26                                     |
| 2.23-24, 16.28, 21.21                                                    | sind in Unwissenheit, 9.31                               | für Sinnenbefriedigung, 14.43                  |
|                                                                          |                                                          |                                                |

| Opfer (Forts.)                  | Parasurāma, Śrī (Forts.)                  | Pflicht (Forts.)                    |
|---------------------------------|-------------------------------------------|-------------------------------------|
| Sohn aufgrund von, 14.46        | von Bhīşma besiegt, 22.20                 | der Herr nicht gebunden durch,      |
| von Soma, 14.4                  | als <i>brāhmaņa</i> mit <i>kṣatri ya-</i> | 11.20                               |
| Tier-                           | Geist, 15.15, 16.28                       | eines Königs, 4.12, 9.30            |
| Hariścandra zitiert in be-      | erscheint in der Zukunft als              | der kṣatriyas, 11.5, 13.12,         |
| zug auf, 7.10-14                | Weiser, 16.24-26                          | 18.32                               |
| seit unvordenklichen Zei-       | als Inkarnation Gottes, 15.14,            | der Regierung, 24.59                |
| ten, 7.20                       | 15.16, 16.18-19,                          | der sozialen Klassen, 24.59         |
| verboten im Kali-yuga,          | 16.27                                     | eines spirituellen Meisters, 2.9    |
| 6.7                             | Jamadagni und, 15.10, 15.12-              | der vaisyas, 15.25                  |
| Töten von Schlangen als,        | 13, 16.6-8, 16.20-24                      | Philosophen                         |
| 22.36                           | kāmadhenu wurde befreit von.              | Brahmaloka frei von, 5.22           |
| im Treta-yuga, 14.43, 14.49     | 15.15-16                                  | Bücher von, 10.3                    |
| durch varnāsrama-dharma,        | kämpfte gegen Kartavir-                   | fallen von der Ebene des            |
| 14.47                           | vārjuna, 15.23-24,                        | Brahmans, 24.58                     |
| von Vasistha für Manu, 1.13-    | 15.28-36                                  | Höchster Herr ist unbekannt         |
| 21                              | lebt in Mahendra, 16.26                   | für. 8.21                           |
| für Visnu, 20.24-26             |                                           | Māyāvādī-, 11.1, 21.6, 23.20-       |
|                                 | tötete Kartaviryarjunas Söhne,            | 21                                  |
| von Viśvāmitra, 10.5            | 16.17, 23.27                              | = -                                 |
| von Yayāti, 18.48               | tötete kṣatriyas, 9.40, 15.14-            | monistische, 11.19                  |
| Siehe auch: Opferung; Rituelle  | 16, 16.16-19                              | durch Natur verwirrt, 15.26         |
| Zeremonien; Namen               | "tötete" Mutter und Brüder,               | verglichen mit reinen Gottge-       |
| von bestimmten Op-              | 16.6-8                                    | weihten, 4.68                       |
| fern                            | Verehrung, dargebracht von,               | Pitās, 23.38                        |
| Opferung                        | 16.20, 16.24                              | Planet(en)                          |
| des Gottgeweihten zum Herrn,    | Waffen von, 15.28-29, 15.31-              | vom Herrn kontrolliert, 10.15,      |
| 9.12                            | 34                                        | 14.47                               |
| von Nahrung zur Bildgestalt,    | Parātma-bhūta, definiert, 8.13            | von Kṛṣṇa, 15.24                    |
| 6.8                             | Parīkşit Mahārāja                         | von Šiva, 4.55                      |
| von Rohita zu Hariścandra,      | erlangte die Stufe der Vollkom-           | spirituelle Welt voller, 11.19      |
| 7.20                            | menheit, 18.2                             | im Universum, 11.19, 14.21          |
| von Tierfleisch verboten im     | von Kṛṣṇa gerettet, 22.34                 | Siehe auch: Erde; Himmlische        |
| Kali-yuga, 6.7                  | pries Śukadeva, 1.1-4                     | Planeten; Universum                 |
| zu Vorvätern. Siehe: Śrāddha-   | Söhne von, 22.35                          | (Universen)                         |
| Zeremonie                       | Tod von, 22.36                            | Polarstern, 16.24                   |
| von Ziegen zur Göttin Kālī,     | zitiert in bezug auf Ambarīşa,            | Politiker                           |
| 6.7                             | 4.13                                      | Cāṇakya zitiert in bezug auf,       |
| Siehe auch: Opfer               | Parivettā, definiert, 22.14-15            | 14.36                               |
| Ozean                           | Pārvatī (Ambikā, Umā)                     | nicht interessiert an Selbstver-    |
| Kuśasthali-Königreich im,       | nackt mit Siva, 1.30-31, 18.9             | wirklichung, 18.2                   |
| 3.28                            | Siva treu gegenüber, 1.32,                | wollen Rāma-rājya, 10.50            |
| Rāma baut Brücke über,          | 1.38-39                                   | Siehe auch: Führer; Könige;         |
| 10.15-16                        | Parvati, als Tochter des Königs von       | Kṣatriyas                           |
| Rāma zornig auf, 10.4, 10.13    | Maņipura, 22.32                           | Prabodhānanda Sarasvatī, zitiert in |
| verdammte Rāvaņa, 10.15,        | Pauravi, Gemahlin von Vasudeva,           | bezug auf:                          |
| 10.15                           | 24.45, 24.47-48                           | Gottgeweihte als höchste yogis,     |
| verherrlicht Rama, 10.14-15     | Pauravi, Gemahlin von Yudhi-              | 4.25, 5.25                          |
|                                 | șthira, <b>22.30-31</b>                   | Kṛṣṇa-bewußte Glückseligkeit,       |
| P                               | Pferd                                     | 19.15                               |
| r                               | wurde von Amsuman aufge-                  | Pracetās und Söhne, 23.16           |
|                                 | spürt, <b>8.19</b>                        | Prahlāda Mahārāja                   |
| Pala-paitṛkam, definiert, 6.7   | von Amsumān zurück zu Sa-                 | ist furchtlos, 4.47                 |
| Pandita, definiert, 13.27, 21.6 | gara gebracht, 8.29                       | von Hiraņyakasipu beneidet,         |
| Pāṇḍu, König, 22.25, 22.27-28,  | wurde von Indra gestohlen, 8.7            | 4.49                                |
| 24.36                           | Opfer von, im Kali-yuga ver-              | von Indra gefürchtet, 17.13         |
| Para-duḥkha-duḥkhī, definiert,  | boten, 6.7                                | Nṛsimhadeva und, 11.6               |
| 21.12                           | von Sagaras Söhnen aufge-                 | Regierung von, 13.12                |
| Paramahamsa, definiert, 19.15   | spürt, <b>8.9-11</b>                      | zitiert in bezug auf:               |
| Param padam, definiert, 24.58   | von Sudyumna, 1.23-24, 1.26               | Haushälterleben, 19.2,              |
| Paramparā. Siehe: Schülernach-  | Pflicht                                   | 19.12                               |
| folge                           | eines <i>brāhmaṇa</i> , 9.29, 11.5,       | Mitleid der Gottgeweihten           |
| Parasu, definiert, 15.31        | 15.40                                     | mit Materialisten,                  |
| Paraśurāma, Srī                 | einer ergebenen Seele, 4.53-54            | 4.66                                |
| besuchte heilige Orte, 16.1     | eines Gottgeweihten, 11.25                | Prajāpatis, 10.14                   |
|                                 |                                           |                                     |

| Prajās<br>definiert, 11.5, 15.15                     | Prşadhra (Forts.)<br>Körper von, wurde dem Feuer                 | Purusākāra, definiert, 10.20<br>Puskara, <b>12.12, 24.43</b>               |
|------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| Siehe auch: Stadtbewohner<br>Prakṛti                 | übergeben, <b>2.14</b><br>meditierte über den Herrn,             | Put, definiert, 20.22 Putra, definiert, 18.44, 20.22                       |
| definiert, 10.16, 15.26                              | 2.11-14                                                          | Python, Nahuşa wurde zu einer,                                             |
| Siehe auch: Elemente, mate-                          | als reiner Gottgeweihter, 2.11-                                  | 18.3                                                                       |
| rielle; Energie, mate-<br>rielle: <i>Māvā</i>        | als Schüler von Vasistha, 2.9                                    |                                                                            |
| Pramattah, definiert, 18.39                          | als Sohn von Manu, 1.13                                          | R                                                                          |
| Praṇava (orinkāra), 20.16                            | tötete aus Versehen eine Kuh,<br>2.4-8                           | K                                                                          |
| Prasada (Speisen, die dem Herrn dargebracht wurden)  | von Vasistha verflucht, 2.9-14                                   | Rādhā und Kṛṣṇa, 9.28, 19.19                                               |
| Ambarīşa aß, 4.18-20                                 | Pṛtanā, definiert, 15.30                                         | Rādhika, 22.10                                                             |
| reinigende Kraft des, 6.51,                          | Pṛthā. Siehe: Kuntī (Pṛthā)                                      | Rajanya, definiert, 15.15                                                  |
| 9.16-17<br>Siehe auch: Nahrung                       | Pṛthu, <b>6.20</b><br>Pṛthu, Sohn von Citraratha, <b>24.16</b> - | <i>Rājarṣi</i> , definiert, 9.30<br>Rājasūya-Opfer durch Soma, <b>14.4</b> |
| Prasannātmā, definiert, 8.13                         | 18                                                               | Rajo-guna. Siehe: Leidenschaft                                             |
| Praśanta                                             | Pṛthu, Sohn von Rucaka, 23.34                                    | Rakşasa(s) (Menschenfresser)                                               |
| definiert, 8.24 Siehe auch: Friede                   | Puranjaya                                                        | handeln abscheulich, 10.22                                                 |
| Prasenajit, Sohn von Längala,                        | besiegte die Dämonen, 6.13-19<br>Halbgötter halfen, 6.13-16      | Rāma kämpfte mit, 10.3, 10.5, 10.9, 10.19-20                               |
| 12.14                                                | Indra als Reitstier von, 6.14-                                   | Rāvaņa als, 10.11, 10.27                                                   |
| Pratiloma-Heirat, 18.5, 18.22                        | 16                                                               | Saudāsa als, 9.25-27, 9.33                                                 |
| Prayaga, <b>20.24-26</b> Prayaścitta, definiert, 9.6 | Namen von, 6.12-13, 6.15-<br>16, 6.18-19                         | von Saudāsa getötet, 9.20-22<br>Siehe auch: Dämonen                        |
| Predigen des Kṛṣṇa-Bewußtseins                       | Pūru                                                             | Rāma. Siehe: Parasurāma, Śrī; Rā-                                          |
| Anhaftung an Kṛṣṇa durch,                            | Dynastie von, 15.4, 20.1,                                        | macandra, Śrī                                                              |
| 9.42<br>als Befehl von Śrī Caitanya,                 | 23.17-19<br>als Śarmişthās Sohn, 18.33                           | Rāmacandra, Šrī<br>Affen unterstützten, 10.12,                             |
| 11.25                                                | Yayati und, 18.44, 18.45-46                                      | 10.16, 10.19                                                               |
| als Entsagung, 4.26                                  | zitiert in bezug auf Vater und                                   | Agnihotra-yajña von, 11.18                                                 |
| als Pflicht eines Gottgeweihten,<br>11.25            | Sohn, 18.43-44<br>Purujit, Sohn von Aja, 13.22                   | ist allmächtig, 10.15<br>Anhaftung an Frauen beschrie-                     |
| Prinzip der Nützlichkeit beim,                       | Purujit, Sohn von Kanka, 24.41                                   | ben von, 10.11                                                             |
| 4.27                                                 | Purujit, Sohn von Rucaka, 23.34                                  | befindet Sich jenseits der mate-                                           |
| Siehe auch: Sankirtana-yajña<br>Prediger             | Purukutsa<br>von Narmadā auf niedrigere                          | riellen Welt, 10.11<br>bewies Seine Stellung als                           |
| Barmherzigkeit des Herrn ge-                         | Planeten gebracht,                                               | Höchste Persönlich-                                                        |
| genüber, 9.5<br>Dämonen beklagen sich über,          | 7.2-3                                                            | keit Gottes, 10.15<br>von Bharata empfangen,                               |
| 24.59                                                | von Schlangen gesegnet, 7.3<br>als Sohn von Mändhätä, 6.38,      | 10.33-47                                                                   |
| Siehe auch: Gottgeweihte;                            | 7.2                                                              | Beziehung zu Brüdern, 11.24,                                               |
| Sankīrtana-yajña Priester, vedische                  | tötete Gandharvas, 7.3<br>als Vater von Trasaddasyu, 7.4         | 11.24<br><i>brāhmanas</i> und, <b>11.2-7</b>                               |
| anwesend bei Ambarişas Op-                           | Purūravā                                                         | Charakter von, 10.54                                                       |
| ferzeremonie, 4.23                                   | Agnisthālī-Mädchen mit,                                          | Daśaratha und, 10.2, 10.8                                                  |
| Hariścandras Menschenopfer<br>durchgeführt von,      | 14.42<br>Eltern von, 1.34, 14.15-16                              | als Ehemann von Sītā, 10.3,<br>10.11, 10.54-55                             |
| 7.21                                                 | erbte Sudyumnas Königreich,                                      | eroberte Sītā, 10.6-7                                                      |
| Opferung für Manu durchge-                           | 1.42                                                             | erschien als Gaurasundara,                                                 |
| führt von, 1.14-20<br>Pflicht der Familien-, 2.9     | Gandharvas und, 14.30-31,<br>14.42, 14.49                        | 10.51<br>im Exil im Wald, <b>10.4, 10.9</b> ,                              |
| für rituelle Opferzeremonien,                        | ist materialistisch, 14.43                                       | 10.11, <b>11.19</b> , 11.19                                                |
| 11.2, 16.21-23                                       | Opfer von, 14.44-47, 14.49                                       | fand Sītā, 10.30-31                                                        |
| Siehe auch: Brāhmaṇas; Spiri-<br>tueller Meister     | Schönheit von, 14.15-20<br>Söhne von, 14.46, 14.49,              | Flugzeug von, 10.32, 10.44 gehört zum visnu-tattva, 10.2                   |
| Probleme, Chanten von Hare Kṛṣṇa                     | 15.1, 17.1-3                                                     | gelobte, nur einmal zu heira-                                              |
| löst, 1.17                                           | im Treta-yuga, 14.43                                             | ten, 10.54, 10.54                                                          |
| Pṛṣadhra<br>im brahmacarya ausgebildet,              | Urvašī und, 14.15-26, 14.28-<br>45                               | Haushälter erhalten Unterwei-<br>sungen von, 10.54                         |
| 2.10-13                                              | verglichen mit Elefant, 14.30                                    | hörte Gerüchte über Sītā, 11.8-                                            |
| erreichte die spirituelle Welt,                      | zitiert in bezug auf Urvaśi,                                     | 9                                                                          |
| <b>2.11-14</b> karma von. 2.14                       | <b>14.19, 14.23</b> <i>Puruṣa</i> , definiert, 24.66             | kämpfte mit Rākṣasas, 10.3,<br>10.5, 10.9, 10.19-20                        |
|                                                      | i ar apa, definitelt, 27.00                                      | 10.5, 10.5, 10.13-20                                                       |

| Rāmacandra, Śrī (Forts.)                                 | Rāvaņa (Forts.)                                       | Regierungsoberhäupter (Forts.)                                              |
|----------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| Königreich von, 10.4                                     | kämpste gegen Rāma, 10.16-                            | vedische, im Gegensatz zu mo-                                               |
| ksatriya-Merkmale bei, 11.5                              | 23, 10.26-27, 10.29                                   | dernen, 4.21                                                                |
| als Kusas Vater, 12.1                                    | vom karma kontrolliert, 10.23                         | Siehe auch: König(e); Ksatriyas                                             |
| lehrte durch eigenes Beispiel,                           | von Kārtavīryār juna besiegt,                         | Regulierende Prinzipien, Wichtig-                                           |
| 10.54                                                    | 15.22                                                 | keit der, 6.48                                                              |
| Mutter von, 10.45-47                                     | Lankas Ehefrauen betrauerten                          | Reichtum, materieller                                                       |
| Opferung von, 11.1, 11.1,                                | Tod von, 10.24-28                                     | Ambarişa gleichgültig gegen-                                                |
| 11.5, 11.18                                              | Name von, erklärt, 10.26,                             | über, <b>4.15-16</b>                                                        |
| vom Ozean in Person geprie-<br>sen, 10.14-15             | 10.26<br>vom Ozean verdammt, <b>10.15</b>             | Arten von, vierzehn aufge-<br>führt, 23.30-31                               |
| Palast von, 11.31-35                                     | als Rākşasa, 10.11, 10.18                             | von Bharata, 20.27, 20.33                                                   |
| Regierung von, 10.50-54,                                 | Schicksal von, <b>10.28</b> , 10.28                   | durch Chanten von mantras,                                                  |
| <b>11.26-36</b> , 13.12                                  | Schwester von, wurde von                              | 6.45-46                                                                     |
| respektierte Seine Verwandten,                           | Rāma verunstaltet,                                    | Gottgeweihter gleichgültig ge-                                              |
| 10.45-46                                                 | 10.9                                                  | genüber, 4.15-16                                                            |
| Rückkehr in Sein spirituelles                            | von Sita verflucht, 10.20                             | der Herr wird vergessen durch,                                              |
| Reich, 11.19, 11.19, 11.22                               | Sturz von, 10.23                                      | 10.14                                                                       |
|                                                          | sündvoll und schamlos, 10.22<br>tötete Jaţāyu, 10.12  | des Herrn, 20.23                                                            |
| schuf eine Brücke über den<br>Ozean, 10.15, <b>10.16</b> | als Vater von Indrajit, 10.18                         | von Jamadagni, 15.24-25                                                     |
| Sita als Freudenenergie, 10.22,                          | verglichen mit Hund, 10.22                            | von Kārtavīryārjuna, 15.17-<br>19, 23.24-26                                 |
| 11.35                                                    | verglichen mit Urin, 10.15,                           | •                                                                           |
| Sita getrennt von, 10.4, 10.11,                          | 10.15                                                 | für Nichtgottgeweihte gefähr-<br>lich, 4.15-16                              |
| 11.10, 11.16                                             | verursachte Störung, 10.15,                           | in Rāmas Königreich, 11.26-                                                 |
| tötete Dämonen, 10.5, 10.12                              | 10.15, <b>10.26</b>                                   | 28, 11.31-34                                                                |
| Paraśurāma besiegt von, 10.6-                            | Vibhīṣaṇa und, 10.16, 10.29                           | von Śaśabindu, 23.30-32                                                     |
| 7                                                        | als Visravas Sohn, 10.15<br>Waffen von, 10.21         | von Saubhari Rsi, 6.45-47                                                   |
| verehrte Sich Selbst, 11.1, 11.1                         | Rcīka Muni, 15.5-11                                   | Stolz aufgrund von, 15.24                                                   |
| verglichen mit Eberinkarna-<br>tion, 11.29               | Regen                                                 | verglichen mit Traum, 4.15-                                                 |
| verglichen mit Mond, 10.44                               | durch das Chanten von Hare                            | 16                                                                          |
| verunstaltete Śūrpanakhā,                                | Kṛṣṇa hervorgerufen,                                  | ist zeitweilig, 4.15-16                                                     |
| 10.4, 10.9                                               | 1.17, 20.24-26                                        | Siehe auch: Besitztümer, mate-<br>rielle; Geld; Gold                        |
| Vibhīşaņa und 10.16, 10.29,                              | Knappheit an, Ursache von,                            | Reine Geweihte des Höchsten                                                 |
| 10.31                                                    | 4.22                                                  | Herrn                                                                       |
| Waffen von, 10.9, 10.20                                  | durch Opfer, 14.47, 15.26                             | Ambarişa als, <b>4.13</b> , 4.17,                                           |
| Wettkampf um Sita, 10.6-7,                               | von Rsyasrnga verursacht,<br>23.7-10                  | 4.24, 4.48, 4.69, 5.6,                                                      |
| 20.15<br>zitiert in bezug auf Rāvaņa,                    | in Šāntanus Königreich,                               | 5.20, 5.24-26                                                               |
| zitiert in bezug auf Kavaņa,<br>10.22                    | 22.14-17                                              | von Ambarişa beschützt, 4.21                                                |
| zornig auf Ozean, 10.4, 10.13                            | Regierung                                             | beenden Anhaftung an Fami-                                                  |
| Rāma-rājya, 10.50                                        | von Ambarisa, war ideal, 4.21                         | lie, <b>4.65</b>                                                            |
| Siehe auch: Rāmacandra, Śrī,                             | Dämonen in der, 24.59                                 | sind befreit, 4.66- <b>67</b> , 5.26<br>Beziehung des Herrn zu, <b>4.68</b> |
| Königreich von                                           | gute und schlechte, 10.50                             | Chanten und Hören über den                                                  |
| Rāmāyana, echte und falsche Be-                          | im Kali-yuga, 15.15                                   | Herrn erfreut, 4.24                                                         |
| schreibungen des, 10.3                                   | materielle, im Gegensatz zu                           | definiert, 5.25, 11.25                                                      |
| Rantideva, König, 21.2-18                                | spiritueller, 4.21<br>Pflicht der, 24.59              | Disqualifikation für, 11.6                                                  |
| Rasa, ehelicher, 10.11                                   | von Rāma, 10.50- <b>51, 11.25</b>                     | frei von karma, 2.14                                                        |
| Rasātala                                                 | Varnāsrama-System verbes-                             | furchtlos, 4.47                                                             |
| definiert, 7.3                                           | sert, 10.51                                           | Ganga gereinigt durch, 9.6                                                  |
| als Zuflucht der Halbgötter,<br>20.31                    | vedische, im Gegensatz zu mo-                         | Gelehrte verglichen mit, 4.68                                               |
| Siehe auch: Hölle; Universum                             | derner, 4.21, 13.12                                   | Gemeinschaft mit, 21.18 gleiche Sicht der, 4.24, 4.65-                      |
| Rathitara, Angirā zeugte Söhne für,                      | Siehe auch: Gesellschaft,                             | 66                                                                          |
| 6.2-3                                                    | menschliche; König;<br>Ksatriyas; Politiker;          | Gott als Ziel der, 9.49                                                     |
| Raumfahrt                                                | Regierungsoberhäup-                                   | Hare-Kṛṣṇa-Bewegung ver-                                                    |
| von Durvāsā, 5.22                                        | ter                                                   | größert die Zahl der,                                                       |
| von mystischen yogis, 5.22                               | Regierungsoberhäupter                                 | 4.64                                                                        |
| Rāvaņa                                                   | beispielhafte, 10.55                                  | Herr kontrolliert von, 4.66                                                 |
| entführte Sitä, 10.10, 10.12,                            | im Kali-yuga, 15.15                                   | vom Herrn geführt, 4.66-68                                                  |
| 10.22-23<br>fürchtete Māndhātā, 6.33-34                  | nicht interessiert an Selbstver-<br>wirklichung, 18.2 | kennen die Absolute Wahrheit,<br>4.66, 5.25                                 |
|                                                          |                                                       | 9.00, J.ZJ                                                                  |

| - · - · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Reine Geweihte (Forts.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Revolution, Monarchien beseitigt                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Sahadevā, Frau von Vasudeva,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| mystischer yoga nicht von In-                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | durch, 15.26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 24.21-23, 24.52-55                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| teresse für, 4.25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Rg Veda, 17.1-3                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Sahadeva, Sohn von Divaka, 11.12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Prsadhra als, 2.14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Ripunjaya, Sohn von Suvīra,                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Sahadeva, Sohn von Haryabala,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Rantideva als, 21.16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 21.28-30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 17.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| schließen sich den Spielen des                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Ripuñjaya, Sohn von Viśvajit,                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Sahadeva, Sohn von Jarasandha,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Herrn an, 11.22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 22.49                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 22.9, 22.46-48                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| sehen den Herrn in allem, 9.44                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Rituelle Zeremonien                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Sahadeva, Sohn von Mitrayu, 22.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Tätigkeiten der, werden leicht                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | von Durvāsā, 4.37                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Sahadeva, Sohn von Pāṇḍu, 22.27-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| mißverstanden, 5.20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | bei der Geburt, 20.37                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| transzendentale Ebene der,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Kraft von mantras bei, 6.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Sahasrājit, Sohn von Bhajamāna,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 4.66, 8.24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | śrāddha. Siehe: Śrāddha-Ze-                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 24.6-8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Vergehen gegen, 4.68                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | remonie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Sahasrajit, Sohn von Yadu, 23.20-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Zufriedenheit der, 4.64, 9.45                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Siehe auch: Opfer                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <u>21</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Reinigung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Rkşa, Sohn von Ajamidha, 22.4-5                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Šakuntalā, 20.8-22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| durch Baladeva, 3.33                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Rksa, Sohn von Devätithi, 22.11                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Sama-darsinaḥ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| beseitigt materielle Erschei-                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Rkşas, 2.19, 10.42-43                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | definiert, 1.33, 21.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| nungsweisen, 19.25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Rohiņī, 24.46                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | reine Geweihte als, 4.66                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| durch Entsagung, 1.18, 4.26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Rohita                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Samādhi (Trance). Siehe: Medita-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| durch Ganga-Wasser, 9.9-14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | gab Śunaḥśepha an Hari-                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | tion                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| von Hariścandra, 7.25-26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ścandra, 7.20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Samanta-pañcaka, 16.18-19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| von heiligen Orten, durch reine                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | sollte geopfert werden, 7.10-                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Sāma Veda, 21.28-29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Gottgeweihte, 9.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <b>16</b> , 16.31                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Samsāra. Siehe: Kreislauf von Ge-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| durch hingebungsvolles Die-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Hariscandras Sohn, 7.9, 7.20                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | burt und Tod                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| nen, <b>5.16</b> , 18.51,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | als Haritas Vater, 8.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Samyāti, Sohn von Bahugava, 20.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 19.25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Romapada, Sohn von Dharma-                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Samyati, Sohn von Nahusa, 18.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| innere und äußere, 8.22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ratha, 23.7-10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Sanaka, 24.37                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Kṛṣṇa-Bewegung benötigt,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Romapada, Sohn von Vidarbha,                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Sanakas (Kumāras), 18.40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 8.22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 24.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Sanātana-dhāma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| menschliches Leben bestimmt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Rşabha, 22.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | definiert, 11.22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| für, 19.20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Ŗşi, definiert, 9.30                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Siehe auch: Spirituelle Welt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| der Ganga durch heilige Per-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Rückzug aus dem Familienleben,                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Sanjaya, Sohn von Bharmyaśva,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| sönlichkeiten, 9.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>19.2-4</b> , 19.12, 19.19                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 21.31-33                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| der Sinne, 18.51                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Siehe auch: Vānaprastha                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Sanjaya, Sohn von Krtanjaya,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| von Sünden, 9.6, 19,24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Rūpa Gosvāmī                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 12.13-14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| von Vasistha, nach Fluch ge-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | angeführt in bezug auf Gottge-                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Sanjaya, Sohn von Prati, 17.16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| gen Saudāsa, 9.23-24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | weihter und spirituel-                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Śańkara, Śrī. Siehe: Śiva                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Reinkarnation. Siehe: Kreislauf von                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ler Meister, 4.18-20                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Sankarşana (Balarama), Śrī, 24.53-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Geburt und Tod                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | zitiert in bezug auf Gottge-                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 55                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Religion, als Vorschriften des                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | weihter als befreite                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Sankhya-Philosophie, 8.13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Herrn, 10.22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Seele, 5.26, 13.9                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Sankīrtana-ya jita                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Religiöse Prinzipien                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | bestimmt für intelligente Men-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Befolger der, 10.54                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | S                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | schen, 4.22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| in bezug auf kşatriya und Frau,                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Caitanya zitiert in bezug auf,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 18.31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Sac-cid-ānanda-vivraha definiert                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 18.31<br>von Führern im Kali-yuga                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Sac-cid-ānanda-vigraha, definiert,                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1.17<br>Freiheit durch, 10.51                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 18.31<br>von Führern im Kali-yuga<br>ignoriert, 15.15                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 8.24, 10.11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1.17 Freiheit durch, 10.51 als gemeinsames Chanten,                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 18.31<br>von Führern im Kali-yuga<br>ignoriert, 15.15<br>hingebungsvolles Dienen als,                                                                                                                                                                                                                                                       | 8.24, 10.11<br>Sagara Mahārāja                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1.17 Freiheit durch, 10.51 als gemeinsames Chanten, 1.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 18.31<br>von Führern im Kali-yuga<br>ignoriert, 15.15<br>hingebungsvolles Dienen als,<br>18.40                                                                                                                                                                                                                                              | 8.24, 10.11<br>Sagara Mahārāja<br>aśvamedha-Opfer von, <b>8.7</b>                                                                                                                                                                                                                                                             | 1.17 Freiheit durch, 10.51 als gemeinsames Chanten, 1.17 für Kali-yuga, 6.22, 14.43,                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 18.31<br>von Führern im Kali-yuga<br>ignoriert, 15.15<br>hingebungsvolles Dienen als,<br>18.40<br>Sexualität in Übereinstimmung                                                                                                                                                                                                             | 8.24, 10.11<br>Sagara Mahārāja<br>aśvamedha-Opfer von, <b>8.7</b><br>von Aurva unterwiesen, <b>8.5-7</b> ,                                                                                                                                                                                                                    | 1.17 Freiheit durch, 10.51 als gemeinsames Chanten, 1.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| von Führern im Kali-yuga<br>ignoriert, 15.15<br>hingebungsvolles Dienen als,<br>18.40<br>Sexualitat in Übereinstimmung<br>mit, 18.32, 20.16                                                                                                                                                                                                 | 8.24, 10.11<br>Sagara Mahārāja<br>asvamedha-Opfer von, 8.7<br>von Aurva unterwiesen, 8.5-7,<br>8.30                                                                                                                                                                                                                           | 1.17 Freiheit durch, 10.51 als gemeinsames Chanten, 1.17 für Kali-yuga, 6.22, 14.43, 14.47, 16.23, 20.24- 26                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 18.31 von Führern im Kali-yuga ignoriert, 15.15 hingebungsvolles Dienen als, 18.40 Sexualität in Übereinstimmung mit, 18.32, 20.16 Wiederherstellung der, durch                                                                                                                                                                             | 8.24, 10.11 Sagara Mahārāja asvamedha-Opfer von, 8.7 von Aurva unterwiesen, 8.5-7, 8.30 Ehefrauen von, 8.8, 8.14                                                                                                                                                                                                              | 1.17 Freiheit durch, 10.51 als gemeinsames Chanten, 1.17 für Kali-yuga, 6.22, 14.43, 14.47, 16.23, 20.24- 26 segnet die Gesellschaft, 1.17                                                                                                                                                                                                                   |
| 18.31 von Führern im Kali-yuga ignoriert, 15.15 hingebungsvolles Dienen als, 18.40 Sexualitat in Übereinstimmung mit, 18.32, 20.16 Wiederherstellung der, durch den Herrn, 24.56-58                                                                                                                                                         | 8.24, 10.11 Sagara Mahārāja asvamedha-Opfer von, 8.7 von Aurva unterwiesen, 8.5-7, 8.30 Ehefrauen von, 8.8, 8.14 erhielt Gift bei seiner Geburt,                                                                                                                                                                              | 1.17 Freiheit durch, 10.51 als gemeinsames Chanten, 1.17 für Kali-yuga, 6.22, 14.43, 14.47, 16.23, 20.24- 26 segnet die Gesellschaft, 1.17 Wünsche werden erfüllt durch,                                                                                                                                                                                     |
| von Führern im Kali-yuga<br>ignoriert, 15.15<br>hingebungsvolles Dienen als,<br>18.40<br>Sexualität in Übereinstimmung<br>mit, 18.32, 20.16<br>Wiederherstellung der, durch<br>den Herrn, 24.56-58<br>Yadu befolgte, 18.40                                                                                                                  | 8.24, 10.11 Sagara Mahārāja asvamedha-Opfer von, 8.7 von Aurva unterwiesen, 8.5-7, 8.30 Ehefrauen von, 8.8, 8.14 erhielt Gift bei seiner Geburt, 8.4                                                                                                                                                                          | 1.17 Freiheit durch, 10.51 als gemeinsames Chanten, 1.17 für Kali-yuga, 6.22, 14.43, 14.47, 16.23, 20.24- 26 segnet die Gesellschaft, 1.17 Wünsche werden erfüllt durch, 14.43                                                                                                                                                                               |
| von Führern im Kali-yuga ignoriert, 15.15 hingebungsvolles Dienen als, 18.40 Sexualität in Übereinstimmung mit, 18.32, 20.16 Wiederherstellung der, durch den Herrn, 24.56-58 Yadu befolgte, 18.40 Renukä                                                                                                                                   | 8.24, 10.11 Sagara Mahārāja asvamedha-Opfer von, 8.7 von Aurva unterwiesen, 8.5-7, 8.30 Ehefrauen von, 8.8, 8.14 erhielt Gift bei seiner Geburt, 8.4 erhielt Pferd für Opfer von                                                                                                                                              | 1.17 Freiheit durch, 10.51 als gemeinsames Chanten, 1.17 für Kali-yuga, 6.22, 14.43, 14.47, 16.23, 20.24- 26 segnet die Gesellschaft, 1.17 Wünsche werden erfüllt durch, 14.43 Siehe auch: Chanten der Na-                                                                                                                                                   |
| von Führern im Kali-yuga ignoriert, 15.15 hingebungsvolles Dienen als, 18.40 Sexualitat in Übereinstimmung mit, 18.32, 20.16 Wiederherstellung der, durch den Herrn, 24.56-58 Yadu befolgte, 18.40 Renukå von Jamadagni verflucht und                                                                                                       | 8.24, 10.11 Sagara Mahārāja asvamedha-Opfer von, 8.7 von Aurva unterwiesen, 8.5-7, 8.30 Ehefrauen von, 8.8, 8.14 erhielt Gift bei seiner Geburt, 8.4 erhielt Pferd für Opfer von Arnsumān, 8.29                                                                                                                               | 1.17 Freiheit durch, 10.51 als gemeinsames Chanten, 1.17 für Kali-yuga, 6.22, 14.43, 14.47, 16.23, 20.24- 26 segnet die Gesellschaft, 1.17 Wünsche werden erfüllt durch, 14.43 Siehe auch: Chanten der Namen des Höchsten                                                                                                                                    |
| 18.31 von Führern im Kali-yuga ignoriert, 15.15 hingebungsvolles Dienen als, 18.40 Sexualität in Übereinstimmung mit, 18.32, 20.16 Wiederherstellung der, durch den Herrn, 24.56-58 Yadu befolgte, 18.40 Renukä von Jamadagni verflucht und wiederbelebt, 16.5-8                                                                            | 8.24, 10.11 Sagara Mahārāja asvamedha-Opfer von, 8.7 von Aurva unterwiesen, 8.5-7, 8.30 Ehefrauen von, 8.8, 8.14 erhielt Gift bei seiner Geburt, 8.4 erhielt Pferd für Opfer von Amsumān, 8.29 erreichte hochstes Ziel, 8.30                                                                                                  | 1.17 Freiheit durch, 10.51 als gemeinsames Chanten, 1.17 für Kali-yuga, 6.22, 14.43, 14.47, 16.23, 20.24- 26 segnet die Gesellschaft, 1.17 Wünsche werden erfüllt durch, 14.43 Siehe auch: Chanten der Namen des Höchsten Herrn; Prediger,                                                                                                                   |
| von Führern im Kali-yuga ignoriert, 15.15 hingebungsvolles Dienen als, 18.40 Sexualitat in Übereinstimmung mit, 18.32, 20.16 Wiederherstellung der, durch den Herrn, 24.56-58 Yadu befolgte, 18.40 Renukå von Jamadagni verflucht und                                                                                                       | 8.24, 10.11 Sagara Mahārāja asvamedha-Opfer von, 8.7 von Aurva unterwiesen, 8.5-7, 8.30 Ehefrauen von, 8.8, 8.14 erhielt Gift bei seiner Geburt, 8.4 erhielt Pferd für Opfer von Amsumān, 8.29 erreichte hochstes Ziel, 8.30 Name von, Bedeutung von, 8.4                                                                     | 1.17 Freiheit durch, 10.51 als gemeinsames Chanten, 1.17 für Kali-yuga, 6.22, 14.43, 14.47, 16.23, 20.24- 26 segnet die Gesellschaft, 1.17 Wünsche werden erfüllt durch, 14.43 Siehe auch: Chanten der Namen des Höchsten Herrn; Prediger, Kṛṣṇa-bewußte                                                                                                     |
| von Führern im Kali-yuga ignoriert, 15.15 hingebungsvolles Dienen als, 18.40 Sexualität in Übereinstimmung mit, 18.32, 20.16 Wiederherstellung der, durch den Herrn, 24.56-58 Yadu befolgte, 18.40 Renukä von Jamadagni verflucht und wiederbelebt, 16.5-8 als Jamadagnis Gemahlin,                                                         | 8.24, 10.11 Sagara Mahārāja asvamedha-Opfer von, 8.7 von Aurva unterwiesen, 8.5-7, 8.30 Ehefrauen von, 8.8, 8.14 erhielt Gift bei seiner Geburt, 8.4 erhielt Pferd für Opfer von Amsumān, 8.29 erreichte höchstes Ziel, 8.30 Name von, Bedeutung von, 8.4 Söhne von, 8.8-12, 8.14,                                            | 1.17 Freiheit durch, 10.51 als gemeinsames Chanten, 1.17 für Kali-yuga, 6.22, 14.43, 14.47, 16.23, 20.24- 26 segnet die Gesellschaft, 1.17 Wünsche werden erfüllt durch, 14.43 Siehe auch: Chanten der Namen des Höchsten Herrn; Prediger, Krşna-bewußte Sankrti, Sohn von Jayasena, 17.17                                                                   |
| 18.31 von Führern im Kali-yuga ignoriert, 15.15 hingebungsvolles Dienen als, 18.40 Sexualitat in Übereinstimmung mit, 18.32, 20.16 Wiederherstellung der, durch den Herrn, 24.56-58 Yadu befolgte, 18.40 Renukå von Jamadagni verflucht und wiederbelebt, 16.5-8 als Jamadagnis Gemahlin, 15.12-13, 16.2, 16.11                             | 8.24, 10.11 Sagara Mahārāja asvamedha-Opfer von, 8.7 von Aurva unterwiesen, 8.5-7, 8.30 Ehefrauen von, 8.8, 8.14 erhielt Gift bei seiner Geburt, 8.4 erhielt Pferd für Opfer von Amsumān, 8.29 erreichte hochstes Ziel, 8.30 Name von, Bedeutung von, 8.4 Sohne von, 8.8-12, 8.14, 9.12-14                                    | 1.17 Freiheit durch, 10.51 als gemeinsames Chanten, 1.17 für Kali-yuga, 6.22, 14.43, 14.47, 16.23, 20.24- 26 segnet die Gesellschaft, 1.17 Wünsche werden erfüllt durch, 14.43 Siehe auch: Chanten der Namen des Höchsten Herrn; Prediger, Kṛṣṇa-bewußte Saṅkṛti, Sohn von Jayasena, 17.17 Saṅkṛti, Sohn von Nara, 21.1                                      |
| von Führern im Kali-yuga ignoriert, 15.15 hingebungsvolles Dienen als, 18.40 Sexualitat in Übereinstimmung mit, 18.32, 20.16 Wiederherstellung der, durch den Herrn, 24.56-58 Yadu befolgte, 18.40 Renuka von Jamadagni verflucht und wiederbelebt, 16.5-8 als Jamadagnis Gemahlin, 15.12-13, 16.2, 16.11 Revati                            | 8.24, 10.11 Sagara Mahārāja asvamedha-Opfer von, 8.7 von Aurva unterwiesen, 8.5-7, 8.30 Ehefrauen von, 8.8, 8.14 erhielt Gift bei seiner Geburt, 8.4 erhielt Pferd für Opfer von Amsumān, 8.29 erreichte hochstes Ziel, 8.30 Name von, Bedeutung von, 8.4 Sohne von, 8.8-12, 8.14, 9.12-14 tötete Sohne von Talarangha,       | 1.17 Freiheit durch, 10.51 als gemeinsames Chanten, 1.17 für Kali-yuga, 6.22, 14.43, 14.47, 16.23, 20.24- 26 segnet die Gesellschaft, 1.17 Wünsche werden erfüllt durch, 14.43 Siehe auch: Chanten der Namen des Höchsten Herrn; Prediger, Kṛṣṇa-bewußte Saṅkṛti, Sohn von Jayasena, 17.17 Saṅkṛti, Sohn von Nara, 21.1 Sannyāsa (Lebensstand der Entsa-     |
| 18.31 von Führern im Kali-yuga ignoriert, 15.15 hingebungsvolles Dienen als, 18.40 Sexualitat in Übereinstimmung mit, 18.32, 20.16 Wiederherstellung der, durch den Herrn, 24.56-58 Yadu befolgte, 18.40 Renukå von Jamadagni verflucht und wiederbelebt, 16.5-8 als Jamadagnis Gemahlin, 15.12-13, 16.2, 16.11                             | 8.24, 10.11 Sagara Mahārāja asvamedha-Opfer von, 8.7 von Aurva unterwiesen, 8.5-7, 8.30 Ehefrauen von, 8.8, 8.14 erhielt Gift bei seiner Geburt, 8.4 erhielt Pferd für Opfer von Amsumān, 8.29 erreichte hochstes Ziel, 8.30 Name von, Bedeutung von, 8.4 Sohne von, 8.8-12, 8.14, 9.12-14 totete Sohne von Talaraṅgha, 23.28 | 1.17 Freiheit durch, 10.51 als gemeinsames Chanten, 1.17 für Kali-yuga, 6.22, 14.43, 14.47, 16.23, 20.24- 26 segnet die Gesellschaft, 1.17 Wunsche werden erfüllt durch, 14.43 Siehe auch: Chanten der Namen des Hochsten Herrn; Prediger, Kṛṣṇa-bewußte Saṅkṛti, Sohn von Jayasena, 17.17 Saṅkṛti, Sohn von Nara, 21.1 Sannyāsa (Lebensstand der Entsagung) |
| von Führern im Kali-yuga ignoriert, 15.15 hingebungsvolles Dienen als, 18.40 Sexualität in Übereinstimmung mit, 18.32, 20.16 Wiederherstellung der, durch den Herrn, 24.56-58 Yadu befolgte, 18.40 Renukä von Jamadagni verflucht und wiederbelebt, 16.5-8 als Jamadagnis Gemahlin, 15.12-13, 16.2, 16.11 Revati als Kakudmis Tochter, 3.29 | 8.24, 10.11 Sagara Mahārāja asvamedha-Opfer von, 8.7 von Aurva unterwiesen, 8.5-7, 8.30 Ehefrauen von, 8.8, 8.14 erhielt Gift bei seiner Geburt, 8.4 erhielt Pferd für Opfer von Amsumān, 8.29 erreichte hochstes Ziel, 8.30 Name von, Bedeutung von, 8.4 Sohne von, 8.8-12, 8.14, 9.12-14 tötete Sohne von Talarangha,       | 1.17 Freiheit durch, 10.51 als gemeinsames Chanten, 1.17 für Kali-yuga, 6.22, 14.43, 14.47, 16.23, 20.24- 26 segnet die Gesellschaft, 1.17 Wünsche werden erfüllt durch, 14.43 Siehe auch: Chanten der Namen des Höchsten Herrn; Prediger, Kṛṣṇa-bewußte Saṅkṛti, Sohn von Jayasena, 17.17 Saṅkṛti, Sohn von Nara, 21.1 Sannyāsa (Lebensstand der Entsa-     |

| Sannyāsa (Forts.)                                         | Satyadhrti, Sohn von Śatānanda,                               | Schlange(n) (Forts.)                              |
|-----------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| im Kali-yuga verboten, 20.24-                             | 21.34                                                         | Schwester der, heiratete Puru-                    |
| 26, 22.15                                                 | Satyajit, Sohn von Kanka, 24.41                               | kutsa, 7.2                                        |
| Sannyāsī                                                  | Satyajit, Sohn von Sunitha, 22.49                             | segneten Purukutsa, 7.3                           |
| Brhad-vrata-brahmacārī wird,                              | Satyavati, 15.5-6, 15.8-13                                    | Schönheit                                         |
| 4.1                                                       | Satyavatī, 22.20-25                                           | von Eigenschaften bestimmt,                       |
| Einkommen von, 18.25                                      | Satyavrata, König                                             | 15.40                                             |
| Fall eines, 18.40                                         | als Vaivasvata Manu, 1.2-3                                    | von Cyavana und den Asvini-                       |
| Haushälter wird, 4.29                                     | Siehe auch: Triśańku                                          | kumāras aufgrund des<br>Sees des Lebens, 3.15     |
| Respekt gegenüber, 9.6<br>Śāntanu Mahārāja, 21.36, 22.12- | Satya-yuga<br>Verehrung im, 14.48-49                          | von Śrī Kṛṣṇa, 24.63- <b>65</b>                   |
| 20                                                        | verglichen mit Kali-yuga,                                     | von Śakuntala, 20.8-10                            |
| Saptarsi-mandala, definiert, 16.24                        | 10.51, 14.49                                                  | von Purŭrava, 14.2, 14.15-18                      |
| Sarasvati-Fluß, <b>4.22</b> , <b>14.33</b> , <b>16.23</b> | im yuga-Zyklus, 3.32                                          | von Urvaśi, 14.22                                 |
| Sarayū-Fluß, <b>8.15-16</b>                               | Saubhari Muni                                                 | Schöpfung                                         |
| Śarmisthā                                                 | begehrte Sexualität, 6.39-40,                                 | vom Herrn kontrolliert, 10.22                     |
| Devayānī und, 18.6-18, 18.24,                             | 6.52                                                          | der Herr transzendental zur,                      |
| 18.27, <b>18.28-29</b> ,                                  | beleidigte Garuda, 6.49                                       | <b>1.8</b> , 1.8                                  |
| 18.33-34                                                  | erlangte die Vollkommenheit,                                  | Nārāyaņa jenseits der, 10.11                      |
| Yayāti und, 18.4, 18.30,                                  | <b>6.45-46</b> , 6.54                                         | von Rākşasas mißverstanden,                       |
| 18.32                                                     | Familienleben von, 6.45-46,                                   | 10.22                                             |
| Sārvabhauma, 22.10                                        | 6.52-53                                                       | Ursache der, 5.5                                  |
| Saryāti, König                                            | Fische verursachten sexuelle                                  | verglichen mit eingebildeter                      |
| besuchte den aśrama von Cya-                              | Erregung bei, 6.39-                                           | Stadt, 9.47                                       |
| vana, 3.2-9, 3.18                                         | 40, 6.49-52                                                   | Siehe auch: Materielle Welt;                      |
| Cyavana heiratete Tochter von,                            | Gemahlinnen von, 6.43-44,                                     | Universum                                         |
| 3.9                                                       | 6.53, 6.55                                                    | Schüler                                           |
| fürchtete sich vor Cyavana, 3.8                           | lebte als vānaprastha, 6.45-46,                               | Familienmitglieder verglichen                     |
| hörte von Sukanyā über die<br>Verjüngung von Cya-         | 6.53<br>materielle Reichtümer von,                            | mit, 1.38-39<br>spiritueller Meister erleidet die |
| vana, 3.22, 3.23                                          | 6.45-47                                                       | Sünden des. 9.5                                   |
| Söhne von. 3.27                                           | von Sinnenbefriedigung ent-                                   | Siehe auch: Brahmacārīs; Ge-                      |
| als Sohn von Manu, 1.11-12,                               | täuscht, 6.48-52                                              | weihte des Höchsten                               |
| 3.1                                                       | Söhne von, 6.52                                               | Herrn                                             |
| als Sukanyās Vater, 3.2, 3.20,                            | Ver jüngung von, 6.41-43                                      | Schülernachfolge (paramparā)                      |
| <b>3.21</b> -22                                           | wünschte sich Mandhatas                                       | brāhmanas, ksatriyas, vaisyas,                    |
| Verdauungsstörungen über-                                 | Töchter, 6.39-40                                              | in, 1.38-39                                       |
| raschten, 3.5-6                                           | als yogi, <b>6.41-42</b> , 6.45-46,                           | Familiendynastie verglichen                       |
| vollzog Soma-yajña, 3.24                                  | 6.52                                                          | mit, 1.38-39                                      |
| Śaśabindu, 23.30-32                                       | zitiert in bezug auf materielle                               | Schutz                                            |
| Śāstras (vedische Literatur). Siehe:                      | Bindung, <b>6.51</b>                                          | für Ambarīşa, 4.48, 5.6                           |
| Veden, Namen bestimm-                                     | zitiert in bezug auf seine se-                                | für Bālika, 9.40                                  |
| ter vedischer Schriften                                   | xuelle Anziehungs-                                            | für brähmanas, 24.59                              |
| Šatānīka, Sohn von Janamejaya,                            | kraft, <b>6.41-42</b><br>Saudāsa, König                       | des dharma durch Sudar-                           |
| 22.38-39                                                  | Ehefrau von, 9.18, 9.23-24                                    | śana- <i>cakra</i> , 5.6                          |
| Satanika, Sohn von Nakula, 22.29                          | entsagte sexueller Betätigung,                                | Durvāsā suchte, 4.50-52,                          |
| Śatānīka, Sohn von Sudāsa, 22.43                          | 9.38                                                          | <b>4.55-62</b> , 4.65                             |
| Satī-Ritus                                                | als Menschenfresser, 9.25-27,                                 | existiert nicht für solche, die                   |
| Aurva verbot Bāhukas Gemah-                               | 9.33                                                          | Vaisnavas beleidigen,                             |
| lin den, 8.3                                              | Namen von, 9.18, 9.25, 9.36                                   | 4.71<br>für Frauen, 10.11, 14.38,                 |
| definiert, 9.32                                           | Vasistha und, 9.18-24, 9.33,                                  | 19.3, 19.8                                        |
| Şatrughna, 24.16-18                                       | 9.37-38                                                       | für Gottgeweihte, <b>4.28</b> , <b>4.48</b> ,     |
| Satrughna, Šrī                                            | verschlang einen brähmana,                                    | <b>4.65</b> , 11.23                               |
| begrüßte Rama, 10.42-43                                   | 9.33                                                          | für Kühe. 15.25                                   |
| gehört zum visnu-tattva, 10.2                             | Saunaka, 17.1-3, 22.38                                        | für Sitä. 10.11                                   |
| gründete Mathurā, 11.13-14                                | Sāvitra, definiert, 14.46                                     | Śukadeva Gosvāmi betete zu                        |
| Mutter von, 10.47<br>Söhne von, 11.13-14                  | Scheidung, nicht in vedischer Kul-<br>tur, 3.10, 3.21, 20.15, | Rāma um, 10.4-5                                   |
| als Sohn von Dasaratha. 10.2                              | 20.22                                                         | vor Sünde, 9.6                                    |
| tötete einen Raksasa, 11.13-14                            | Schicksal. Siehe: Karma; Vorse-                               | Schwangerschaft. Siehe: Kinder                    |
| Sattva-guna. Siehe: Tugend, Er-                           | hung                                                          | Schweine in Vrndavana, 19.19                      |
| scheinungsweise der                                       | Schlange(n)                                                   | See des Lebens                                    |
| Satyadhrti, Sohn von Krtimän,                             | Janamejaya kämpfte mit,                                       | Aśvinī-kumāras zitiert in be-                     |
| 21.27                                                     | 22.36                                                         | zug auf, 3.13                                     |
| = ::=:                                                    | -                                                             | <b>3</b> · · · ·                                  |

| See des Debells (1 01ts.)                      | Sciosive wilking (1 orts.)                            | Similation realiguity                                                  |
|------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|
| Cyavana und Aśvini-kumāras                     | hingebungsvoller Dienst als,                          | Ambarīşa hatte kein Interess                                           |
| im, 3.14, 3.19                                 | 7.25-26                                               | an, 4.18-20                                                            |
| Seele                                          | menschliches Leben für, 18.2,                         | Entsagung von, 19.16                                                   |
| beschäftigt im hingebungsvol-                  | 19.4, 19.20                                           | Materialisten haften an, 9.44                                          |
| len Dienst, 7.25-26                            | Nichtgottgeweihte vergessen,                          | Saubhari Muni war enttäusch                                            |
| Freiheit für, 6.54, 7.25-26                    | 4.15-16                                               | von, 6.48                                                              |
| Rāma verglichen mit befreiter,                 | Politiker sehen keine Notwen-<br>digkeit für, 18.2    | Selbstverwirklichung vergli                                            |
| 10.8                                           | Sinnenbefriedigung verglichen                         | chen mit, 18.2                                                         |
| Rāvaņas, wurde verdammt,<br>10.28, 10.28       | mit, 18.1                                             | ist Unsinn, 18.39, 24.59                                               |
| voller W issen, 7.25-26                        | wird vollendet auf Brahma-                            | yajñas statt, 14.43, 15.26                                             |
| verschieden vom Körper, 1.33,                  | loka, 5.22                                            | Siehe auch: Anhaftung, mate<br>rielle; Sexualitä                       |
| 13.27, 19.5-6, 19.20,                          | Siehe auch: Gotteserkenntnis;                         | Wünsche, materielle                                                    |
| 19.27-28                                       | Krsna-Bewußtsein;                                     |                                                                        |
| Siehe auch: Lebewesen                          | Meditation                                            | Sinneskontrolle                                                        |
| Seelen, bedingte                               | Senāmukha, definiert, 15.30                           | von Prsadhra, 2.10-13                                                  |
| Befreiung der, 24.59                           | Sexualität                                            | verglichen bei Gottgeweihten<br>und mystischem yog                     |
| von den Erscheinungsweisen                     | in atheistischer Schöpfungs-                          | 4.25                                                                   |
| der Natur kontrol-                             | theorie, 24.58                                        |                                                                        |
| liert, 8.22-23, 10.23,                         | in der Bewegung für Kṛṣṇa-                            | Sinnesobjekte                                                          |
| 24.58                                          | Bewußtsein, 18.39,                                    | fünf aufgezählt, <b>5.3</b><br>Sudarsana- <i>cakra</i> als, <b>5.3</b> |
| Leiden der, 24.58                              | 19.16, 20.16                                          | Śira, definiert, 13.18                                                 |
| in <i>māyā</i> , 19.19                         | von Brhaspati und Mamata,                             | Śiśupāla, <b>24.40</b>                                                 |
| materiell angehaftet, <b>9.47</b> ,<br>9.47    | 20.36                                                 | Sitādevī                                                               |
| Mitleid des Herrn mit,                         | Entsagung von, 19.11-12                               | im Feuertest, 10.11                                                    |
| 24.57-58                                       | Familienleben für, 19.10                              | als Gemahlin von Rāma, 10.3                                            |
| Siehe auch: Lebewesen; Men-                    | Gleichnis der Ziegen, 19.2-11                         | 10.11. <b>10.54-55</b>                                                 |
| schen; Seele; Tiere                            | Materialisten vertieft in, 19.5-                      | 20.15                                                                  |
| Seelen, befreite                               | 6, <b>19.17</b>                                       | ging in die Erde ein, 11.15                                            |
| erdulden Dualität, 13.27                       | menschliche, 14.20, 14.42<br>von Purūravā und Urvašī, | als Göttin des Glücks, 10.6-7                                          |
| Gottgeweihte als, 13.9                         | 14.24-25, 14.41                                       | illusorische Form von, 10.11                                           |
| Siehe auch: Reine Geweihte des                 | religiöse, 18.32, 20.16                               | ist keusch, 10.27, 10.55                                               |
| Höchsten Herrn                                 | Saudāsa entsagt der, 9.38                             | Macht von, 10.26-27                                                    |
| Seelenwanderung. Siehe: Kreislauf              | unzulässige, 9.16-17, 20.24-                          | von Rama gefunden, 10.30-31                                            |
| von Geburt und Tod                             | 26, 20.37                                             | von Rama getrennt, 10.4                                                |
| Segnung                                        | verursacht Seelenwanderung,                           | <b>10.11</b> , 10.11, 11.16                                            |
| abgelehnt von Prahlada, 11.6                   | 18.39                                                 | von Rama im Wettstreit er                                              |
| der brāhmaņas für Yuvanāsva,                   | Vındavana nicht für, 19.19                            | obert, 10.6-7, 20.15                                                   |
| 6.32                                           | Yayāti entsagte der, 19.1,                            | mit Rama im Wald, 10.4                                                 |
| für den Gottgeweihten, 18.43                   | 19.19                                                 | als Rāmas Freudenenergie                                               |
| von Halbgöttern, 1.18, 21.16                   | von Yayati und Sarmiştha,                             | 10.22, <b>11.35</b>                                                    |
| der Halbgötter für Nimi, 13.11                 | 18.30-32                                              | bei Rāmas Rückkehr nach<br>Ayodhyā, 10.42-46                           |
| Hare-Kṛṣṇa-Bewegung als, für                   | Siehe auch: Lust; Sinnenbefrie-                       | Rāma trennte Sich von, 11.10                                           |
| Gesellschaft, 7.7<br>von Jamadagni für Paraśu- | digung; Verlangen,<br>materielle                      | 11.15                                                                  |
| rāma, 16.7-8                                   | Siddhaloka, Einwohner von. 5.22                       | von Rāvaņa entführt, 10.10-                                            |
| Khaţvāṅga nicht interessiert                   | Siddhas, definiert, <b>16.26</b> , 23.20-21           | 12, 10.22-23                                                           |
| an, 9.42, 9.45                                 | Sini, Sohn von Anamitra, 24.13                        | Söhne von, 11.12, 11.15                                                |
| der Schlangen für Purukutsa,                   | Śini, Sohn von Bhajamāna, 24.26                       | ist transzendental, 10.6-7                                             |
| 7.3                                            | Śini, Sohn von Garga, 21.19-20                        | bei Vālmīki, 11.10-11, 11.15                                           |
| von Śiva, schnell erlangt, 9.8                 | Śini, Sohn von Yadhājit, 24.12                        | Vater von, 13.18                                                       |
| von Śukrācārya für Yayāti,                     | Sinne                                                 | Śiva                                                                   |
| 18.37                                          | vom Ambarīşa im hingebungs-                           | als Āśutoşa, 9.8                                                       |
| von Varuņa für Hariścandra,                    | vollen Dienst beschäf-                                | Aufenthaltsort von, 4.55                                               |
| 7.9                                            | tigt, 4.18-20                                         | von Bhagiratha erfreut, 9.8                                            |
| für Vasistha, auf Sudyumnas                    | der Herr befindet Sich jenseits                       | beteiligt an der Erhaltung des                                         |
| W unsch hin, 1.38-39                           | der, 14.47                                            | Universums, 9.7                                                        |
| für Vasiştha, auf Manus                        | Krsna gibt Zufriedenheit für                          | Bogen von, 10.6-7                                                      |
| Wunsch hin, 1.21-22                            | die, 9.43                                             | als Brhaspatis Verbundeter                                             |
| Selbst. Siehe: Seele                           | reine und unreine, 18.51                              | 14.6                                                                   |
| Selbstverwirklichung                           | verglichen mit Füchsen, 14.36                         | erteilte Sudyumna Segnung                                              |
| Gott als Ziel der, 13.3                        | Siehe auch: Körper, materieller                       | 1.38.40                                                                |
|                                                |                                                       |                                                                        |

| Siva (Forts.)                                        | Sonne (Forts.)                               | Śruta, Sohn von Subhāṣaṇa, 13.25   |
|------------------------------------------------------|----------------------------------------------|------------------------------------|
| forderte Nābhāgas Ansprüche                          | verglichen mit dem Herrn, 9.5                | Śruta, Sohn von Vasudeva, 24.52-   |
| auf Reichtum heraus,                                 | verglichen mit hingebungsvol-                | . 55                               |
| 4.6-7                                                | lem Dienst, 9.6                              | Śrutakirti, Sohn von Arjuna, 22.29 |
| gab Durvāsā Rat, 4.57-59                             | Sonnengott                                   | Srutakīrti, Tochter von Sūra,      |
| Gangā aufgefangen von, 9.7-9                         | Kuntī mit, 24.33-35                          | 24.28-31, 28.38                    |
| Höchster Herr in übergeordne-                        | Tochter von, 22.4-5                          | Śrutasena, 11.13-14                |
| ter Stellung zu,                                     | Spirituelle Energie. Siehe: Brahman          | Śrutasena, Sohn von Bhīma, 22.29   |
| 4.56 <b>-59</b> , 4.63, 4.71                         | (das unpersönliche Abso-                     | Srutasena, Sohn von Parīkşit,      |
| als Inkarnation der Unwissen-                        | lute); Höchster Herr; Seele;                 | 22.35                              |
| heit, 9.7                                            | Spirituelle Welt                             | Śrutaśravā, Sohn von Mārjāri,      |
| kennt Vergangenheit, Gegen-                          | Spiritueller Meister (guru)                  | 22.46-48                           |
| wart, Zukunft, 4.57-                                 | Absolute Wahrheit erlangt                    | Śrutaśrava, Sohn von Somapi, 22.9  |
| 59                                                   | durch, 4.63, 10.3                            | Śrutaśrava, Tochter von Śura,      |
| von Materialisten verehrt, 9.8                       | brāhmaņas als, 1.38-39                       | 24.28-31, 24.39                    |
| Parvati und, 1.30-31, 1.38-39                        | <i>bṛhad-vrata-brahmacārī</i> lebt           | Śrutayu, Sohn von Arişţanemi,      |
| Rantideva und, 21.15-16                              | beim, 4.1                                    | 13.23                              |
| verglichen mit Yoghurt, 9.7                          | Dienst für, Krsnas Barmher-                  | Śrutayu, Sohn von Purūrava, 15.1-  |
| verweigerte Durvāsā Schutz,                          | zigkeit durch, 4.63                          | 3                                  |
| 4.56                                                 | erleidet die Sünden des Schü-                | Stadtbewohner                      |
| zitiert in bezug auf:                                | lers, 9.5                                    | flüchten in den Wald, 15.15        |
| Sudyumna, 1.38-39                                    | Frau des, 19.17                              | Krsna-Bewußtsein für, 15.15        |
| Stellung der Halbgötter,                             | Pflicht des, 2.9, 4.18-20                    | Sterne, die sieben, 16.24          |
| 4.56                                                 | Vasistha als, 1.16. 1.36                     | Stolz, falscher                    |
| W issen, 4.10                                        | Siehe auch: Ācāryas                          |                                    |
| Wohlstand durch Opfer,                               | Spirituelle Welt                             | durch hingebungsvollen Dienst      |
| 4.11                                                 | Durvāsā floh zur, 4.60                       | beseitigt, 9.47                    |
| Skanda Purāna, zitiert in bezug auf                  | Ehefrau folgt Ehemann zur,                   | von Kārtavīryārjuna, 15.17-        |
| Rāvaņa und Sītā, 10.11                               | 6.55                                         | <b>19</b> , 15.24, <b>15.26</b>    |
| Sklave(n)                                            | Gefühle der Trennung in,                     | von Soma, 14.4                     |
| Handel mit, seit unvordenkli-                        | 11.16-17                                     | ist strafbar, 15.24                |
| chen Zeiten, 7.20                                    | im Gegensatz zur materiellen                 | Stotra-ratna, zitiert in bezug auf |
| westliche Menschen verglei-                          | Welt, 11.16-17,                              | Dienst für den Herrn, 8.24         |
| chen vedische Ehefrau                                | 24.58                                        | Subhadra, 24.47-48                 |
| mit, 3.10                                            | Gottgeweihte werden erhoben                  | Subhadra, 22.33, 24.53-55          |
| Sohn (Söhne)                                         | in die, 4.24, 11.22                          | Suci, 13.22                        |
| drei Klassen von, 18.44                              | Planeten in, 11.19                           | Śuci, Sohn von Śuddha, 17.11       |
| drei Wege für Geburt eines,                          | surabhi-Kühe in, 15.24                       | Suci, Sohn von Vipra, 22.46-48     |
| 18.44                                                | Wissen über den Herrn führt                  | Suci, Sohn von Vipra, 22.46-48     |
| gute und schlechte, 10.15                            | zur. 2.14                                    | Sudarsana, 12.5                    |
| uneheliche, 20.37                                    | Siehe auch: Vmdāvana                         | Sudarsana, Ehemann von Ogha-       |
| Vater gerettet von, 20.22                            | Śraddhā                                      | vati, 2.18                         |
| Siehe auch: Kind                                     |                                              | Sudarsana-cakra                    |
| Soma (Mondgott)                                      | als Manus Ehefrau, 1.11-12,                  | von Ambarīşa besänftigt, 5.12      |
| als Budhas Vater, 14.14                              | 1.14, 6.4                                    | Ambarişa betete zu, 5.3-9          |
| entführte Brhaspatis Frau, 6.5                       | störte das Opfer für Manu,                   | anwesend auf Schlachtfeld, 5.8     |
| falscher Stolz in, 14.5                              | 1.15-16                                      | Ausstrahlung des, 5.3, 5.6-7       |
| kämpfte mit Brhaspati, 14.6,                         | Śrāddha-Zeremonie                            | als Beschützer                     |
| 14.11                                                | Beschreibung der, 10.29                      | von Ambarīsa, <b>4.48</b> , 5.6    |
| Opfer von, 14.4                                      | von Iksvāku, 6.6                             | des dharma, 5.6                    |
| Tārā und, <b>14.4-5</b> , 14.9                       | Tierjagd für, 6.7                            | der Gottgeweihten, 4.28,           |
| Universum erobert von. 14.4                          | Zeitpunkt für, <b>6.6</b><br>Śravana-kirtana | 4.48                               |
| verbündete sich mit Sukra,                           | definiert, 11.23                             | des Universums, 5.6                |
| 14.6                                                 |                                              | Name des, Bedeutung des, 5.5       |
| Somadatta, 2.35-36, 22.18-19                         | Siehe auch: Chanten                          | reinigte Durvāsās Intelligenz,     |
| Somapi, 22.9                                         | Śrideva, 24.21-23, 24.51                     | 5.20                               |
| Soma-ya jña, 3.24                                    | Śrīdhara Svāmī, zitiert in bezug             | verglichen mit Komet, 5.6          |
| Soma-rasa, den Aśvini-kumāras er-                    | auf:                                         | vernichtete Dämonen, 5.6, 5.8      |
|                                                      | Ikşvāku und Manu. 6.4                        | verschonte Durväsä, 5.11           |
| laubt, 3.12, 3.24, 3.26<br>Sonne                     | Siva und Angira, 14.6                        |                                    |
|                                                      | Sringara-rasa, definiert, 10.11              | Sudāsa, Sohn von Brhadratha,       |
| Brahma jyoti verglichen mit<br>Strahlen der, 4.39-40 | Smjaya, Sohn von Kalanara, 23.1              | 22.43                              |
| vom Herrn kontrolliert, 10.16                        | Smjaya, Sohn von Süra, 24.28-31,             | Sudāsa, Sohn von Mitrāyu, 22.1     |
| vom Sudarsana-cakra erleuch-                         | 24.42<br>Sauta Sahn yan Phagiratha 9 16      | Sudeva, 8.1                        |
| tet, 5.3, 5.6                                        | Śruta, Sohn von Bhagiratha, 9.16-<br>17      | Sudeva, 24.21-23                   |
| ici, 3.3, 3.0                                        | 1/                                           | Sudhanu, 22.4-5                    |
|                                                      |                                              |                                    |

| Sudhṛti, 2.29                                     | Sukanyá (Forts.)                                                  | Sünden (Forts.)                        |
|---------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| Sudhrti, 13.15                                    | bohren von Glüh-                                                  | vier, aufgezählt, 9.16-17              |
| Śūdra(s)                                          | wurmchen, 3.7                                                     | Sunitha, Sohn von Santati, 17.8        |
| Eigenschaft des, 15.40, 16.28                     | Śukra, 14.6                                                       | Sunitha, Sohn von Susena, 22.41        |
| entartet in Heiratsgebräuchen,                    | Śukra, definiert, 14.46, 19.10                                    | Śūra, Sohn von Devamīdha, 24.27        |
| 3.21                                              | Śukrācārya                                                        | Śūra, Sohn von Madirā, 24.47-48        |
| heutige Bevölkerung als, 2.24,                    | als brahmana, 18.5                                                | Śūra, Sohn von Vidūratha, 24.26        |
| 6.7                                               | Devayanis Vater, 18.4, 18.22,                                     | Surabhi-Kuh                            |
| Pflicht des, 24.59                                | 18.24-25, <b>18.27</b>                                            | von Kartaviryar juna gestohlen,        |
| Unterweisung in bezug auf                         | gab Balis Soldaten ihre Jugend                                    | 15.26-27                               |
| Fleischessen für, 6.7                             | zurück, 3.11                                                      | von Parasurama befreit. 15.36          |
| Sudyumna                                          | als Kacas spiritueller Meister,                                   | Suras. Siehe: Geweihte des Höch-       |
| lla wurde zu. 1.21                                | 18.20-22                                                          | sten Herrn; Halbgötter                 |
| als König, 1.38-42                                | mißbrauchte mystische Kraft,                                      | Suratha, Sohn von Jahnu, 22.9-10       |
| als Manus Sohn, 1.36, 2.1                         | 19.10                                                             | Suratha, Sohn von Ranaka, 12.15        |
| nahm abwechselnd männliche                        | priesterliche Betätigung verur-                                   | Śūrpanakhā, 10.4                       |
| und weibliche Form                                | teilt von, 18.25                                                  | Surya-Dynastie, 12.6                   |
| an, 1.39-40                                       | Vrsaparva und, 18.26-29                                           | Susena, Sohn von Vasudeva,             |
| Śivas Segnungen für, 1.38-40                      | Yayati und, 18.30-32, 18.36-                                      | 24.53-55                               |
| Söhne von, 1.41                                   | <b>37</b> , 19.10                                                 | Susena, Sohn von Vrstiman, 22.41       |
| als vānaprastha, 1.42, 2.1                        | Sukumāra-W ald                                                    | Sūta Gosvāmī, zitiert in bezug auf     |
| Vasistha verehrte Siva zum                        | Śiva und Umā im. 1.25                                             | Śukadeva und Pariksit,                 |
| Nutzen von, 3.37                                  | Sudyumna im, 1.26, 1.33                                           | 1.6                                    |
| wurde eine Frau, 1.26. 1.33-                      | Sumati, Ehefrau von Sagara, 8.8                                   | Sutapa, Sohn von Antarikşa, 12.12      |
| 34, 1.36                                          | Sumati, Sohn von Dyumatsena,                                      | Sutapa, Sohn von Hema, 23.3-4          |
| Sugriva                                           | 22.46-48                                                          | Suvīra, Sohn von Devasravā, 24.41      |
| kehrte mit Rāma zurück.                           | Sumati, Sohn von Nrga, 2.17                                       | Suvira, Sohn von Ksemya, 21.28-        |
| 10.42-43                                          | Sumati, Sohn von Rantinava, 20.6-                                 | 29                                     |
| Rāma im Wald mit. 10.4                            | 7                                                                 | Svabhāva, definiert, 8.23              |
| Rāvanas Rāksasas machten                          | Sumati, Sohn von Somadatta,                                       | Svāmī, definiert, 19.8                 |
| Angriff auf, 10.19                                | 2.35-36                                                           | Svapna, definiert, 18.49               |
| wagte Angriff auf Lanka,                          | Sumati, Sohn von Supārsva,                                        | Svarūpa Dāmodara Gosvāmi, an-          |
| 10.17                                             | 21.28-29                                                          | geführt in bezug auf Kṛṣṇa             |
| Suhotra, Sohn von Kşatravrddha,                   | 21.26-29<br>Sumeru-Berg, 4.50                                     | und Freudenenergie, 10.11              |
| 17.1-3                                            | Sumitra, Sohn von Samika, 24.44                                   | Svarūpa-siddhi, definiert, 19.25       |
| Suhotra, Sohn von Sahadeva,                       | Sumitra, Sohn von Suratha, 12.15-                                 | Śvetāśvatura Upanişad, zitiert in      |
| 22.30-31                                          | 16                                                                | bezug auf die Oberherr-                |
| Suhotra, Sohn von Sudhanu, 22.4-                  | Sumitra, Sohn von Vṛṣṇi, 24.12                                    | schaft des Herrn, 11.20                |
| 5                                                 | Sunahsepha (Devarāta), 7.20,                                      | Śyāmaka, 24.28-31, 24.42               |
| Śukadeva Gosvāmī                                  | 16.30-32, 16.35-37                                                | -,                                     |
| als direkter Diener Kṛṣṇas,                       | Śunaka, Sohn von Grtsamada,                                       |                                        |
| 4.63                                              | 17.1-3                                                            | _                                      |
| Doppelgänger von, 21.25                           |                                                                   | T                                      |
| erlernte das <i>Bhagavatam</i> von,               | Sunaka, Sohn von Rta, 13.26                                       |                                        |
| 22.21-24                                          | Sunakşatra, Sohn von Marudeva,                                    | T 1 04.40                              |
| Geburt von. 21.25                                 | 12.12                                                             | Takşa, 24.43                           |
| Pariksit pries, 1.1-5                             | Sunakşatra, Sohn von Niramitra,<br>22.46-48                       | Takşa, 11.12                           |
| warnt vor weltlichen Gelehr-                      | 22.46-46<br>Sünde(n)                                              | Takşaka-Schlange, 22.36                |
| ten, 10.3                                         |                                                                   | Takṣaka, Sohn von Prasenajit, 12.8     |
| zitiert in bezug auf den Herrn,                   | Befreiung von, 9.5-6, 9.14,                                       | Tamo-guna. Siehe: Unwissenheit,        |
| 1.9                                               | 10.51, 15.41, <b>23.18-</b>                                       | Erscheinungsweise der                  |
|                                                   | 19                                                                | Tapasya                                |
| Sukanyā                                           | Bestrafung für, <b>10.22</b> , 16.9<br>der Erdbewohner, von Ganga | definiert, 19.11 Siehe auch: Entsagung |
| in Cyavanas āśrama, 3.2-5,                        | gefürchtet, 9.5, 9.5                                              | Tattva-darši                           |
| 3.7-10, 3.18                                      | Geist-Körper als Ergebnis von,                                    | definiert, 10.3                        |
| als Cyavanas Ehefrau, 3.10,                       | 10.29                                                             | Siehe auch: Spiritueller Meister       |
| 3.16-17, 3.20, 3.23                               |                                                                   | Tempel des Höchsten Herrn              |
| erzählte Šaryāti von Cyavanas<br>Verjüngung, 3.23 | von Gottgeweihten vermieden,<br>9.16-17                           | Ambarisa diente dem, 4.18-20           |
|                                                   | Kuhschlachten als, 2.3                                            |                                        |
| ist keusch, 3.10, <b>3.16, 3.22</b> , 3.22        | eines Schülers, spiritueller Mei-                                 | in Vγndāvana, 19.19<br>Tiere           |
| als Śaryātis Tochter, 3.2, 3.19,                  | ster erleidet, 9.5                                                | Anteil für Fleischesser, 15.25         |
| 3.21-22, 3.22                                     | Tätigkeit als Ursache für,                                        | Kali-yuga-Bevölkerung vergli-          |
| Schönheit von, 3.10, 3.20                         | 20.24-26                                                          | chen mit, 16.28,                       |
| zitiert in bezug auf das Durch-                   | Töten als, 9.29, 9.31                                             | 24.56                                  |
| Emert in occup au ous Duicii-                     | 10.011 413, 7.27, 7.31                                            | 24.50                                  |
|                                                   |                                                                   |                                        |

| Tiere (Forts.)                   | Trinken (Forts.)                                                        | Unwissenheit                                              |
|----------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| Menschen verglichen mit,         | von Wasser, 4.39-40                                                     | Atheisten in, 9.31                                        |
| 18.43, 24.59                     | Triśańku                                                                | brāhmaņa frei von, 11.6, 11.6                             |
| Opfern von                       | Aufstieg und Fall von, 7.5-6                                            | über den Herrn, 8.21-24                                   |
| Hariścandra zitiert in be-       | als Hariscandras Vater, 7.7                                             | der Herr vertreibt, 4.68, 9.48                            |
| zug auf, 7.11-14                 | Trnabindhu                                                              | Unwissenheit, Erscheinungsweise                           |
| im Kali-yuga verboten,           | als Ehemann von Alambuşā,                                               | der (tamo-guna)                                           |
| 6.7                              | 2.31                                                                    | Geister in, 10.14                                         |
| seit unvordenklichen Zei-        | als König der Erde, 2.30                                                | materielle Welt in, 9.7                                   |
| ten. 7.20                        | Söhne von, 2.33                                                         | Nichtgottgeweihte unterlieger                             |
| Töten von. Siehe: Jagd; Kühe,    | Visala-Könige erhielten die                                             | der, 4.15-16, 8.22                                        |
| Töten von                        | Stellung von, 2.35-36                                                   | regierende Schicht in, 15.15                              |
| von Vikukşi getötet für          | Tugend, nur in Gottgeweihten,                                           | Śiva als Inkarnation der, 9.7                             |
| śrāddha-Opfer, 6.7               | 4.21, 4.45                                                              |                                                           |
| Siehe auch: Namen einzelner      | Tugend, Erscheinungsweise der                                           | Vasistha in der, 2.9<br>Zorn als Symptom der, <b>8.13</b> |
| Tiere                            | Brahmā in, 8.21                                                         | Upadeva, Sohn von Akrūra, 24.16-                          |
| Tod                              | Halbgötter in, 10.14                                                    | 18                                                        |
|                                  |                                                                         | • •                                                       |
| von Ehemann und Ehefrau,<br>9.32 | Kapilas Körper völlig in, 8.12                                          | Upadeva, Sohn von Devaka                                  |
|                                  | Milch führt zur, 24.59                                                  | 24.21-23                                                  |
| Feuer verbrennt den Körper       | Turvasu, 18.33, 18.41, 19.22,                                           | Upadevā, Tochter von Devaka                               |
| zum Zeitpunkt des,               | 23.16                                                                   | 24.21-23, 24.51                                           |
| 6.54                             |                                                                         | Urin                                                      |
| Gottgeweihte ohne Furcht vor,    |                                                                         | Ravana verglichen mit, 10.15,                             |
| 4.48, 13.9-10                    |                                                                         | 10.15                                                     |
| der Herr als allesverschlingen-  | U                                                                       | schlechter Sohn verglichen mit,                           |
| der, 4.53-54                     | •                                                                       | 10.15, 18.44                                              |
| Körper wieder zum Leben er-      |                                                                         | Urknall-Theorie über die Schöp-                           |
| weckt nach, 3.11,                | Uddhava und Kṛṣṇa, 24.67                                                | fung, vedische Erklärung                                  |
| <b>8.17</b> , 13.8, 18.22        | Überseele (Paramātmā)                                                   | zur, 5.5                                                  |
| Korper und Seele zum Zeit-       | als Aspekt der Absoluten                                                | Ursache, letztliche                                       |
| punkt des, 6.54                  | Wahrheit, 5.25, 9.49,                                                   | des Herunterfalls, 4.69                                   |
| Nichtgottgeweihte im Augen-      | 23.20-21                                                                | der Schöpfung, 5.5                                        |
| blick des, 13.9                  | der Herr als, 1.8, 2.11-13,                                             | Ursache und Wirkung                                       |
| Nimi und Vasistha begegnen       | 6.15-16, 8.7, 9.29,                                                     | atheistische Auffassung von,                              |
| dem, 13.6                        | 9.49                                                                    | 24.58                                                     |
| von Parīksit, 22.36              | Verwirklichung der, durch                                               | der Herr steht jenseits von,                              |
| in Rāmas Königreich gemäß        | yoga nicht erforder-                                                    | 24.57                                                     |
| dem eigenen Wunsch,              | lich, 5.25                                                              | Siehe auch: Karma                                         |
| 10.53                            | Überbevölkerung, als materialisti-                                      | Urvaśī                                                    |
| von Ravaņa, 10.23                | sche Propaganda, 20.21                                                  | von Indra vermißt, 14.26                                  |
| ist nicht zu vermeiden, 13.10    | Ugra-karma, definiert, 24.59                                            | kam von himmlischen Plane-                                |
| Töten                            | Ugrasena, Sohn von Ähuka.                                               | ten, 14.21, 14.23                                         |
| eines brāhmaņa, 9.29-31          | 24.21-25                                                                | Mitra und Varuna und, 13.6,                               |
| eines Menschen und Tieres ver-   |                                                                         | 14.17-18                                                  |
| glichen, 9.28                    | Ugrasena, Sohn von Parīkşit, <b>22.35</b><br>Umā. <i>Siehe:</i> Pārvatī | Purūravā und, 14.15-25,                                   |
| als sundvolle Handlung, 9.31     |                                                                         | 14.28-36, 14.37-45                                        |
| Tränen der Freude, 14.3          | Universum (Universen)                                                   | Söhne von, 15.1                                           |
| Transzendentalisten              | in Ambarīşas Sicht, 4.17                                                | zitiert in bezug auf Frauen,                              |
| Merkmale der, 8.13               | von Bharata regiert, 20.32                                              | 14.36-38                                                  |
| Teilerkenntnis der Wahrheit      | wird vom Herrn erschaffen,                                              |                                                           |
| von, 23.20-21                    | kontrolliert und zer-                                                   |                                                           |
| Siehe auch: Geweihte des         | stört, <b>4.53-54</b> , 4.56                                            |                                                           |
| Höchsten Herrn;                  | Planeten im, 14.21                                                      | V                                                         |
| Jādnis; Yogis                    | Richtungen des, 16.24                                                   |                                                           |
| Träume, 18.49, 21.17             | Siva beteiligt an Erhaltung des,                                        |                                                           |
| Treta-yuga                       | 9.7                                                                     | Vahni, Sohn von Kukura, 24.19                             |
| Opfer im, 14.43, 14.49           | von Soma erobert, 14.4                                                  | Vahni, Sohn von Turvasu, 23.16                            |
| Purūravās Meditation wechselt    | vom Sudarśana-cakra be-                                                 | Vāhinī, definiert, 15.30                                  |
| ins, 14.43                       | schützt, 5.9                                                            | Vaideha, 10.11, 10.11                                     |
| in Rāmas Königreich wie Sa-      | verglichen mit gewobenem                                                | Vaideha, 13.13                                            |
| tya-yuga, <b>10.51</b>           | Tuch, 9.7                                                               | Vaikuntha. Siehe: Spirituelle Welt;                       |
| im yuga-Zyklus, 3.32             | zahllose, <b>4.56</b> , 11.19                                           | Vṛndāvana                                                 |
| Trinken                          | Unpersönlichkeitsanhänger. Siehe:                                       | Vairāgya, definiert, 24.67                                |
| von soma-rasa durch Indra,       | Jāānīs; Māyāvāda-Philo-                                                 | Vaișņava-aparādha                                         |
| 2.28                             | sophie                                                                  | definiert, 6.49, 11.23                                    |
|                                  |                                                                         |                                                           |

| Vaişņava-aparādha (Forts.)                               | Vasistha, 4.22                                          | Veden                                                        |
|----------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| Siehe auch: Vergehen                                     | befand sich in Unwissenheit,                            | gegen atheistische Theorie des                               |
| Vaisnavas                                                | 2.9                                                     | Lebens, 9.31                                                 |
| als Verehrer Šrī Visņus, 10-50                           | bekam Menschenfleisch ser-                              | beispielhafte Führer beschrie-                               |
| Siehe auch: Geweihte des                                 | viert, <b>9.20-24</b>                                   | ben in, 10.55                                                |
| Höchsten Herrn                                           | betete zu Vișņu, 1.21                                   | Kṛṣṇa als Ziel der, 14.48,                                   |
| Vaiśya(s)                                                | entdeckt Vikuksis unreine Op-                           | 24.66                                                        |
| Eigenschaften des, 15.40,                                | fergabe, 6.8                                            | Menschen erreichen Erleuch-                                  |
| 16.28                                                    | Ent.sagung von, 9.23-24                                 | tung durch, 24.58                                            |
| Familien von, strenge Ehe-                               | erteilte Ikşvāku Unterweisun-                           | Scheidung verboten in, 20.22<br>Sinn der, 24.58              |
| schließung in, 3.21                                      | gen, <b>6.9-10</b>                                      | vier, aufgezählt, 14.48                                      |
| Manus Sohn als, 2.23-24                                  | von Herrn gesegnet, 1.22<br>als Indras Priester, 13.1-5 | wissenschaftliche Vollkom-                                   |
| Pflicht der, 15.25, 24.59                                | kämpfte mit Visvamitra, 7.7,                            | menheit in, 3.11                                             |
| in Schülernachfolge, 1.38-39                             | 7.7                                                     | Siehe auch: Namen bestimmter                                 |
| Vaivasvata Manu. Siehe: Manu                             | als Manus spiritueller Meister,                         | vedischer Schristen                                          |
| Vālmīki Muni                                             | 1.16, 1.36                                              | Vedische Hymnen. Siehe: Mantras                              |
| Rāmāyaṇa von, 10.3                                       | von Nimi verflucht, 13.1-5                              | Vedische Kultur                                              |
| Sitā und, 11.10-11, 11.15                                | als Opferpriester, 7.22                                 | Abschnitte des Lebens in, 19.2                               |
| Vāmanadeva, Śrī, in brahmacari-                          | Opfer von, für Manu, 1.13-21                            | Fleischessen eingeschränkt in,                               |
| Rolle, 11.6                                              | als Prşadhras spiritueller Mei-                         | 6.7                                                          |
| Vana, definiert, 19.2                                    | ster, 2.9                                               | Frauen in, 9.32, 19.8                                        |
| Vānaprastha (zurückgezogenes Le-<br>ben)                 | Rama und, 10.48                                         | Heirat in, 3.20-21, 18.22-23,                                |
| Ambarisa in. 5.26                                        | verehrte Siva zum Wohle Su-                             | 20.16, 20.22, 20.37                                          |
| Bāhuka in, 8.2                                           | dyumnas, 1.37                                           | Monarchie regiert in, 13.12                                  |
| definiert, 19.2                                          | verfluchte Prsadhra, 2.9-10,                            | Rücktritt vom Familienleben                                  |
| Ehefrau erlaubt in, 6.26                                 | 2.14                                                    | in, 1.42                                                     |
| als Rücktritt vom Haushälter-                            | verfluchte Saudāsa, 9.18,                               | Scheidung nicht in, 3.10, 3.21                               |
| leben, 4.29, 6.26                                        | 9.22-24, 9.33<br>als Weiser, 16.24                      | Schülernachfolge in, 1.38-39<br>Schwangerschaft durch stell- |
| Saubhari Rsi in, 6.45-46, 6.53                           | Wiedergeburt von, 13.6                                  | vertretenden Vater in,                                       |
| Sudyumna in, 2.1                                         | zeugte Kind für Saudāsa, 9.38                           | 6.2                                                          |
| von vedischer Kultur empfoh-                             | Vasu, 2.17-18                                           | sündvolles Töten in, 9.31                                    |
| len, 20.33                                               | Vasu, Sohn von Kusa. 15.4                               | unverheiratete Mutter in,                                    |
| Vana-vāsī, definiert, 19.1                               | Vasu, Sohn von Vasudeva, 24.51                          | 24.34                                                        |
| Varņas (soziale Stufen). Siehe:                          | Vasudeva                                                | vānaprastha in, 20.33                                        |
| Brāhmaṇa(s); Gesellschaft,                               | als Anakadundubhi, 24.28-31,                            | Vater und Sohn in, 20.21                                     |
| menschliche; Ksatriya(s);                                | 24.45                                                   | Siehe auch: Gesellschaft,                                    |
| Šūdra(s), Vaišya(s), Vedi-                               | als Devakis Ehemann, 24.45,                             | menschliche; Varnās-                                         |
| sche Kultur                                              | 24.53-55                                                | rama-dharma                                                  |
| Varṇāśrama-dharma                                        | Ehefrauen von, 24.21-23,                                | Vedische Rituale. Siehe: Rituelle                            |
| von Ayodhyas Einwohner be-                               | 24.45-55                                                | Zeremonien; Opfer; Vedi-                                     |
| folgt, 11.26                                             | Geburt von, 24.28-31                                    | sche Kultur                                                  |
| Bevölkerung des, 11.5                                    | als Kṛṣṇas Vater, 24.21-23,                             | Vedische Unterweisung, in bezug                              |
| Gott als Ziel des, 18.40<br>im Kali-yuga vernachlässigt, | 24.66<br>Schwestern von. 24.28-31                       | auf:<br>Respektlosigkeit gegenüber                           |
| 10.50                                                    | Vāsudeva Datta, 21.12                                   | Respektlosigkeit gegenüber<br>heiligen Personen, 9.6         |
| Opfer durch, 14.47                                       | Vasudeva Datta, 21.12<br>Vasuki. 7.2                    | Schutz der Frau, 10.11                                       |
| Satya-yuga wird erweckt                                  | Vasumān, Sohn von Jamadagni,                            | W assertrinken, 4,39-40                                      |
| durch, 10.51                                             | 5.12-13, 16.10                                          | Siehe auch: Religiöse Prinzi-                                |
| Sinn des, 10.50                                          | Vasumān, Sohn von Śrutāyu,                              | pien                                                         |
| spiritueller Fortschritt im,                             | 15.2-3                                                  | Vegavān, 2.30                                                |
| 18.40                                                    | Vasus, die acht, <b>24.53-55</b>                        | Verehrung                                                    |
| Siehe auch: Gesellschaft,                                | Vater                                                   | der brāhmanas, 18.12-14                                      |
| menschliche; Vedi-                                       | besitzt Zuneigung zu seinen                             | für Caitanya, 16.23                                          |
| sche Kultur                                              | Kindern, 18.27                                          | von Gott und Halbgöttern, ver-                               |
| Varuņa                                                   | "als Sohn geboren", 20.21                               | glichen, 14.48                                               |
| von Hariścandra um einen                                 | der Herr als, 20.21                                     | der Halbgötter, 21.16                                        |
| Sohn gebeten, 7.8-9                                      | Mutter und, 18.43, 20.21-22                             | von heiligen Orten, 15.41                                    |
| Hariścandra "versprach" Sohn                             | Sohn rettet, 20.22                                      | von Māyāvādīs, 11.1                                          |
| als Opfer für, 7.9-14                                    | Vedānta-sūtra, angeführt in bezug                       | für Paraśurāma, 16.26                                        |
| Pferd als Mitgift von, 15.7                              | auf Freudenenergie des                                  | von Paraśurāma, 16.18-19,<br>16.24                           |
| Urvaśi und, 13.6, 13.17-18,<br>14.21                     | Herrn und Lebewesen,<br>24.58                           | 16.24<br>im Satya-yuga, 14.48                                |
| 17.21                                                    | 27.30                                                   | iii Satja-juga, 17.70                                        |
|                                                          |                                                         |                                                              |

| Verehrung (Forts.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Vibhinnāmsa                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Viśvāmitra (Forts.)                                                                                                                                                                                                                                       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| von Śiva, 1.37, 9.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | definiert, 11.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | verfluchte die älteren Madhuc-                                                                                                                                                                                                                            |
| von Yayāti, 18.49                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Siehe auch: Lebewesen                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | chandās. 16.33                                                                                                                                                                                                                                            |
| Verehrung des Höchsten Herrn                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Vibhisana                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | wechselte von kşatriya zu                                                                                                                                                                                                                                 |
| von Ambarişa, 4.29-32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | regierte Lankā, 10.32                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | brāhmana, 7.7, 16.28                                                                                                                                                                                                                                      |
| Gebet zur, zitiert, 9.43                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Rāma und, 10.16, 10.29,                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Visvanātha Cakravartī Thākura                                                                                                                                                                                                                             |
| durch Ihn Selbst, 11.1, 11.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 10.32, 10.42-43                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | angeführt in bezug auf:                                                                                                                                                                                                                                   |
| von Mandhata, 6.35-36                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Ravana und, 10.16. 10.29                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Fleiß des Gottgeweihten                                                                                                                                                                                                                                   |
| von Manu, 2.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Vidarbha, 23.38, 24.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | im Dienen, 5.27                                                                                                                                                                                                                                           |
| in materieller Notlage, 10.14                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Vidarbha, König von, 20.34                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Herunterfall Saubhari                                                                                                                                                                                                                                     |
| von Rāma, 11.1, 11.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Vidhinā, definiert, 20.16                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Munis, 6.39-40                                                                                                                                                                                                                                            |
| verglichen mit dem Bewässern                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Vidhuta, definiert, 19.25                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Māndhātā und Saubhari                                                                                                                                                                                                                                     |
| eines Baumes, 11.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Vidura, 22.25                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Muni, 6.39-40                                                                                                                                                                                                                                             |
| verglichen mit Ganga-Vereh-                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Viduratha, Sohn von Citraratha,                                                                                                                                                                                                                                                                                         | paramahanisa, 19.15                                                                                                                                                                                                                                       |
| rung, 1.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 24.16-18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Pururava, 14.42                                                                                                                                                                                                                                           |
| Vergehen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Viduratha, Sohn von Suratha,                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Tretā-yuga und Rituale,                                                                                                                                                                                                                                   |
| gegen brahmanas, 4.39-40,                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 22.10<br>Viiova 8.1.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 14.49                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 4.39-40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Vijaya, <b>8.1-2</b><br>Vijayā, Gemahlin von Suhotra,                                                                                                                                                                                                                                                                   | Vasistha, 2.9                                                                                                                                                                                                                                             |
| von Durvāsā Muni, 4.62, 4.69                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 22.30-31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Durvāsās Worte interpretiert                                                                                                                                                                                                                              |
| gegen Gottgeweihte, 4.62,                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Vijaya, Sohn von Jaya, 13.25                                                                                                                                                                                                                                                                                            | von, 4.44<br>zitiert in bezug auf:                                                                                                                                                                                                                        |
| 4.68-69, 4.71, 6.49,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Vijaya, Sohn von Jayadratha,                                                                                                                                                                                                                                                                                            | dvi-jāta yah, 6.3                                                                                                                                                                                                                                         |
| 9.6, 11.23<br>von Kārtavīryārjuna gegen Pa-                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 23.12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Krsna wird erreicht durch                                                                                                                                                                                                                                 |
| raśurāma, 15.23-24,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Vijaya, Sohn von Purūravā, 15.1-3                                                                                                                                                                                                                                                                                       | spirituellen Mei-                                                                                                                                                                                                                                         |
| 15.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Vikara, definiert, 18.23                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ster, 4.63                                                                                                                                                                                                                                                |
| von Sagaras Söhnen gegen Ka-                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Vikukşi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Mondgott, 14.3                                                                                                                                                                                                                                            |
| pila, <b>8.11</b> , 8.11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | aß aus Versehen ein Kanin-                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Viśvāmitras Söhne, 16.29                                                                                                                                                                                                                                  |
| von Saubhari Muni gegen Ga-                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | chen, 6.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Viśvedevas, 2.28                                                                                                                                                                                                                                          |
| ruḍa, 6.49                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | bezeichnet als Sasada, 6.11                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Vitahavya, 13.26                                                                                                                                                                                                                                          |
| verglichen mit verrücktem Ele-                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | von Iksvaku verbannt, 6.9                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Vitatha (Bharadvāja), 20.35,                                                                                                                                                                                                                              |
| fanten, 4.68                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | jagte Tiere für <i>śrāddha-</i> Opfer,                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 20.37-39, 21.1                                                                                                                                                                                                                                            |
| verursachen Herunterfall,                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 6.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Vitihotra, 2.20                                                                                                                                                                                                                                           |
| 4.69, 10.23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | als König der Erde, 6.11<br>als Sohn von Iksväku, 6.4, 6.6                                                                                                                                                                                                                                                              | Vitihotra, Sohn von Sukumāra,<br>17.9                                                                                                                                                                                                                     |
| in Vrndāvana, 19.19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Vimūdha, definiert, 24.59                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Vergleich. Siehe: Analogie                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Vindhya-Hügel, 16.21-22                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Vītihotra, Sohn von Tālajaṅgha,<br>23.29                                                                                                                                                                                                                  |
| Verjüngung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Vipra, 22.46-48                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Vivasvān, 1.2-3, 1.10-12                                                                                                                                                                                                                                  |
| von Cyavana Muni, 3.11-16,                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Vipralambha, definiert, 10.11                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Vollkommenheit                                                                                                                                                                                                                                            |
| 3.23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Viśata, Dynastie von, 2.33-36                                                                                                                                                                                                                                                                                           | führt zu Wissen über Vergan-                                                                                                                                                                                                                              |
| von Saubhari Rşi, 6.41-43                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Vişayî                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | genheit, Gegenwart                                                                                                                                                                                                                                        |
| Verlangen, materielle                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | definiert, 6.51                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | und Zukunft, <b>4.57-59</b>                                                                                                                                                                                                                               |
| von Ambarīşa aufgegeben,<br>4.26                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Siehe auch: Materialisten                                                                                                                                                                                                                                                                                               | der Gottesverwirklichung,                                                                                                                                                                                                                                 |
| 4.20<br>von Bhagiratha, <b>9.3</b> , 9.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Vişņu, Śrī                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 9.49                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Bindung an, <b>8.26</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Kapila als Inkarnation von,                                                                                                                                                                                                                                                                                             | hingebungsvolles Dienen als,                                                                                                                                                                                                                              |
| nach der Frau eines anderen,                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 8.20, 8.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 4.25, 9.48, 18.39,                                                                                                                                                                                                                                        |
| 10.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Verehrer von, 10.50                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 19.3-4                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Freiheit von, 4.26, 8.26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Siehe auch: Höchster Herr; Na-<br>rāyana, Śrī; Überseele                                                                                                                                                                                                                                                                | Ikşvāku erlangte, <b>6.10</b><br>Kavi erlangte, 2.15                                                                                                                                                                                                      |
| Gottgeweihter frei von, 4.24,                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Visnu-yajña, 14.43                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Khatvānga erreichte, 9.49                                                                                                                                                                                                                                 |
| <b>4.63</b> , 4.63                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 4.03, 4.03                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Višrava 2 32 10 15                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | durch mystischen voga 4 25                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Viśrava, 2.32, 10.15 Viśva-kośa-Wörterbuch, angeführt                                                                                                                                                                                                                                                                   | durch mystischen yoga, 4.25,<br>6.45-46, 12.6                                                                                                                                                                                                             |
| hingebungsvoller Dienst ver-<br>treibt, <b>4.18-20</b> , 8.25                                                                                                                                                                                                                                                                           | Viśva-kośa-W örterbuch, angeführt                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 6.45-46, 12.6                                                                                                                                                                                                                                             |
| hingebungsvoller Dienst ver-                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                           |
| hingebungsvoller Dienst ver-<br>treibt, <b>4.18-20</b> , 8.25<br>Manus nach Söhnen, <b>2.1-2</b><br>sahkirtana erfüllt, 14.43                                                                                                                                                                                                           | Visva-kosa-Wörterbuch, angeführt in bezug auf māyā, 24.57                                                                                                                                                                                                                                                               | 6.45-46, 12.6<br>Parīkşit erreichte, 18.2                                                                                                                                                                                                                 |
| hingebungsvoller Dienst ver-<br>treibt, <b>4.18-20</b> , 8.25<br>Manus nach Söhnen, <b>2.1-2</b><br>saṅkirtana erfullt, 14.43<br>sannyāsis überwaltigt von,                                                                                                                                                                             | Viśva-kośa-W örterbuch, angeführt<br>in bezug auf māyā, 24.57<br>Viśvāmitra<br>als brahmarsi, 15.5-6<br>erleuchtete Hariścandra und                                                                                                                                                                                     | 6.45-46, 12.6 Parikşit erreichte, 18.2 durch Reinigung, 19.25 Saubhari Muni erlangte, 6.54 wird selten erreicht, 23.20-21,                                                                                                                                |
| hingebungsvoller Dienst ver-<br>treibt, <b>4.18-20</b> , 8.25<br>Manus nach Sohnen, <b>2.1-2</b><br>sankirtana erfüllt, 14.43<br>sannyäsis überwaltigt von,<br>9.47                                                                                                                                                                     | Viśva-kośa-W örterbuch, angeführt<br>in bezug auf māyā, 24.57<br>Viśvāmitra<br>als brahmarsi, 15.5-6<br>erleuchtete Hariscandra und<br>Ehefrau, 7.24                                                                                                                                                                    | 6.45-46, 12.6 Parikşit erreichte, 18.2 durch Reinigung, 19.25 Saubhari Muni erlangte, 6.54 wird selten erreicht, 23.20-21, 24.65                                                                                                                          |
| hingebungsvoller Dienst ver-<br>treibt, <b>4.18-20</b> , 8.25<br>Manus nach Sohnen, <b>2.1-2</b><br>sankirtana erfüllt, 14.43<br>sannyāsis überwaltigt von,<br>9.47<br>von Saubhari Ŗṣi nach Sexuali-                                                                                                                                   | Visva-kosa-Worterbuch, angeführt<br>in bezug auf māyā, 24.57<br>Visvāmitra<br>als brahmarsi, 15.5-6<br>erleuchtete Hariscandra und<br>Ehefrau, 7.24<br>als Gādhis Sohn, 15.5-6, 16.28                                                                                                                                   | 6.45-46, 12.6  Parikşit erreichte, 18.2 durch Reinigung, 19.25  Saubhari Muni erlangte, 6.54 wird selten erreicht, 23.20-21, 24.65 durch Srimad-Bhāgavatam,                                                                                               |
| hingebungsvoller Dienst ver-<br>treibt, 4.18-20, 8.25<br>Manus nach Söhnen, 2.1-2<br>sankirtana erfüllt, 14.43<br>sannyāsis überwältigt von,<br>9.47<br>von Saubhari Rşi nach Sexuali-<br>tät, 6.39-40, 6.52                                                                                                                            | Viśva-kośa-W örterbuch, angeführt<br>in bezug auf māyā, 24.57<br>Viśvāmitra<br>als brahmarşi, 15.5-6<br>erleuchtete Hariscandra und<br>Ehefrau, 7.24<br>als Gādhis Sohn, 15.5-6, 16.28<br>kāmpfte mit Vasistha, 7.7, 7.7                                                                                                | 6.45-46, 12.6 Parikist erreichte, 18.2 durch Reinigung, 19.25 Saubhari Muni erlangte, 6.54 wird selten erreicht, 23.20-21, 24.65 durch Srimad-Bhāgavatam, 3.11, 18.1                                                                                      |
| hingebungsvoller Dienst ver-<br>treibt, 4.18-20, 8.25<br>Manus nach Sohnen, 2.1-2<br>sankirtana erfüllt, 14.43<br>sannyäsis überwältigt von,<br>9.47<br>von Saubhari Rşi nach Sexuali-<br>tät, 6.39-40, 6.52<br>See des Lebens erfüllt, 3.13                                                                                            | Viśva-kośa-W örterbuch, angeführt<br>in bezug auf māyā, 24.57<br>Viśvāmitra<br>als brahmarşi, 15.5-6<br>erleuchtete Hariścandra und<br>Ehefrau, 7.24<br>als Gādhis Sohn, 15.5-6, 16.28<br>kāmpſte mit Vasiṣṭha, 7.7, 7.7<br>Macht von, 16.28                                                                            | 6.45-46, 12.6 Parikist erreichte, 18.2 durch Reinigung, 19.25 Saubhari Muni erlangte, 6.54 wird selten erreicht, 23.20-21, 24.65 durch Srīmad-Bhāgavatam, 3.11, 18.1 Wissenschaft in der vedischen                                                        |
| hingebungsvoller Dienst ver-<br>treibt, <b>4.18-20</b> , 8.25<br>Manus nach Sohnen, <b>2.1-2</b><br>sankirtana erfüllt, 14.43<br>sannyäsis überwältigt von,<br>9.47<br>von Saubhari Rşi nach Sexuali-<br>tat, 6.39-40, 6.52<br>See des Lebens erfüllt, <b>3.13</b><br>verglichen mit Feuer, 6.48                                        | Visva-kosa-Wörterbuch, angeführt<br>in bezug auf māyā, 24.57<br>Visvāmitra<br>als brahmarsi, 15.5-6<br>erleuchtete Hariscandra und<br>Ehefrau, 7.24<br>als Gādhis Sohn, 15.5-6, 16.28<br>kāmpfte mit Vasisha, 7.7, 7.7<br>Macht von, 16.28<br>als Opferpriester, 7.22                                                   | 6.45-46, 12.6  Parikşit erreichte, 18.2  durch Reinigung, 19.25  Saubhari Muni erlangte, 6.54  wird selten erreicht, 23.20-21,  24.65  durch Srimad-Bhāgavatam,  3.11, 18.1  Wissenschaft in der vedischen  Literatur als, 3.11                           |
| hingebungsvoller Dienst ver-<br>treibt, 4.18-20, 8.25<br>Manus nach Sohnen, 2.1-2<br>sankirtana erfüllt, 14.43<br>sannyäsis überwältigt von,<br>9.47<br>von Saubhari Rşi nach Sexuali-<br>tat, 6.39-40, 6.52<br>See des Lebens erfüllt, 3.13<br>verglichen mit Feuer, 6.48<br>Siehe auch: Anhaftung, mate-                              | Viśva-kośa-W örterbuch, angefuhrt<br>in bezug auf māyā, 24.57<br>Viśvāmitra<br>als brahmarsi, 15.5-6<br>erleuchtete Hariścandra und<br>Ehefrau, 7.24<br>als Gādhis Sohn, 15.5-6, 16.28<br>kāmpſte mit Vasistha, 7.7, 7.7<br>Macht von, 16.28<br>als Opferpriester, 7.22<br>Opferstätte von, Rāma anwe-                  | 6.45-46, 12.6 Parikşit erreichte, 18.2 durch Reinigung, 19.25 Saubhari Muni erlangte, 6.54 wird selten erreicht, 23.20-21, 24.65 durch Srimad-Bhāgavatam, 3.11, 18.1 Wissenschaft in der vedischen Literatur als, 3.11 Yuvanāšva erlangte, 6.32           |
| hingebungsvoller Dienst ver-<br>treibt, 4.18-20, 8.25<br>Manus nach Sohnen. 2.1-2<br>sankirtana erfullt, 14.43<br>sannyāsis überwältigt von,<br>9.47<br>von Saubhari R şi nach Sexuali-<br>tat, 6.39-40, 6.52<br>See des Lebens erfullt, 3.13<br>verglichen mit Feuer, 6.48<br>Siehe auch: Anhaftung, mate-<br>rielle: Lust; Sexualität | Viśva-kośa-W örterbuch, angeführt<br>in bezug auf māyā, 24.57<br>Viśvāmitra<br>als brahmarsi, 15.5-6<br>erleuchtete Hariścandra und<br>Ehefrau, 7.24<br>als Gādhis Sohn, 15.5-6, 16.28<br>kāmpſte mit Vasiṣṭha, 7.7, 7.7<br>Macht von, 16.28<br>als Opſerpriester, 7.22<br>Opſerstätte von, Rāma anwe-<br>send an, 10.5 | 6.45-46, 12.6 Parikist erreichte, 18.2 durch Reinigung, 19.25 Saubhari Muni erlangte, 6.54 wird selten erreicht, 23.20-21, 24.65 durch Srimad-Bhāgavatam, 3.11, 18.1 Wissenschaft in der vedischen Literatur als, 3.11 Yuvanāšva erlangte, 6.32 Vorsehung |
| hingebungsvoller Dienst ver-<br>treibt, 4.18-20, 8.25<br>Manus nach Sohnen, 2.1-2<br>sankirtana erfüllt, 14.43<br>sannyäsis überwältigt von,<br>9.47<br>von Saubhari Rşi nach Sexuali-<br>tat, 6.39-40, 6.52<br>See des Lebens erfüllt, 3.13<br>verglichen mit Feuer, 6.48<br>Siehe auch: Anhaftung, mate-                              | Viśva-kośa-W örterbuch, angefuhrt<br>in bezug auf māyā, 24.57<br>Viśvāmitra<br>als brahmarsi, 15.5-6<br>erleuchtete Hariścandra und<br>Ehefrau, 7.24<br>als Gādhis Sohn, 15.5-6, 16.28<br>kāmpſte mit Vasistha, 7.7, 7.7<br>Macht von, 16.28<br>als Opferpriester, 7.22<br>Opferstätte von, Rāma anwe-                  | 6.45-46, 12.6 Parikşit erreichte, 18.2 durch Reinigung, 19.25 Saubhari Muni erlangte, 6.54 wird selten erreicht, 23.20-21, 24.65 durch Srimad-Bhāgavatam, 3.11, 18.1 Wissenschaft in der vedischen Literatur als, 3.11 Yuvanāšva erlangte, 6.32           |

Vorsehung (Forts.) Wald (Forts.) Wissen (Forts.) Siehe auch: Karma Aufenthalt im, 19.2, 19.12, Siehe auch: Absolute Wahr-Vorväter, Opfergaben für. Siehe: 19.19 heit: Lernen Śrāddhu-Zeremonie Dandakāranva, 11.19. Wissenschaft, materielle Vrka, Sohn von Śūra, 24.28-31 11.19 sogenannte, bedroht die Gesell-Vrka, Sohn von Vatsaka, 24.43 Haushälter geht in, 4.29 schaft, 4.70 Vrndavana von Madhuvana, 11.13-14 vedische Literatur, vervoll-Kṛṣṇas Aufenthaltsort, kommnet in, 3.11 als Rāma im, 10.4, 10.9, 10.11, 4.18-20, 24.65-66 11.19, 11.19 Wohlstand Krsna-Meditation in, 19.19 Rohita im, 7.16-20 von der Erde, 14.47 Krsna und Gottgeweihte in. Saubhari Muni zog sich zurück materieller, verglichen mit spi-4.64, 11.25 in den, 6.45-46, 6.53rituellem. 20.27 Manipuri-Tempel in, 22.32 von Näbhäga erlangt, 4.4-5 54 Nābhāga von Śiva gewährt, Vergehen in, 19.19 Stadtbewohner flüchten in den, Siehe auch: Goloka Vrnda-4.11 24.34 vana; Spirituelle Welt Sudyumna zog sich zurück in Siehe auch: Besitztumer, mate-Vrsaparva, König, 18.4, 18.26-29 den. 1.42, 1.42, 2.1 rielle; Geld; Gold; Vrsni, Sohn von Anamitra, 24.13von Vrndavana, 19.19 Reichtum, materieller 15 Yuvanāśva zog sich zurück in Wünsche. Siehe: Verlangen, mate-Vṛṣṇi, Sohn von Kunti, 24.3-4 den. 6.25-26 rielle Vrsni, Sohn von Madhu, 23.29-31, 24.16-18 Rantideva verschenkte, 21.13 Vṛṣṇi, Sohn von Sātvata, 24.6-8, Trinken von. 4.39-40 Y 24.12 Yuvanāśva trank für yajña be-Vvásadeva stimmtes, 6.27-28 Eltern von, 22.21-24 Siehe auch: Elemente, mate-Yādava. Siehe: Yadu, Dynastie von kennt Vergangenheit, Gegenrielle; Regen Yadu Mahārāja wart und Zukunft, Weise Dynastie von, 18.40, 23.18-4.57-59 von Erscheinungsweisen der 21, 23.29-31 lebt auch jetzt noch, 4.66, 12.6 Natur nicht berührt. als Krsnas Geweihter, 18.40 Söhne von, 22.25 **8.23**. 8.23 Söhne von. 23.20-21 Sukadeva und, 21.25, 22.21-Yayatis Sohn, führen hingebungsvolles Die-24 nen aus, 9.15 18.38, 18.40, 19.22 gleiche Sicht der, 21.6 zitiert in bezug auf Entsagung, 18 40 die Sieben, 16.24 vollzogen Indra-yajña im Na-Yajñas. Siehe: Opfer; Rituelle Ze-Waffe(n) men Yuvanāśvas. remonien; Namen von beatomare, als Gefahr für die 6.26 stimmten ya jñas Menschheit, 4.70 Siehe auch. Geweihte des Yājnavalkva, 12.3-4, 22.38 brahmāstra, 22.34 Höchsten Herrn: Hei-Yāiñika-brāhmanas von Durvāsās Dämonen, 4.47 Transzenden-Bezahlung für, 4.22 lige: des Herrn. Siehe: Sudartalisten: Namen von rituelle Opfer erfordern, 4.22 sana-cakra bestimmten Weisen Siehe auch: Priester von Indra, 3.25, 6.19 Westliche Länder Yaksas, 3.35 von Kārtavīrvāriuna. 15.30. alte Männer in, 19.16 Yamarāja (Dharmarāja) 15.33-34 Gottgeweihte in, 24.62 als Bestrafer, 10.22 von Lakşmaņa, 10.20 Wirtschaftliche Entwicklung kennt Vergangenheit, Gegenvon Paraśurāma, 15.28-29, Anziehung zwischen Mann wart und Zukunft. 4.57-59 15.31-34 und Frau als Antrieb von Prşadhra, dem Kuhbefür. 19.4 Kunti und. 22.27-28 schützer, 2.3-8 Materialisten streben nach, in der Savitri-Satyavan-Gevon Purañjaya, 6.15-18 19.13 schichte, 13.8 vom Rama, 10.9, 10.20 Wissen Yamunā von Ramas Affensoldaten. definiert, 19.29 Ambarīşa Mahārāja badete in 10.20 von Gottgeweihten, ist vollder, 4.30 standig, 4.66, 5.25 von Rāvaņa, 10.21 Bharatas Pferdeopfer an der. von Rāvaņas Rāksasas, 10.19 über den Herrn, 4.18-20, 8.20-20.24-26 von Rohita, 7.16 23 Durvāsā an der, 4.37, 4.42 von Sudyumna zum Jagen, Seele voller, 7.25-26 Manus Entsagungen an der, 1.23-24 Sehen durch, 10.28 2.1 über das Selbst als Diener des Siehe auch: Macht Wasser der, in der Bildgestal-

Herrn, 7.25-26

durch Sudarsana-cakra mani-

festiert, 5.7

tenverehrung, 4.26

Yāmunācārya, zitiert in bezug auf:

Dienst für den Herrn, 8.24

Wald

Ambarişa zog sich zurück in

den. 5.26-57

| Yāmunācārya (Forts.)                            | Yoga (Forts.)                                       | Zeremonien. Siehe: Opfer; Rituelle                          |
|-------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| Kṛṣṇa-Bewußtsein beseitigt se-                  | Vollkommenheit im, 4.25,                            | Zeremonien                                                  |
| xuelle Verlangen,<br>19.16                      | 6.45-46, 21.6<br>Siehe auch: Hingebungsvoller       | Ziegen<br>Gleichnis der, 19.3-12                            |
| Yaśodā, Mutter, 24.65                           | Dienst: Krsna-                                      | werden von <i>śūdra</i> s zur Göttin                        |
| Yavanas, 8.5-6, 20.30                           | Bewußtsein: Medita-                                 | Kālī geopfert, 6.7                                          |
| Yavinara, Sohn von Bharmyasva,                  | tion                                                | Zivilisation, menschliche                                   |
| 21.31-33                                        | Yogi(s)                                             | von Dämonen ruiniert, 24.59                                 |
| Yavinara, Sohn von Dvimidha,                    | bhakti-, 11.22                                      | Rāvaņas Politik ruiniert, 10.22                             |
| 21.27                                           | Brahman und, 13.9                                   | Sinnenbefriedigung ruiniert,                                |
| Yayati, König                                   | Gottgeweihte als die besten,                        | 15.15                                                       |
| Brüder von, 18.4<br>Devayānī und, 18.4, 18.18-  | 5.24-25, 19.10, 21.18                               | varņāšrama-Gesellschaft als,<br>10.50                       |
| · 23, 18.35, 18.37,                             | Gottgeweihte verglichen mit, 5.7, 5.20, 5.22,       | vedische, verglichen mit mo-                                |
| <b>18.47</b> , 19.3, 19.26,                     | 11.19, 13.9                                         | derner, 6.48, 13.12                                         |
| 19.29                                           | mystische. Siehe: Mystischer                        | Ziel der, 13.10, 18.2                                       |
| Ehefrauen von, 18.4                             | yogī                                                | Siehe auch: Gesellschaft,                                   |
| entsagte der Sexualität, 19.1,                  | als Unpersönlichkeitsphiloso-                       | menschliche; Vedi-                                          |
| 19.18                                           | phen, 23.20-21                                      | sche Kultur                                                 |
| ergab sich dem Herrn,<br>19.24-25               | verlängern Lebensdauer, 12.6                        | Zölibat. Siehe: Brahmacarī; San-                            |
| Gemeinschaft des Herrn,                         | wiederbelebende Kräfte der,<br>3.11                 | <i>nyāsī</i><br>Zorn                                        |
| wurde erlangt von,                              | Siehe auch: Gottgeweihte                            | von Devayānī auf Śarmişţhā,                                 |
| 19.25                                           | Yudhisthira Mahārāja, 11.5,                         | 18.10-17, 18.34                                             |
| als Herrscher der Welt, 18.46,                  | 13.12, <b>22.27-31</b>                              | von Durvāsā auf Ambarişa,                                   |
| 18.51                                           | Yuga-Kreislauf, 3.32                                | 4.43-46                                                     |
| Königreich von, 18.3-4, 19.22                   | Siehe auch: Kali-yuga                               | von Ikşvāku auf Vikukşi, 6.9                                |
| Opfer von, <b>18.48</b><br>Püru und, 18.44-46   | Yukta-vairāgya, definiert, 9.47                     | von Indra auf Cyavana, 3.25                                 |
| Sarmistha und, 18.31-32                         | Yuvanāśva, 6.20-21, 7.1<br>brāhmanas segneten, 6.32 | Kapila frei von, <b>8.12</b> -13<br>von Parasurāma auf Kār- |
| Söhne von, 18.1, 18.40-41,                      | Ehefrauen von, <b>6.26</b> , 6.26                   | tavīryārjuna, 15.27                                         |
| 19.21-23, 23.1,                                 | Indra-yajña der Weisen zum                          | von Rāma auf den Ozean,                                     |
| 23.14, 23.16, 23.18-                            | Nutzen von, 6.26                                    | 10.4, 10.13                                                 |
| 19                                              | Söhne von, 6.30-34, 6.37                            | von Rāvaņa auf Rāma, 10.21                                  |
| Sukrācārya und, 18.30, 18.32,                   | trank für yajña bestimmtes                          | von Sita auf Ravaņa, 10.20                                  |
| <b>18.36-37</b> , 19.10                         | W asser, 6.27-29                                    | als Symptom der Unwissen-                                   |
| tauschte Alter gegen Jugend,<br>18.42-46, 19.21 | Vollkommenheit erlangt von,<br>6.32                 | heit, <b>8.13</b> Zufalls-Theorie der Schöpfung,            |
| verglichen mit Vogel, 19.24                     | 6.32                                                | 24.58                                                       |
| verglichen mit Ziege, 19.3-12,                  |                                                     | Zufriedenheit                                               |
| 19.26                                           |                                                     | fehlt in moderner Gesellschaft,                             |
| als Yadus Vater, 18.38-39                       | _                                                   | 6.38                                                        |
| Yoga                                            | Z                                                   | im Kṛṣṇa-Bewußtsein, 6.48,                                  |
| für Gotteserkenntnis, 9.46,                     |                                                     | 9.45                                                        |
| 19.10<br>mystischer, <b>21.3-4, 21.6</b>        |                                                     | von Lust gestört, 19.13<br>Siehe auch: Friede; Glück        |
| Paramatma-Verwirklichung                        | Zeit                                                | Zukunft                                                     |
| durch, nicht erforder-                          | zur Durchführung der                                | Barmherzigkeit des Herrn in                                 |
| lich, 5.25                                      | śrâddha-Zeremonie,                                  | der, <b>24.61</b>                                           |
| reine Gottgeweihte nicht inter-                 | 6.6                                                 | der Magadha-Dynastie, 22.44-                                |
| essiert an, 4.25                                | vom Herrn kontrolliert, 4.53-                       | 49                                                          |
| auf Siddhaloka vervollkomm-<br>net, 5,22        | 7 aitaltan dan Kali Sinku Kali susan                | Zweifel, Gottgeweihter frei von,<br>9.42                    |
| пет, 3.22                                       | Zeitalter des Kali. Siehe: Kali-yuga                | 7.42                                                        |
|                                                 |                                                     |                                                             |