# ŚRĪMAD BHĀGAVATAM

Sechster Canto



His Divine Grace A.C.Bhaktivedanta Swami Prabhupāda

# ŚRĪMAD BHĀGAVATAM

# Sechster Canto

"Vorgeschriebene Pflichten für die Menschheit"

mit Originalsanskrittext, lateinischer Transliteration, deutschen Synonyma, Übersetzung und ausführlicher Erläuterung

von

# His Divine Grace A.C.Bhaktivedanta Swami Prabhupāda

Gründer-Ācārya der Internationalen Gesellschaft für Krischna-Bewußtsein



#### Titel der Originalausgabe:

Śrīmad-Bhāgavatam Sixth Canto — Part One (1-5) Sixth Canto — Part Two (6-13) Sixth Canto — Part Three (14-19)

## Übersetzung aus dem Englischen:

Nikhilānanda dāsa (Nikolay Jankowsky)

Interessierte Leser werden gebeten, sich mit dem Sekretär der Internationalen Gesellschaft für Krischna-Bewußtsein in Verbindung zu setzen.

> Postfach 10 30 65 D-6900 Heidelberg

> > Bergstrasse 54 CH-8032 Zürich

© 1984 THE BHAKTIVEDANTA BOOK TRUST reg.

Alle Rechte vorbehalten

ISBN 0-89213-071-7

|        | Inhalt                                                        |      |
|--------|---------------------------------------------------------------|------|
|        | orwort                                                        | xiii |
| E      | inleitung                                                     | xv   |
| 1. Kaj | nitel                                                         |      |
|        | Geschichte vom Leben des Ajāmila                              | 1    |
|        | er Pfad, der über den höchsten Planeten hinausführt           | 3    |
|        | ottgeweihte wollen ihre Mitmenschen retten                    | 8    |
|        | ngemessene Buße hebt unfromme Handlungen auf                  | 9    |
|        | uße wird mit dem Bad eines Elefanten verglichen               | 13   |
|        | in Rezept gegen die materielle Krankheit                      | 15   |
| V      | Vie man sündvolle Wünsche entwurzeln kann                     | 18   |
| В      | hakti: Das Beste in dieser Welt                               | 24   |
| G      | ottgeweihte sehen den Tod nicht einmal im Traum               | 26   |
| D      | ie Geschichte des zu Fall gekommenen Ajāmila                  | 30   |
| A      | jāmilas zehnter Sohn — sein Lieblingskind                     | 32   |
| A      | jāmila chantet zur Zeit des Todes                             | 36   |
|        | ie Diener des Todes sind überrascht                           | 38   |
|        | ie Sendboten Gottes schreiten ein                             | 44   |
|        | Vahre Religion existiert ewig                                 | 46   |
|        | Vie der Höchste Herr das Universum beherrscht                 | 48   |
|        | ie Natur und Gott sind Zeugen unserer Handlungen              | 50   |
|        | arma in vergangenen und kommenden Leben                       | 52   |
|        | amarāja, der Herr des Todes                                   | 55   |
|        | er einsame Kampf ums Dasein                                   | 58   |
| D      | as Lebewesen verfängt sich in einem Netzwerk fruchtbringender | 60   |
| D      | Tätigkeiten ie Wurzeln der Wiedergeburt                       | 63   |
|        | ine Prostituierte verdirbt Ajāmila                            | 67   |
|        | ie Diener des Todes verkünden ihr Urteil                      | 73   |
| D      | to Diener des Todes verkunden im Orten                        | 75   |
| 2. Kaj | pitel                                                         |      |
| Ajā    | milas Rettung durch die Vișņudūtas                            | 75   |
|        | nnötige Bestrafung sündloser Menschen                         | 77   |
| D      | ie Pflicht der Regierung                                      | 78   |
| M      | lillionen von Leben können durch Chanten gereinigt werden     | 81   |
| C      | hanten befreit sogar Diebe, Mörder und Wüstlinge              | 84   |
| C      | hanten bewahrt einen vor der Hölle                            | 89   |

|      | Der Name des Herrn verbrennt sämtliche sündvolle Reaktionen |     |
|------|-------------------------------------------------------------|-----|
|      | zu Asche                                                    | 92  |
|      | Die Stricke des Todes werden zerschnitten                   | 93  |
|      | Ajāmila bedauert sein vergangenes sündvolles Leben          | 98  |
|      | Warum er vor höllischen Welten bewahrt wurde                | 102 |
|      | Wir müssen alle seine Entschlossenheit haben                | 105 |
|      | Ajāmila begibt sich nach Hardwar                            | 109 |
|      | Ajāmila erlangt seinen spirituellen Körper wieder           | 111 |
|      | Wie man sich aus der materiellen Knechtschaft befreit       | 114 |
| 3. 1 | Kapitel                                                     |     |
|      | Yamarāja unterweist seine Sendboten                         | 119 |
|      | Die Boten des Todes waren nie zuvor besiegt worden          | 120 |
|      | Gerechtigkeit im Universum                                  | 123 |
|      | Vișnus mysteriöse Boten                                     | 127 |
|      | Die Schöpfung hat nur einen Herrn                           | 128 |
|      | Wie Gott die Menschen beherrscht                            | 130 |
|      | Nur die Gottgeweihten kennen den Herrn                      | 132 |
|      | Die Diener des Herrn sind beinahe so qualifiziert wie       |     |
|      | der Herr Selbst                                             | 135 |
|      | Hingabe an Kṛṣṇa ist die wahre Religion                     | 137 |
|      | Das Chanten ist immer segensreich                           | 142 |
|      | Die geheime Religion der zwölf mahājanas                    | 145 |
|      | Yamarāja bestraft die Materialisten                         | 149 |
|      | Der Herr des Todes bittet um Verzeihung                     | 152 |
|      | Chanten vervollständigt jegliche Reinigung                  | 154 |
|      | Die Diener des Todes fürchten die Gottgeweihten             | 156 |
| 4. ] | Kapitel                                                     |     |
| 1    | Die Hamsa-guhya-Gebete Prajāpati Dakşas                     |     |
|      | an den Herrn                                                | 159 |
|      | Der Zorn der Pracetas nach langer Entsagung                 | 163 |
|      | Soma setzt sich für das Leben der Bäume ein                 | 164 |
|      | Der Herr der Herren versorgt jeden mit Nahrung              | 166 |
|      | Ein guter König beschützt alle Formen des Lebens            | 168 |
|      | Der Körper ist ein Tempel                                   | 170 |
|      | Daksa wird geboren, um das Universum zu bevölkern           | 172 |
|      | Dakşa zieht sich zurück, um sich Enthaltungen aufzuerlegen  | 175 |
|      | Der Herr ist materiellen Augen nicht sichtbar               | 176 |

| nhalt | VII |
|-------|-----|

|    | Die Trance der Gotteserkenntnis                                  | 180 |
|----|------------------------------------------------------------------|-----|
|    | Wie yogīs die Überseele finden                                   | 182 |
|    | Die Person, die hinter allem steht                               | 188 |
|    | Gelehrte Menschen vergessen ihre Seele um der Philosophie willen | 192 |
|    | Die gemeinsame Grundlage für alle Philosophen                    | 192 |
|    | Der Herr steigt herab, um den Gottgeweihten Seine Gunst zu       |     |
|    | bezeigen                                                         | 194 |
|    | Nur Kṛṣṇa muß verehrt werden                                     | 197 |
|    | Der Herr kommt auf Garuda und erscheint Dakşa                    | 201 |
|    | Dakşa wird beglückwünscht                                        | 203 |
|    | Wie man die unpersönliche Form Gottes sehen kann                 | 208 |
|    | Vor der Schöpfung                                                | 210 |
|    | Eine Frau für Dakşa                                              | 215 |
| 5  | Vanital                                                          |     |
| ٦. | Kapitel                                                          |     |
|    | Nārada Muni wird von Prajāpati Dakşa verflucht                   |     |
|    | Die Haryaśvas praktizieren Entsagung                             | 220 |
|    | Nārada Munis Gleichnis                                           | 223 |
|    | "Die Erde"                                                       | 225 |
|    | "Das eine männliche Wesen"                                       | 226 |
|    | "Das Loch"                                                       | 228 |
|    | "Die Prostituierte"                                              | 229 |
|    | "Der Ehemann"                                                    | 230 |
|    | "Der Fluß"                                                       | 232 |
|    | "Das Haus"                                                       | 223 |
|    | "Der Schwan"                                                     | 235 |
|    | "Die Rasierklingen und die Blitze"                               | 236 |
|    | "Die Väter"                                                      | 237 |
|    | Die Haryaśvas werden von Nārada Muni überzeugt                   | 240 |
|    | Die Güte Nārada Munis                                            | 241 |
|    | Die Savalāśvas praktizieren Enthaltungen                         | 246 |
|    | Nārada predigt erneut                                            | 249 |
|    | Die Savalāśvas folgen dem Beispiel ihrer Brüder                  | 252 |
|    | Dakşas Kurzsichtigkeit im Zorn                                   | 253 |
|    | Die Schulden eines brähmana                                      | 258 |
|    | Nārada wird von Dakşa beschuldigt                                | 260 |
|    | Für Entsagung ist Wissen erforderlich                            | 262 |
|    | Dakşas fehlerhafte Einwände                                      | 262 |
|    | Wie Dakşa Nārada sowohl verfluchte als auch begünstigte          | 264 |

| 6. Kapitel                                                    |     |
|---------------------------------------------------------------|-----|
| Die Nachkommen der Töchter Dakşas                             | 267 |
| Dakşa zeugt sechzig Töchter                                   | 267 |
| Marutvatī gebärt Upendra                                      | 271 |
| Āṅgirasī gebärt Viśvakarmā                                    | 275 |
| Dakşa verflucht den Mondgott                                  | 278 |
| Beschreibung der Nachkommen Aditis                            | 284 |
| 7. Kapitel                                                    |     |
| Indra beleidigt seinen spirituellen Meister                   |     |
| Brhaspati                                                     | 289 |
| Brhaspati weist die Halbgötter zurück                         | 292 |
| Indra verdammt seinen eigenen Reichtum                        | 295 |
| Diejenigen, die andere irreführen, gehen zur Hölle            | 297 |
| Die Dämonen erklären den Halbgöttern den Krieg                | 301 |
| Die Halbgötter wenden sich an Visvarūpa                       | 307 |
| Der spirituelle Meister ist die Verkörperung der <i>Veden</i> | 310 |
| Viśvarūpa wird der Priester der Halbgötter                    | 313 |
| Viśvarūpa verfaßt ein schützendes Gebet                       | 317 |
| 8. Kapitel                                                    |     |
| Der Nārāyaṇa-kavaca-Schild                                    | 319 |
| Erläuterung des Viṣṇu-mantra-Panzers                          | 322 |
| Gebete zu Vāmana und Nṛṣimhadeva                              | 326 |
| Gebete zu Hayagrīva, Nārada und Kūrma                         | 329 |
| Gebete zu Vyāsa, Buddha und Kalki                             | 331 |
| Gebete zum Sudarśana-cakra                                    | 335 |
| Fortgeschrittene Seelen sehen Einheit in Vielfalt             | 341 |
| Nārāyaṇa-kavaca beschützt einen vor Gefahr                    | 345 |
| 9. Kapitel                                                    |     |
| Das Erscheinen des Dämons Vṛtrāsura                           | 349 |
| Viśvarūpa bringt den Dämonen Opfergaben dar                   | 351 |
| Indra nimmt sündhafte Reaktionen auf sich                     | 353 |
| Beschreibung Vṛtrāsuras                                       | 358 |
| Gebete der Halbgötter an Nārāyana                             | 362 |
| Der Herr nimmt verschiedene transzendentale Körper an         | 366 |
| Śrī Hari erscheint vor den Halbgöttern                        | 368 |
| Im Herrn werden alle Gegensätze bereinigt                     | 375 |

| Inhalt  | ix |
|---------|----|
| IIIIait |    |

|     | Gottgeweihte sind die wahren Freunde jedes Lebewesens          | 379 |
|-----|----------------------------------------------------------------|-----|
|     | Die Halbgötter suchen bei den Lotosfüßen des Herrn Zuflucht    | 385 |
|     | Der Herr antwortet den Halbgöttern                             | 389 |
|     | Ein reiner Gottgeweihter ist wie ein fachkundiger Arzt         | 393 |
| 10. | Kapitel                                                        |     |
|     | Die Schlacht zwischen den Halbgöttern und                      |     |
|     | Vṛtrāsura                                                      | 399 |
|     | Die Halbgötter bitten Dadhīci um seinen Körper                 | 400 |
|     | Der Körper muß in den Dienst des anderen gestellt werden       | 408 |
|     | Indra reitet los, um Vrtrāsura zu töten                        | 412 |
|     | Die Dämonen leisten den Armeen Indras Widerstand               | 415 |
|     | Vrträsura appelliert an die Helden der Dämonen                 | 420 |
|     |                                                                |     |
| 11. | Kapitel                                                        |     |
|     | Die transzendentalen Eigenschaften Vrtrasuras                  | 423 |
|     | Vrtrāsura tadelt die Halbgötter                                | 425 |
|     | Vrtrāsura zertrampelt die Halbgötter                           | 428 |
|     | Vṛtrāsura verdammt Indra                                       | 431 |
|     | Vrtrasura wünscht sich die Barmherzigkeit großer Gottgeweihter | 435 |
|     | Materielle Reichtümer steigern Sorgen und Stolz                | 439 |
|     | Vṛtrāsura sehnt sich danach, dem Herrn dienen zu dürfen        | 443 |
| 12. | Kapitel                                                        |     |
|     | Vṛtrāsuras ruhmreicher Tod                                     | 447 |
|     | Vṛtrāsura greift König Indra an                                | 448 |
|     | König Indra wird von Vrtrāsura ermutigt                        | 451 |
|     | Jeder tanzt nach dem Willen des Herrn                          | 455 |
|     | Indra antwortet Vrtrāsura                                      | 462 |
|     | Vrtrāsura verschluckt Indra                                    | 469 |
|     | Die Halbgötter preisen Indras Sieg                             | 470 |
| 13. | Kapitel                                                        |     |
|     | König Indra wird von sündhaften Reaktionen                     |     |
|     | verfolgt                                                       | 475 |
|     | Indras Kummer                                                  | 477 |
|     | Die Halbgötter beruhigen König Indra                           | 480 |
|     | Die Sünde in Person verfolgt Indra                             | 485 |

|        | Indra kehrt auf die himmlischen Planeten zurück                   | 488 |
|--------|-------------------------------------------------------------------|-----|
|        | Der Wert des Anhörens dieser Erzählung                            | 491 |
| 14.    | Kapitel                                                           |     |
|        | König Citraketus Wehklagen                                        | 493 |
|        | Der rätselhafte Vrträsura: Sündvoller Dämon oder großer Heiliger? | 494 |
|        | Ein echter Gottgeweihter ist äußerst selten                       | 497 |
|        | König Citraketus zehn Millionen unfruchtbare Frauen               | 503 |
|        | Der Weise Angira stattet dem König einen Besuch ab                | 506 |
|        | Die große Besorgnis des Königs                                    | 510 |
|        | Citraketus Reich ist ohne einen Sohn sinnlos                      | 512 |
|        | Dem König wird ein Sohn geboren                                   | 517 |
|        | Die kinderlosen Königinnen verdammen sich                         | 520 |
|        | Die Königinnen vergiften das Kind                                 | 522 |
|        | Die Königin gibt dem Höchsten Herrn die Schuld für den Tod        |     |
| d<br>L | ihres Sohnes                                                      | 528 |
|        | Das Königreich wird zu einem Meer des Wehklagens                  | 533 |
| 15.    | Kapitel                                                           |     |
|        | Die Heiligen Nārada und Angīrā unterweisen                        |     |
|        | König Citraketu                                                   | 535 |
|        | Bedingte Seelen werden von der Zeit zusammengebracht und          | 333 |
|        | wieder getrennt                                                   | 537 |
|        | Der Höchste Herr kontrolliert alles                               | 540 |
|        | König Citraketus Erleuchtung                                      | 543 |
|        | Große Seelen bereisen die Erde, um die Menschen zu lehren         | 546 |
|        | Frau, Kinder und Heim sind Hirngespinste                          | 551 |
|        | Der Körper ist die Quelle aller Leiden                            | 553 |
|        | Der Korper ist die Quelle aller Delden                            | 333 |
| 16.    | Kapitel                                                           |     |
|        | König Citraketu begegnet dem Höchsten                             |     |
|        | Herrn                                                             | 559 |
|        | König Citraketus toter Sohn spricht                               | 561 |
|        | Die Reise von Mutterleib zu Mutterleib                            | 564 |
|        | Das Lebewesen ist von gleicher Beschaffenheit wie Gott            | 567 |
|        | Citraketu verläßt den dunklen Brunnen des Familienlebens          | 574 |
|        | Nārada gibt Citraketu einen mantra                                | 575 |
|        | Materielle Worte und ein materieller Verstand können sich dem     |     |
|        | Herrn nicht nähern                                                | 578 |

Inhalt xi

|     | Angira und Narada brechen zum höchsten Planeten auf            | 582 |
|-----|----------------------------------------------------------------|-----|
|     | Citraketu findet bei Anantadeva Zuflucht                       | 585 |
|     | Citraketus Gebete an Śrī Śeśa                                  | 590 |
|     | Der Anfang, die Mitte und das Ende von allem                   | 594 |
|     | Wie man den wiederholten Geburten und Toden entkommt           | 598 |
|     | Minderwertige Religionssysteme sind voller Neid                | 602 |
|     | Āryas verehren den Höchsten Herrn                              | 606 |
|     | Durch das Hören der Heiligen Namen wird man gereinigt          | 609 |
|     | Anantadeva wendet sich an Citraketu                            | 614 |
|     | Der traumähnliche Zustand der Lebewesen                        | 620 |
|     | Die Vollkommenheit des menschlichen Lebens                     | 624 |
| 17. | Kapitel                                                        |     |
|     | Mutter Pārvatī verflucht Citraketu                             | 629 |
| 1   | Citraketu reist im Weltraum                                    | 631 |
|     | Citraketu lacht über Siva, als dieser seine Frau umarmt        | 632 |
|     | Pārvatī ist wütend auf Citraketu                               | 638 |
|     | Pārvatī verflucht ihn dazu, in einer Familie von Dämonen       |     |
|     | geboren zu werden                                              | 640 |
|     | Citraketu nimmt den Fluch gelassen hin                         | 643 |
|     | Glück und Leid fließen wie die Wellen eines Flusses            | 646 |
|     | Śiva preist den Ruhm der Gottgeweihten                         | 651 |
|     | Der Gottgeweihte ist von der Welt losgelöst                    | 666 |
|     | König Citraketu wird als Dämon geboren                         | 672 |
| 18. | Kapitel                                                        |     |
|     | Diti gelobt, König Indra zu töten                              | 667 |
|     | Die Nachkommen Aditis                                          | 670 |
|     | Ditis dämonische Kinder                                        | 674 |
|     | Diti will nicht ruhen, bis Indra tot ist                       | 680 |
|     | Süße Worte und ein bezauberndes Lächeln fesseln Kaśyapas Geist | 682 |
|     | Eine Frau sollte ihren Ehemann verehren wie den Herrn          | 686 |
|     | Diti bittet um einen Sohn, der imstande ist, Indra zu töten    | 688 |
|     | Das Herz einer Frau ist wie eine Rasierklinge                  | 691 |
|     | Kasyapa Muni unterweist seine Frau                             | 697 |
|     | Indra beobachtet Ditis Fortschritt                             | 703 |
|     | Indra schneidet Ditis Embryo in 49 Stücke                      | 706 |
|     | Ditis Herz wird durch die Ausführung von hingebungsvollem      |     |
|     | Dienst gereinigt                                               | 709 |
|     | Indra stellt Diti zufrieden                                    | 715 |

| 19. Kapitel                                                 |     |
|-------------------------------------------------------------|-----|
| Der Vollzug der rituellen Pumsavana-Zere-                   |     |
| monie                                                       | 717 |
| Beschreibung des Pumsavana-Gelübdes                         | 719 |
| Gebete an Śrī Viṣṇu und Lakṣmī                              | 719 |
| Es ist jedermanns Pflicht, Lakşmī-Nārāyaņa zu verehren      | 724 |
| Eine Frau sollte ihren Ehemann verehren                     | 730 |
| Die Ergebnisse, die einem zuteil werden, wenn man das Pumsa | -   |
| vana-Gelübde einhält                                        | 736 |
| ANHANG                                                      |     |
| Der Autor                                                   | 739 |
| Quellennachweis                                             | 741 |
| Glossar                                                     | 743 |
| Ahnentafeln                                                 | 748 |
| Anleitung zur Aussprache des Sanskrit                       | 754 |
| Verzeichnis der Sanskritverse                               | 757 |
| Stichwortverzeichnis                                        | 767 |

#### Vorwort

Wir müssen das gegenwärtige Bedürfnis der menschlichen Gesellschaft erkennen. Worin besteht dieses Bedürfnis? Die menschliche Gesellschaft wird nicht mehr durch geographische Grenzlinien auf bestimmte Länder oder Gemeinden beschränkt. Sie ist weitläufiger als im Mittelalter, und die allgemeine Tendenz geht heute dahin, daß sich die Welt zu einem Staat oder einer Gesellschaft zusammenschließt. Die Ideale des spirituellen Kommunismus beruhen dem Śrīmad-Bhāgavatam zufolge auf der Einheit der gesamten menschlichen Gesellschaft, ja der gesamten Energie der Lebewesen. Große Denker verspürten den Drang, dies zu einer erfolgreichen Ideologie zu machen. Das Śrīmad-Bhāgavatam wird dieses Bedürfnis der menschlichen Gesellschaft erfüllen. Es beginnt daher mit dem Aphorismus der Vedānta-Philosophie (janmādy asya yataḥ), um das Ideal einer gemeinsamen Grundlage festzulegen.

Die Menschheit ist heute nicht mehr in die Finsternis der Unwissenheit gehüllt. Weltweit hat sie auf den Gebieten der materiellen Annehmlichkeiten, der Bildung und der wirtschaftlichen Entwicklung rasche Fortschritte gemacht. Doch irgend etwas stimmt nicht im sozialen Gefüge der Welt, und so entstehen selbst um unbedeutende Sachverhalte großangelegte Auseinandersetzungen. Es bedarf eines Schlüssels, wie die Menschheit auf einer gemeinsamen Grundlage in Frieden, Freundschaft und Glück vereint werden kann. Das Śrīmad-Bhāgavatam wird dieses Bedürfnis erfüllen, denn es bietet eine kulturelle Vorlage zur Respiritualisierung der gesamten Menschheit.

Das Śrīmad-Bhāgavatam soll auch an Schulen und Universitäten gelehrt werden, denn es wurde von dem großen Gottgeweihten Prahlāda Mahārāja, der selbst ein Schüler war, empfohlen, um das dämonische Gesicht der Gesellschaft zu verändern.

kaumāra ācaret prājño dharmān bhāgavatān iha durlabham mānuṣam janma tad apy adhruvam arthadam (SB, 7.6.1)

Uneinigkeit in der menschlichen Gesellschaft ist darauf zurückzuführen, daß es in einer gottlosen Zivilisation an religiösen Prinzipien mangelt. Die Existenz Gottes ist eine Tatsache — Er ist der Allmächtige, von dem alles ausgeht, von dem alles erhalten wird und in den alles zur Ruhe eingeht. Die materialistische Wissenschaft hat nur sehr unzureichend versucht, den letztlichen Ursprung der Schöpfung herauszufinden, doch es ist eine Tatsache, daß es einen letztlichen Ursprung alles Bestehenden gibt. Dieser letztliche Ursprung wird rational und autoritativ im Śrīmad-Bhāgavatam, dem "herrlichen Bhāgavatam", erklärt.

Die transzendentale Wissenschaft des Śrīmad-Bhāgavatam hilft uns nicht nur, den letztlichen Ursprung aller Dinge zu erkennen, sondern auch, unsere Beziehung zu Ihm und unsere Pflicht der Vervollkommnung der menschlichen Gesellschaft auf der Grundlage dieser Erkenntnis zu verstehen. Das Śrīmad-Bhāgavatam ist ein ge-

waltiger Lesestoff in der Sanskritsprache und wird jetzt mit großer Sorgfalt ins Englische und andere Sprachen übertragen. Wenn man das *Bhāgavatam* einfach aufmerksam liest, wird man zu einem vollkommenen Gottesverständnis gelangen, und dem Leser werden genügend Kenntnisse vermittelt, daß er sich gegen Angriffe von Atheisten verteidigen kann. Darüber hinaus wird er imstande sein, andere dazu zu bringen, Gott als konkretes Prinzip anzuerkennen.

Das Śrīmad-Bhāgavatam beginnt mit der Definition des letztlichen Ursprungs. Es ist ein authentischer Kommentar zum Vedānta-sūtra vom gleichen Verfasser, Śrīla Vyāsadeva, und führt den Leser Schritt für Schritt, durch neun Cantos, zur höchsten Stufe der Gotteserkenntnis. Die einzige Vorbedingung zum Studium dieses bedeutenden Werkes transzendentalen Wissens besteht darin, behutsam Schritt für Schritt vorzugehen und es nicht wie ein gewöhnliches Buch planlos zu überfliegen. Man soll es also Kapitel für Kapitel (eines nach dem anderen) studieren. Der Lesestoff ist mit dem Originalsanskrittext, der lateinischen Transliteration, den Synonymen, der Übersetzung und Erläuterung so aufgebaut, daß man sicher sein kann, am Ende der ersten neun Cantos eine gottesbewußte Seele zu sein.

Der Zehnte Canto unterscheidet sich von den ersten neun, denn er handelt unmittelbar von den transzendentalen Taten und Spielen der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Śrī Kṛṣṇa. Man wird die Wirkungen des Zehnten Cantos nicht erfahren können, ohne durch die ersten neun Cantos gegangen zu sein. Das Werk besteht insgesamt aus zwölf in sich abgeschlossenen Cantos, doch jedem ist zu empfehlen, sie in kleinen Abschnitten nacheinander zu lesen.

Ich muß meine Schwächen bei der Vorlage des Śrīmad-Bhāgavatam eingestehen, doch ich hoffe trotzdem, daß es bei den Denkern und Führern der Gesellschaft guten Anklang finden wird, wobei ich auf folgende Aussage des Śrīmad-Bhāgavatam (1.5.11) vertraue:

tad-vāg-visargo janatāgha-viplavo yasmin prati-ślokam abaddhavaty api nāmāny anantasya yaśo 'nkitāni yac chṛṇvanti gāyanti gṛṇanti sādhavaḥ

"Auf der anderen Seite aber ist Literatur, die voller Beschreibungen der transzendentalen Herrlichkeit des Namens, des Ruhms, der Gestalt und der Spiele des unbegrenzten Höchsten Herrn ist, eine transzendentale Schöpfung, die zu dem Zweck entstand, eine Umwälzung im gottlosen Dasein einer irregeführten Zivilisation einzuleiten. Selbst wenn solche transzendentalen Schriften Unregelmäßigkeiten aufweisen, werden sie von geläuterten, völlig rechtschaffenen Menschen gehört, gesungen und angenommen."

Om tat sat

A.C. Bhaktivedanta Swami

#### Einleitung

"Das Bhāgavata Purāṇa ist leuchtend wie die Sonne und ging auf, begleitet von Religion und Wissen, gleich nachdem Śrī Kṛṣṇa in Sein Reich zurückgekehrt war. Menschen, die durch die tiefe Finsternis der Unwissenheit im Zeitalter des Kali die Orientierung verloren haben, sollen von diesem Purāṇa Licht empfangen." (SB. 1.3.43)

Die zeitlose Weisheit Indiens findet ihren Ausdruck in den Veden, uralten Sanskrittexten, die sich mit allen Bereichen des menschlichen Wissens befassen. Die ursprünglich mündlich überlieferten Veden wurden zum ersten Mal von Śrīla Vyāsadeva, der "literarischen Inkarnation Gottes", niedergeschrieben. Nachdem Vyāsadeva die Veden zusammengestellt hatte, faßte er ihre Essenz in den als Vedānta-sūtras bekannten Aphorismen zusammen. Das Śrīmad-Bhāgavatam ist Vyāsadevas Kommentar zu seinen eigenen Vedānta-sūtras. Es entstand in der Reifezeit seines spirituellen Lebens unter der Anleitung Nārada Munis, seines spirituellen Meisters. Das Bhāgavatam, das man als "die reife Frucht am Baum der vedischen Literatur" bezeichnet, ist die umfassendste und autoritativste Darstellung vedischen Wissens.

Nachdem Vyāsa das *Bhāgavatam* geschrieben hatte, gab er es in zusammengefaßter Form an seinen Sohn, den Weisen Śukadeva Gosvāmī, weiter. Śukadeva Gosvāmī trug später das gesamte *Bhāgavatam* in einer Versammlung gelehrter Heiliger, die am Ufer der Gaṅgā bei Hastinā-pura (heute Delhi) stattfand, Mahārāja Parīkṣit vor. Mahārāja Parīkṣit war der damalige Herrscher der Welt und zudem ein großer *rājarṣi* (heiliger König). Da ihm mitgeteilt worden war, daß er innerhalb einer Woche sterben werde, entsagte er seinem gesamten Königreich und zog sich an das Ufer der Gaṅgā zurück, um bis zum Tode zu fasten und spirituelle Erleuchtung zu empfangen. Das *Bhāgavatam* beginnt mit Kaiser Parīkṣits klaren Fragen an Śukadeva Gosvāmī: "Du bist der spirituelle Meister großer Heiliger und Gottgeweihter. Ich möchte dich daher bitten, den für alle gültigen Pfad der Vollkommenheit aufzuzeigen, vor allem für jemand, der kurz vor dem Sterben steht. Bitte laß mich wissen, was ein Mensch hören, was er chanten, woran er sich erinnern und was er verehren soll, und auch, was er nicht tun soll. Bitte erkläre mir dies alles."

Šukadeva Gosvāmīs Antwort auf diese Frage und zahlreiche weitere Fragen, die Mahārāja Parīkṣit stellte und die alles ansprachen — vom Wesen des Selbst bis hin zum Ursprung des Universums —, fesselten die Aufmerksamkeit der versammelten Weisen sieben Tage lang bis zum Tod des Königs. Der Weise Sūta Gosvāmī, der am Ufer der Gangā zugegen war, als Śukadeva Gosvāmī das Śrīmad-Bhāgavatam zum ersten Mal vortrug, wiederholte es vor einer Versammlung von Weisen im Wald von Naimiṣāraṇya. Diese Weisen, die sich um das spirituelle Wohl der Menschheit sorgten, waren zusammengekommen, um eine lange, fortlaufende Reihe von Opfern darzubringen, die dem entwürdigenden Einfluß des Kali-yuga entgegenwirken sollten. Auf die Bitte der Weisen hin, er möge die Essenz der vedischen Weisheit vortragen, wiederholte Sūta Gosvāmī aus dem Gedächtnis alle 18 000 Verse des Śrīmad-Bhāgavatam, so, wie sie Śukadeva Gosvāmī zu Mahārāja Parīkṣit gesprochen hatte.

Der Leser des Śrīmad-Bhāgavatam hört Sūta Gosvāmī die Fragen Mahārāja Parīksits und die Antworten Śukadeva Gosvāmīs erzählen. Auch antwortet Sūta

Gosvāmī manchmal auf Fragen Śaunaka Rṣis, des Wortführers der in Naimiṣāraṇya versammelten Weisen. Man hört daher gleichzeitig zwei Dialogen zu: einem zwischen Mahārāja Parīkṣit und Śukadeva Gosvāmī am Ufer der Gaṅgā und einem anderen in Naimiṣāraṇya zwischen Sūta Gosvāmī und den Weisen unter der Führung Śaunaka Rṣis. Darüber hinaus erzählt Śukadeva Gosvāmī, während er Mahārāja Parīkṣit unterweist, von geschichtlichen Ereignissen und schildert lange philosophische Gespräche zwischen solch großen Seelen wie dem Heiligen Maitreya und seinem Schüler Vidura. Mit diesem Verständnis von der Geschichte des Śrīmad-Bhāgavatam wird es dem Leser leichtfallen, der Vielfalt von Dialogen und Begebenheiten aus verschiedenen Quellen zu folgen. Da philosophische Weisheit, nicht zeitliche Reihenfolge, von entscheidender Bedeutung ist, braucht man nur dem Inhalt des Śrīmad-Bhāgavatam seine volle Aufmerksamkeit zu schenken, um die tiefgründige Botschaft dieses Werkes zu erfassen.

Der Übersetzer dieser Ausgabe vergleicht das *Bhāgavatam* mit Kandiszucker — wo immer man es kostet, wird man es gleichermaßen süß und wohlschmeckend finden. Um daher die Süße des *Bhāgavatam* zu schmecken, mag man mit dem Lesen bei einem beliebigen Band beginnen. Nach einem einführenden Geschmack jedoch ist der ernsthafte Leser am besten beraten, wenn er zum Ersten Teil des Ersten Cantos zurückgeht und dann das *Bhāgavatam* Band für Band in der natürlichen Reihenfolge studiert.

Die vorliegende Ausgabe des Śrīmad-Bhāgavatam ist die erste Übersetzung dieser bedeutenden Schrift, die dem deutschsprachigen Leser in einem breiten Rahmen zugänglich ist. Diese Übersetzung sowie auch die ausführlichen Erläuterungen, die die ieweiligen Verse begleiten, verdanken wir der Fachkenntnis und der Hingabe von His Divine Grace A.C. Bhaktivedanta Swami Prabhupāda, dem bedeutendsten Lehrer indisch-religiösen und -philosophischen Gedankenguts der Gegenwart. Seine umfassenden Sanskritkenntnisse und seine enge Vertrautheit mit der vedischen Kultur machten es möglich, daß dem Śrīmad-Bhāgavatam die ihm gebührende Stellung zuerkannt wurde. Das Śrīmad-Bhāgavatam vermag auch dem Leser im Westen in Wissensbereichen wie Geschichte, Literatur, Soziologie, Anthropologie, Psychologie, Religionswissenschaft, Philosophie usw. befriedigende und schlüssige Antworten zu geben; in erster Linie jedoch bietet es all den jenigen, die nach spiritueller Erkenntnis streben, eine einfache und praktische Anleitung, wie man das höchste Verständnis vom Selbst und von der Absoluten Wahrheit erreichen kann. Dieses vielbändige Gesamtwerk, das vom Bhaktivedanta Book Trust veröffentlicht wird und das auf der ganzen Welt bereits in millionenfacher Auflage vorhanden ist, verspricht für lange Zeit eine bedeutende Stellung im intellektuellen, kulturellen und spirituellen Leben des modernen Menschen einzunehmen.

Die Herausgeber

# ŚRĪMAD BHĀGAVATAM

von

KŖŞŅA-DVAIPĀYANA VYĀSA

मुक्तानामिप सिद्धानां नारायणपरायणः। सुदुर्रुभः प्रशान्तात्मा कोटिष्विप महामुने।। ५।।

> muktānām api siddhānām nārāyaṇa-parāyaṇaḥ sudurlabhaḥ praśāntātmā koṭiṣv api mahā-mune

> > (S. 496)

### Die Geschichte vom Leben des Ajāmila

Im Śrīmad-Bhāgavatam werden zehn Themen behandelt — unter anderem die Schöpfung, die nachfolgende Schöpfung und die Planetensysteme. Śukadeva Gosvāmī, der Sprecher des Śrīmad-Bhāgavatam, beschrieb bereits die Schöpfung, die nachfolgende Schöpfung und die Planetensysteme im Dritten, Vierten und Fünften Canto. Im vorliegenden Sechsten Canto nun, der aus neunzehn Kapiteln besteht, wird er posana oder den Schutz durch den Herrn beschreiben.

Das erste Kapitel erzählt die Geschichte Ajāmilas, der als sehr sündhafter Mensch galt, aber dennoch Befreiung erlangte, als vier Diener Visnus kamen, um ihn aus den Händen der Diener Yamarajas zu erretten. In diesem Kapitel finden wir eine vollständige Beschreibung seiner Befreiung, nachdem er von den Folgen seines sündhaften Lebens befreit worden war. Sündhafte Handlungen sind mit Leid sowohl im gegenwärtigen als auch im nächsten Leben verbunden. Wir sollten mit Sicherheit wissen, daß alles Leid im Leben auf sündiges Handeln zurückzuführen ist. Auf dem Pfade fruchtbringenden Handelns begeht man mit Sicherheit sündhafte Taten, und deshalb werden nach den Anweisungen des karma-kanda verschiedene Arten von Bußen empfohlen. Solche Methoden der Buße jedoch befreien einen nicht von der Unwissenheit, die die Wurzel allen sündhaften Lebens darstellt. Infolgedessen besteht selbst nach vollzogener Buße noch die Neigung, sündige Handlungen zu begehen, weshalb diese für eine Läuterung sehr unzulänglich ist. Auf dem Pfad spekulativen Wissens wird man vom sündhaften Leben frei, indem man die Dinge versteht, wie sie sind. Aus diesem Grunde wird die Aneignung von spekulativem Wissen auch als eine Methode der Buße betrachtet. Wenn man sich fruchtbringenden Handlungen widmet, kann man durch Entsagung, Buße, Zölibat, Beherrschung des Verstandes und der Sinne, Wahrhaftigkeit und durch Ausübung des mystischen yoga von den Auswirkungen des sündhaften Lebens frei werden. Auch durch die Erweckung von Wissen kann man sündhafte Reaktionen aufheben. Keine dieser Methoden jedoch vermag einen von der Neigung zu befreien, sündhafte Handlungen zu begehen.

Durch bhakti-yoga kann man den Hang zu sündhaftem Leben vollständig überwinden; andere Methoden sind dazu nicht sehr geeignet. Deshalb ziehen die vedischen Schriften die Schlußfolgerung, daß hingebungsvoller Dienst wichtiger ist als die Methoden des karma-kānda und jñāna-kānda. Nur der Pfad des hingebungsvollen Dienstes ist für jeden glückverheißend. Fruchtbringende Handlungen und spekulatives Wissen können unabhängig niemanden befreien, hingebungsvoller Dienst jedoch ist, da er von karma und jñāna unabhängig ist, so machtvoll, daß jemand, der seine Gedanken auf die Lotosfüße Kṛṣṇas gerichtet hat, mit Sicherheit den Yamadūtas, den Sendboten Yamarājas, nicht einmal im Traum begegnet.

Um die Macht des hingebungsvollen Dienstes zu beweisen, schilderte Śukadeva Gosvāmī die Geschichte von Ajāmila. Ajāmila war ein Bewohner von Kānyakubja (dem heutigen Kanauj). Er war von seinen Eltern erzogen worden, durch das Stu-

dium der Veden und durch das Befolgen der regulierenden Prinzipien ein vollkommener brāhmana zu werden, doch seiner Vergangenheit wegen geschah es irgendwie, daß sich dieser junge brähmana zu einer Prostitujerten hingezogen fühlte, in deren Gesellschaft er sich zutiefst erniedrigte und alle regulierenden Prinzipien fallenließ. Mit dieser Prostituierten zeugte Ajāmila zehn Söhne, von denen er den jüngsten Nārāvana nannte. Zur Zeit von Ajāmilas Tod, als die Sendboten Yamarājas kamen, um ihn zu holen, rief Ajāmila in seiner Angst den Namen Nārāyana aus, denn er hing sehr an seinem jüngsten Sohn. Auf diese Weise erinnerte er sich an den ursprunglichen Nārāyana, Śrī Visnu. Obgleich er den Heiligen Namen Nārāyanas nicht völlig ohne Vergehen chantete, tat dieser dennoch seine Wirkung. Sobald er den Heiligen Namen Nārāyanas chantete, erschienen augenblicklich die Sendboten Śrī Visnus vor ihm. Es entspann sich ein Streitgespräch zwischen den Dienern Śrī Visnus und den Dienern Yamarājas, und weil Ajāmila dieses mit anhörte, erlangte er Befreiung. Es gelang ihm schließlich, die schlechten Auswirkungen fruchtbringenden Handelns zu erkennen, und er begriff auch, wie erhaben der Vorgang des hingebungsvollen Dienstes ist.

#### VERS 1

# श्रीपरीक्षिदुवा । निवृत्तिमार्गः कथित आदौ भगवता यथा। क्रमयोगोपलब्धेन ब्रह्मणा यदसंस्रतिः॥१॥

śrī-parīkṣid uvāca nivṛtti-mārgaḥ kathita ādau bhagavatā yathā krama-yogopalabdhena brahmaṇā yad asamṣṛtiḥ

śrī-parīkṣit uvāca—Mahārāja Parīkṣit sagte; nivṛtti-mārgaḥ—der Pfad der Befreiung; kathitaḥ—beschrieb; ādau—am Anfang; bhagavatā—von deiner Heiligkeit; yathā—angemessen; krama—allmählich; yoga-upalabdhena—erreicht durch den yoga-Vorgang; brahmaṇā—gemeinsam mit Brahmā (nach dem Erreichen Brahmalokas); yat—auf welche Weise; asamsṛtiḥ—Stillstand der Wiederholung von Geburt und Tod.

#### ÜBERSETZUNG

Mahārāja Parīkṣit sagte: O mein Herr, o Śukadeva Gosvāmī, du hast bereits [im Zweiten Canto] den Pfad der Befreiung [nivṛtti-mārga] beschrieben. Indem man diesem Pfad folgt, wird man mit Sicherheit allmählich zum höchsten Planetensystem, Brahmaloka, erhoben, von dem aus man ge-

meinsam mit Brahmā in die spirituelle Welt versetzt wird. Auf diese Weise kommt die Wiederholung von Geburt und Tod in der materiellen Welt zum Stillstand.

#### FRIÄUTFRUNG

Als Mahārāja Parīkṣit die Beschreibung der verschiedenen höllischen Daseinszustände am Ende des Fünften Cantos hörte, war er, da er ein Vaiṣṇava war, sehr besorgt darüber, wie die bedingten Seelen aus der Gewalt māyās befreit und nach Hause, zu Gott, zurückgeführt werden könnten. Er erinnerte deshalb seinen spirituellen Meister, Śukadeva Gosvāmī, an den nivṛtti-mārga, den Pfad der Befreiung, den dieser im Zweiten Canto beschrieben hatte. Mahārāja Parīkṣit, dem zur Zeit des Todes das Glück zuteil wurde, Śukadeva Gosvāmī zu treffen, stellte ihm zu diesem kritischen Zeitpunkt Fragen über den Pfad der Befreiung. Śukadeva Gosvāmī wußte seine Frage sehr zu schätzen und beglückwünschte ihn, indem er sagte:

varīyān eşa te praśnaḥ kṛto loka-hitam nṛpa ātmavit-sammataḥ puṁsāṁ śrotavyādisu yah parah

"Mein lieber König, deine Frage ist rühmenswert, denn sie ist für alle Menschen sehr segensreich. Die Antwort auf diese Frage ist das Wichtigste, was es zu hören gibt, und das wird von allen Transzendentalisten anerkannt." (SB. 2.1.1)

Parīksit Mahārāja war erstaunt darüber, daß die Lebewesen im bedingten Zustand nicht den Pfad der Befreiung, den Pfad des hingebungsvollen Dienstes, beschreiten, anstatt unter so vielen höllischen Umständen zu leiden. Das ist das Kennzeichen eines Vaisnavas. Vāñchā-kalpa-tarubhvas ca krpā-sindhubhva eva ca: Der Vaisnava ist ein Ozean der Barmherzigkeit. Para-duhkha-duhkhī: Er ist unglücklich wegen des Unglücks anderer. Weil Parīksit Mahārāja mit den bedingten Seelen, die im höllischen Dasein leiden, Mitleid verspürte, schlug er Sukadeva Gosvāmī vor, weiterhin den Pfad der Befreiung zu beschreiben, den er am Anfang des Śrīmad-Bhāgavatam erläutert hatte. Das Wort asamsrti ist in diesem Zusammenhang von großer Bedeutung. Samsrti bedeutet, sich weiter auf dem Pfad von Geburt und Tod zu bewegen. Asamsrti jedoch bezieht sich auf nivrtti-märga oder den Pfad der Befreiung, auf dem Geburt und Tod zum Stillstand kommen und man allmählich nach Brahmaloka aufsteigt, es sei denn, man ist ein reiner Gottgeweihter, dem nichts daran gelegen ist, zu den höheren Planetensystemen zu gelangen, und kehrt deshalb durch die Ausübung hingebungsvollen Dienstes sofort nach Hause, zu Gott, zurück (tyaktvā deham punar janma naiti). Parīksit Mahārāja war deshalb sehr begierig, von Sukadeva Gosvāmī über den Pfad der Befreiung der bedingten Seele zu hören.

Nach Ansicht der ācāryas weist das Wort krama-yogopalabdhena darauf hin, daß man, indem man erst karma-yoga ausführt, dann jñāna-yoga und letzten Endes zur Ebene des bhakti-yoga gelangt, Befreiung erlangen kann. Bhakti-yoga jedoch ist so machtvoll, daß es nicht von karma-yoga oder jñāna-yoga abhängig ist. Bhakti-yoga selbst ist so machtvoll, daß sogar ein unfrommer Mensch mit keinerlei Ver-

diensten in bezug auf karma-yoga oder ein Analphabet mit keinerlei Verdiensten in bezug auf jñāna-yoga zweifellos zur spirituellen Welt erhoben werden kann, wenn er nur an bhakti-yoga festhält. Mām evaiṣyasy asaṁśayaḥ. Kṛṣṇa sagt in der Bhagavad-gītā (8.7), daß man durch den Vorgang des bhakti-yoga zweifellos nach Hause, zu Gott, in die spirituelle Welt, zurückkehrt. Yogīs aber wollen manchmal, statt direkt in die spirituelle Welt einzugehen, noch andere Planetensysteme sehen, weshalb sie zu dem Planetensystem aufsteigen, in dem Brahmā lebt, wie hier durch das Wort brahmaṇā angedeutet wird. Zur Zeit der Vernichtung begibt sich Brahmā gemeinsam mit allen Bewohnern Brahmalokas direkt in die spirituelle Welt. Das wird in den Veden folgendermaßen bestätigt:

brahmaṇā saha te sarve samprāpte pratisañcare parasyānte kṛtātmānaḥ praviśanti paraṁ padam

"Aufgrund ihrer erhabenen Stellung begeben sich die jenigen, die sich zur Zeit der Vernichtung auf Brahmaloka befinden, gemeinsam mit Brahma direkt nach Hause, zu Gott. zurück."

#### VERS 2

# प्रवृत्तिलक्षणश्चेत त्रैगुण्यविषयो सने । योऽसावलीनप्रकृतेर्गुणसर्गः पुनः पुनः ॥ २॥

pravṛtti-lakṣaṇaś caiva traiguṇya-viṣayo mune yo 'sāv alīna-prakṛter guṇa-sargah punaḥ punaḥ

pravṛtti—durch die Neigung; lakṣaṇaḥ—gekennzeichnet; ca—auch; eva—in der Tat; trai-guṇya—die drei Erscheinungsweisen der Natur; viṣayaḥ—zum Ziel haben; mune— o großer Weiser; yaḥ—welche; asau—diese; alīna-prakṛteḥ—von jemand, der nicht aus der Gewalt māyās befreit ist; guṇa-sargaḥ—in der materielle Körper geschaffen werden; punaḥ punaḥ—wieder und wieder.

#### ÜBERSETZUNG

O großer Weiser Sukadeva Gosvāmī, solange das Lebewesen nicht von der Infektion durch die materiellen Erscheinungsweisen der Natur befreit ist, erhält es verschiedene Arten von Körpern, in denen es zu genießen oder zu leiden hat, und in Entsprechung zum Körper kann man verstehen, daß es verschiedene Neigungen hat. Dadurch, daß es diesen Neigungen folgt,

wandert es auf dem Pfad, der pravrtti-märga genannt wird und durch den man zu den himmlischen Planeten erhoben wird, wie du bereits im Dritten Cantol beschrieben hast.

#### FRIÄUTFRUNG

Wie Krsna in der Bhagavad-gītā (9.25) erklärt:

vānti deva-vratā devān pitrn vānti pitr-vratāh bhūtāni yānti bhūtejyā yānti mad-yājino 'pi mām

"Wer die Halbgötter verehrt, wird unter den Halbgöttern geboren; wer Geister und Gespenster verehrt, wird unter solchen Lebewesen geboren; wer die Vorfahren verehrt, geht zu den Vorfahren, und wer Mich verehrt, wird mit Mir leben."

Aufgrund des Einflusses der verschiedenen Erscheinungsweisen der Natur haben die Lebewesen unterschiedliche Neigungen und Bestrebungen. Deshalb sind sie geeignet, unterschiedliche Bestimmungsorte zu erreichen. Solange man an materiellen Dingen hängt, will man aufgrund seiner Anziehung zur materiellen Welt zu den himmlischen Planeten erhoben werden. Die Höchste Persönlichkeit Gottes erklärt jedoch: "Die jenigen, die Mich verehren, kommen zu Mir." Wenn man nichts über den Höchsten Herrn und Sein Reich weiß, versucht man nur, eine höhere materielle Stellung zu erreichen; wenn man aber zu der Schlußfolgerung gelangt, daß in dieser materiellen Welt nichts anderes existiert als wiederholte Geburten und Tode, versucht man, nach Hause, zu Gott, zurückzukehren. Wenn man dieses Ziel erreicht, muß man niemals wieder in die materielle Welt zurückkehren (vad gatvā na nivartante tad dhāma paramam mama). Srī Caitanya Mahāprabhu erklärt im Caitanyacaritamrta (Madhya 19.151):

> brahmanda bhramite kona bhagyavan jiva guru-kṛṣṇa-prasāde pāya bhakti-latā-bīja

"Entsprechend ihrem karma wandern alle Lebewesen durch das gesamte Universum. Einige von ihnen werden zu den höheren Planetensystemen erhoben, und einige begeben sich hinab zu den niederen Planetensystemen. Von vielen Millionen wandernder Lebewesen erhält eines, das sehr vom Glück begünstigt ist, durch Krsnas Gnade die Gelegenheit, mit einem echten spirituellen Meister Gemeinschaft zu haben. Durch die Barmherzigkeit Krsnas und des spirituellen Meisters empfängt ein solches Lebewesen den Samen der Pflanze des hingebungsvollen Dienstes."

Alle Lebewesen kreisen durch das Universum, indem sie manchmal zu den höheren Planetensystemen aufsteigen und manchmal zu den niederen Planeten hinabsinken. Das ist die materielle Krankheit, die als pravrtti-märga bekannt ist. Wenn man intelligent wird, beschreitet man nivrtti-marga, den Pfad der Befreiung, und begibt sich deshalb, statt weiter in dieser materiellen Welt umherzuwandeln, nach Hause, zu Gott, zurück. Das ist notwendig.

#### VERS 3

## अधर्मलक्षणा नाना नरकाश्रातुवर्णिताः। मन्त्रन्तरश्रव्याख्यात आद्यः स्वायम्भुवो यतः॥ ३॥

adharma-lakṣaṇā nānā narakāś cānuvarṇitāḥ manvantaraś ca vyākhyāta ādyah svāyambhuvo yatah

adharma-lakṣaṇāh—durch unfromme Handlungen gekennzeichnet; nāṇā—viel-fāltige; narakāḥ—Höllen; ca—auch; anuvarṇitāḥ—sind beschrieben worden; manu-antaraḥ—der Wechsel der Manus [an einem Tag Brahmās gibt es vierzehn Manus]; ca—auch; vyākhyātaḥ—ist beschrieben worden; ādyaḥ—der ursprüngliche; svāyam-bhuvah—direkter Sohn Brahmās; yataḥ—worin.

#### ÜBERSETZUNG

Außerdem hast du [am Ende des Fünften Cantos] die vielen verschiedenen Arten des Höllendaseins geschildert, die sich aus unfrommen Handlungen ergeben, und du hast auch [im Vierten Canto] den ersten manvantara beschrieben, über den Sväyambhuva Manu, der Sohn Brahmäs, herrschte.

#### **VERS 4-5**

# प्रियत्रतोत्तानपदोर्वशस्त्रबरितानि च। द्वीपवर्षसमुद्राद्विनपुद्यानवनस्पतीन् ॥ ४॥ धरामण्डलसंस्थानं मागलक्षणमानतः। ज्योतिषां विवराणां च यथेदमसृजद्विश्वः॥ ५॥

priyavrattottānapador vamšas tac-caritāni ca dvīpa-varṣa-samudrādrinady-udyāna-vanaspatīn

dharā-maṇḍala-saṁsthānaṁ bhāga-lakṣaṇa-mānataḥ jyotiṣāṁ vivarāṇāṁ ca yathedam asṛjad vibhuḥ

priyavrata—von Priyavrata; uttānapadoh—Uttānapāda; vamsah—die Dynastie; tat-caritāni—ihre Wesensmerkmale; ca—auch; dvīpa—verschiedene Planeten; varṣa—Länder; samudra— Ozeane und Meere; adri—Berge; nadī—Flüsse; udyāna—

Gärten; vanaspatīn—und Bäume; dharā-maṇḍala—des Planeten Erde; saṃsthānam—Situation; bhāga—entsprechend den Unterteilungen; lakṣaṇa—verschiedene Symptome; māṇataḥ—und Maße; jyotiṣām—der Sonne und anderer Leuchtkörper; vivarāṇām—der niederen Planetensysteme; ca—und; yathā—wie; idam—dies; asrjat—erschaffen: vibhuh—der Höchsten Persönlichkeit Gottes.

#### ÜBERSETZUNG

Mein lieber Herr, du hast die Dynastien und Charaktereigenschaften König Priyavratas und König Uttānapādas beschrieben. Die Höchste Persönlichkeit Gottes erschuf diese materielle Welt mit mannigfaltigen Universen, Planetensystemen, Planeten und Sternen, mit vielerlei Ländern, Meeren, Ozeanen, Gebirgen, Flüssen, Gärten und Bäumen, alle mit verschiedenen Eigentümlichkeiten. All das verteilt sich auf den Planeten Erde, die Leuchtkörper am Himmel und die niederen Planetensysteme. Du hast diese Planeten und die Lebewesen, die sie bewohnen, mit großer Klarheit beschrieben.

#### **ERLÄUTERUNG**

An dieser Stelle weisen die Worte yathedam asrjad vibhuh deutlich darauf hin, daß der Höchste, die große, allmächtige Persönlichkeit Gottes, die gesamte materielle Welt mit ihrer Mannigfaltigkeit an Planeten, Sternen usw. erschuf. Atheisten versuchen, die Hand Gottes, die in allem Geschaffenen gegenwärtig ist, zu verbergen, aber sie können nicht erklären, wie all diese Schöpfungen ohne eine fähige Intelligenz und allmächtige Kraft hinter ihnen ins Dasein hätten treten können. Sich einfach etwas einzubilden oder zu spekulieren ist Zeitverschwendung. In der Bhagavad-gītā (10.8) sagt der Herr: Aham sarvasva prabhavo. ..Ich bin der Ursprung aller Dinge." Mattah sarvam pravartate: ..Alles, was in der Schöpfung existiert, geht von Mir aus." Iti matvā bhajante mām budhā bhāva-samanvitāh: "Wenn man völlig versteht, daß Ich alles durch Meine Allmacht erschaffe, wird man fest im hingebungsvollen Dienst verankert und gibt sich vollständig Meinen Lotosfüßen hin." Leider können jedoch die Unintelligenten Krsnas höchste Herrschaft nicht sofort verstehen. Nichtsdestoweniger können sie allmählich zum rechten Verständnis gelangen, wenn sie mit Gottgeweihten Umgang pflegen und autorisierte Bücher lesen, obgleich das viele, viele Geburten beanspruchen kann. Wie Krsna in der Bhagavad-gītā (7.19) erklärt:

> bahūnām janmanām ante jñānavān mām prapadyate vāsudevaḥ sarvam iti sa mahātmā sudurlabhah

"Wer nach vielen Geburten und Toden tatsächlich in Wissen gründet, ergibt sich Mir, da er weiß, daß Ich die Ursache aller Ursachen und daß Ich alles bin. Solch eine große Seele ist sehr selten."

Vāsudeva, Kṛṣṇa, ist der Schöpfer aller Dinge, und Seine Energie offenbart sich auf vielfältige Weise. Wie in der *Bhagavad-gītā* (7.4-5) erklärt wird, existiert in je-

der Schöpfung eine Verbindung der materiellen Energie (bhūmir āpo 'nalo vāyuḥ) mit der spirituellen Energie, dem Lebewesen. Deshalb ist eben dieses Prinzip — die Verbindung des höchsten spirituellen Wesens und der materiellen Elemente — die Ursache der kosmischen Manifestation.

#### VERS 6

# अधुनेह महाभाग यथैन नरकान्नरः। नानोग्रयातनान्नेयात्तनमे व्याख्यातुमईसि ॥ ६॥

adhuneha mahā-bhāga yathaiva narakān naraḥ nānogra-yātanān neyāt tan me vyākhyātum arhasi

dhunā—jetzt; iha—in dieser materiellen Welt; mahā-bhāga— o höchst reicher und glücklicher Śukadeva Gosvāmī; yathā—so daß; eva—in der Tat; narakān—all die höllischen Bedingungen, in die die Unfrommen versetzt werden; narah—Menschen; nānā—viele Arten von; ugra—schreckliche; yāthanān—leidvolle Umstände; na īyāt—nicht unterziehen mögen; tat—daß; me—mir; vyākhyātum arhasi—beschreibe bitte.

#### ÜBERSETZUNG

O höchst glücklicher und vortrefflicher Sukadeva Gosvāmī, sage mir jetzt gütigerweise, wie die Menschen davor bewahrt werden können, in höllische Umstände zu geraten, unter denen sie schreckliche Qualen erleiden.

#### **ERLÄUTERUNG**

Im 26. Kapitel des Fünften Cantos erklärte Sukadeva Gosvāmī, daß Menschen, die sündhafte Handlungen begehen, dazu gezwungen werden, sich auf höllische Planeten zu begeben, um dort zu leiden. Als Gottgeweihter will Mahārāja Parīkşit nun wissen, wie dies zu verhindern sei. Ein Vaisnava ist para-duhkha-duhkhī; mit anderen Worten, er hat keine persönlichen Schwierigkeiten, doch er ist sehr unglücklich, andere in Schwierigkeiten zu sehen. Prahläda Mahārāja sagte: "Mein Herr, ich habe keine persönlichen Probleme, denn ich habe gelernt, Deine transzendentalen Eigenschaften zu preisen, und versinke deshalb in ekstatische Trance. Dennoch habe ich ein Problem, denn ich denke nur an diese Halunken und Toren, die sich ohne Wissen über hingebungsvollen Dienst zu Dir mit māyā-sukha, zeitweiligem Glück, beschäftigen." Das ist das Problem, dem sich ein Vaisnava gegenübergestellt sieht. Weil ein Vaisnava vollständig Zuflucht bei der Höchsten Persönlichkeit Gottes sucht, hat er persönlich keine Probleme; aber weil er Mitleid mit den gefallenen Seelen verspürt, schmiedet er ständig Pläne, um sie vor ihrem höllischen Dasein im gegenwärtigen und im nächsten Körper zu bewahren. Deshalb war Parīksit Mahārāja sehr begierig, von Śukadeva Gosvāmī zu erfahren, wie die Menschheit davor bewahrt werden könne, zur Hölle hinabzugleiten. Sukadeva Gosvāmī hatte bereits erklärt, wie Menschen in ein höllisches Leben geraten, und er konnte auch erklären, wie sie davor bewahrt werden können. Intelligente Menschen müssen diese Anweisung nutzen. Unglücklicherweise fehlt es der gesamten Welt an Kṛṣṇa-Bewußtsein, und daher leiden die Menschen unter der gröbsten Unwissenheit und glauben nicht einmal an ein Weiterleben nach dem Tod. Es ist sehr schwierig, sie von ihrem nächsten Leben zu überzeugen, weil sie in ihrer Beschäftigung mit materiellen Genüssen beinahe den Verstand verloren haben. Nichtsdestoweniger ist es unsere Pflicht — die Pflicht aller vernünftigen Menschen —, sie zu retten. Mahārāja Parīkṣit ist der Vertreter einer Persönlichkeit, die imstande ist, sie zu retten.

#### VFRS 7

# श्रीशुक उवाच न चेदिहैवापचिति यथांहसः कृतस्य कुर्यान्मनउक्तपाणिमिः। श्रुवं स वे प्रेत्य नरकानुपैति ये कीर्तिता मे भवतस्तिग्मयातनाः।। ७।।

śrī-śuka uvāca na ced ihaivāpacitim yathāmhasah kṛtasya kuryān mana-ukta-pāṇibhiḥ dhruvam sa vai pretya narakān upaiti ye kīrtitā me bhavatas tigma-yātanāḥ

śrī-śukah uvāca—Śrīla Śukadeva Gosvāmī sagte; na—nicht; cet—wenn; iha—in diesem Leben; eva—gewiß; apacitim—Gegenwirkung, Buße; yathā—angemessen; amhasah kṛtasya—wenn man sündige Handlungen begangen hat; kuryāt—führt aus; manah—mit dem Verstand; ukta—Worte; pāṇibhih—und mit den Sinnen; dhruvam—zweifellos; sah—diese Person; vai—in der Tat; pretya—nach dem Tode; narakān—verschiedene Arten höllischer Bedingungen; upaiti—erreicht; ye—welche; kīrtitāh—bereits beschrieben wurden; me—von mir; bhavatah—dir; tigma-yātanāh—in denen schreckliche Qualen warten.

#### ÜBERSETZUNG

Sukadeva Gosvāmī erwiderte: Mein lieber König, wenn man, bevor man stirbt, nicht durch angemessene Buße nach den Beschreibungen der Manusamhitā und anderer dharma-śāstras allem entgegengewirkt hat, was man in diesem Leben mit seinem Geist, seinen Worten und seinem Körper an unfrommen Handlungen begangen hat, wird man gewiß nach dem Tod zu höllischen Planeten gelangen und schreckliche Qualen erleiden, wie ich sie dir bereits beschrieben habe.

#### **ERLÄUTERUNG**

Śrīla Viśvanātha Cakravartī Ṭhākura erwähnt, daß, obgleich Mahārāja Parīkṣit ein reiner Gottgeweihter war, Śukadeva Gosvāmī nicht sofort über die Macht des hingebungsvollen Dienstes mit ihm sprach. Wie in der *Bhagavad-gītā* (14.26) erwähnt wird:

mām ca yo 'vyabhicāreṇa bhakti-yogena sevate sa guṇān samatītyaitān brahma-bhūyāya kalpate

Hingebungsvoller Dienst ist so stark, daß die Reaktionen, die man durch sein sündhaftes Leben erzeugt hat, sofort ein Ende haben, wenn man sich Kṛṣṇa völlig ergibt und sich vollständig Seinem hingebungsvollen Dienst widmet.

An anderer Stelle in der Gītā (18.66) drängt Kṛṣṇa darauf, daß man alle anderen Pflichten aufgeben und sich Ihm hingeben solle, und Er verspricht: aham tvām sarva-pāpebhyo mokṣayiṣyāmi. "Ich werde dich vor allen sündhaften Reaktionen bewahren und dir Befreiung gewähren." Als Antwort auf die Fragen Parīkṣit Mahārājas hätte deshalb dessen guru, Śukadeva Gosvāmī, sofort das Prinzip der bhakti erkären können, aber um Parīkṣit Mahārājas Intelligenz auf die Probe zu stellen, empfahl er als erstes Buße gemäß dem karma-kānḍa, dem Pfad fruchtbringender Handlungen. Für den karma-kānḍa gibt es achtzig autorisierte Schriften wie zum Beispiel die Manu-samhitā, die als dharma-śāstras bekannt sind. In diesen Schriften wird einem empfohlen, seine sündhaften Handlungen durch die Ausführung andersartiger, fruchtbringender Handlungen aufzuheben. Dies war der Pfad, den Śukadeva Gosvāmī Mahārāja Parīkṣit als erstes empfahl, und tatsächlich ist es auch so, daß jemand, der sich nicht dem hingebungsvollen Dienen widmet, den Anweisungen dieser Schriften folgen muß, indem er fromme Handlungen vollzieht, um seine unfrommen Handlungen zu sühnen. Das wird Buße genannt.

#### VFRS 8

तसात्पुरैवाश्विह पापनिष्कृतौ यतेत मृत्योरविषद्यतात्मना। दोषस्य दृष्ट्वा गुरुलाघवं यथा भिषक् चिकित्सेत रुजां निदानवित्॥ ८॥

> tasmāt puraivāśv iha pāpa-niṣkṛtau yateta mṛtyor avipadyatātmanā doṣasya dṛṣṭvā guru-lāghavaṁ yathā bhiṣak cikitseta rujāṁ nidānavit

tasmāt—deshalb; purā—bevor; eva—gewiß; āśu—sehr schnell; iha—in diesem Leben; pāpa-niskrtau-frei werden von den Folgen sündiger Handlungen; vateta -man sollte sich bemühen; mrtvoh-Tod; avipadvata-unbehelligt von Krankheit und Alter; ātmanā-mit einem Körper; dosasya-der sündigen Handlungen; drstvā—einschätzen: guru-lāghavam—die Schwere oder Leichtigkeit: vathā—so wie: bhisak-ein Arzt; cikitseta-behandeln würde; rujām-der Krankheit; nidāna-vitiemand, der sich auf Diagnose versteht.

#### ÜBERSETZUNG

Bevor der nächste Tod naht, sollte man sich deshalb, solange der Körper noch stark genug ist, unverzüglich den Vorgang der Buße nach den Anweisungen der sästra zu eigen machen; andernfalls wird man seine Zeit verschwenden und die Reaktionen auf seine Sünden vermehren. So wie ein erfahrener Arzt eine Krankheit je nach ihrer Schwere einschätzt und behandelt, sollte man sich je nach der Schwere seiner Sünden der Buße unterziehen.

#### **ERLÄUTERUNG**

Die dharma-śāstras wie die Manu-samhitā schreiben vor, daß ein Mensch, der einen Mord begangen hat, gehängt werden und sein Leben als Sühne geopfert werden soll. Früher wurde dieses System überall auf der Welt befolgt, aber da die Menschen zu Atheisten werden, schaffen sie die Todesstrafe ab. Das ist nicht weise. Hier wird gesagt, daß ein Arzt, der weiß, wie man eine Krankheit diagnostiziert, dementsprechend eine Medizin verschreibt. Wenn die Krankheit sehr ernst ist, muß die Medizin stark sein. Mord ist eine schwerwiegende Sünde, und deshalb muß nach der Manu-samhitā ein Mörder getötet werden. Durch die Hinrichtung eines Mörders erweist die Regierung diesem Barmherzigkeit, denn wenn ein Mörder nicht in diesem Leben getötet wird, wird er in zukünftigen Leben viele Male umgebracht werden und gezwungen sein zu leiden. Da die Menschen nichts vom nächsten Leben und dem komplizierten Wirken der Natur wissen, fabrizieren sie ihre eigenen Gesetze, doch sie sollten lieber die feststehenden Anweisungen der sästras zu Rate ziehen und sich dementsprechend verhalten. Selbst heute noch läßt sich die Hindu-Gemeinschaft in Indien oft von erfahrenen Gelehrten Ratschläge erteilen, wie man sündvolle Handlungen aufhebt. Auch im Christentum gibt es einen Vorgang der Beichte und der Buße. Buße ist daher erforderlich und muß sich nach der Schwere der sündvollen Handlungen richten.

VERS 9

श्री राजीवाच

दृष्टश्चताभ्यां यत्पापं जानकृष्यात्मनोऽहितम् । करोति भूयो विवशः प्रायश्चित्तमथो कयम् ॥ ९॥ śrī-rājovāca dṛṣṭa-śrutābhyāṁ yat pāpaṁ jānann apy ātmano 'hitam karoti bhūyo vivaśaḥ prāyaścittam atho katham

śrī-rājā uvāca—Parīkṣit Mahārāja erwiderte; dṛṣṭa—durch Sehen; śrutā-bhyām—auch durch Hören (aus den Schriften oder Gesetzbüchern); yat—weil; pā-pam—sündhafte, verbrecherische Handlung; jānan—wissend; api—obgleich; ātma-naḥ—von seinem Selbst; ahitam—verletzend; karoti—er handelt; bhūyaḥ—wieder und wieder; vivaśaḥ—nicht in der Lage, sich zu beherrschen; prāyaścittam—Buße; atho—deshalb; katham—was ist der Wert von.

#### ÜBERSETZUNG

Mahārāja Parīkṣit sagte: ,,Man mag wissen, daß sündiges Handeln einem schadet, weil man selbst sieht, daß ein Verbrecher von der Regierung bestraft und von der Öffentlichkeit beschimpft wird, und weil man von den Schriften und den erfahrenen Gelehrten hört, daß man für das Begehen sündvoller Handlungen im nächsten Leben in höllische Umstände gestürzt wird. Doch trotz solchen Wissens ist man nichtsdestoweniger gezwungen, wieder und wieder Sünden zu begehen, selbst nachdem man Handlungen der Buße vollzogen hat. Was ist also der Wert solcher Bußen?

#### FRIÄUTFRUNG

Bei einigen religiösen Sekten geht ein Sünder zum Priester, um seine sündhaften Handlungen zu beichten und eine Geldbuße zu bezahlen, aber dann begeht er wieder die gleichen Sünden und kommt wieder, um sie zu beichten. Das ist das Verhalten eines professionellen Sünders. Parīkṣit Mahārājas Beobachtungen lassen darauf schließen, daß es schon vor fünftausend Jahren die Gewohnheit von Gesetzesbrechern war, für ihre Vergehen zu büßen, aber dann die gleichen Vergehen wie unter Zwang erneut zu begehen. Aufgrund seiner praktischen Erfahrungen erkannte Parīkṣit Mahārāja, daß der Vorgang der wiederholten Sünde und Buße sinnlos ist. Jemand, der am Sinnengenuß hängt, wird, ganz gleich wie oft er bestraft wird, wieder und wieder sündhafte Handlungen begehen, bis ihm beigebracht wird, sich des Genusses seiner Sinne zu enthalten. Das hier benutzte Wort vivaśa weist darauf hin, daß selbst jemand, der keine sündhaften Handlungen begehen will, durch die Macht der Gewohnheit dazu gezwungen wird. Parīkṣit Mahārāja befand deshalb, daß der Vorgang der Buße wenig dazu geeignet ist, einen vor sündhaften Handlungen zu bewahren. Im folgenden Vers erläutert er näher, warum er diesen Vorgang ablehnt.

#### VERS 10

किनिभवर्ततेऽभद्रात्किनिचरति तत्पुनः। प्रायिनमयोऽपार्थं मन्ये कुझरशौचवत्।।१०।। kvacin nivartate 'bhadrāt kvacic carati tat punaḥ prāyaścittam atho 'pārtham manye kuñjara-śaucavat

kvacit—manchmal; nivartate—hört auf; abhadrāt—mit sündhafter Tätigkeit; kvacit—manchmal; carati—begeht; tat—jene (sündhafte Handlung); punah—wieder; prāyaścittam—den Vorgang der Buße; atho—deshalb; apārtham—nutzlos; manve—ich betrachte; kuñjara-śaucavat—genau wie das Bad eines Elefanten.

#### ÜBERSETZUNG

Manchmal fällt jemand, der sehr darauf bedacht ist, keine sündhaften Handlungen zu begehen, wieder dem sündhaften Leben zum Opfer. Ich betrachte deshalb diesen Vorgang der wiederholten Sünde und Buße als nutzlos. Er gleicht dem Bad eines Elefanten, denn ein Elefant säubert sich, indem er ein vollständiges Bad nimmt, aber dann wirft er Staub über seinen Kopf und seinen Leib, sobald er an Land zurückgekehrt ist.

#### **ERLÄUTERUNG**

Als Parīkṣit Mahārāja fragte, wie ein Mensch sich von sündhaften Handlungen befreien könne, damit er sich nach dem Tode nicht zu den höllischen Planetensystemen begeben müsse, erwiderte Śukadeva Gosvāmī, daß der Vorgang, dem sündhaften Leben entgegenzuwirken, in der Buße bestehe. Auf diese Weise stellte Śukadeva Gosvāmī die Intelligenz Parīkṣit Mahārājas auf die Probe, der die Prüfung bestand, indem er es ablehnte, dieses System als den wahren Vorgang anzuerkennen. Nun erwartet Parīkṣit Mahārāja eine andere Antwort von seinem spirituellen Meister Śukadeva Gosvāmī.

#### VFRS 11

### श्री बादरायणिरुवाच

# कर्मणा कर्मनिर्हारो न ह्यात्यन्तिक इष्यते । अविद्वद्धिकारित्वात्प्रायश्चित्तं विमर्शनम् ॥११॥

śrī-bādarāyaṇir uvāca karmaṇā karma-nirhāro na hy ātyantika işyate avidvad-adhikārivāt prāyaścittaṁ vimarśanam

śrī-bādarāyanih uvāca—Sukadeva Gosvāmī, der Sohn Vyāsadevas, antwortete; karmanā—durch fruchtbringende Handlungen; karma-nirhārah—Aufhebung der fruchtbringenden Handlungen; na—nicht; hi—in der Tat; ātyantikah—endgültig; iṣ-

yate—wird möglich; avidvat-adhikāritvāt—weil ohne Wissen; prāyaścittam—wahre Buße; vimarśanam—vollständiges Wissen vom Vedānta.

#### ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī, der Sohn Vedavyāsas, gab zur Antwort: Mein lieber König, da Handlungen, die dazu bestimmt sind, unfromme Handlungen zu neutralisieren, ebenfalls fruchtbringend sind, werden sie einen nicht von dem Hang befreien, fruchtbringend zu handeln. Menschen, die sich den Regeln und Vorschriften der Buße unterziehen, sind nicht im geringsten intelligent, ja sie befinden sich sogar in der Erscheinungsweise der Dunkelheit. Solange man nicht von der Erscheinungsweise der Unwissenheit befreit ist, ist der Versuch, einer Handlung durch eine andere entgegenzuwirken, nutzlos, denn das wird die Wünsche, die man hat, nicht entwurzeln. Selbst dann also, wenn man, oberflächlich betrachtet, fromm erscheinen mag, wird man zweifellos dafür anfällig sein, unfromm zu handeln. Wahre Buße ist daher die Erleuchtung in vollkommenem Wissen oder Vedānta, durch den man die Höchste Absolute Wahrheit versteht.

#### **ERLÄUTERUNG**

Der guru, Śukadeva Gosvāmī, prüfte Parīkṣit Mahārāja, und es scheint, als habe der König einen Teil der Prüfung bestanden, indem er den Vorgang der Buße ablehnte, da dieser fruchtbringendes Handeln beinhaltet. Jetzt schlägt Śukadeva Gosvāmī die Ebene spekulativen Wissens vor. Indem er vom karma-kāṇḍa zum jñāna-kāṇḍa aufsteigt, macht er den Vorschlag: prāyaścittaṁ vimarśanam. "Wahre Buße ist vollständiges Wissen." Vimarśana bezieht sich auf die Pflege spekulativen Wissens. In der Bhagavad-gītā werden karmīs, denen es an Wissen fehlt, mit Eseln verglichen. Krsna sagt in der Bhagavad-gītā (7.15):

na mām duşkṛtino mūḍhāḥ prapadyante narādhamāḥ māyayāpahṛta-jñānā āsuram bhāvam āśritāh

"Jene Schurken, die abgestumpft und dumm, die die Niedrigsten der Menschheit sind, deren Wissen von Illusion gestohlen ist und die das atheistische Wesen von Dämonen haben, ergeben sich Mir nicht."

Hier werden karmīs, die sündhaften Tätigkeiten nachgehen und nicht das wahre Ziel des Lebens kennen, als mūḍhas oder Esel bezeichnet. Vimarśana jedoch wird auch in der Bhagavad-gītā (15.15) erklärt, in der Kṛṣṇa sagt: vedaiś ca sarvair aham eva vedyaḥ. Der Sinn des Studiums der Veden besteht darin, die Höchste Persönlichkeit Gottes zu verstehen. Wenn man den Vedānta studiert, aber lediglich irgendwie in spekulativem Wissen Fortschritt macht und nicht den Höchsten Herrn versteht, bleibt man der gleiche mūḍha. Wie in der Bhagavad-gītā (7.19) gesagt wird, erreicht man wahres Wissen, wenn man Kṛṣṇa versteht und sich Ihm ergibt (bahūnām janmanām ante jñānavān mām prapadyate). Um deshalb gelehrt und von materieller

Verunreinigung frei zu werden, sollte man versuchen, Kṛṣṇa zu verstehen, denn dann wird man sofort von allen frommen und unfrommen Handlungen und deren Reaktionen befreit.

#### VERS 12

## नाञ्चतः पथ्यमेवाशं व्याधयोऽभिभवन्ति हि। एवं नियमकृद्राजन् शनैः क्षेमाय कल्पते ॥१२॥

nāśnataḥ pathyam evānnam vyādhayo 'bhibhavanti hi evam niyamakṛd rājan śanaiḥ kṣemāya kalpate

na—nicht; aśnatah—diejenigen, die essen; pathyam—geeignet; eva—tatsächlich; annam—Speise; vyādhayah—verschiedene Arten der Krankheit; abhibhavanti—überwältigen; hi—tatsächlich; evam—ähnlich; niyama-krt—jemand, der regulierenden Prinzipien folgt; rājan— o König; śanaih—allmählich; kṣemāya—für das Wohlergehen; kalpate—wird geeignet.

#### ÜBERSETZUNG

Mein lieber König, wenn ein Kranker die reine, unverschmutzte Nahrung, die ihm von einem Arzt verschrieben wurde, zu sich nimmt, wird er allmählich geheilt, und die Infektion der Krankheit kann ihn nicht mehr berühren. Ebenso schreitet man, wenn man den regulierenden Prinzipien des Wissens folgt, allmählich voran zur Befreiung von materieller Verunreinigung.

#### **ERLÄUTERUNG**

Man wird allmählich geläutert, wenn man Wissen kultiviert — selbst durch gedankliche Spekulation — und strikt den regulierenden Prinzipien folgt, die in den sästras vorgeschrieben sind und die im nächsten Vers erläutert werden. Deshalb ist die Ebene des jääna, des spekulativen Wissens, besser als die Ebene des karma, des fruchtbringenden Handelns. Es besteht jede Möglichkeit, von der Ebene des karma hinabzufallen und in höllische Umstände zu geraten; auf der Ebene des jääna hingegen ist man vor dem Höllendasein geschützt, obgleich man noch nicht vollständig frei von der Infektion ist. Die Schwierigkeit besteht darin, daß man auf der Ebene des jääna glaubt, man habe Befreiung erlangt und sei Näräyana oder Bhagavän geworden. Dies ist ein weiteres Stadium der Unwissenheit.

ye 'nye 'ravindākşa vimukta-māninas tvayy asta-bhāvād aviśuddha-buddhayaḥ āruhya kṛcchreṇa param padam tataḥ patanty adho 'nādṛta-yuṣmad-aṅghrayaḥ (SB. 10.2.32) Aufgrund von Unwissenheit hält man sich in seiner Spekulation für befreit von materieller Verunreinigung, obgleich man es eigentlich nicht ist. Obwohl man deshalb zum brahma-jñāna, zum Verständnis des Brahmans, aufsteigt, kommt man nichtsdestoweniger wieder zu Fall, wenn man nicht bei den Lotosfüßen Kṛṣṇas Zuflucht gesucht hat. Trotzdem wissen die jñānīs zumindest, was sündvoll und was fromm ist, und sie handeln sehr bedacht nach den Anweisungen der śāstras.

#### **VERS 13-14**

# तपसा ब्रह्मचर्येण शमेन च दमेन च। त्यागेन सत्यशीचाम्यां यमेन नियमेन वा।।१३॥ देहवाम्बुद्धिजं धीरा धर्मज्ञाः श्रद्धयान्विताः । क्षिपन्त्यधं महदपि वेणुगुल्ममिवानलः ॥१४॥

tapasā brahmacaryeṇa śamena ca damena ca tyāgena satya-śaucābhyāṁ yamena niyamena vā

deha-vāg-buddhijam dhīrā dharmajñāḥ śraddhayānvitāḥ kṣipanty agham mahad api venu-gulmam ivānalah

tapasā—durch Entsagung oder freiwillige Zurückweisung materiellen Genusses; brahmacaryeṇa—durch sexuelle Enthaltsamkeit (die erste Entsagung); śamena—durch die Beherrschung des Geistes; ca—und; damena—durch vollständige Beherrschung der Sinne; ca—auch; tyāgena—durch das freiwillige Geben von Spenden für eine gute Sache; satya—durch Wahrhaftigkeit; śaucābhyām—und durch das Befolgen regulierender Prinzipien, um sich innerlich und äußerlich rein zu halten; yamena—durch das Vermeiden von Flüchen und Gewalt; niyamena—durch regelmäßiges Chanten des Heiligen Namens des Herrn; vā—und; deha-vāk-buddhi-jam—vollzogen mit Körper, Worten und Intelligenz; dhīrāh—diejenigen, die vernünftig sind; dharma-jāāh—vollständig ausgerüstet mit Wissen über religiöse Prinzipien; śraddhayā anvitāh—mit Glauben ausgestattet; kṣi panti—vernichten; agham—alle Arten sündhafter Handlungen; mahat api— obgleich sehr groß und abscheulich; venugulmam—die vertrockneten Sträucher unter einem Bambusbaum; iva—wie; analah—Feuer.

#### ÜBERSETZUNG

Um den Verstand zu konzentrieren, muß man ein Leben des Zölibats einhalten und darf nicht herabfallen. Man muß die Entsagung auf sich nehmen, freiwillig Sinnengenuß aufzugeben. Man muß weiterhin den Geist und die Sinne beherrschen, Spenden geben, ehrlich, sauber und gewaltlos sein, den regulierenden Prinzipien folgen und regelmäßig den Heiligen Namen des Herrn chanten. So wird ein vernünftiger und gläubiger Mensch, der die religiösen Prinzipien kennt, zeitweilig von allen Sünden, die mit Körper, Worten und Geist begangen worden sind, geläutert. Solche Sünden sind wie die vertrockneten Blätter von Kletterpflanzen unter einem Bambusbaum: Auch wenn diese von einem Feuer verbrannt wurden, bleiben immer noch die Wurzeln zurück, um bei der nächsten Gelegenheit wieder hervorzusprießen.

#### FRI ÄUTERUNG

Tapah wird in der smrti-śāstra wie folgt erklärt: manasaś cendrivānām ca aikāgryam paramam tapah. ..Vollständige Beherrschung des Geistes und der Sinne und ihre völlige Konzentration auf eine Art von Aktivität wird tanah genannt." Unsere Bewegung für Krsna-Bewußtsein lehrt die Menschen, wie man den Verstand auf hingebungsvollen Dienst konzentriert. Das ist erstklassige tapah. Brahmacarya, das Leben des Zölibats, hat acht Aspekte: Man sollte weder an Frauen denken, über Sexualität sprechen, mit Frauen scherzen, sie lustvoll ansehen, vertraulich mit Frauen sprechen oder den Entschluß fassen, Geschlechtsverkehr zu vollziehen, noch sollte man sich um Geschlechtsverkehr bemühen oder sich sexuell betätigen. Man sollte nicht einmal an Frauen denken oder sie ansehen, ganz zu schweigen davon, mit ihnen zu sprechen. Das ist erstklassiges brahmacarya. Wenn ein brahmacārī oder sannvāsī an einem abgelegenen Ort mit einer Frau spricht, ergibt sich natürlich eine Möglichkeit zur sexuellen Betätigung ohne jemandes Wissen. Deshalb praktiziert ein vollständiger brahmacārī genau das Gegenteil. Wenn man ein vollkommener brahmacārī ist, kann man mit Leichtigkeit den Verstand und die Sinne kontrollieren, wohltätig sein, die Wahrheit sprechen und so fort. Doch zunächst einmal muß man die Zunge und den Essensvorgang beherrschen.

Auf dem bhakti-mārga, dem Pfad des hingebungsvollen Dienstes, muß man strikt die regulierenden Prinzipien befolgen, indem man als erstes die Zunge beherrscht (sevonmukhe hi jihvādau svayam eva sphuraty adaḥ). Die Zunge (jihvā) läßt sich meistern, wenn man den Hare-Krsna-mahā-mantra chantet, über nichts anderes spricht als das, was sich auf Krsna bezieht, und nichts kostet, was nicht Krsna geopfert wurde. Wenn man auf diese Weise die Zunge vollständig beherrscht, werden brahmacarya und andere Läuterungsvorgänge automatisch folgen. Es wird im nächsten Vers erklärt, daß der Pfad des hingebungsvollen Dienstes in jeder Hinsicht vollkommen ist und daher dem Pfad fruchtbringender Handlungen und dem Pfad des Wissens überlegen ist. Śrīla Vīrarāghava Ācārya erklärt, indem er aus den Veden zitiert, daß es zur Entsagung gehört, so vollständig wie möglich zu fasten (tapasānāśakena). Auch Śrīla Rūpa Gosvāmī mahnt, daß atyāhāra oder übermäßiges Essen ein Hindernis für den Fortschritt im spirituellen Leben darstellt. In der Bhagavad-gītā (6.17) erklärt Kṛṣṇa:

> vuktāhāra-vihāras va vukta-cestasva karmasu vukta-svapnāvabodhasva vogo bhavati duhkha-hā

"Wer das yoga-System praktiziert und im Essen, Schlafen, Arbeiten und Sicherholen maßvoll ist, kann alle materiellen Leiden vermindern."

In Vers 14 ist das Wort dhīrāḥ, welches soviel bedeutet wie "diejenigen, die unter allen Umständen ungestört sind", sehr bedeutungsvoll. Kṛṣṇa sagt in der Bhagavad-gītā (2.14) zu Arjuna:

mātrā-sparšās tu kaunteya šītoṣṇa-sukha-duḥkha-dāḥ āgamāpāyino 'nityās tāms titikṣasva bhārata

"O Sohn Kuntīs, das zeitweilige Erscheinen von Glück und Leid und ihr Vergehen im Laufe der Zeit sind wie das Kommen und Gehen von Sommer und Winter. Sie entstehen aus Sinneswahrnehmung, o Nachkomme Bharatas, und man muß lernen, sie zu dulden, ohne sich verwirren zu lassen."

Im materiellen Leben gibt es viele Störungen (adhyātmika, adhidaivika und adhibhautika). Jemand, der gelernt hat, diese Störungen unter allen Umständen zu dulden, wird dhīra genannt.

#### **VERS 15**

# केचित्केवलया भक्त्या वासुदेवपरायणाः। अघं धुन्वन्ति कात्स्न्येन नीहारमिव भास्करः॥१५॥

kecit kevalayā bhaktyā vāsudeva-parāyaṇāḥ aghaṁ dhunvanti kārtsnyena nīhāram iva bhāskarah

kecit—einige Menschen; kevalayā bhaktyā—durch die Ausführung unverfälschten hingebungsvollen Dienstes; vāsudeva—zu Śrī Kṛṣṇa, der alldurchdringenden Höchsten Persönlichkeit Gottes; parāyaṇāḥ—vollständig angehaftet (nur an solchen Dienst, ohne Abhängigkeit von Entsagung, Buße, Pflege von Wissen oder frommen Handlungen); agham—alle Arten sündhafter Reaktionen; dhunvanti—vernichten; kārtsnyena—vollständig (ohne Möglichkeit, daß sündhafte Wünsche wiederaufleben); nī hāram—Nebel; iva—wie; bhāskaraḥ—die Sonne.

#### ÜBERSETZUNG

Nur ein außergewöhnlicher Mensch, der vollkommenen hingebungsvollen Dienst für Kṛṣṇa erlangt hat, kann das Unkraut sündhafter Handlungen entwurzeln — ohne jede Möglichkeit, daß es wiederauflebt. Dies gelingt ihm einfach durch die Ausführung hingebungsvollen Dienstes, so, wie die Sonne ohne weiteres durch ihre Strahlen den Nebel vertreiben kann.

#### FRIÄUTFRUNG

Im vorhergehenden Vers gab Śukadeva Gosvāmī ein Beispiel: Obgleich die vertrockneten Blätter von Kletterpflanzen unter einem Bambusbaum von einem Feuer vollständig zu Asche verbrannt sein mögen, ist es möglich, daß die Kletterpflanzen dennoch von neuem sprießen, weil sich die Wurzeln immer noch im Boden befinden. Ebenso besteht bei einem Menschen, der Wissen kultiviert, aber keinen Geschmack für hingebungsvollen Dienst hat, die Möglichkeit, daß seine sündhaften Wünsche abermals zum Vorschein kommen, da die Wurzel des sündhaften Verlangens in seinem Herzen nicht beseitigt ist. Wie im Śrīmad-Bhāgavatam erklärt wird (10.14.4):

> śrevah-srtim bhaktim udasva te vibho kliśvanti ve kevala-bodha-labdhave

Spekulanten, die große Mühen auf sich nehmen, um durch die Unterscheidung von sündhaften und frommen Tätigkeiten ein peinlich genaues Verständnis von der materiellen Welt zu erlangen, sich jedoch nicht im hingebungsvollen Dienst befinden, sind anfällig für materielle Handlungen. Wenn man jedoch Anhaftung an den hingebungsvollen Dienst gewinnt, verschwinden die Wünsche nach materiellem Genuß automatisch, ohne zusätzliche Bemühung. Bhaktih pareśānubhavo viraktir anyatra ca: Wenn jemand im Krsna-Bewußtsein fortgeschritten ist, verlieren materielle Tätigkeiten - sowohl sündhafte als auch fromme - automatisch ihren Geschmack für ihn. Das ist der Prüfstein des Krsna-Bewußtseins. Sowohl fromme als auch unfromme Handlungen sind im Grunde genommen auf Unwissenheit zurückzuführen, da es für ein Lebewesen als ewiger Diener Krsnas nicht notwendig ist, für seine persönliche Sinnenbefriedigung zu handeln. Sobald man daher wieder die Ebene des hingebungsvollen Dienens erlangt, gibt man seine Anhaftung an fromme und unfromme Handlungen auf und ist nur an dem interessiert, was Krsna erfreuen wird. Dieser Vorgang der bhakti, des hingebungsvollen Dienstes für Krsna (vāsudeva-parā vana), befreit einen von den Reaktionen aller Handlungen.

Da Mahārāja Parīksit ein großer Gottgeweihter war, konnten ihn die Antworten seines guru, Śukadeva Gosvāmīs, die sich auf karma- und iñāna-kānda bezogen, nicht zufriedenstellen. Deshalb erklärte Sukadeva Gosvāmī, der sehr wohl das Herz seines Schülers kannte, die transzendentale Glückseligkeit des hingebungsvollen Dienstes. Das Wort kecit, das in diesem Vers gebraucht wird, bedeutet "einige Leute, aber nicht alle". Nicht jeder kann Krsna-bewußt werden. Wie Krsna in der Bhagavad-gītā (7.3) erklärt:

> manus vānām sahasresu kaścid yatati siddhaye vatatām api siddhānām kaścin mām vetti tattvatah

"Unter vielen Tausenden von Menschen befindet sich vielleicht einer, der nach Vollkommenheit strebt, und unter denen, die die Vollkommenheit erreicht haben, mag es einen geben, der Mich in Wahrheit kennt."

So gut wie niemand versteht Kṛṣṇa, wie Er ist, denn Kṛṣṇa kann weder durch fromme Taten noch durch Aneignung des hervorragendsten spekulativen Wissens verstanden werden. Das höchste Wissen besteht im Grunde darin, Kṛṣṇa zu verstehen. Unintelligente Menschen, die Kṛṣṇa nicht verstehen und maßlos eingebildet sind, denken, sie seien befreit oder seien selbst Kṛṣṇa oder Nārāyaṇa geworden. Das ist Unwissenheit.

Um die Reinheit der *bhakti*, des hingebungsvollen Dienstes, hervorzuheben, sagt Rūpa Gosvāmī im *Bhakti-rasāmṛta-sindhu* (1.1.11):

anyābhilāşitā-śūnyam jñāna-karmādy-anāvṛtam ānukūlyena kṛṣṇānuśīlanam bhaktir uttamā

"Man sollte dem Höchsten Herrn, Śrī Kṛṣṇa, in wohlgesinnter Haltung und ohne Wünsche nach materiellem Profit oder Gewinn durch fruchtbringende Handlungen oder philosophische Spekulation transzendentalen liebevollen Dienst darbringen. Das wird reiner hingebungsvoller Dienst genannt."

Śrīla Rūpa Gosvāmī erklärt weiterhin, *bhakti* sei *kleśaghnī śubhadā*, das heißt, daß alle Arten unnötiger Mühen und materiellen Leids vollständig beendet werden und daß man alles gute Glück erreicht, wenn man hingebungsvollen Dienst ausführt. *Bhakti* ist so machtvoll, daß es auch als *mokṣa-laghutākṛt* dargestellt wird; mit anderen Worten, es verringert die Wichtigkeit der Befreiung.

Nichtgottgeweihte müssen materielle Leiden ertragen, weil sie dazu neigen, sündhafte fruchtbringende Handlungen zu begehen. Aufgrund von Unwissenheit bleibt das Verlangen, sündhafte Handlungen zu begehen, weiter in ihren Herzen bestehen. Diese sündhaften Handlungen werden in drei Kategorien unterteilt —  $p\bar{a}taka$ ,  $mah\bar{a}$ - $p\bar{a}taka$  und  $atip\bar{a}taka$  — und auch in zwei Abschnitte:  $pr\bar{a}rabdha$  und  $apr\bar{a}rabdha$ .  $Pr\bar{a}rabdha$  bezieht sich auf sündhafte Reaktionen, unter denen man gegenwärtig leiden muß, und  $apr\bar{a}rabdha$  bezieht sich auf Quellen potentiellen Leids. Wenn die Samen  $(b\bar{i}ja)$  der sündhaften Reaktionen noch nicht gekeimt haben, werden die Reaktionen als  $apr\bar{a}rabdha$  bezeichnet. Diese Samen sündvollen Handelns sind nicht sichtbar, doch sie sind unbegrenzt, und niemand kann zurückverfolgen, wann sie zuerst gepflanzt wurden.  $Pr\bar{a}rabdha$ , sündhafte Reaktionen, die bereits Früchte tragen, kann man daran erkennen, daß jemand in einer niedrigen Familie geboren wird oder andere Leiden erfährt.

Wenn man sich jedoch dem hingebungsvollen Dienst zuwendet, werden alle Stadien des sündhaften Lebens einschließlich *prārabdha, aprārabdha* und *bīja* überwunden. Im *Śrīmad-Bhāgavatam* (11.14.19) sagt Śrī Kṛṣṇa zu Uddhava:

yathāgnih susamrddhārcih karoty edhāmsi bhasmasāt tathā mad-viṣayā bhaktir uddhavaināmsi kṛtsnaśaḥ

"Mein lieber Uddhava, hingebungsvoller Dienst in Beziehung zu Mir ist wie ein loderndes Feuer, das alles Brennmaterial sündhafter Handlungen, das ihm zugeführt wird, zu Asche verbrennen kann."

Wie hingebungsvoller Dienst die Reaktionen sündhaften Lebens vernichtet, wird im Śrīmad-Bhāgavatam (3.33.6) in einem Vers erklärt, der von Devahūti gesprochen wurde, als sie Unterweisungen von Śrī Kapiladeva empfing. Sie sagte:

> van-nāmadhe va-śravanānukīrtanād vat-prahvanād vat-smaranād api kvacit śvādo 'pi sad yah savanāya kalpate kutah punas te bhagavan nu darsanāt

"Mein lieber Herr, sogar jemand, der in einer Familie von Hundeessern geboren wurde, wird augenblicklich befähigt, vedische Opfer darzubringen, wenn er nur einmal den Heiligen Namen des Herrn, der Höchsten Persönlichkeit Gottes, ausspricht oder über den Herrn chantet, von Seinen Spielen hört, Ihm Ehrerbietungen darbringt oder sich auch nur an Ihn erinnert – ganz zu schweigen von dem spirituellen Fortschritt von Menschen, die die Höchste Person von Angesicht zu Angesicht sehen.

Im Padma Purāna heißt es, daß Menschen, deren Herzen immer dem hingebungsvollen Dienst Śrī Visnus zugetan sind, sofort von allen Reaktionen des sündhaften Lebens befreit werden. Diese Reaktionen sind gewöhnlich in vier Stadien vorhanden. Einige stehen kurz davor, Ergebnisse hervorzubringen, einige sind in Samenform vorhanden, einige sind unmanifestiert, und einige sind gegenwärtig. All solche Reaktionen werden durch hingebungsvollen Dienst augenblicklich aufgehoben. Wenn hingebungsvoller Dienst in iemandes Herzen gegenwärtig ist, haben die Wünsche, sündhafte Handlungen zu begehen, keinen Platz darin. Sündhaftes Leben beruht auf Unwissenheit oder, mit anderen Worten, auf dem Vergessen der wesenseigenen Stellung als ewiger Diener Gottes; wenn man aber vollständig Krsnabewußt ist, erkennt man seine Identität als Gottes ewiger Diener.

In diesem Zusammenhang bemerkt Srīla Jīva Gosvāmī, daß bhakti sich in zwei Arten unterteilen läßt: (1) santatā – hingebungsvoller Dienst, der unablässig mit Liebe und Zuversicht fortgesetzt wird, und (2) kādācitkī — hingebungsvoller Dienst, der nicht unablässig fortdauert, aber doch manchmal erwacht. Unablässig fließender Dienst (santatā) läßt sich auch in zwei Kategorien unterteilen: (1) mit leichter Anhaftung dargebrachter Dienst und (2) spontaner hingebungsvoller Dienst. Unterbrochener hingebungsvoller Dienst (kādācitkī) läßt sich in drei Kategorien einteilen: (1) rāgābhāsamayī — hingebungsvoller Dienst, bei dem man beinahe angehaftet ist, (2) rāgābhāsa-sūnya-svarūpa-bhūtā — hingebungsvoller Dienst, in dem man keine spontane Liebe hat, aber dennoch der wesenseigenen Stellung des Dienstes zugetan ist, und (3) ābhāsa-rūpā — ein kleiner Funke des hingebungsvollen Dienstes. So verlieren, wenn man auch nur einen kleinen Funken des hingebungsvollen Dienstes erlangt hat, alle Gründe, prā yaścitta oder Buße zu verrichten, ihre Gültigkeit. Deshalb ist Buße gewiß nicht mehr notwendig, wenn man spontane Liebe und überdies Anhaftung in Liebe erreicht hat, was Zeichen des zunehmenden Fortschritts im kādācitkī sind. Selbst im Stadium der ābhāsa-rūpā bhakti werden alle Reaktionen des sündhaften Lebens entwurzelt und getilgt. Srīla Jīva Gosvāmī bringt die Ansicht zum Ausdruck, das Wort kārtsnyena bedeute, daß, selbst wenn man ein Verlangen hat, sündhafte Handlungen zu begehen, die Wurzeln dieses Verlangens schon durch bloße ābhāsa-rūpā bhakti ausgemerzt werden. Das Beispiel von bhāskara, der Sonne, ist höchst zutreffend. Der ābhāsa-Aspekt der bhakti wird mit dem Dämmerlicht verglichen, und die Anhäufung von sündhaften Handlungen wird mit Nebel verglichen. Da der Nebel sich nicht bis zum Himmel ausbreitet, braucht die Sonne nicht mehr als lediglich ihre ersten Strahlen zu manifestieren, und sofort verschwindet der Nebel. Ebenso wird, selbst wenn man nur eine leichte Beziehung zum hingebungsvollen Dienst hat, aller Nebel des sündhaften Lebens sofort aufgelöst.

#### VERS 16

# न तथा ह्यचान् राजन् प्येत तपआदिभिः। यथा कृष्णार्पितप्राणस्तत्पुरुषनिषेवया।।१६॥

na tathā hy aghavān rājan pūyeta tapa-ādibhiḥ yathā kṛṣṇārpita-prāṇas tat-purusa-nisevayā

na—nicht; tathā—so viel; hi—gewiß; agha-vān—ein Mensch voll sündhafter Aktivität; rājan— o König; pūyeta—kann geläutert werden; tapaḥ-ādibhiḥ—durch das Befolgen der Prinzipien der Entsagung, der Buße, des brahmacarya und anderer Läuterungsvorgänge; yathā—so viel wie; kṛṣṇa-arpita-prāṇaḥ—der Gottgeweihte, dessen Leben vollständig Kṛṣṇa-bewußt ist; tat-puruṣa-niṣevayā—indem man sein Leben dem Dienste für Kṛṣṇas Vertreter widmet.

#### ÜBERSETZUNG

Mein lieber König, wenn ein sündhafter Mensch sich im Dienste eines echten Geweihten des Herrn beschäftigt und somit lernt, wie man sein Leben den Lotosfüßen Kṛṣṇas weiht, kann er vollständig geläutert werden. Man kann nicht einfach dadurch geläutert werden, daß man sich lediglich der Entsagung, der Buße, dem brahmacarya und anderen Methoden der Sühne unterzieht, wie ich sie zuvor beschrieben habe.

# **ERLÄUTERUNG**

Tat-puruṣa bezieht sich auf einen Prediger des Kṛṣṇa-Bewußtseins, wie es der spirituelle Meister ist. Śrīla Narottama dāsa Thākura sagte: chādiyā vaiṣṇava-sevā nistāra pā yeche kebā. "Wer kann Befreiung aus der Gewalt mā yās erlangen, ohne

einem echten spirituellen Meister, einem vorbildlichen Vaisnava, zu dienen?" Dieser Gedanke kommt auch an vielen anderen Stellen zum Ausdruck. Das Śrīmad-Bhāgavatam (5.5.2) erklärt: mahat-sevām dvāram āhur vimukteh. ..Wenn man Befreiung aus der Gewalt māvās wünscht, muß man mit einem reinen Gottgeweihten, einem mahātmā, Gemeinschaft haben." Ein mahātmā ist jemand, der sich vierundzwanzig Stunden täglich im liebevollen Dienst des Herrn beschäftigt. Wie Krsna in der Bhagavad-gītā (9.13) sagt:

> mahātmānas tu mām pārtha daivīm prakrtim āśritāh bha janty ananya-manaso jñātvā bhūtādim avyayam

"O Sohn Prthas, die großen Seelen, die nicht verblendet sind, stehen unter dem Schutz der göttlichen Natur. Sie sind völlig im hingebungsvollen Dienst beschäftigt. da sie wissen, daß Ich die Höchste Persönlichkeit Gottes bin, die ursprünglich und unerschöpflich ist."

Daher ist es das Symptom eines mahātmā, daß er keine andere Beschäftigung hat als den Dienst für Krsna. Man muß einem Vaisnava Dienste darbringen, um von sündhaften Reaktionen frei zu werden, sein ursprüngliches Krsna-Bewußtsein wiederzubeleben und um darin geschult zu werden, wie man Krsna liebt. Das ist das Ergebnis von mahātmā-sevā. Wenn iemand sich dem Dienst eines reinen Gottgeweihten widmet, werden die Reaktionen auf sein sündhaftes Leben natürlich automatisch aufgehoben. Hingebungsvoller Dienst ist nicht notwendig, um einen unbedeutenden Vorrat an Sünden zu beseitigen, sondern um unsere schlummernde Liebe zu Krsna zu erwecken. So, wie beim ersten Schimmer des Sonnenlichts der Nebel dahinschwindet, werden jemandes sündhafte Reaktionen automatisch aufgehoben, sobald er einem reinen Gottgeweihten zu dienen beginnt; keine weitere Bemühung ist notwendig.

Das Wort krsnar pita-pranah bezieht sich auf einen Gottgeweihten, der sein Leben dem Dienste Kṛṣṇas widmet - und nicht dem Versuch, vor dem Pfad des höllischen Lebens bewahrt zu werden. Ein Gottgeweihter ist nārāyana-parāyana oder vāsudeva-parāyaṇa, was bedeutet, daß der Pfad Vāsudevas oder der hingebungsvolle Pfad sein Leben und seine Seele ist. Nārāyana-parāh sarve na kutaścana bibhyati (SB. 6.17.28): Ein solcher Gottgeweihter fürchtet sich nicht, irgendwo hinzugehen. Es gibt einen Pfad der Befreiung, der zu den höheren Planetensystemen führt, und einen Pfad, der zu den höllischen Planeten führt, aber ein nārāyana-para-Gottgeweihter ist ohne Furcht, wohin auch immer er gesandt wird; er will sich stets, wo immer er auch sein mag, einzig und allein an Krsna erinnern. Ein solcher Gottgeweihter ist unbesorgt über Hölle und Himmel; er ist einfach nur dem Dienst für Krsna zugetan. Wenn ein Gottgeweihter in höllische Umstände versetzt wird, akzeptiert er das als Krsnas Barmherzigkeit: tat te 'nukampām' susamīksamānah (SB. 10.14.8). Er protestiert nicht: "Oh, ich bin ein solch großer Geweihter Krsnas. Warum bin ich in dieses Elend geraten?" Statt dessen denkt er: "Das ist Kṛṣṇas Barmherzigkeit." Eine solche Haltung ist möglich für einen Gottgeweihten, der sich dem Dienst an Kṛṣṇas Stellvertreter widmet. Das ist das Geheimnis zum Erfolg.

#### **VERS 17**

# सभीचीनो ह्ययं लोके पन्याः क्षेमोऽकुतोभयः । सुशीलाः साधवो यत्र नारायणपरायणाः ॥१७॥

sadhrīcīno hy ayam loke panthāḥ kṣemo 'kuto-bhayaḥ suśīlāḥ sādhavo yatra nārāyana-parāyanāh

sadhrīcīnaḥ—gerade richtig; hi—gewiß; ayam—dies; loke—auf der Welt; panthāḥ—Pfad; kṣemaḥ—glückverheißend; akutaḥ-bhayaḥ—ohne Furcht; su-sīlāḥ—von gutem Benehmen; sādhavaḥ—Heilige; yatra—in der; nārāyaṇa-parāyaṇāḥ—diejenigen, die den Pfad Nārāyaṇas, den Pfad des hingebungsvollen Dienstes, als ihr Leben und ihre Seele ansehen.

## ÜBERSETZUNG

Der Pfad, dem die reinen Gottgeweihten folgen, die gutes Benehmen haben und mit den besten Vorzügen ausgestattet sind, ist gewiß der glückverheißendste Pfad in der materiellen Welt. Er ist frei von Furcht, und er ist durch die fästras autorisiert.

### **ERLÄUTERUNG**

Man sollte nicht denken, daß derjenige, der sich bhakti zuwendet, nicht in der Lage sei, die ritualistischen Zeremonien zu vollziehen, die im karma-kāṇḍa-Teil der Veden empfohlen werden, oder nicht ausreichend gebildet sei, um über spirituelle Themen zu spekulieren. Māyāvādīs behaupten im allgemeinen, der bhakti-Pfad sei nur für Frauen und Analphabeten gedacht. Das ist eine unbegründete Anschuldigung. Dem bhakti-Pfad folgen die größten Gelehrten wie die Gosvāmīs, Śrī Caitanya Mahāprabhu und Rāmānujācārya. Dies sind die wirklichen Anhänger des bhakti-Pfades. Ganz gleich, ob man gebildet oder aristokratisch ist oder nicht — man muß ihren Fußstapfen folgen. Mahājano yena gataḥ sa panthāḥ: Man muß dem Pfad der mahājanas folgen. Die mahājanas sind diejenigen, die den Pfad des hingebungsvollen Dienstes angenommen haben (suśīlāḥ sādhavo yatra nārāyaṇa-parāyaṇāḥ), denn diese großen Persönlichkeiten sind die vollkommenen Menschen. Wie im Śrīmad-Bhāgavatam (5.18.12) erklärt wird:

yasyāsti bhaktir bhagavaty akiñcanā sarvair guṇais tatra samāsate surāḥ

"Jemand, der der Persönlichkeit Gottes unerschütterlich hingegeben ist, besitzt alle guten Eigenschaften der Halbgötter."

Die weniger Intelligenten jedoch mißverstehen den *bhakti*-Pfad und behaupten, er sei für jemanden bestimmt, der nicht imstande sei, ritualistische Zeremonien zu vollziehen oder zu spekulieren. Wie hier durch das Wort *sadhrīcīnaḥ* bestätigt wird,

ist bhakti der richtige Pfad und nicht der Pfad des karma-kanda oder der des iñanakānda. Māyāvādīs mögen suśīlāh sādhavah (Heilige von gutem Benehmen) sein, aber nichtsdestoweniger ist es zweifelhaft, ob sie wirklich Fortschritt machen, da sie den Pfad der bhakti nicht beschritten haben. Auf der anderen Seite sind diejenigen, die dem Pfad der ācār yas folgen, auch suśīlāh und sādhavah, aber darüber hinaus ist ihr Pfad akuto-bhava, was bedeutet "frei von Frucht". Man sollte furchtlos den zwölf mahājanas und ihrer Kette von Meistern und Schülern folgen und somit Befreiung aus der Gewalt māvās erlangen.

#### VFRS 18

# प्रायश्वित्तानि चीर्णानि नारायणपराङ्मुखम् न निष्पुनन्ति राजेन्द्र सराक्रम्भमिवापगाः ॥१८॥

prāvaścittāni cīrnāni nārā yana-parānmukham na nispunanti rājendra surā-kumbham ivāpagāh

prāvaścittāni-Prozeduren der Buße; cīrnāni-sehr gut vollzogen; nārāyaṇaparānmukham-ein Nichtgottgeweihter; na nispunanti-können nicht reinigen; rājendra— o König; surā-kumbham—einen Topf, der Alkohol enthält; iva—wie; āpa-gāh-das Wasser der Flüsse.

# ÜRERSETZUNG

Mein lieber König, so, wie ein Topf, der Alkohol enthält, nicht gereinigt werden kann, selbst wenn er im Wasser vieler Flüsse gewaschen wird, so können Nichtgottgeweihte nicht durch Vorgänge der Buße gereingt werden, selbst wenn sie diese bestens ausführen.

# FRLÄUTFRUNG

Um aus den Methoden der Buße einen Nutzen zu ziehen, muß man zumindest ein wenig hingegeben sein; andernfalls besteht keine Möglichkeit, geläutert zu werden. Aus diesem Vers geht deutlich hervor, daß diejenigen, die zwar den karmakānda und iñāna-kānda nützen wollen, aber nicht im geringsten hingegeben sind, nicht einfach dadurch, daß sie diesen anderen Pfaden folgen, geläutert werden können. Das Wort prāvaścittāni steht in der Mehrzahl, um sowohl auf karma-kānda als auch auf iñāna-kānda hinzuweisen. Narottama dāsa Thākura erklärt deshalb: karma-kānda, jñāna-kānda, kevala visera bhānda. Er vergleicht die Pfade des karma-kānda und des jāāna-kānda mit Töpfen, in denen Gift enthalten ist. Alkohol und Gift zählen zur gleichen Kategorie. Gemäß obigem Vers aus dem Srīmad-Bhāgavatam gleicht ein Mensch, der zwar einiges von dem Pfad des hingebungsvollen Dienstes gehört hat, aber ihm nicht zugetan und nicht Krsna-bewußt ist, einem Krug voll Alkohol. Ein solcher Mensch kann nicht geläutert werden, ohne wenigstens eine kleine Spur hingebungsvollen Dienstes zu besitzen.

#### VERS 19

सक्रन्मनः कृष्णपदारविन्दयो-निवेशितं तद्गुणरागि यैरिह । न ते यमं पाशभृतश्च तक्कटान् स्वभेऽपि पश्यन्ति हि चीर्णनिष्कृताः॥१९॥

sakrn manah kṛṣṇa-padāravindayor niveśitam tad-guṇa-rāgi yair iha na te yamam pāśa-bhṛtaś ca tad-bhaṭān svapne 'pi paśyanti hi cīrṇa-niṣkṛtāḥ

sakrt—einmal nur; manaḥ—der Geist; kṛṣṇa-pada-aravindayoḥ—zu den zwei Lotosfüßen Kṛṣṇas; niveśitam—völlig hingegeben; tat—Kṛṣṇas; guṇa-rāgi—das, was irgendwie zu den Eigenschaften, dem Namen, dem Ruhm und dem Zubehör angezogen ist; yaiḥ—durch den; iha—in dieser Welt; na—nicht; te—solchen Menschen; yamam—Yamarāja, der Oberaufseher des Todes; pāśa-bhṛtaḥ—diejenigen, die Stricke tragen (um sündhafte Menschen zu fangen); ca—und; tat—seine; bhaṭān—Befehlsausführende; svapne api—selbst im Traum; paśyanti—sehen; hi—in der Tat; cīrṇa-niṣkṛtāḥ—die die richtige Art der Buße vollzogen haben.

# ÜBERSETZUNG

Selbst wenn sie Kṛṣṇa nicht vollständig erkannt haben, sind Menschen, die sich auch nur einmal Seinen Lotosfüßen vollständig hingegeben haben und sich zu Seinem Namen, Seiner Gesalt, Seinen Eigenschaften und Seinen Spielen hingezogen fühlen, völlig frei von allen sündhaften Reaktionen, denn sie haben damit die wahre Methode der Buße angenommen. Nicht einmal im Traum sehen solche hingegebenen Seelen Yamarāja oder seine Sendboten, die mit Stricken ausgerüstet sind, um die Sünder zu fesseln.

# **ERLÄUTERUNG**

Kṛṣṇa erklärt in der Bhagavad-gītā (18.66):

sarva-dharmān parityajya mām ekam śaraṇam vraja aham tvam sarva-pāpebhyo moksayisyāmi mā śucah

"Gib alle Arten von Religion auf, und ergib dich einfach Mir. Ich werde dich von allen sündhaften Reaktionen befreien. Fürchte dich nicht."

Das gleiche Prinzip wird hier beschrieben (sakrn manah krsna-padāravindayoh). Wenn man sich aufgrund des Studiums der Bhagavad-gītā dazu entschließt, sich Krsna zu ergeben, wird man sofort von allen sündhaften Reaktionen befreit. Es ist auch bedeutungsvoll, daß Sukadeva Gosvāmī, nachdem er mehrere Male die Worte vāsudeva-pārāyana und nārāyana-parāyana wiederholt hat, schließlich sagt: krsnapadāravindayoh. Damit weist er darauf hin, daß Krsna der Ursprung sowohl Nārāvanas als auch Vāsudevas ist. Obgleich Nārāvana und Vāsudeva von Krsna nicht verschieden sind, gibt man sich einfach dadurch, daß man sich Krsna hingibt, all Seinen Erweiterungen wie Nārāvana, Vāsudeva und Govinda ebenfalls vollkommen hin. Wie Krsna in der Bhagavad-gītā (7.7) erklärt: mattah parataram nānvat. "Es gibt keine Wahrheit über Mir." Es gibt viele Namen und Formen der Höchsten Persönlichkeit Gottes, aber Krsna ist die höchste Form (krsnas tu bhagavān sva vam). Aus diesem Grunde empfiehlt Krsna den Anfänger-Gottgeweihten, sich Ihm allein zu ergeben (mām ekam). Weil Anfänger im hingebungsvollen Dienst nicht verstehen können, was die Formen Nārāvanas, Vāsudevas und Govindas sind, sagt Krsna direkt: mām ekam. Das gleiche wird auch hier, durch das Wort krsna-padāravindayoh, bestätigt. Nārāyana spricht nicht persönlich; Krsna oder Vāsudeva tut dies, wie zum Beispiel in der Bhagavad-gītā. Die Anweisungen der Bhagavad-gītā zu befolgen bedeutet deshalb, sich Krsna hinzugeben, und sich auf diese Weise zu ergeben ist die höchste Vollkommenheit des bhakti-voga.

Parīksit Mahārāja hatte Šukadeva Gosvāmī gefragt, wie man davor bewahrt werden könne, in die verschiedenen Umstände höllischen Lebens zu geraten. In diesem Vers gibt Šukadeva Gosvāmī zur Antwort, daß eine Seele, die sich Krsna hingegeben hat, mit Gewißheit nicht nach naraka, in das höllische Dasein, geraten kann. Selbst im Traum sieht ein solcher Mensch nicht Yamarāja oder seine Sendboten, die die Macht haben, einen dorthin zu bringen, geschweige denn, daß er selbst dorthin geraten könnte. Mit anderen Worten, wenn man sich davor bewahren will, in naraka, das höllische Dasein, hinabzufallen, sollte man sich Krsna völlig ergeben. Das Wort sakrt ist bedeutungsvoll, weil es darauf hinweist, daß jemand, der sich auch nur einmal aufrichtig Krsna ergibt, gerettet ist - selbst wenn er durch zufällig begangene sündhafte Handlungen zu Fall kommt. Deshalb sagt Krsna in der Bhagavad-gītā (9.30):

> api cet sudurācāro bhajate mām ananya-bhāk sādhur eva sa mantavyah samyag vyavasito hi sah

"Selbst wenn jemand die widerwärtigsten Handlungen begeht, muß er, wenn er sich im hingebungsvollen Dienst betätigt, als Heiliger angesehen werden, da er sich auf dem rechten Pfad befindet."

Wer Krsna niemals auch nur für einen Augenblick vergißt, ist in Sicherheit, selbst wenn er durch zufällig begangene sündhafte Handlungen zu Fall kommt. Im Zweiten Kapitel der *Bhagavad-gītā* (2.40) sagt der Herr außerdem:

nehābhikrama-nāśo 'sti pratyavāyo na vidyate svalpam apy asya dharmasya trāyate mahato bhayāt

"Bei diesem Bemühen gibt es weder Verlust noch Minderung, und schon ein wenig Fortschritt auf diesem Pfad kann einen vor der größten Gefahr bewahren."

An anderer Stelle in der Gītā (6.40) sagt der Herr: na hi kalyāṇa-kṛt kaścid durgatim tāta gacchati. "Jemand, der Gutes tut, wird niemals vom Bösen überwältigt." Die höchste kalyāṇa (glückverheißende) Handlung besteht darin, sich Kṛṣṇa zu ergeben. Das ist der einzige Pfad, auf dem man sich vor dem Sturz in ein höllisches Dasein retten kann. Śrīla Prabodhānanda Sarasvatī bestätigt dies folgendermaßen:

kaivalyam narakāyate tri-daśa-pūr ākāśa-puṣpāyate durdāntendriya-kāla-sarpa-paṭalī protkhāta-damṣṭrāyate viśvam pūrṇa-sukhāyate vidhi-mahendrādiś ca kīṭāyate yat-kāruṇya-katākṣa-vaibhavavatām tam gauram eva stumaḥ

Die sündhaften Handlungen eines Menschen, der sich Kṛṣṇa ergeben hat, werden mit einer Schlange verglichen, deren Giftzähne entfernt worden sind (protkhāta-damṣṭrāyate). Vor einer solchen Schlange braucht man sich nicht mehr zu fürchten. Natürlich sollte man nicht im Vertrauen darauf, daß man sich Kṛṣṇa ergeben hat, sündhafte Handlungen begehen. Wenn es jedoch, obwohl man sich Kṛṣṇa ergeben hat, geschieht, daß man seiner früheren Gewohnheiten wegen etwas Sündhaftes tut, haben solche sündhaften Handlungen keine vernichtende Wirkung mehr. Deshalb sollte man sich mit aller Kraft an den Lotosfüßen Kṛṣṇas festhalten und Ihm unter der Anleitung des spirituellen Meisters dienen. Dann wird man unter allen Umständen akuto-bhaya, frei von Furcht, sein.

#### VERS 20

# अत्र चोदाहरन्तीममितिहासं पुरातनम् । द्तानां विष्णुयमयोः संवादस्तं निबोध मे ॥२०॥

atra codāharantīmam itihāsam purātanam dūtānām viṣṇu-yamayoḥ samvādas tam nibodha me

atra—in diesem Zusammenhang; ca—auch; udāharanti—sie führen als Beispiel an; imam—diese; itihāsam—die Geschichte (von Ajāmila); purātanam—die sehr alt ist; dūtānām—der Sendboten; viṣṇu—Śrī Viṣṇus; yamayoḥ—und Yamarājas; samvādaḥ—die Diskussion; tam—jene; nibodha—versuche zu verstehen; me—von mir.

### ÜBERSETZUNG

In diesem Zusammenhang schildern erfahrene Gelehrte und heilige Persönlichkeiten eine sehr alte, historische Begebenheit, die ein Gespräch zwischen den Sendboten Śrī Visnus und denen Yamarājas enthält. Bitte vernimm diese von mir.

# **ERLÄUTERUNG**

Die Purānas oder alten Geschichtsbeschreibungen werden manchmal von unintelligenten Menschen geringgeschätzt, weil sie ihre Schilderungen als Mythologie ansehen. In Wahrheit aber entsprechen die Beschreibungen der alten Geschichte des Universums in den Purānas den Tatsachen, wenngleich sie nicht chronologisch angeordnet sind. Die Purānas berichten die wichtigsten Begebenheiten, die sich im Laufe vieler Millionen Jahre zugetragen haben - nicht nur auf diesem Planeten, sondern auch auf anderen Planeten im Universum. Aus diesem Grunde sprechen alle erfahrenen und verwirklichten vedischen Gelehrten mit Bezug auf die Begebenheiten in den Purānas. Śrīla Rūpa Gosvāmī mißt den Purānas die gleiche Bedeutung bei wie den Veden selbst. Er zitiert deshalb im Bhakti-rasāmrta-sindhu den folgenden Vers aus dem Brahma-vāmala:

> śruti-smrti-purānādipañcarātra-vidhim vinā aikāntikī harer bhaktir ut pātā vaiva kalpate

"Hingebungsvoller Dienst für den Herrn, der die autorisierten vedischen Schriften wie die Upanisaden, die Purāņas und das Nārada-pañcarātra außer acht läßt, ist nur eine unnötige Störung in der Gesellschaft."

Ein Geweihter Krsnas muß sich nicht nur auf die Veden beziehen, sondern auch auf die Purānas. Man sollte die Purānas nicht törichterweise als Mythologie betrachten. Wären sie mythologisch, hätte sich Sukadeva Gosvami nicht die Mühe gemacht, die tatsächlichen alten Begebenheiten zu berichten, die das Leben Ajāmilas betrafen. Im Folgenden nimmt die Erzählung ihren Anfang.

#### VERS 21

कान्यक्रञ्जे द्विजः कश्चिद्दासीपतिरजामिलः । नाम्ना नष्टसदाचारो दास्याः संसर्गदृषितः ॥२१॥

> kānyakubje dvijaḥ kaścid dāsī-patir ajāmilaḥ nāmnā naṣṭa-sadācāro dāsyāh samsarga-dūsitah

kānya-kubje—in der Stadt Kānyakubja (Kanauj, eine Stadt in der Nähe von Kanpur); dvijah-brāhmana; kaścit-irgendeine; dāsī-patih-der Ehemann einer niederen Frau oder einer Prostituierten; ajāmilah—Ajāmila; nāmnā—mit Namen; nasta-satācārah—der alle brahmanischen Eigenschaften verloren hatte: dāsvāh—der Prostituierten oder Dienerin; samsarga-dūsitah-verunreinigt durch die Gemeinschaft.

### ÜRERSETZUNG

In der Stadt Kānvakubia lebte ein brāhmana namens Aiāmila, der eine Prostituierte und Dienerin heiratete und all seine brahmanischen Eigenschaften verlor, weil er mit dieser Frau von niedriger Gesinnung Gemeinschaft hatte.

### FRIÄUTFRUNG

Der Nachteil unzulässiger Verhältnisse mit Frauen besteht darin, daß man dadurch alle brahmanischen Eigenschaften verliert. In Indien gibt es heute noch eine Klasse von Dienern, die man śūdras nennt und deren Frauen Dienerinnen sind, die als śūdrānīs bezeichnet werden. Manchmal stellen Männer, die sehr lustvoll sind, Beziehungen zu solchen Dienerinnen und Putzfrauen her, weil sie in den höheren Rängen der Gesellschaft nicht ihrem Hang zur Schürzenjägerei nachgehen können, da dies durch die gesellschaftlichen Sitten streng verboten ist. A jämila, ein vorzüglicher, junger brähmana, büßte wegen seines Verhältnisses mit einer Prostituierten all seine brahmanischen Eigenschaften ein, doch wurde er am Ende gerettet, weil er den Vorgang des bhakti-yoga begonnen hatte. Deshalb erwähnte Śukadeva Gosvāmī im vorhergehenden Vers den Menschen, der sich nur einmal den Lotosfüßen des Herrn ergeben (manah krsna-padāravindayoh) oder gerade den bhakti-yoga-Vorgang begonnen hat. Bhakti-yoga beginnt mit śravanam kīrtanam visnoh, mit dem Hören und Chanten der Namen Śrī Visnus wie dem mahā-mantra — Hare Krsna. Hare Krsna, Krsna Krsna, Hare Hare / Hare Rāma, Hare Rāma, Rāma Rāma, Hare Hare. Das Chanten ist der Anfang des bhakti-yoga. Daher erklärt Śrī Caitanya Mahāprabhu:

> harer nāma harer nāma harer nāmaiva kevalam kalau nāsty eva nāsty eva nāsty eva gatir anyathā

"Im gegenwärtigen Zeitalter des Zankes und der Heuchelei ist das einzige Mittel zur Befreiung das Chanten der Heiligen Namen des Herrn. Es gibt keinen anderen Weg. Es gibt keinen anderen Weg. Es gibt keinen anderen Weg."

Der Vorgang, den Heiligen Namen des Herrn zu chanten, ist immer überaus wirksam, doch besonderes wirksam ist er im gegenwärtigen Zeitalter des Kali. Seine praktische Wirksamkeit wird nun von Sukadeva Gosvami anhand der Geschichte Ajāmilas erklärt, welcher einfach durch das Chanten des Heiligen Namens "Nārāyana" aus den Händen der Yamadūtas befreit wurde. Parīksit Mahārā jas ursprüngliche Frage lautete, wie man davor gerettet werden könne, in die Hölle oder in die lände der Yamadūtas zu fallen. Als Antwort führt Sukadeva Gosvāmī dieses alte geschichtliche Beispiel an, um Parīkṣit Mahārāja von der Macht des *bhakti-yoga* zu überzeugen, der damit beginnt, daß man einfach den Namen des Herrn chantet. Alle großen Autoritäten des *bhakti-yoga* empfehlen den hingebungsvollen Vorgang, der mit dem Chanten von Kṛṣṇas Heiligem Namen beginnt (tan-nāma-grahaṇādibhiḥ).

## **VERS 22**

# बन्द्यक्षेः कैतवैश्वौर्यैर्गिहितां वृत्तिमास्थितः। बिश्रत्कुदुम्बमशुचिर्यातयामास देहिनः॥२२॥

bandy-akṣaiḥ kaitavaiś cauryair garhitām vṛttim āsthitaḥ bibhrat kuṭumbam aśucir yātayām āsa dehinaḥ

bandī-akṣaiḥ—indem man jemanden unnötigerweise gefangennimmt; kaitavaiḥ—durch Betrug im Glücksspiel oder beim Würfeln; cauryaiḥ—durch Diebstahl; garhitām—verdammt; vṛttim—Tätigkeiten; āsthitaḥ—jemand, der getan hat (wegen seines Umgangs mit einer Prostituierten); bibhrat—unterhalten; kuṭumbam—von ihm abhängige Frau und Kinder; aśuciḥ—höchst sündvoll; yātayām āsa—behelligen; dehinah—andere Lebewesen.

# ÜBERSETZUNG

Dieser gefallene brāhmaṇa Ajāmila bereitete anderen Schwierigkeiten, indem er sie gefangennahm, sie im Glücksspiel betrog oder sie direkt ausraubte. Auf diese Weise verdiente er seinen Lebensunterhalt und versorgte seine Frau und seine Kinder.

# **ERLÄUTERUNG**

Dieser Vers zeigt, wie sehr man sich schon dadurch erniedrigt, daß man der unzulässigen Sexualität mit einer Prostituierten frönt. Unzulässiger Geschlechtsverkehr ist mit einer keuschen oder vornehmen Frau nicht möglich, sondern nur mit unkeuschen śūdras. Je mehr die Gesellschaft Prostitution und unzulässige Sexualität zuläßt, desto mehr Spielraum gibt sie Betrügern, Dieben, Plünderern, Trunkenbolden und Spielern. Deshalb legen wir allen Schülern in unserer Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein von vornherein nahe, unzulässige Sexualität zu vermeiden, die der Anfang allen abscheulichen Verhaltens ist und auf die schrittweise Fleischessen, Glücksspiel und Berauschung folgen. Natürlich ist Zurückhaltung sehr schwierig, aber ohne weiteres möglich, wenn man sich Kṛṣṇa völlig hingibt, da all diese abscheulichen Gewohnheiten für einen Kṛṣṇa-bewußten Menschen allmählich abstoßend werden. Wenn jedoch in einer Gesellschaft die Ausbreitung der unzulässigen Sexualität zugelassen wird, wird die gesamte Gesellschaft verdammt sein, denn sie wird von Gangstern, Betrügern, Dieben usw. nur so wimmeln.

#### VERS 23

# एवं निवसतस्तस्य लालयानस्य तत्स्रुतान् । कालोऽत्यगान्महान् राजन्मष्टाशीत्यायुषः समाः॥ २३॥

evam nivasatas tasya lālayānasya tat-sutān kālo 'tyagān mahān rājann astāšītyāyusah samāh

evam—auf diese Weise; nivasatah—lebend; tasya—von ihm (Ajāmila); lālayānas-ya—erhaltend; tat—von ihr (der śūdrānī); sutān—Söhne; kālaḥ—Zeit; atyagāt—vergehen; mahān—eine große Menge; rājan— o König; aṣṭāśītyā—achtundachtzig; āyu-sah—der Lebensspanne; samāh—Jahre.

# ÜBERSETZUNG

Mein lieber König, während er so seine Zeit mit abscheulichen, sündhaften Tätigkeiten verbrachte, um seine Familie mit ihren vielen Söhnen zu erhalten, verstrichen achtundachtzig Jahre seines Lebens.

### **VERS 24**

# तस्य प्रवयसः पुत्रा दश तेषां तु योऽवमः । बालो नारायणो नाम्ना पित्रोश्च द्यितो भृशम् ॥२४॥

tasya pravayasah putrā daśa teṣāṁ tu yo 'vamaḥ bālo nārāyaṇo nāmnā pitroś ca dayito bhṛśam

tasya—von ihm (Ajāmila); pravayasah—der sehr alt war; putrāh—Söhne; daśa—zehn; teṣām—von ihnen allen; tu—aber; yah—derjenige, der; avamah—das jüngste; bālah—Kind; nārāyaṇah—Nārāyaṇa; nāmnā—mit Namen; pitroh—des Vaters und der Mutter; ca—und; dayitah—lieb; bhrśam—sehr.

### ÜBERSETZUNG

Der alte Ajāmila hatte zehn Söhne, von denen der jüngste ein kleines Kind mit Namen Nārāyaṇa war. Da Nārāyaṇa der jüngste von allen Söhnen war, war er von Natur aus seinem Vater und seiner Mutter sehr lieb.

# **ERLÄUTERUNG**

Das Wort pravayasah weist auf Ajamilas Sündhaftigkeit hin, denn obgleich er achtundachtzig Jahre alt war, hatte er noch ein kleines Kind. Nach vedischer Kultur

sollte man sein Heim verlassen, sobald man das Alter von fünfzig Jahren erreicht hat; man sollte nicht mehr zu Hause leben und weiter Kinder zeugen. Geschlechtsverkehr ist für fünfundzwanzig Jahre erlaubt, und zwar zwischen dem fünfundzwanzigsten und dem fünfundvierzigsten, höchstens jedoch fünfzigsten Lebensjahr. Danach sollte man die Gewohnheit des Geschlechtsverkehrs aufgeben und als ein vānaprastha sein Heim verlassen, um dann in rechter Weise sannyāsa zu nehmen. A jāmila verlor seine brahmanische Kultur, weil er mit einer Prostituierten zusammenlebte, und wurde selbst in seinem sogenannten Haushälterleben äußerst sündvoll.

#### VFRS 25

# बद्धहृदयस्तसिन्नर्भके कलभाषिणि। निरीक्षमाणस्तल्लीलां मुमुदे जरठो भृशम् ॥२५॥

sa baddha-hrdayas tasminn arbhake kala-bhāsini nirīksamānas tal-līlām mumude jaratho bhrśam

sah-er; baddha-hrdayah-sehr angehaftet; tasmin-zu dem; arbhake-kleines Kind; kala-bhāsini—das nicht deutlich reden konnte, sondern nur in gebrochener Sprache; nirīksamānah—sehend; tat—seine; līlām—Spiele (wie das Gehen und Sprechen mit seinem Vater); mumude-genoß; jarathah-der alte Mann; bhrśam -sehr viel.

### ÜBERSETZUNG

Wegen der gebrochenen Sprache des Kindes und dessen ungelenker Art, sich zu bewegen, hing der alte Ajāmila sehr an ihm. Er kümmerte sich immer um das Kind und freute sich an seinem Verhalten.

## **ERLÄUTERUNG**

Hier wird deutlich erwähnt, daß das Kind Nārāvana so jung war, daß es noch nicht einmal sprechen oder richtig gehen konnte. Da der alte Mann sehr an seinem kleinen Jungen hing, freute er sich an dem Tun des Kindes, und weil der Name seines Jüngsten Nārāyana war, chantete der alte Mann ständig den Heiligen Namen Nārāvanas. Obwohl er das kleine Kind meinte und nicht den ursprünglichen Nārāvana, ist der Name Nārāvana so machtvoll, daß Ajāmila sogar dadurch geläutert wurde, daß er den Namen seines Sohnes chantete (harer nāma harer nāma harer nāmaiya kevalam). Śrīla Rūpa Gosvāmī erklärt deshalb, daß ein Mensch, wenn sein Geist sich irgendwie zum Heiligen Namen Krsnas hingezogen fühlt (tasmāt kenāpy upāvena manah krsne niveśavet), sich auf dem Pfade der Befreiung befindet. Es ist in der Hindu-Gesellschaft üblich, daß Eltern ihren Kindern Namen geben wie Krsnadāsa, Govinda dāsa, Nārāyaṇa dāsa und Vrndāvana dāsa. Damit chanten sie die Namen Kṛṣṇa, Govinda, Nārāyaṇa und Vṛndāvana und erhalten Gelegenheit, geläutert zu werden.

#### VERS 26

# भ्रुज्ञानः प्रिवन् खादन् बालकंस्नेहयन्त्रितः। भोजयन् पाययन्मृढो न वेदागतमन्तकम् ॥२६॥

bhuñjānaḥ prapiban khādan bālakam sneha-yantritaḥ bhojayan pāyayan mūḍho na vedāgatam antakam

bhuñjānaḥ—während des Essens; prapiban—während des Trinkens; khādan—während des Kauens; bālakam—dem Kind; sneha-yantritaḥ—durch Zuneigung daran hängend; bhojayan—fütternd; pāyayan—etwas zu trinken geben; mūḍhaḥ—der törichte Mann; na—nicht; veda—verstand; āgatam—angekommen war; antakam—Tod.

### ÜBERSETZUNG

Wenn Ajāmila Speisen kaute und sie aß, rief er das Kind, damit es ebenfalls kaue und esse, und wenn er trank, rief er auch das Kind, damit es trinke. Immer davon in Anspruch genommen, sich um das Kind zu kümmern und seinen Namen Nārāyaṇa zu rufen, ahnte Ajāmila nicht, daß seine Zeit nun abgelaufen war und ihm der Tod bevorstand.

# **FRIÄUTFRUNG**

Die Höchste Persönlichkeit Gottes ist gütig zur bedingten Seele. Obgleich dieser Mann Nārāyaṇa vollständig vergaß, rief er sein Kind, indem er sagte: "Nārāyaṇa, bitte komm und tiß dies. Nārāyaṇa, bitte komm und trink diese Milch." Auf irgendeine Art und Weise war er daher mit dem Namen Nārāyaṇa verbunden. Das wird ajñāta-sukṛti genannt. Obgleich er nach seinem Sohn rief, chantete er, ohne es zu wissen, den Namen Nārāyaṇas, und der Heilige Name der Höchsten Persönlichkeit Gottes ist transzendental so machtvoll, daß sein Chanten angerechnet und zur Kenntnis genommen wurde.

#### VERS 27

स एवं वर्तमानोऽज्ञो मृत्युकाल उपस्थिते । मति चकार तनये बाले नारायणाह्वये ॥२७॥

> sa evam vartamāno 'jño mṛtyu-kāla upasthite matim cakāra tanaye bāle nārāyaṇāhvaye

saḥ—jener Ajāmila; evam—somit; vartamānaḥ—lebend; ajāaḥ—töricht; mṛtyu-kāle—als die Zeit des Todes; upasthite—erreichte; matim cakāra—richtete seinen Verstand; tanaye—auf seinen Sohn; bāle—das Kind; nārāyaṇa-āhvaye—dessen Name Nārāyaṇa war.

#### ÜBERSETZUNG

Als die Zeit des Todes für den törichten Ajāmila nahte, begann er, ausschließlich an seinen Sohn Nārāyaṇa zu denken.

## **ERLÄUTERUNG**

Im Zweiten Canto des Śrīmad Bhāgavatam (2.1.6) sagt Śukadeva Gosvāmī:

etāvān sāṅkhya-yogābhyāṁ svadharma-pariniṣṭhayā janma-lābhaḥ paraḥ puṁsām ante nārāyana-smrtih

"Die höchste Vollkommenheit des menschlichen Lebens, die entweder durch vollkommenes Wissen von Materie und spiritueller Natur, die Beherrschung mystischer Kräfte oder durch die vollkommene Erfüllung der vorgeschriebenen Pflichten erreicht werden kann, besteht darin, sich am Ende des Lebens an die Persönlichkeit Gottes zu erinnern."

Irgendwie chantete Ajāmila zur Zeit des Todes bewußt oder unbewußt den Namen Nārāyaṇas (ante nārāyaṇa-smṛtiḥ), und deshalb wurde er absolut vollkommen, indem er einfach seinen Geist auf den Namen Nārāyaṇa richtete.

Es läßt sich auch schlußfolgern, daß Ajāmila als Sohn eines brāhmaṇa in seiner Jugend daran gewöhnt war, Nārāyaṇa zu verehren, da im Hause eines jeden brāhmaṇa der nārāyaṇa-silā verehrt wird. Dieses System ist in Indien immer noch vorhanden; im Hause eines echten brāhmaṇa wird nārāyaṇa-sevā, die Verehrung Nārāyaṇas, ausgeführt. Obgleich daher der verunreinigte Ajāmila seinen Sohn rief, erinnerte er sich dadurch, daß er seinen Geist auf den Heiligen Namen Nārāyaṇas richtete, an den Nārāyaṇa, den er in seiner Jugend sehr gläubig verehrt hatte.

In diesem Zusammenhang trifft Śrīla Śrīdhara Svāmī folgende Feststellung: etac ca tad-upalālanādi-śrī-nārāyaṇa-namoccāraṇa-māhātmyena tad-bhaktir evābhūd iti siddhāntopayogitvenāpi draṣṭavyam. "Gemäß der bhakti-siddhānta ist zu analysieren, daß Ajāmila, weil er ständig den Namen seines Sohnes Nārāyaṇa chantete, zur Stufe der bhakti erhoben wurde, obgleich er es nicht wußte." Ebenso bringt Śrīla Vīrarāghava Ācārya die gleiche Ansicht zum Ausdruck: evam vartamānah sa dvijah mṛṭyu-kāle upasthite saṭyajño nārāyaṇākhye putra eva matim cakāra matim āsaktām akarod ity arthah. "Obgleich er zur Zeit des Todes den Namen seines Sohnes chantete, richtete er nichtsdestoweniger seinen Geist auf den Heiligen Namen Nārāyaṇas." Śrīla Vijayadhvaja Tīrtha ist ähnlicher Auffassung:

mṛtyu-kāle deha-viyoga-lakṣaṇa-kāle mṛtyoḥ sarva-doṣa-pāpa-harasya harer anugrahāt kāle datta-jñāna-lakṣaṇe upasthite hṛdi prakāsite tanaye pūrṇa-jñāne bāle pañca-varṣa-kalpe prādeśa-mātre nārāyaṇāhvaye mūrti-viśeṣe matim smarana-samartham cittam cakāra bhakt vāsmarad itv arthah.

Ob direkt oder indirekt — Ajāmila erinnerte sich zur Zeit des Todes tatsächlich an Nārāyana (ante nārāyana-smrtih).

#### **VERS 28-29**

स पाशहस्तांस्त्रीन्दञ्चा पुरुषानतिदारुणान् । वक्रतुण्डानुध्वरोम्ण आत्मानं नेतुमागतान् ॥२८॥ दृरे क्रीडनकासक्तं पुत्रं नारायणाह्वयम् । प्रावितेन स्वरेणोचैराजुहाबाकुलेन्द्रियः ॥२९॥

> sa pāśa-hastāms trīn dṛṣṭvā puruṣān ati-dāruṇān vakra-tuṇḍān ūrdhva-romṇa ātmānam netum āgatān

düre krīdanakāsaktam putram nārāyaṇāhvayam plāvitena svareṇoccair ājuhāvākulendriyah

saḥ—diese Person (Ajāmila); pāśa-hastān—Stricke in ihren Händen haltend; trīn—drei; dṛṣṭvā—sehend; puruṣān—Personen; ati-dāruṇān—sehr furchterregend in ihrem Äußeren; vakra-tuṇḍān—mit verzerrten Gesichtern; ūrdhva-romṇaḥ—mit Haaren, die vom Körper abstanden; ātmānam—das Selbst; netum—hinwegnehmen; āgatān—kamen an; dūre—in kurzer Entfernung; krīḍanaka-āsaktam—in sein Spiel vertieft; putram—sein Kind; nārāyaṇa-āhvayam—mit Namen Nārāyaṇa; plāvitena—mit tränenerfüllten Augen; svareṇa—mit seiner Stimme; uccaiḥ—sehr laut; ājuhāva—rief; ākula-indriyah—voller Angst.

#### ÜRERSETZUNG

Da erblickte Ajāmila drei seltsame Gestalten mit entstellenden Körpermerkmalen, furchterregenden, verzerrten Gesichtern und Haaren, die von ihren Körpern abstanden. Mit Stricken in ihren Händen waren sie gekommen, um ihn in das Reich Yamarājas zu holen. Als er sie sah, wurde er äußerst verwirrt, und wegen seiner Anhaftung an sein Kind, das in der Nähe spielte, begann er es laut bei seinem Namen zu rufen. So chantete er, mit Tränen in den Augen, irgendwie den Heiligen Namen Nārāyaṇas.

### **ERLÄUTERUNG**

Ein Mensch, der sündhafte Handlungen begeht, führt sie mit seinem Körper, seinem Geist und seinen Worten aus. Deshalb kamen drei Sendboten von Yamarāja, um Ajāmila in Yamarājas Reich zu holen. Glücklicherweise chantete Ajāmila, obwohl er sich auf seinen Sohn bezog, die vier Silben des hari-nāma Nārāvanas, und deshalb nahten auch sofort die Sendboten Nārāvanas, die Visnudūtas. Weil Ajāmila panische Angst vor den Stricken Yamaraias hatte, chantete er den Namen des Herrn mit tränenerfüllten Augen. In Wirklichkeit jedoch war es nie seine Absicht gewesen, den Heiligen Namen Nārāvanas zu chanten; er beabsichtigte, seinen Sohn zu rufen.

#### **VERS 30**

# निशम्य म्रियमाणस्य मुखतो हरिकीर्तनम् । भर्तुनीम महाराज पार्षदाः सहसापतन् ।।३०।।

niśamya mri yamānasya mukhato hari-kīrtanam bhartur nāma mahārāja pārsadāh sahasā patan

niśamya—hörend: mriyamānasya—des Sterbenden: mukhatah—aus dem Mund: hari-kirtanam-den Heiligen Namen der Höchsten Persönlichkeit Gottes chantend: bhartuh nāma—den Heiligen Namen ihres Meisters; mahā-rāja— o König; pārsadāh-die Sendboten Visnus; sahasā-sofort; āpatan-kamen an.

#### ÜBERSETZUNG

Mein lieber König, die Sendboten Visnus, die Visnudūtas, nahten sofort, als sie den Heiligen Namen ihres Meisters aus dem Mund des sterbenden Ajāmila vernahmen, der sicherlich ohne Vergehen gechantet hatte, da sein Chanten in völliger Aufregung geschah.

# **ERLÄUTERUNG**

Śrīla Viśvanātha Cakravartī Thākura bemerkt: hari-kīrtanam niśamyāpatan, katham-bhūtasya bhartur nāma bruvatah. Die Sendboten Śrī Visnus kamen, weil Ajāmila den Heiligen Namen Nārāyaṇas gechantet hatte. Sie zogen nicht in Betracht, warum er chantete. Als Ajāmila den Namen Nārāyanas chantete, dachte er eigentlich an seinen Sohn, aber einfach, weil sie Ajāmila den Namen des Herrn chanten gehört hatten, kamen die Sendboten Śrī Viṣṇus, die Viṣṇudūtas, sofort, um Ajāmila zu beschützen. Hari-kīrtana ist eigentlich dafür bestimmt, den Heiligen Namen, die Gestalt, die Spiele und die Eigenschaften des Herrn zu preisen. Ajāmila jedoch pries nicht die Gestalt, die Eigenschaften oder die Ausstattung des Herrn; er chantete einfach den Heiligen Namen. Nichtsdestoweniger genügte dieses Chanten, um ihn von allen sündhaften Handlungen zu reinigen. Sobald die Visnudūtas hörten, daß der Name ihres Meisters gechantet wurde, kamen sie sofort herbei. In diesem Zusammenhang bemerkt Śrīla Vijayadhvaja Tīrtha: anena putra-sneham antareṇa prācīnādṛṣṭa-balād udbhūtayā bhaktyā bhagavan-nāma-sankīrtanam kṛtam iti jñā-yate. "Ajāmila chantete den Namen Nārāyaṇas wegen seiner übermäßigen Anhaftung an seinen Sohn. Nichtsdestoweniger chantete er aufgrund seines guten Glücks, Nārāyaṇa früher hingebungsvollen Dienst dargebracht zu haben, offensichtlich den Heiligen Namen in vollständigem hingebungsvollem Dienst und ohne Vergehen."

#### VFRS 31

# विकर्षतोऽन्तर्हृदयाद्दासीपतिमजामिलम् । यमप्रेष्यान् विष्णुदृता वारयामासुरोजसा ॥३१॥

vikarşato 'ntar hrdayād dāsī-patim ajāmilam yama-preşyān vişņudūtā vārayām āsur ojasā

vikarşatah—reißend; antah hrdayāt—aus dem Innern des Herzens; dāsī-patim—der Ehemann der Prostituierten; ajāmila—Ajāmila; yama-preṣyān—die Boten Yamarājas; viṣṇu-dūtāḥ—die Sendboten Śrī Viṣṇus; vārayām-āsuḥ—verboten; ojasā—mit widerhallender Stimme.

### ÜBERSETZUNG

Die Sendboten Yamarājas rissen die Seele aus dem Innern des Herzens von Ajāmila, dem Ehemann der Prostituierten, doch mit widerhallender Stimme verboten ihnen die Viṣṇudūtas, die Sendboten Śrī Viṣṇus, das zu tun.

#### FRIÄUTFRUNG

Ein Vaiṣṇava, der sich den Lotosfüßen Śrī Viṣṇus ergeben hat, wird immer von den Dienern Śrī Viṣṇus beschützt. Weil Ajāmila den Heiligen Namen Nārāyaṇas gechantet hatte, erschienen die Viṣṇudūtas nicht nur sofort am Ort des Geschehens, sondern sie befahlen den Yamadūtas auch, ihn nicht zu berühren. Mit schallender Stimme drohten die Viṣṇudūtas, die Yamadūtas zu bestrafen, wenn sie weiterhin versuchen würden, Ajāmilas Seele aus seinem Herzen zu reißen. Die Sendboten Yamarājas haben Macht über alle sündhaften Lebewesen, doch die Abgesandten Śrī Viṣṇus, die Viṣṇudūtas, sind in der Lage, jeden zu bestrafen, der sich an einem Vaiṣṇava vergeht, einschließlich Yamarāja.

Die materialistischen Wissenschaftler wissen nicht, wo die Seele im Körper mit ihren materiellen Instrumenten zu finden ist, doch dieser Vers erklärt deutlich, daß die Seele sich im Innern des Herzens (hrdaya) befindet; aus dem Herzen nämlich

zerrten die Yamadūtas die Seele Ajāmilas. Ebenso erfahren wir, daß die Überseele, Śrī Viṣṇu, Sich im Herzen befindet (*īśvaraḥ sarva-bhūtānām hṛd-deśe 'rjuna tiṣṭha-ti*). In den *Upaniṣaden* heißt es, daß die Überseele und die individuelle Seele auf dem gleichen Baum des Körpers als zwei freundschaftliche Vögel leben. Die Überseele wird als freundschaftlich bezeichnet, weil die Höchste Persönlichkeit Gottes so gütig zur ursprünglichen Seele ist, daß, wenn sie von einem Körper zum anderen wandert, der Herr mit ihr geht. Außerdem erschafft der Herr je nach Wunsch und *karma* der individuellen Seele mit Hilfe von *māyā* einen weiteren Körper für sie.

Das Herz des Körpers ist eine mechanische Vorrichtung. Wie der Herr in der Bhagavad-gītā (18.61) erklärt:

īśvaraḥ sarva-bhūtānām hṛd-deśe 'rjuna tiṣṭhati bhrāmayan sarva-bhūtāni yantrārūḍhāni māyayā

"Der Höchste Herr weilt im Herzen eines jeden, o Arjuna, und lenkt die Wege aller Lebewesen, die im Körper wie auf einer Maschine aus materieller Energie sitzen."

Yantra bezeichnet eine Maschine, wie zum Beispiel ein Auto. Der Fahrer der Maschine des Körpers ist die individuelle Seele, die auch ihr Lenker oder Besitzer ist, doch der höchste Besitzer ist die Höchste Persönlichkeit Gottes. Der Körper, den man hat, wird durch māyā geschaffen (karmaṇā daiva netreṇa), und je nach dem Verhalten im gegenwärtigen Leben wird unter der Aufsicht von daivī māyā wieder ein neues Fahrzeug geschaffen (daivī hy eṣā guṇamayī mama māyā duratyayā). Zur angemessenen Zeit wird unverzüglich der nächste Körper gewählt, und sowohl die individuelle Seele als auch die Überseele begeben sich in diese bestimmte körperliche Maschine. Das ist der Vorgang der Seelenwanderung. Während der Wanderung von einem Körper zum nächsten wird die Seele von den Sendboten Yamarājas hinweggeführt und in eine bestimmte Form des höllischen Lebens (naraka) versetzt, um an die Bedingungen gewöhnt zu werden, unter denen sie in ihrem nächsten Körper leben wird.

#### VERS 32

# ऊचुनिंषेधितास्तांस्ते वैवखतपुरःसराः । के यूयं प्रतिषेद्धारो धर्मराजस्य शासनम् ॥३२॥

ūcur nişedhitās tāms te vaivasvata-puraḥsarāḥ ke yūyam pratiṣeddhāro dharma-rājasya śāsanam

*ūcuḥ*—erwiderte; *niṣedhitāḥ*—verboten; *tān*—den Sendboten Śrī Viṣṇus; *te*—sie; *vaivasvata*—von Yamarāja; *purah-sarāh*—die Helfer oder Boten; *ke*—diejenigen; *yū*-

yam—ihr alle; pratişed-dhāraḥ—die ihr dagegen seid; dharma-rājasya—des Königs der religiösen Prinzipien, Yamarāja; śāsanam—der Herrschaftsbereich.

### ÜBERSETZUNG

Als den Sendboten Yamarājas, der der Sohn des Sonnengottes ist, auf diese Weise Einhalt geboten wurde, erwiderten sie: Wer seid ihr, o Herren, daß ihr die Kühnheit besitzt, die Macht Yamarājas zu bestreiten?

## **ERLÄUTERUNG**

Aufgrund seiner sündhaften Tätigkeiten fiel Ajāmila in den Zuständigkeitsbereich Yamarājas, des höchsten Richters, der damit beauftragt ist, die Sünden der Lebewesen zu beurteilen. Als den Sendboten Yamarājas verboten wurde, Ajāmila zu berühren, waren sie überrascht, denn sie waren niemals von irgend jemandem in den drei Welten bei der Erfüllung ihrer Pflicht behindert worden.

#### VERS 33

# कस्य वा कुत आयाताः कसादस्य निषेधथ । किं देवा उपदेवा या यूयं किं सिद्धसत्तमाः ॥३३॥

kasya vā kuta āyātāḥ kasmād asya niṣedhatha kiṁ devā upadevā yā yūyaṁ kiṁ siddha-sattamāh

kasya—wessen Diener; vā—oder; kutaḥ—von wo; āyātāḥ—seid ihr gekommen; kasmāt—was ist der Grund; asya—(das Hinwegnehmen) von diesem Ajāmila; niṣed-hatha—verbietet ihr; kim—ob; devāḥ—Halbgötter; upadevāḥ—Unterhalbgötter; yāḥ—wer; yūyam—ihr alle; kim—ob; siddha-sat-tamāḥ—die besten der vollkommenen Wesen, die reinen Gottgeweihten.

### ÜBERSETZUNG

Liebe Herren, wessen Diener seid ihr, wo kommt ihr her, und warum verbietet ihr uns, den Körper Ajāmilas zu berühren? Seid ihr Halbgötter von den himmlischen Planeten, seid ihr untergeordnete Halbgötter, oder seid ihr die besten der Gottgeweihten?

### **ERLÄUTERUNG**

Das wichtigste Wort, das in diesem Vers benutzt wird, ist siddha-sattamāḥ, was "die besten der Vollkommenen" bedeutet. In der Bhagavad-gītā (7.3) heißt es: manuṣyāṇām sahasreṣu kaścid yatati siddhaye. Von vielen Millionen Menschen mag einer versuchen, siddha, vollkommen oder, mit anderen Worten, selbstver-

wirklicht zu werden. Ein selbstverwirklichter Mensch weiß, daß er nicht der Körper ist, sondern eine spirituelle Seele (aham brahmāsmi). Gegenwärtig ist sich so gut wie niemand dieser Tatsache bewußt, aber jemand, der dies versteht, hat die Vollkommenheit erreicht und wird als siddha bezeichnet. Wenn man versteht, daß die Seele ein winziger Bestandteil der Höchsten Seele ist, und man sich deshalb im hingebungsvollen Dienst der Höchsten Seele beschäftigt, wird man siddha-sattama. Dann ist man in der Lage, auf den Vaikuntha-Planeten oder auf Kṛṣṇaloka zu leben. Das Wort siddha-sattama bezieht sich daher auf einen befreiten, reinen Gottgeweihten.

Da die Yamadūtas Diener Yamarājas sind, der ebenfalls einer der siddha-sattamas ist, wußten sie, daß ein siddha-sattama über den Halbgöttern und untergeordneten Halbgöttern steht, ja sogar über allen Lebewesen in der materiellen Welt. Die Yamadūtas fragten deshalb, warum die Viṣṇudūtas dort anwesend seien, wo ein sündiger Mensch sterben solle.

Es ist auch zu erwähnen, daß Ajāmila noch nicht tot war, denn die Yamadūtas versuchten, seinem Herzen die Seele zu entreißen. Es gelang Ihnen jedoch nicht, die Seele an sich zu nehmen, und deshalb war Ajāmila noch nicht gestorben. Das wird in späteren Versen deutlich. Ajāmila befand sich lediglich in einem bewußtlosen Zustand, als der Streit zwischen den Yamadūtas und den Viṣṇudūtas im Gange war. Der Schluß dieser Auseinandersetzung sollte eine Entscheidung bringen, wer berechtigten Anspruch auf die Seele Ajāmilas besäße.

### **VERS 34-36**

सर्वे पद्मपलाशाक्षाः पीतकौशेयवाससः।
किरीटिनः कुण्डलिनो लसत्पुष्करमालिनः।।३४॥
सर्वे च नृतवयसः सर्वे चारुचतुर्भुजाः।
घतुनिषक्रासिगदाश्चचकाम्बुजिश्रयः ॥३५॥
दिशो वितिमिरालोकाः कुर्वन्तः स्वेन तेजसा।
किमर्थे धर्मपालस्य किङ्करान्नो निषेधय॥३६॥

sarve padma-palāśākṣāḥ pīta-kauśeya-vāsasaḥ kirīṭinaḥ kuṇḍalino lasat-puṣkara-mālinaḥ

sarva ca nūtna-vayasaḥ sarva cāru-caturbhujāḥ dhanur-niṣangāsi-gadāśankha-cakrāmbuja-śriyaḥ diśo vitimirālokāh kurvantah svena tejasā kim artham dharma-pālasva kinkarān no nisedhatha

sarve-ihr alle: padma-palāśa-aksāh-mit Augen wie die Blütenblätter einer Lotosblume; pīta-gelb; kauśeya-Seide; vāsasah-Gewänder tragend; kirītinah-mit Helmen: kundalinah-mit Ohrringen: lasat-glitzernd: puskara-mālinah-mit einer Girlande von Lotosblumen; sarve-ihr alle; ca-auch; nūtna-vayasah-sehr jugendlich: sarve-ihr alle: cāru-sehr schön: catuh-bhujāh-mit vier Armen: dhanuh-Bogen; nisanga-Köcher mit Pfeilen; asi-Schwert; gadā-Keule; šankha-Muschelhorn; cakra-Feuerrad; ambuja-Lotosblume; śriyah-geschmückt mit; diśah-alle Richtungen; vitimira-ohne Finsternis; ālokāh-außergewöhnliche Leuchtkraft; kurvantah-zeigend; svena-durch eure eigene; tejasā-Ausstrahlung; kim artham-was ist der Zweck: dharma-pālasva-von Yamarāja, dem Erhalter der religiösen Prinzipien: kinkarān—Diener: nah—uns: nisedhatha—ihr verbietet.

# ÜBERSETZUNG

Die Sendboten Yamarājas sagten: Eure Augen sind so wie die Blütenblätter der Lotosblumen. In gelbe Seidengewänder gekleidet, mit Lotosgirlanden geschmückt, mit den überaus anziehenden Helmen auf euren Häuptern und den Ohrringen an euren Ohren erscheint ihr alle frisch und jugendlich. Eure vier langen Arme sind mit Bögen und Köchern voller Pfeile, mit Schwertern, Keulen, Muschelhörnern, Feuerrädern und Lotosblumen geschmückt. Eure Ausstrahlung hat die Finsternis dieses Ortes mit außergewöhnlicher Leuchtkraft vertrieben. Warum nun, ihr Herren, behindert ihr uns?

# **ERLÄUTERUNG**

Bevor man einem Fremden vorgestellt wird, macht man sich anhand seiner Kleidung, seiner Körpermerkmale und seines Benehmens mit ihm vertraut und kann so seine Stellung erkennen. Als nun die Yamadūtas die Visnudūtas zum erstenmal erblickten, waren sie überrascht. Sie sagten: "Von euren Körpermerkmalen her scheint ihr sehr vornehme Herren zu sein, und ihr besitzt derartig himmlische Macht, daß ihr mit eurer Ausstrahlung die Finsternis der materiellen Welt zerstreut habt. Warum nur versucht ihr dann, uns von der Erfüllung unserer Pflicht abzuhalten?" Es wird später noch erklärt werden, daß die Yamadūtas, die Sendboten Yamarājas, Ajāmila falschlicherweise für sündvoll hielten. Sie wußten nicht, daß er, obgleich er sein ganzes Leben lang gesündigt hatte, durch das ständige Chanten des Heiligen Namens Nārāyanas geläutert worden war. Mit anderen Worten, solange man kein Vaisnava ist, kann man die Handlungen eines Vaisnavas nicht verstehen.

Die Kleidung und die Körpermerkmale der Bewohner von Vaikunthaloka werden in diesen Versen korrekt beschrieben. Die Bewohner Vaikunthas, die mit Blumengirlanden und gelben Seidengewändern geschmückt sind, haben vier Arme, in denen sie verschiedene Waffen halten. Auf diese Weise sehen sie Śrī Visnu täuschend ähnlich. Sie haben die gleichen Körpermerkmale wie Nārāyaṇa, weil sie die sārūpya-Befreiung erreicht haben, aber dennoch handeln sie als Diener. Alle Bewohner Vaikuṇṭhalokas sind sich vollständig bewußt, daß ihr Meister Nārāyaṇa oder Kṛṣṇa ist und daß sie alle Seine Diener sind. Sie sind alle selbstverwirklichte Seelen, die nitya-mukta oder ewig befreit sind. Obwohl es denkbar wäre, daß sie sich als Nārāyaṇa oder Viṣṇu ausgeben, tun sie dies niemals; sie bleiben immer im Kṛṣṇa-Bewußtsein und dienen voll Vertrauen dem Herrn. So ist die Atmosphäre von Vaikuṇṭhaloka. Ebenso wird jemand, der durch die Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein den gläubigen Dienst für Kṛṣṇa erlernt, immer auf Vaikuṇṭhaloka bleiben und nichts mit der materiellen Welt zu tun haben.

#### **VERS 37**

# श्रीशुक उषाच

# इत्युक्ते यमद्तैस्तेवासुदेवोक्तकारिणः। तान् प्रत्युचः प्रहस्येदं मेघनिर्हादया गिरा ॥३७॥

śrī-śuka uvāca ity ukte yamadūtais te vāsudevokta-kāriṇaḥ tān pratyūcuḥ prahasyedam megha-nirhrādayā girā

śrī śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; iti—somit; ukte—angesprochen; yamadūtaih—von den Abgesandten Yamarājas; te—sie; vāsudeva-ukta-kārinah—diejenigen, die immer bereit sind, die Anordnungen Vāsudevas auszuführen (da sie persönliche Gefährten Śrī Viṣṇus sind, die die Befreiung des sālokya erreicht haben); tān—ihnen; pratyūcuḥ—erwiderten; prahasya—lächelnd; idam—dies; megha-nirhrādayā—wie eine grollende Wolke klingend; girā—mit Stimmen.

### ÜBERSETZUNG

Sukadeva Gosvāmī fuhr fort: Auf diese Weise von den Boten Yamarājas angesprochen, lächelten die Diener Vāsudevas und sprachen die folgenden Worte mit Stimmen, so tief wie der Klang grollender Wolken.

### **ERLÄUTERUNG**

Die Yamadūtas waren erstaunt, zu sehen, daß die Viṣṇudūtas, obgleich sie höflich waren, die Herrschaft Yamarājas behinderten. Ebenso überrascht waren die Viṣṇudūtas, daß die Yamadūtas, obgleich sie behaupteten, Diener Yamarājas, des höchsten Richters der religiösen Prinzipien, zu sein, sich nicht der Prinzipien religiösen Handelns bewußt waren. Deshalb lächelten die Viṣṇudūtas, indem sie dachten:

"Was für einen Unsinn reden sie? Wenn sie wirklich Diener Yamarājas sind, sollten sie wissen, daß Ajāmila nicht dafür geeignet ist, von ihnen fortgeschafft zu werden."

#### VERS 38

# श्रीविष्णुद्ता जन्नः यूगं वै धर्मराजस्य यदि निर्देशकारिणः। ब्रुत धर्मस्य नस्तन्त्वं यचाधर्मस्य लक्षणम्।।३८॥

śrī viṣṇudūtā ūcuḥ yūyam vai dharma-rājasya yadi nirdeśa-kāriṇaḥ brūta dharmasya nas tattvam yac cādharmasya lakṣanam

śrī-viṣṇudūtāḥ ūcuḥ—die gesegneten Sendboten Śrī Viṣṇus sprachen; yūyam—ihr alle; vai—in der Tat; dharma-rājasya—von König Yamarāja, der die religiösen Prinzipien kennt; yadi—wenn; nirdeśa-kāriṇaḥ—Befehlsausführende; brūta—sprich nur; dharmasya—von religiösen Prinzipien; naḥ—uns; tattvam—die Wahrheit; yat—diejenigen, welche; ca—auch; adharmasya—von unfrommen Handlungen; lakṣa-ṇam—Symptome.

#### ÜBERSETZUNG

Die gesegneten Sendboten Śrī Viṣṇus, die Viṣṇudūtas, sagten: Wenn ihr wirklich Diener Yamarājas seid, müßt ihr uns die Bedeutung der religiösen Prinzipien und die Symptome der Irreligion erklären.

### **ERLÄUTERUNG**

Diese Frage der Viṣṇudūtas an die Yamadūtas ist von größter Wichtigkeit. Ein Diener muß die Anweisungen seines Meisters kennen. Die Diener Yamarājas behaupteten, seine Anweisungen auszuführen, und deshalb baten die Viṣṇudūtas sie intelligenterweise, die Merkmale der religiösen und irreligiösen Prinzipien zu erklären. Ein Vaiṣṇava kennt diese Prinzipien vollständig, da er mit den Anweisungen der Höchsten Persönlichkeit Gottes wohlvertraut ist. Der Höchste Herr sagt: sarvadharmān parityajya mām ekam śaraṇam vraja. "Gib alle anderen Arten von Religion auf, und ergib dich einfach Mir." Hingabe zur Höchsten Persönlichkeit Gottes ist daher das eigentliche Prinzip der Religion. Diejenigen, die sich nicht Kṛṣṇa, sondern statt dessen den Prinzipien der materiellen Natur hingegeben haben, sind, ungeachtet ihrer materiellen Stellung, alle unfromm. Da sie sich der Prinzipien der Religion nicht bewußt sind, geben sie sich Kṛṣṇa nicht hin, und deshalb werden sie als sündhafte Schurken, die niedrigsten Menschen und als Dummköpfe, die allen Wissens beraubt sind, angesehen. Wie Kṛṣṇa in der Bhagavad-gītā (7.15) erklärt:

na mām duşkṛtino mūḍhāḥ prapadyante narādhamāḥ māyayāpahṛta-jñānā āsuram bhāvam āśritāh

"Jene Schurken, die abgestumpft und dumm, die die Niedrigsten der Menschheit sind, deren Wissen von Illusion gestohlen ist und die das atheistische Wesen von Dämonen haben, ergeben sich Mir nicht." Jemand, der sich Kṛṣṇa nicht ergeben hat, kennt das wahre Prinzip der Religion nicht; andernfalls hätte er sich hingegeben.

Die Frage, die die Viṣṇudūtas vortrugen, war wirklich angebracht. Jemand, der eine andere Person repräsentiert, muß die Mission dieser Person vollständig kennen. Die Gottgeweihten in der Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein müssen sich deshalb vollständig der Mission Śrī Kṛṣṇas und Śrī Caitanyas bewußt sein; andernfalls werden sie als töricht angesehen. Alle Gottgeweihten, insbesondere die Prediger, müssen die Philosophie des Kṛṣṇa-Bewußtseins kennen, damit sie nicht aus der Fassung gebracht und beleidigt werden, wenn sie predigen.

### **VERS 39**

# कथंखिद् श्रियते दण्डः किं वास्य स्थानमीप्सितम् । दण्ड्याः किं कारिणः सर्वे आहोखित्कतिचिन्नृणाम् ३९

kathamsvid dhriyata daṇḍaḥ kim vāsya sthānam īpsitam daṇḍyāḥ kim kāriṇaḥ sarve āhosvit katicin nrnām

kathamsvit—durch welche Mittel; dhriyate—wird auferlegt; dandah—Bestrafung; kim—was; vā—oder; asya—von diesem; sthānam—den Ort; īpsitam—wünschenswert; dandyāh—zu bestrafen; kim—ob; kārinah—fruchtbringend Handelnde; sarve—alle; āhosvit— oder ob; katicit—einige; nṛṇām—der Menschen.

### ÜBERSETZUNG

Was ist der Vorgang, andere zu bestrafen? Wer sind die wirklichen Anwärter auf Bestrafung? Sind alle karmīs, die sich fruchtbringenden Handlungen widmen, zu bestrafen oder nur einige von ihnen?

#### FRIÄUTFRUNG

Jemand, der die Macht hat zu strafen, sollte nicht jeden bestrafen. Es gibt unzählige Lebewesen, von denen sich die meisten in der spirituellen Welt befinden und nitya-mukta (ewig befreit) sind. Es steht außer Frage, über diese befreiten Lebewesen zu richten. Nur ein kleiner Teil der Lebewesen, ein Viertel vielleicht, befindet sich in der materiellen Welt. Die Mehrheit der Lebewesen in der materiellen Welt.

8 000 000 von den 8 400 000 Formen des Lebens — steht auf einer niedereren Stufe als die Menschen. Sie können nicht bestraft werden, da sie sich automatisch nach den Gesetzen der materiellen Natur entwickeln. Menschen, die bewußtseinsmäßig fortgeschritten sind, tragen Verantwortung, doch nicht alle sind zu bestrafen. Diejenigen, die sich sehr frommen Tätigkeiten widmen, stehen über jeglicher Bestrafung. Nur diejenigen, die sich sündvollen Tätigkeiten widmen, machen sich strafbar. Deshalb fragten die Visnudūtas besonders danach, wer zu bestrafen sei und warum es Yamarājas Aufgabe sei, zwischen denen zu unterscheiden, die zu bestrafen sind und denjenigen, die es nicht sind. Wie soll man beurteilt werden? Was ist das Grundprinzip der Autorität? Dies sind die Fragen, die von den Visnudūtas erhoben wurden.

## VERS 40

यमदूता ऊचुः

वेदप्रणिहितो धर्मो ह्यधर्मस्तद्विपर्ययः। वेदो नारायणः साक्षात्स्वयम्भूरिति श्रुश्रुम ॥४०॥

> yamadūtā ūcuḥ veda-praṇihito dharmo hy adharmas tad-viparyayaḥ vedo nārāyaṇaḥ sākṣāt svayambhūr iti śuśruma

yamadūtāḥ ūcuḥ—die Sendboten Yamarājas sagten; veda—von den vier Veden (Sāma, Yajur, Rg und Atharva); pranihitaḥ—vorgeschrieben; dharmaḥ—religiöse Prinzipien; hi—in der Tat; adharmaḥ—irreligiöse Prinzipien; tat-viparyayaḥ—das Gegenteil davon (das, was nicht von den vedischen Lehren bestätigt wird); vedaḥ—die Veden, die Bücher des Wissens; nārāyaṇaḥ sākṣāt—direkt die Höchste Persönlichkeit Gottes (da sie die Worte Nārāyaṇas sind); svayam-bhūḥ—selbstgeboren, selbstgenügsam (nur aus dem Atem Nārāyaṇas hervorgehend und nicht von irgend jemand anderem gelernt); iti—so; śuśruma—wir haben gehört.

#### ÜBERSETZUNG

Die Yamadūtas erwiderten: Das, was in den Veden vorgeschrieben wird, bildet dharma, die religiösen Prinzipien, und das Gegenteil davon ist Irreligion. Die Veden sind direkt die Höchste Persönlichkeit Gottes, Nārāyaṇa, und sind selbstgeboren. Das haben wir von Yamarāja vernommen.

# FRIÄUTFRUNG

Die Diener Yamarājas antworteten in rechter Weise. Sie stellten nicht selber irgendwelche Prinzipien der Religion oder Irreligion auf. Statt dessen erklärten sie, was sie von der Autorität Yamarājas gehört hatten. Mahājano yena gatah sa pan-

thāh: Man sollte dem mahājana, der autorisierten Persönlichkeit, folgen. Yamarāja ist eine der zwölf Autoritäten. Deshalb antworteten die Diener Yamarājas, die Yamadūtas, mit vollkommener Klarheit, als sie śuśruma ("Wir haben gehört") sagten. Die Angehörigen der modernen Zivilisation stellen durch spekulative Überlegungen fehlerhafte religiöse Prinzipien her. Das ist nicht dharma. Sie wissen nicht. was dharma und was adharma ist. Aus diesem Grunde wird am Anfang des Śrīmad-Bhāgavatam erklärt: dharmah projihita-kaitavo 'tra. Dharma, das nicht von den Veden bestätigt wird, wird vom śrīmad-bhāgavata-dharma abgelehnt. Bhāgavatadharma besteht nur aus dem, was von der Höchsten Persönlichkeit Gottes gegeben wird. Bhāgavata-dharma bedeutet: sarva-dharmān parityajva mām ekam saranam vraja. Man muß die Autorität der Höchsten Persönlichkeit Gottes anerkennen und sich Ihm und allem, was Er sagt, ergeben. Das ist dharma. Ar juna zum Beispiel, der annahm, Gewalt sei adharma, weigerte sich zu kämpfen, aber dann bewog Krsna ihn dazu, doch zu kämpfen. Ar jung gehorchte den Anweisungen Krsnas, und deshalb ist er, da die Anweisung Krsnas dharma ist, ein wirklicher dharmī. Krsna sagt in der Bhagavad-gītā (15.15): vedaiś ca sarvair aham eva vedyah. "Der wirkliche Zweck des veda, des Wissens, besteht darin, Mich zu kennen." Jemand, der Krsna vollkommen kennt, ist befreit. Wie Krsna in der Bhagavad-gītā (4.9) sagt:

> ianma karma ca me divvam evam yo vetti tattvatah tyaktvā deham punar janma naiti mām eti so 'rjuna

...Wer die transzendentale Natur Meines Erscheinens und Meiner Taten kennt. wird nach Verlassen des Körpers nicht wieder in dieser materiellen Welt geboren, sondern gelangt in Mein ewiges Reich, o Arjuna."

Jemand, der Krsna versteht und Seiner Anordung gehorcht, ist dafür geeignet, nach Hause, zu Gott, zurückzukehren. Es läßt sich schlußfolgern, daß dharma, Religion, sich auf das bezieht, was in den Veden vorgeschrieben wird, und adharma, Irreligion, sich auf das bezieht, was die Veden nicht befürworten.

Dharma wird im Grunde genommen nicht von Nārāyana geschaffen. Es heißt in den Veden: asya mahato bhūtasya niśvasitam etad yad rg-vedah iti. Die Anweisungen bezüglich des dharma gehen aus dem Atem Nārāyanas, des höchsten Lebewesens, hervor. Nārāvana existiert ewig und atmet ewig, und deshalb existiert dharma, die Anweisung Nārāyanas, ebenfalls ewig. Śrīla Madhvācārya, der ursprüngliche ācārya derjenigen, die der Mādhva-Gaudīya-sampradāya angehören, erklärt:

> vedānām prathamo vaktā harir eva vato vibhuh ato visnv-ātmakā vedā ity āhur veda-vādinah

Die transzendentalen Worte der Veden gingen aus dem Mund der Höchsten Persönlichkeit Gottes hervor. Deshalb sollten die vedischen Prinzipien als Vaisnava-Prinzipien verstanden werden, denn Visnu ist der Ursprung der Veden. Die Veden enthalten nichts anderes als die Anweisungen Viṣṇus, und jemand, der den vedischen Prinzipien folgt, ist ein Vaiṣṇava. Der Vaiṣṇava ist nicht ein Mitglied einer selbstgebildeten Gemeinschaft dieser materiellen Welt. Ein Vaiṣṇava ist ein wahrer Kenner der Veden, wie in der Bhagavad-gītā bestätigt wird (vedaiś ca sarvair aham eva vedyah).

#### VERS 41

# येन खधाम्न्यमी भावा रजःसत्त्वतमोमयाः । गुणनामक्रियारूपैर्विभाव्यन्ते यथातथम् ॥४१॥

yena svadhāmny amī bhāvā rajaḥ-sattva-tamomayāḥ guṇa-nāma-kriyā-rūpair vibhāvyante yathā-tatham

yena—von dem (Nārāyaṇa); sva-dhāmni—obgleich an Seinem eigenen Ort, der spirituellen Welt; amī—all diese; bhāvāh—Manifestationen; rajah-sattva-tamah-mayāh—durch die drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur (Leidenschaft, Tugend und Unwissenheit) geschaffen; guṇa—Eigenschaften; nāma—Namen; kriyā—Tätigkeiten; rūpaih—und mit Gestalten; vibhāvyante—werden vielfältig manifestiert; yathā-tatham—genau bis zum richtigen Punkt.

# ÜBERSETZUNG

Die höchste Ursache aller Ursachen, Nārāyaṇa, befindet sich in Seinem eigenen Reich, in der spirituellen Welt, doch nichtsdestotrotz beherrscht Er die gesamte kosmische Manifestation im Einklang mit den drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur — sattva-guṇa, rajo-guṇa und tamo-guṇa. Auf diese Weise werden allen Lebewesen verschiedene Eigenschaften gewährt, verschiedene Namen [wie zum Beispiel brāhmaṇa, kṣatriya und vaiśya], verschiedene Pflichten gemäß dem varṇāsrama-System und verschiedene Gestalten. Somit ist Nārāyaṇa die Ursache der gesamten kosmischen Manifestation.

# **ERLÄUTERUNG**

Die Veden teilen uns mit:

na tasya kāryam karaṇam ca vidyate na tat-samas cābhyadhikas ca dṛṣyate parāsya saktir vividhaiva srūyate svābhāvikī jñāna-bala-kriyā ca (Śvet. U. 6.8)

Nārāyaṇa, die Höchste Persönlichkeit Gottes, ist allmächtig. Er ist der Besitzer vielfältiger Energien, und deshalb ist Er in der Lage, in Seinem eigenen Reich zu

bleiben und ohne Anstrengung die gesamte kosmische Manifestation durch die Wechselwirkung der drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur — sattvaguna, rajo-guna und tamo-guna — zu beaufsichtigen und zu lenken. Diese Wechselwirkungen erzeugen verschiedene Formen, Körper, Tätigkeiten und Veränderungen, und all das geschieht in vollkommener Weise. Da der Herr vollkommen ist, geschieht alles so, als würde Er es direkt beaufsichtigen und daran teilnehmen. Atheistische Menschen jedoch können, da sie von den drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur bedeckt sind, Näräyana nicht als die höchste Ursache hinter allen Tätigkeiten erkennen. Wie Krsna in der Bhagavad-gītā (7.13) erklärt:

tribhir guṇamayair bhāvair ebhih sarvam idam jagat mohitam nābhijānāti mām ebhyaḥ param avyayam

"Getäuscht durch die drei Erscheinungsweisen [Tugend, Leidenschaft und Unwissenheit], kennt die gesamte Welt Mich nicht, der Ich über den Erscheinungsweisen stehe und unerschöpflich bin."

Da unintelligente Agnostiker *mohita* oder durch die drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur verblendet sind, können sie nicht verstehen, daß Nārāyaṇa, Kṛṣṇa, die höchste Ursache aller Tätigkeiten ist. Wie in der *Brahma-samhitā* (5.1) verkündet wird:

īśvaraḥ paramaḥ kṛṣṇaḥ sac-cid-ānanda-vigrahaḥ anādir ādir govindaḥ sarva-kārana-kāranam

"Kṛṣṇa, der als Govinda bekannt ist, ist der höchste Herrscher. Er hat einen ewigen, glückseligen, spirituellen Körper. Er ist der Ursprung alles Existierenden. Er hat keinen anderen Ursprung, denn Er ist die erste Ursache aller Ursachen."

#### VERS 42

# स्योंऽग्निः खं मरु देवः सोमः सन्ध्याहनी दिशः। कं कः स्वयं धर्म इति होते दैह्यस्य साक्षिणः ॥४२॥

sūryo 'gniḥ khaṁ marud devaḥ somaḥ sandhyāhanī diśaḥ kaṁ kuḥ svayaṁ dharma iti hy ete daihyasya sāksinah

sūryaḥ—der Sonnengott; agniḥ—das Feuer; kham—der Himmel; marut—die Luft; devaḥ—die Halbgötter; somaḥ—der Mond; sandhyā—Abend; ahanī—der Tag und die Nacht; disaḥ—die Richtungen; kam—das Wasser; kuḥ—das Land; svayam—per-

sönlich; dharmaḥ—Yamarāja oder die Überseele; iti—somit; hi—tatsächlich; ete—alle diese; daihyasya—von einem Lebewesen, das in den materiellen Elementen verkörpert ist; sākṣiṇaḥ—Zeugen.

### ÜBERSETZUNG

Die Sonne, das Feuer, der Himmel, die Luft, die Halbgötter, der Mond, der Abend, der Tag, die Nacht, die Richtungen, das Wasser, das Land und die Überseele Selbst sind alle Zeugen der Taten des Lebewesens.

# **ERLÄUTERUNG**

Die Angehörigen einiger religiöser Sekten, besonders die Christen, glauben nicht an die Reaktionen des karma. Wir führten einst eine Diskussion mit einem gelehrten christlichen Professor, der den Einwand erhob, daß die Menschen im allgemeinen bestraft würden, nachdem die Zeugen ihrer Missetaten vernommen worden seien. Wo aber seien die Zeugen, die dafür verantwortlich seien, daß man die Reaktionen auf vergangenes karma erleide? Einem solchen Menschen wird von den Yamadutas an dieser Stelle die Antwort gegeben. Die bedingte Seele denkt, sie handle im Geheimen und niemand könne ihr sündhaftes Tun beobachten, doch aus den śāstras erfahren wir, daß es viele Zeugen gibt, einschließlich der Sonne, des Feuers, der Luft, des Himmels, des Mondes, der Halbgötter, des Abends, des Tages, der Nacht, der Richtungen, des Wassers, des Landes und der Überseele Selbst, die zusammen mit der individuellen Seele im Herzen weilt. Wo gibt es also einen Mangel an Zeugen? Die Zeugen und der Höchste Herr existieren beide, und aus diesem Grunde werden so viele Lebewesen zu höheren Planetensystemen erhoben oder in niedere Planetensysteme, wozu auch die höllischen Planeten gehören, hinabgeschickt. Es gibt keine Unzulänglichkeiten, denn durch die Vorsehung des Höchsten Gottes ist alles vollkommen eingerichtet (svābhāvikī jñāna-bala-kriyā ca). Die in diesem Vers aufgeführten Zeugen werden auch in anderen vedischen Schriften erwähnt-

> āditya-candrāv anilo 'nalaś ca dyaur bhūmir āpo hṛdayam yamaś ca ahaś ca rātriś ca ubhe ca sadhye dharmo 'pi jānāti narasya vṛttam

#### **VERS 43**

एतैरधर्मो विज्ञातः स्थानं दण्डस्य युज्यते । सर्वे कर्मानुरोधेन दण्डमर्हन्ति कारिणः ॥४३॥

> etair adharmo vijñātaḥ sthānam daṇḍasya yujyate sarve karmānurodhena daṇḍam arhanti kāriṇah

etaih—von all diesen (Zeugen, angefangen vom Sonnengott); adharmah—Abweichung von den regulierenden Prinzipien; vijñātah—ist bekannt; sthānam—der rechte Ort; dandasya—der Bestrafung; yujyate—wird akzeptiert als; sarve—alle; karma-anurodhena—mit Rücksicht auf die begangenen Taten; dandam—Strafe; arhanti—verdienen; kāriṇaḥ—die Sünder.

## ÜBERSETZUNG

Die Anwärter auf Bestrafung sind diejenigen, über die diese vielen Zeugen aussagen, sie seien von ihren vorgeschriebenen regulierenden Pflichten abgewichen. Jeder, der sich fruchtbringenden Tätigkeiten widmet, verdient es, seinen sündhaften Handlungen gemäß bestraft zu werden.

#### **VERS 44**

# सम्भवन्ति हि भद्राणि विपरीतानि चानधाः । कारिणां गुणसङ्गोऽस्ति देहवान् न ह्यकर्मकृत् ॥४४॥

sambhavanti hi bhadrāṇi viparītāni cānaghāḥ kāriṇām guṇa-sango 'sti dehavān na hy akarmakṛt

sambhavanti—sie sind; hi—tatsächlich; bhadrāṇi—glückverheißende, fromme Tätigkeiten; viparītāni—genau das Gegenteil (unglückverheißende, unfromme Tätigkeiten); ca—auch; anaghāḥ— o sündlose Bewohner Vaikunthas; kāriṇām—der fruchtbringenden Arbeiter; guna-sangah—Verunreinigung der drei Erscheinungsweisen der Natur; asti—es gibt; deha-vān—jemand, der den materiellen Körper angenommen hat; na—nicht; hi—tatsächlich; akarma-kṛt—ohne zu handeln.

#### ÜBERSETZUNG

O Bewohner von Vaikuntha, ihr seid sündlos, doch diejenigen, die sich in der materiellen Welt befinden, sind alle karmīs, ob sie nun fromm oder unfromm handeln mögen. Beide Arten des Handelns sind ihnen möglich, weil sie durch die drei Erscheinungsweisen der Natur verunreinigt sind und dementsprechend handeln müssen. Jemand, der einen materiellen Körper angenommen hat, kann nicht untätig sein, und sündhafte Tätigkeit ist unvermeidlich für jemand, der im Bann der Erscheinungsweisen der materiellen Natur handelt. Deshalb machen sich alle Lebewesen in der materiellen Welt strafbar.

# **ERLÄUTERUNG**

Der Unterschied zwischen Menschen und Nicht-Menschen besteht darin, daß es dem Menschen bestimmt ist, nach der Anleitung der Veden zu handeln. Leider eig-

sich die Menschen ihre eigenen Handlungsweisen an, ohne die Veden zu beachten. Deshalb begehen sie alle sündhafte Handlungen und machen sich strafbar.

#### VERS 45

# येन यावान् यथाधर्मो धर्मो वेह समीहितः । स एव तत्फलं ग्रुङ्क्ते तथा तावदग्रुत्र वै ॥४५॥

yena yāvān yathādharmo dharmo veha samīhitaḥ sa eva tat-phalaṁ bhuṅkte tathā tāvad amutra vai

yena—durch welche Person; yāvān—in welchem Ausmaß; yathā—in welcher Weise; adharmaḥ—irreligiöse Handlungen; dharmaḥ—religiöse Handlungen; vā—oder; iha—in diesem Leben; samīhitaḥ—vollzogen; saḥ—jener Mensch; eva—in der Tat; tat-phalam—das bestimmte Ergebnis davon; bhunkte—genießt oder erleidet; tathā—auf diese Weise; tāvat—in jenem Maße; amutra—im näohsten Leben; vai—tatsächlich.

### ÜBERSETZUNG

Im Verhältnis zum Ausmaß der religiösen oder irreligiösen Handlungen im gegenwärtigen Leben muß man die entsprechenden Reaktionen auf sein karma im nächsten Leben genießen oder erleiden.

# **ERLÄUTERUNG**

Wie in der Bhagavad-gītā (14.18) erklärt wird:

ürdhvam gacchanti sattva-sthā madhye tiṣṭhanti rājasāḥ jaghanya-guṇa-vṛtti-sthā adho gacchanti tāmasāḥ

"Die jenigen, die in der Erscheinungsweise der Tugend handeln, werden zu höheren Planetensystemen erhoben, um Halbgötter zu werden; die jenigen, die auf gewöhnliche Art und Weise handeln und keine übermäßig sündhaften Handlungen begehen, bleiben in unserem mittleren Planetensystem, und die jenigen, die außerordentlich sündhafte Handlungen begehen, müssen sich ins Höllendasein hinabbegeben."

#### **VERS 46**

यथेह देवप्रवरास्त्रैविध्यग्रुपलम्यते । भूतेषु गुणवैचित्र्यात्तयान्यत्रानुमीयते ॥४६॥ yatheha deva-pravarās trai-vidhyam upalabhyate bhūteşu guṇa-vaicitryāt tathānyatrānumīyate

yathā—so wie; iha—in diesem Leben; deva-pravarāh— o ihr besten der Halbgötter; trai-vidhyam—drei Arten von Merkmalen; upalabhyate—werden erreicht; bhū-teṣu—unter allen Lebewesen; guṇa-vaicitryāt—wegen der Vielfalt der Verunreinigung durch die drei Erscheinungsweisen der Natur; tathā—ebenso; anyatra—an anderen Orten; anumīyate—es wird geschlußfolgert.

### ÜBERSETZUNG

O ihr besten der Halbgötter, wir können drei verschiedene Abwandlungen des Lebens erkennen, die auf Verunreinigung durch die drei Erscheinungsweisen der Natur zurückzuführen sind. Die Lebewesen werden dementsprechend bezeichnet als friedfertig, rastlos und töricht; als glücklich, unglücklich oder dazwischen; oder als religiös, irreligiös und halb-religiös. Wir können die Schlußfolgerung ziehen, daß sich diese drei Arten der materiellen Natur im nächsten Leben ebenso auswirken werden.

## **ERLÄUTERUNG**

Die Aktionen und Reaktionen der drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur sind im gegenwärtigen Leben sichtbar. Zum Beispiel sind einige Menschen sehr froh, einige sind sehr bekümmert, und einige erfahren Kummer und Freude gemischt. Das ist das Ergebnis früherer Gemeinschaft mit den Erscheinungsweisen der materiellen Natur — Tugend, Leidenschaft und Unwissenheit. Da diese Abwandlungen im gegenwärtigen Leben sichtbar sind, können wir annehmen, daß die Lebewesen gemäß ihrem Kontakt mit den verschiedenen Erscheinungsweisen der materiellen Natur auch in ihrem nächsten Leben froh, bekümmert oder etwas dazwischen sein werden. Das Beste, was man tun kann, ist deshalb, sich von den drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur loszulösen und immer transzendental zur Verunreinigung durch sie zu bleiben. Das ist nur möglich, wenn man sich vollständig dem hingebungsvollen Dienst des Herrn widmet. Wie Kṛṣṇa in der Bhagavadgītā (14.26) bestätigt:

mām ca yo 'vyabhicāreṇa bhakti-yogena sevate sa guṇān samatītyaitān brahma-bhūyāya kalpate

"Wer sich völlig im hingebungsvollen Dienst beschäftigt und unter keinerlei Umständen zu Fall kommt, transzendiert augenblicklich die Erscheinungsweisen der materiellen Natur und erreicht somit die spirituelle Ebene."

Solange man nicht vollständig im Dienst des Herrn vertieft ist, ist man der Verunreinigung durch die drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur unterworfen und muß deshalb Leid oder vermischtes Glück und Leid erfahren.

#### **VERS 47**

# वर्तमानोऽन्ययोः कालो गुणाभिद्यापको यथा। एवं जन्मान्ययोरेतद्धर्माधर्मनिदर्शनम् ॥४७॥

vartamāno 'nyayoḥ kālo guṇābhijñāpako yathā evaṁ janmānyayor etad dharmādharma-nidarśanam

vartamānah—die Gegenwart; anyayoh—der Vergangenheit und Zukunft; kālah—Zeit; guṇa-abhijñāpakah—die Eigenschaften aufzeigen; yathā—so wie; evam—somit; janma—Geburt; anyayoh—der vergangenen und zukünftigen Geburten; etat—diese; dharma—religiöse Prinzipien; adharma—irreligiöse Prinzipien; nidarśanam—weisen darauf hin.

## ÜBERSETZUNG

So wie man vom jetzigen Frühling auf das Wesen der vergangenen und zukünftigen Frühlingszeiten schließen kann, so gibt das gegenwärtige Leben des Glücks, des Leids oder einer Mischung von beiden Aufschluß hinsichtlich der religiösen und irreligiösen Tätigkeiten der vergangenen und zukünftigen Leben eines Menschen.

# **ERLÄUTERUNG**

Unsere Vergangenheit und Zukunft sind nicht sehr schwierig zu verstehen, denn die Zeit ist der Verunreinigung durch die drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur ausgesetzt. Sobald der Frühling sich nähert, manifestiert sich automatisch der gewohnte Anblick verschiedener Arten von Früchten und Blumen, woraus sich für uns schließen läßt, daß der vergangene Frühling mit ähnlichen Früchten und Blumen geschmückt war und auch in der Zukunft derartig geschmückt sein wird. Unsere Wiederholung von Geburt und Tod spielt sich im Rahmen der Zeit ab, und je nach dem Einfluß der Erscheinungsweisen der Natur empfangen wir verschiedene Arten von Körpern und sind verschiedenen Bedingungen unterworfen.

#### **VERS 48**

मनसैव पुरे देवः पूर्वरूपं विपश्यति । अनुमीमांसतेऽपूर्वं मनसा भगवानजः ॥४८॥

> manasaiva pure devah pūrva-rūpam vipašyati anumīmāmsate 'pūrvam manasā bhagavān ajah

manasā—durch den Geist; eva—in der Tat; pure—in seinem Reich — oder im Herzen eines jeden wie die Überseele; devah—der Halbgott Yamarāja (dīvyatīti devah, jemand, der immer strahlend und erleuchtet ist, wird deva genannt); pūrva-rūpam—der frühere religiöse oder irreligiöse Zustand; vipašyati—beobachtet vollständig; anumīmāmsate—er betrachtet; apūrvam—den zukünftigen Zustand; manasā—im Geiste; bhagavān—der allmächtig ist; ajah—so gut wie Brahmā.

### ÜBERSETZUNG

Der allmächtige Yamarāja ist so gut wie Brahmā, denn während er sich in seinem Reich befindet oder im Herzen eines jeden wie der Paramātmā, beobachtet er im Geiste die früheren Taten eines Lebewesens und erkennt so, wie das Lebewesen in zukünftigen Leben handeln wird.

# **ERLÄUTERUNG**

Man sollte Yamarāja nicht als ein gewöhnliches Lebewesen ansehen. Er ist so gut wie Brahmā. Er erhält die vollständige Unterstützung des Höchsten Herrn, der sich im Herzen eines jeden befindet, und deshalb kann er durch die Gnade der Überseele in seinem Innern die Vergangenheit, die Gegenwart und die Zukunft eines Lebewesens erkennen. Das Wort anumīmāmisate bedeutet, daß er nach Rücksprache mit der Überseele Entscheidungen treffen kann. Anu bedeutet "folgend". Die eigentlichen Entscheidungen über das nächste Leben der Lebewesen werden von der Überseele getroffen und von Yamarāja ausgeführt.

#### **VERS 49**

# यथाञ्चस्तमसा युक्त उपास्ते व्यक्तमेव हि। न वेद पूर्वमपरं नष्टजन्मस्मृतिस्तथा।।४९॥

yathājñas tamasā yukta upāste vyaktam eva hi na veda pūrvam aparam nasta-janma-smrtis tathā

yathā—so wie; ajñah—ein unwissendes Lebewesen; tamasā—im Schlaf; yuktah—beschäftigt; upāste—je nachdem; vyaktam—einen im Traum manifestierten Körper; eva—gewiß; hi—tatsächlich; na veda—weiß nicht; pūrvam—der frühere Körper; aparam—der nächste Körper; naṣṭa—verloren; janma-smṛṭtiḥ—die Erinnerung an die Geburt; tathā—ebenso.

#### ÜBERSETZUNG

So wie ein Schlafender gemäß dem Körper handelt, der sich in seinen Träumen manifestiert, und ihn für sich selbst hält, so identifiziert man sich mit seinem gegenwärtigen Körper, den man aufgrund seiner früheren religiösen oder irreligiösen Handlungen erlangt hat, und ist nicht in der Lage, seine früheren oder zukünftigen Leben zu erkennen.

### **ERLÄUTERUNG**

Ein Mensch widmet sich sündhaften Tätigkeiten, weil er nicht weiß, was er in seinem vergangenen Leben getan hat, so daß er seinen gegenwärtigen, materiell bedingten Körper erhielt, der den dreifachen Leiden unterworfen ist. Wie Rsabhadeva im Śrīmad-Bhāgavatam (5.5.4) erklärt: nūnam pramattah kurute vikarma. Ein Mensch, der verrückt ist nach Sinnenbefriedigung, zögert nicht, sündhaft zu handeln. Yad indriya-prītaya āprņoti: Für bloße Sinnenbefriedigung begeht er sündhafte Handlungen. Na sādhu manye: Das ist nicht gut. Yata ātmano 'yam asann api klesada āsa dehah: Wegen solch sündhafter Handlungen bekommt man einen anderen Körper, in dem man leiden muß, wie man auch im gegenwärtigen Körper aufgrund früherer sündhafter Handlungen leidet.

Man sollte verstehen, daß ein Mensch, der kein vedisches Wissen besitzt, handelt, ohne sich bewußt zu sein, was er in der Vergangenheit tat, was er gegenwärtig tut und wie er in der Zukunft leiden wird. Er befindet sich in völliger Dunkelheit. Deshalb lautet die vedische Anweisung: tamasi mā. "Bleibe nicht in Dunkelheit." Jyotir gama: "Versuche, an das Licht zu gelangen." Das Licht oder die Erleuchtung ist vedisches Wissen, das man verstehen kann, wenn man zur Erscheinungsweise der Tugend aufsteigt oder wenn man die Erscheinungsweise der Tugend transzendiert, indem man sich im hingebungsvollen Dienst des spirituellen Meisters und des Höchsten Herrn beschäftigt. Das wird in der Śvetāśvatara Upaniṣad (6.23) beschrieben:

yasya deve parā bhaktir yathā deve tāthā gurau tasyaite kathitā hy arthāḥ prakāśante mahātmanaḥ

"Den großen Seelen, die unerschütterlichen Glauben an den Herrn und den spirituellen Meister haben, werden alle Bedeutungen des vedischen Wissens automatisch offenbart."

Die Veden empfehlen: tad-vijñānārtham sa gurum evābhigacchet. Man muß sich an einen spirituellen Meister wenden, der vollständiges Wissen über die Veden besitzt, und sich gläubig seiner Führung anvertrauen, um ein Geweihter des Herrn zu werden; dann wird das Wissen der Veden offenbart werden. Wenn das vedische Wissen offenbart wird, braucht man nicht mehr in der Dunkelheit der materiellen Natur zu bleiben.

Ein Lebewesen erhält entsprechend seiner Verbindung mit den Erscheinungsweisen der materiellen Natur — Tugend, Leidenschaft und Unwissenheit — eine bestimmte Art von Körper. Das Beispiel für einen Menschen in der Erscheinungsweise der Tugend ist ein qualifizierter brāhmaṇa. Ein solcher brāhmaṇa kennt Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, da er die vedische Literatur zu Rate zieht und durch die Augen der śāstras sieht (śātra-cakṣuḥ). Er kann erkennen, was sein letztes Leben war, weshalb er sich im gegenwärtigen Körper befindet und wie er Befreiung

aus der Gewalt māyās erlangen kann, um keinen weiteren materiellen Körper mehr anzunehmen. All das ist möglich, wenn man sich in der Erscheinungsweise der Tugend befindet. Im allgemeinen jedoch sind die Lebewesen in die Erscheinungsweisen der Leidenschaft und der Unwissenheit versunken.

In jedem Fall empfängt man einen niederen oder höheren Körper gemäß der Entscheidung der Höchsten Persönlichkeit Gottes, des Paramātmā. Wie der vorhergehende Vers erklärte:

manasaiva pure devaḥ pūrva-rūpaṁ vipaśyati anumīmāṁsate 'pūrvaṁ manasā bhagavān ajaḥ

Alles ist von bhagavān oder ajah, dem Ungeborenen, abhängig. Warum erfreut man nicht Bhagavan, um einen besseren Körper zu erhalten? Die Antwort lautet: ajñas tamasā. Aufgrund grober Unwissenheit. Jemand, der sich in völliger Dunkelheit befindet, kann nicht erkennen, welcherart sein früheres Leben war oder wie sich sein nächstes Leben gestalten wird; er ist nur an seinem gegenwärtigen Körper interessiert. Jemand, der sich in der Erscheinungsweise der Unwissenheit befindet und nur an seinem gegenwärtigen Körper Interesse zeigt, ist, obgleich er einen menschlichen Körper besitzt, wie ein Tier, denn ein Tier denkt, weil es von Unwissenheit bedeckt ist, das endgültige Lebensziel und Glück bestehe darin, so viel wie möglich zu essen. Ein Mensch muß dazu erzogen werden, sein früheres Leben zu verstehen und zu erkennen, wie er sich um ein besseres Leben in der Zukunft bemühen kann. Es gibt sogar ein Buch mit dem Titel Bhrgu-samhitā, das nach astrologischen Berechnungen Informationen über das vergangene, das gegenwärtige und das zukünftige Leben eines Menschen liefert. Irgendwie muß man über seine Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft Klarheit erhalten. Wenn jemand nur an seinem gegenwärtigen Körper Interesse findet und versucht, seine Sinne in vollstem Maße zu genießen, muß man begreifen, daß er in der Erscheinungsweise der Unwissenheit versunken ist. Seine Zukunft ist sehr, sehr finster. Tatsächlich ist die Zukunft stets finster für jemand, der von grober Unwissenheit bedeckt ist. Besonders im gegenwärtigen Zeitalter ist die menschliche Gesellschaft von der Erscheinungsweise der Unwissenheit bedeckt, und deshalb hält ieder seinen gegenwärtigen Körper für das ein und alles, ohne an die Vergangenheit oder Zukunft zu denken.

#### VERS 50

# पश्चिमः कुरुते स्वार्थान् पश्च वेदाथ पश्चिमः । एकस्तु षोडशेन त्रीन् स्वयं सप्तदशोऽञ्जुते ॥५०॥

pañcabhiḥ kurute svārthān pañca vedātha pañcabhiḥ ekas tu ṣoḍaśena trīn svayam saptadaśo 'śnute pañcabhiḥ—mit den fünf Arbeitssinnen (Stimme, Arme, Beine, Anus und Genitalien); kurute—führt aus; sva-arthān—seine gewünschten Interessen; pañca—die fünf Objekte der Sinne (Klang, Form, Berührung, Duft und Geschmack); veda—kennt; atha—so; pañcabhiḥ—von den fünf Sinnen der Wahrnehmung (Hören, Sehen, Riechen, Schmecken, und Fühlen); ekaḥ—der eine; tu—aber; sodasena—von diesen fünfzehn Bestandteilen und dem Verstand; trīn—die drei Kategorien der Erfahrung (Glück, Leid und eine Mischung von beiden); svayam—es, das Lebewesen selbst; saptadaśaḥ—der siebzehnte Bestandteil; aśnute—genießt.

# ÜBERSETZUNG

Über den fünf Sinnen der Wahrnehmung, den fünf Arbeitssinnen und den fünf Objekten der Sinne steht der Geist, der das sechzehnte Element darstellt. Über dem Geist steht das siebzehnte Element, die Seele, das Lebewesen selbst, das in Zusammenarbeit mit den anderen sechzehn Elementen allein die materielle Welt genießt. Das Lebewesen genießt drei Arten von Situationen, nämlich glückliche, leidvolle und gemischte.

### **ERLÄUTERUNG**

Jeder widmet sich mit seinen Händen, seinen Beinen und den anderen Sinnen einer Tätigkeit, um je nach seinen erdachten Vorstellungen ein bestimmtes Ziel zu erreichen. Man versucht, die fünf Sinnesobjekte, nämlich Form, Klang, Geschmack, Duft und Berührung, zu genießen, da man nicht das wahre Ziel des Lebens kennt, das darin besteht, den Höchsten Herrn zu erfreuen. Aufgrund von Ungehorsam gegenüber dem Höchsten Herrn wird man in materielle Umstände versetzt und versucht dann, auf selbsterdachtem Wege seine Situation zu verbessern, ohne daß man den Wunsch hat, den Anweisungen der Höchsten Persönlichkeit Gottes zu folgen. Nichtsdestotrotz ist der Höchste Herr so gütig, daß Er Selbst kommt, um das verwirrte Lebewesen zu lehren, gehorsam zu handeln und dann allmählich nach Hause, zu Gott, zurückzukehren, wo es ein ewiges, friedvolles Leben der Glückseligkeit und des Wissens erlangen kann. Das Lebewesen besitzt einen Körper, der eine sehr komplizierte Verbindung der materiellen Elemente darstellt, und mit diesem Körper kämpft es ganz allein, wie in diesem Vers durch die Worte ekas tu angedeutet wird. Wenn man sich im Ozean befindet und versucht, sich an Land zu kämpfen, muß man allein schwimmen. Obgleich viele Menschen und Wassertiere ebenfalls im Ozean schwimmen, muß man für sich selbst sorgen, denn niemand wird einem helfen. Ebenso weist dieser Vers darauf hin, daß das siebzehnte Element, die Seele, allein arbeiten muß. Obgleich es versucht, Gesellschaft, Freundschaft und Liebe zu schaffen, wird niemand in der Lage sein, ihm zu helfen, außer Krsna, dem Höchsten Herrn. Deshalb sollte es sein einziges Anliegen sein, Krsna zu erfreuen. Genau das ist es auch, was Krsna will (sarva-dharmān parityajya mām ekam śaranam vraja). Menschen, die durch materielle Umstände verwirrt sind, versuchen, sich zu vereinigen, doch obgleich sie sich unter Menschen und Nationen um Einheit bemühen, sind all ihre Versuche vergeblich. Ein jeder muß allein mit den Elementen der Natur ums Dasein kämpfen. Die einzige Hoffnung besteht deshalb, wie Krsna uns rät, darin, sich Ihm hinzugeben, denn Er kann einem helfen, dem Ozean der Unwissenheit zu entkommen. Śrī Caitanya Mahāprabhu betete deshalb:

ayi nanda-tanuja kiṅkaraṁ patitaṁ māṁ viṣame bhavāmbudhau kṛpayā tava pāda-paṅkajasthita-dhūlī-sadrśaṁ vicintaya

"O Kṛṣṇa, geliebter Sohn Nanda Mahārājas, ich bin Dein ewiger Diener, aber irgendwie bin ich in dieses Meer der Unwissenheit gefallen, und obgleich ich sehr schwer kämpfe, gibt es keinen Weg, wie ich mich retten könnte. Wenn Du mich jedoch gütigerweise heraushebst und mich als eines der Staubkörnchen an Deinen Lotosfüßen befestigst, so wird mich das retten."

In diesem Sinne sang auch Bhaktivinoda Thākura:

anādi karama-phale, paḍi' bhavārṇava-jale, taribāre nā dekhi upāya

"Mein lieber Herr, ich kann mich nicht daran erinnern, wann ich aus irgendeinem Grund in diesen Ozean der Unwissenheit gefallen bin, und nun kann ich keinen Weg finden, mich zu retten."

Wir sollten uns ins Gedächtnis rufen, daß jeder für sein eigenes Leben verantwortlich ist. Wenn ein individuelles Lebewesen ein reiner Geweihter Kṛṣṇas wird, wird es daraufhin aus dem Ozean der Unwissenheit erlöst.

#### VFRS 51

# तदेतत् पोडशकलं लिङ्गं शक्तित्रयं महत्। धत्तेऽनुसंसृति पुंसि हर्षशोकमयार्तिदाम्।।५१।।

tad etat şodaśa-kalam lingam śakti-trayam mahat dhatte 'nusamsṛtim pumsi harṣa-śoka-bhayārtidām

tat—deshalb; etat—dies; sodaśa-kalam—aus sechzehn Teilen bestehend (nämlich den zehn Sinnen, dem Geist und den fünf Sinnesobjekten); lingam—der feinstoffliche Körper; śakti-trayam—die Wirkung der drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur; mahat—unüberwindlich; dhatte—gibt; anusamsrtim—beinahe unablässiges Kreisen und Wandern in verschiedenen Arten von Körpern; pumsi—dem Lebewesen; harşa—Freude; śoka—Kummer; bhaya—Furcht; ārti—Leid; dām—welches gibt.

#### ÜBERSETZUNG

Der feinstoffliche Körper ist mit sechzehn Teilen ausgestattet — den fünf wissensaneignenden Sinnen, den fünf Arbeitssinnen, den fünf Objekten der

Sinnenbefriedigung und dem Geist. Dieser feinstoffliche Körper ist ein Ergebnis der drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur. Er besteht aus unüberwindlich starken Wünschen und veranlaßt daher das Lebewesen im menschlichen Leben, im tierischen Leben und im Leben als Halbgott, von einem Körper zum anderen zu wandern. Wenn das Lebewesen den Körper eines Halbgottes erhält, ist es gewiß voller Freude; wenn es einen menschlichen Körper erhält, ist es voller Kummer, und wenn es den Körper eines Tieres erhält, fürchtet es sich stets. Im Grunde genommen leidet es jedoch unter allen Umständen. Sein leidvoller Umstand wird samsrti oder Seelenwanderung im materiellen Leben genannt.

# **FRIÄUTFRUNG**

Der Inhalt und das Wesen des materiellen bedingten Lebens wird in diesem Vers dargelegt. Das Lebewesen, das siebzehnte Element, kämpft allein, Leben für Leben. Dieser Kampf wird samsrti oder materielles, bedingtes Leben genannt. In der Bhagavad-gītā heißt es, daß die Gewalt der materiellen Natur unüberwindlich stark ist (daivī hy eṣā guṇamayī mama māyā duratyayā). Die materielle Natur plagt das Lebewesen in verschiedenen Körpern, doch wenn das Lebewesen sich der Höchsten Persönlichkeit Gottes ergibt, wird es frei von dieser Verstrickung, wie in der Bhagavad-gītā bestätigt wird (mām eva ye prapadyante māyām etām taranti te). So wird sein Leben erfolgreich.

#### VERS 52

# देशक्कोऽजितषड्वर्गों नेच्छन् कर्माणि कार्यते । कोशकार इवात्मानं कर्मणाच्छाद्य मुह्यति ॥५२॥

dehy ajño 'jita-şad-vargo necchan karmāṇi kāryate kośakāra ivātmānaṁ karmanācchādya muhyati

dehī—die verkörperte Seele; ajñaḥ—ohne vollkommenes Wissen; ajita-ṣaṭ-var-gaḥ—die nicht die Sinne der Wahrnehmung und den Geist beherrscht; na icchan—ohne sich zu wünschen; karmāṇi—Tätigkeiten des materiellen Nutzens wegen; kāry-ate—wird veranlaßt, auszuführen; kośakāraḥ—die Seidenraupe; iva—wie; ātmānam—selbst; karmaṇā—durch fruchtbringende Tätigkeiten; ācchādya—bedeckend; muhyati—wird verwirrt.

### ÜBERSETZUNG

Das törichte verkörperte Lebewesen, das nicht in der Lage ist, seine Sinne und seinen Geist zu beherrschen, wird gezwungen, gegen seine Wünsche unter dem Einfluß der Erscheinungsweisen der materiellen Natur zu handeln. Es ist wie eine Seidenraupe, die ihren eigenen Speichel benutzt, um

einen Kokon zu schaffen, und schließlich, ohne eine Möglichkeit zu entkommen, in diesem gefangen ist. Das Lebewesen verfängt sich im Netzwerk seiner eigenen fruchtbringenden Handlungen und kann keinen Weg finden, sich zu befreien. So ist es stets verwirrt und stirbt immer wieder.

# FRI ÄUTFRUNG

Wie bereits erklärt, ist der Einfluß der Erscheinungsweisen der Natur äußerst stark. Das Lebewesen, das sich in verschiedene Arten fruchtbringender Tätigkeiten verstrickt hat, gleicht einer Seidenraupe, die in einem Kokon gefangen ist. Sich zu befreien fällt unter diesen Umständen schwer, es sei denn, man empfängt Hilfe von der Höchsten Persönlichkeit Gottes.

#### VERS 53

# न हि कश्चित्थणमपि जातु तिष्ठत्यकर्मकृत्। कार्यते ह्यवशः कर्म गुणैः स्वामाविकैर्वलात् ॥५३॥

na hi kaścit ksanam api jātu tisthaty akarmakrt kārvate hv avašah karma gunaih svābhāvikair balāt

na-nicht; hi-tatsächlich; kaścit-iemand; ksanam api-auch nur für einen Augenblick; iātu—zu irgendeiner Zeit; tisthati—bleibt; akarma-krt—ohne etwas zu tun; kāryate—wird veranlaßt, etwas zu tun; hi—in der Tat; avaśah—automatisch; karma -fruchtbringende Handlungen; gunaih-durch die drei Erscheinungsweisen der Natur; svābhāvikaih—die durch seine eigenen Neigungen im vorherigen Leben erzeugt wurden: balāt-mit Gewalt.

# ÜBERSETZUNG

Kein einziges Lebewesen kann auch nur für einen Augenblick unbeschäftigt bleiben. Man muß in Entsprechung zu den drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur gemäß seiner natürlichen Neigung handeln, denn diese natürliche Neigung zwingt einen, auf eine bestimmte Art und Weise zu handeln.

#### FRI ÄUTFRUNG

Die svābhāvika oder jemandes natürliche Neigung ist der wichtigste Faktor des Handelns. Die natürliche Neigung des Menschen besteht darin, zu dienen, denn das Lebewesen ist ein ewiger Diener Gottes. Das Lebewesen will dienen, aber weil es seine Beziehung zum Höchsten Herrn vergessen hat, dient es unter dem Einfluß der Erscheinungsweisen der materiellen Natur und erschafft vielerlei Arten des Dienstes wie zum Beispiel Menschenfreundlichkeit, Sozialismus und Altruismus. Man sollte sich jedoch von den Lehren der *Bhagavad-gītā* erleuchten lassen und die Anweisungen der Höchsten Persönlichkeit Gottes annehmen, so daß man alle natürlichen Neigungen zu materiellen Diensten unter verschiedenen Namen aufgibt und den Dienst des Herrn annimmt. Die ursprüngliche, natürliche Neigung des Lebewesens ist es, im Kṛṣṇa-Bewußtsein zu handeln, und seine wahre Natur ist spirituell. Es ist die Pflicht eines Menschen, zu verstehen, daß er, da er vom Wesen her spirituelle Seele ist, der spirituellen Neigung gehorchen muß und sich nicht von materiellen Neigungen hinwegtragen lassen darf. Śrīla Bhaktivinoda Thākura sang deshalb:

(miche) māyāra vaśe, yāccha bhese', khāccha hābudubu, bhāi

"Meine lieben Brüder, ihr werdet von den Wogen der materiellen Energie hinweggetragen und quält euch unter so vielen leidvollen Umständen. Manchmal versinkt ihr in den Wellen der materiellen Natur, und manchmal werdet ihr hin- und hergeworfen wie ein Schwimmer, der im Meer kämpft."

Wie Bhaktivinoda Țhākura bestätigt, kann das Lebewesen diese Neigung, sich von den Wogen māyās übel zurichten zu lassen, in seine ursprüngliche, natürliche Neigung umwandeln, die spirituell ist, wenn es endlich versteht, daß es ewiglich kṛṣṇa-dāsa, ein Diener Gottes, Kṛṣṇas, ist.

(jīva) kṛṣṇa-dāsa, ei viśvāsa, karle ta' āra duhkha nāi

Wenn man, anstatt  $m\bar{a}y\bar{a}$  unter verschiedenen Namen zu dienen, seine dienende Haltung dem Höchsten Herrn zuwendet, befindet man sich in Sicherheit, und es gibt keine Schwierigkeiten mehr. Wenn jemand in der menschlichen Form des Lebens seine ursprüngliche, natürliche Neigung wiedererweckt, indem er das vollkommene Wissen versteht, das von Kṛṣṇa Selbst in den vedischen Schriften offenbart wird, wird sein Leben erfolgreich.

#### **VERS 54.**

# लब्ध्या निमित्तमव्यक्तं व्यक्ताव्यक्तं भवत्युत । यथायोनि यथाबीजं स्वभावेन बलीयसा ॥५४॥

labdhvā nimittam avyaktam vyaktāvyaktam bhavaty uta yathā-yoni yathā bījam svabhāvena balīyasā

labdhvā—wenn man erhalten hat; nimittam—die Ursache; avyaktam—der Person nicht sichtbar oder unbekannt; vyakta-avyaktam—manifestiert und unmanifestiert oder der grobe Körper und der feinstoffliche Körper; bhavati—ins Dasein treten;

uta—gewiß; yathā-yoni—genau wie die Mutter; yathā-bījam—genau wie der Vater; sva-bhāvena—durch die natürliche Neigung: halīvasā—die sehr machtvoll ist.

#### ÜBERSETZUNG

Die fruchtbringenden Tätigkeiten, die ein Lebewesen ausführt, sind, ob fromm oder unfromm, die unsichtbare Ursache der Erfüllung seiner Wünsche. Diese unsichtbare Ursache ist die Wurzel der verschiedenen Körper des Lebewesens. Aufgrund seines starken Verlangens wird das Lebewesen in einer bestimmten Familie geboren und erhält einen Körper, der entweder dem seiner Mutter oder dem seines Vaters gleicht. Die groben und feinstofflichen Körper werden je nach seinem Wunsch geschaffen.

### **FRIÄUTFRUNG**

Der grobe Körper ist ein Ergebnis des feinstofflichen Körpers. Wie die Bhagavad-gītā (8.6) erklärt:

> yam yam yapi smaran bhayam tyajaty ante kalevaram taṁ tam evaiti kaunteva sadā tad-bhāva-bhāvitah

"An welchen Seinszustand auch immer man sich erinnert, wenn man seinen Körper verläßt, diesen Zustand wird man ohne Zweifel erreichen."

Die Verfassung des feinstofflichen Körpers zur Zeit des Todes wird durch die Tätigkeiten des grobstofflichen Körpers bestimmt. Somit handelt der grobstoffliche Körper während der Lebenszeit, und der feinstoffliche Körper handelt zur Zeit des Todes. Der feinstoffliche Körper, der linga oder Körper der Wünsche genannt wird, bildet die Grundlage für die Entwicklung eines bestimmten grobstofflichen Körpers, welcher entweder dem der Mutter oder dem des Vaters gleicht. Nach dem Rg Veda wird das Kind, wenn die Absonderungen der Mutter zur Zeit des Geschlechtsverkehrs stärker sind als die des Vaters, einen weiblichen Körper erhalten, und wenn die Absonderungen des Vaters mengenmäßig die der Mutter übertreffen, wird das Kind einen männlichen Körper bekommen. Dies sind die feinstofflichen Gesetze der Natur, die ie nach Wunsch des Lebewesens wirken. Wenn ein Mensch dazu ausgebildet wird, seinen feinstofflichen Körper durch die Entwicklung von Krsna-Bewußtsein umzuwandeln, wird der feinstoffliche Körper zur Zeit des Todes einen grobstofflichen Körper erzeugen, in welchem man ein Geweihter Krsnas sein wird, oder man wird, wenn man noch vollkommener ist, keinen weiteren materiellen Körper annehmen, sondern sofort einen spirituellen Körper erhalten und deshalb nach Hause, zu Gott, zurückkehren. Das ist der Vorgang der Seelenwanderung. Anstatt zu versuchen, die menschliche Gesellschaft durch Verträge zur Sinnenbefriedigung, die sich ohnehin nie erreichen läßt, zu vereinen, ist es deshalb eindeutig erstrebenswerter, die Menschen zu lehren, wie sie Krsna-bewußt werden und nach Hause, zu Gott, zurückkehren können. Das gilt für die Gegenwart wie auch für alle Zeiten.

#### VERS 55

# एष प्रकृतिसङ्गेन पुरुषस्य विपर्ययः। आसीत् स एव नचिरादीशसङ्गाद्विलीयते ॥५५॥

eşa prakṛti-saṅgena puruṣasya viparyayaḥ āsīt sa eva na cirād īśa-saṅgād vilīyate

eṣaḥ—dies; prakṛti-saṅgena—wegen des Umgangs mit der materiellen Natur; pu-ruṣasya—des Lebewesens; viparyayaḥ—eine Situation des Vergessens oder eine unangenehme Lage; āsīt—entstanden; saḥ—diese Lage; eva—tatsächlich; na—nicht; ci-rāt—eine lange Zeit beanspruchend; īśa-saṅgāt—aus der Gemeinschaft mit dem Höchsten Herrn; vilīyate—wird besiegt.

### ÜBERSETZUNG

Da das Lebewesen eine Verbindung mit der materiellen Natur eingeht, befindet es sich in einer mißlichen Situation, doch wenn es in der menschlichen Form des Lebens geschult wird, mit der Höchsten Persönlichkeit Gottes oder Seinem Geweihten Gemeinschaft zu haben, kann diese Situation überwunden werden.

## **ERLÄUTERUNG**

Das Wort prakrti bedeutet "materielle Natur", und purusa läßt sich auch auf die Höchste Persönlichkeit Gottes beziehen. Wenn man seine Verbindung mit prakrti, der weiblichen Energie Krsnas, fortsetzen will und durch die Illusion, prakrti genießen zu können, von Krsna getrennt sein will, muß man weiter ein bedingtes Leben führen. Wenn man jedoch sein Bewußtsein ändert und mit der höchsten, ursprünglichen Person (purusam śāśvatam) oder mit Ihren Gefährten Gemeinschaft hat, kann man der Verstrickung der materiellen Natur entkommen. Wie in der Bhagavad-gītā (4.9) bestätigt wird: janma karma ca me divyam evam yo vetti tattvatah. Man muß einfach die Höchste Person, Krsna, hinsichtlich Seiner Gestalt, Seines Namens, Seiner Tätigkeiten und Seiner Spiele verstehen. Auf diese Weise kann man immer mit Kṛṣṇa zusammensein. Tyaktvā deham punar janma naiti mām eti so 'rjuna: Wenn man dann seinen grobstofflichen materiellen Körper aufgibt, braucht man nicht wieder einen grobstofflichen Körper anzunehmen, sondern erhält einen spirituellen Körper, in dem man nach Hause, zu Gott, zurückkehrt. So beendet man das durch die Verbindung mit der materiellen Energie verursachte Elend. Zusammenfassend läßt sich sagen, daß das Lebewesen ein ewiger Diener Gottes ist, jedoch wegen seines Wunsches, die Materie zu beherrschen, in die materielle Welt kommt und durch materielle Bedingungen gebunden ist. Befreiung bedeutet, dieses falsche Bewußtsein aufzugeben und seinen ursprünglichen Dienst für den Herrn wiederzubeleben. Diese Rückkehr zum ursprünglichen Leben wird mukti genannt, wie das Śrīmad-Bhāgavatam bestätigt (muktir hitvānvathā rūpam svarūpena vvavasthitih).

#### **VERS 56-57**

अयं हि श्वतसम्पन्नः शीलवृत्तगुणालयः। धृतवतो मृदुर्दान्तः सत्यवाङ्गन्त्रविच्छुचिः।।५६॥ गुर्वग्न्यतिथिवृद्धानां शुश्रृषुरनहङ्कृतः। सर्वभृतसुहृत्साधुर्मितवागनस्यकः ॥५७॥

> ayam hi śruta-sampannaḥ śīla-vṛtta-guṇālayaḥ dhṛta-vrato mṛdur dāntaḥ satya-vān mantravic chucih

gurv-agny-atithi-vṛddhānām śuśrūṣur anahankṛtaḥ sarva-bhūta-suhṛt sādhur mita-vāg anasūyakaḥ

ayam—diese Person (als Ajāmila bekannt); hi—in der Tat; śruta-sampannaḥ—wohlbelesen im vedischen Wissen; śīla—von gutem Charakter; vṛṭta—gutes Benehmen; guṇa—und guter Eigenschaften; ālayaḥ—das Behältnis; dhṛṭa-vrataḥ—verankert in der Erfüllung der vedischen Anweisungen; mṛduḥ—sehr mild; dān-taḥ—den Geist und die Sinne vollständig beherrschend; satya-vāk—immer ehrlich; mantra-vit—wissend, wie die vedischen Hymnen zu chanten sind; śuciḥ—stets sehr ordentlich und sauber; guru— der spirituelle Meister; agni—der Feuergott; atihi—Gäste; vṛddhānām—und von den älteren Angehörigen des Haushalts; śuśrūṣuḥ—mit großem Respekt im Dienst beschäftigt; anahankṛtaḥ—ohne Stolz oder falsches Prestige; sarva-bhūta-suhṛt—freundlich zu allen Lebewesen; sādhuḥ—anständig (niemand konnte einen Fehler an seinem Charakter entdecken); mita-vāk—mit großer Vorsicht sprechend, um keinen Unsinn zu reden; anasūyakaḥ—nicht neidisch.

#### ÜBERSETZUNG

Am Anfang studierte dieser brähmana namens Ajämila die vedischen Schriften. Er war der Inbegriff guten Charakters, guter Lebensführung und guter Eigenschaften. Fest verankert im Befolgen der vedischen Anweisungen, war er sehr sanft und höflich und verstand es, seinen Geist und seine Sinne zu beherrschen. Außerdem war er stets ehrlich, er wußte die vedischen mantras zu chanten, und er war auch überaus rein. Ajämila erwies seinem spirituellen Meister, dem Feuergott, den Gästen und den älteren Mitgliedern seines Haushalts allen Respekt. Tatsächlich war er frei von falschem Geltungsbedürfnis. Er war aufrichtig, wohlwollend gegenüber allen Lebewesen und von gutem Benehmen. Er sprach niemals Unsinn und war auch auf niemanden neidisch.

## **ERLÄUTERUNG**

Die Sendboten Yamarājas, die Yamadūtas, erklären die wirkliche Bedeutung von Frömmigkeit und Unfrömmigkeit und veranschaulichen, wie ein Lebewesen in die materielle Welt verstrickt ist. Hinsichtlich der Geschichte von Ajāmilas Leben berichten die Yamadūtas, daß dieser am Anfang ein belesener Gelehrter der vedischen Literatur gewesen war. Er war von gutem Benehmen, ordentlich und sauber sowie sehr gütig zu jedermann. Tatsächlich besaß er alle guten Eigenschaften. Er war, mit anderen Worten, genau wie ein vollkommener brāhmaṇa. Von einem brāhmaṇa wird erwartet, daß er vorbildlich fromm ist, allen regulierenden Prinzipien folgt und alle guten Vorzüge besitzt. Die Merkmale der Frömmigkeit werden in diesen Versen dargelegt. Śrīla Vīrarāghava Ācārya kommentiert, dhṛta-vrata bedeutet dhṛtam vratam strī-sanga-rāhityātmaka-brahmacarya-rūpam. Mit anderen Worten, Ajāmila befolgte die Regeln und Vorschriften des Zölibats als vollkommener brahmacārī und war sehr sanftmütig, ehrlich, sauber und rein. Wie er trotz all dieser Vorzüge zu Fall kam und ihm deshalb Yamarājas Bestrafung drohte, wird in den folgenden Versen beschrieben.

#### **VERS 58-60**

एकदासौ वनं यातः पितृसन्देशकृद् द्विजः । आदाय तत आदृत्तः फलपुष्पसिम्तकुशान् ॥५८॥ ददर्श कामिनं किञ्चच्छ्द्रं सह भ्रुजिष्यया । पीत्वा च मधु मैरेयं मदाघूर्णितनेत्रया ॥५९॥ मत्तया विश्वथन्नीच्या च्यपेतं निरपत्रपम् । क्रीडन्तमनुगायन्तं इसन्तमनयान्तिके ॥६०॥

> ekadāsau vanam yātaḥ pitṛ-sandeśakṛd dvijaḥ ādāya tata āvṛttaḥ phala-puṣpa-samit-kuśān

> dadarśa kāminam kañcic chūdram saha bhujiṣyayā pītvā ca madhu maireyam madāghūrṇita-netrayā

mattayā viślathan-nīvyā vyapetam nirapatrapam krīḍantam anugāyantam hasantam anayāntike ekadā—eines Tages; asau—dieser Ajāmila; vanam-yātaḥ—ging in den Wald; pitr—seines Vaters; sandeśa—der Befehl; krt—ausführend; dvijaḥ—der brāhmaṇa; ādā-ya—sammelnd; tataḥ—aus dem Wald; āvṛttaḥ—zurückkehrend; phala-puṣpa—Früchte und Blumen; samit-kuśān—zwei Arten von Gras, bekannt als samit und kuśa; dadarśa—sah; kāminam—sehr lustvoll; kañcit—jemand; śūdram—ein viert-klassiger Mensch, ein śūdra; saha—zusammen mit; bhujiṣyayā—eine gewöhnliche Dienerin oder Prostituierte; pītvā—nach dem Trinken; ca—auch; madhu—Nektar; maireyam—aus der soma-Blume hergestellt; mada—durch Berauschung; āghūrṇita—bewegend; netrayā—ihre Augen; mattayā—berauscht; viślathat-nīvyā—deren Kleidung lose hing; vyapetam—vom rechten Verhalten abgewichen; nirapatra-pam—ohne Furcht vor öffentlicher Meinung; krīḍantam—mit Genuß beschäftigt; anugāyantam—singend; hasantam—lächelnd; anayā—mit ihr; antike—nahe.

# ÜBERSETZUNG

Einst ging dieser brāhmaṇa, Ajāmila, der Anordnung seines Vaters folgend, in den Wald, um Früchte, Blumen und zwei Arten von Gras — samit und kuśa — zu sammeln. Auf dem Heimweg begegnete er einem śūdra, einem sehr lüsternen, viertklassigen Mann, der schamlos eine Prostituierte umarmte und küßte. Der śūdra lächelte, sang und vergnügte sich, als sei dies das rechte Benehmen. Sowohl der śūdra als auch die Prostituierte waren betrunken. Die Augen der Prostituierten verdrehten sich vor Berauschung, und ihre Kleidung lockerte sich. Das war der Zustand, in dem Ajāmila sie erblickte.

# **ERLÄUTERUNG**

Während Ajāmila den öffentlichen Weg entlangging, begegnete er einem viertklassigen Mann und einer Prostituierten, die hier anschaulich beschrieben werden. Fälle von Betrunkenheit waren auch in anderen Zeitaltern manchmal zu sehen, wenngleich nicht sehr oft; im gegenwärtigen Zeitalter des Kali jedoch kann man solche Sünde überall sehen, denn überall auf der Welt sind die Menschen schamlos geworden. Vor langer Zeit, als Ajāmila die Szene mit dem betrunkenen śūdra und der Prostituierten sah, wurde er, der ein vollkommener brahmacārī gewesen war, in Mitleidenschaft gezogen. Heutzutage ist solche Sünde an so vielen Orten zu sehen, und deshalb müssen wir die Situation eines brahmacārī-Schülers, der solches Verhalten sieht, in Betracht ziehen. Es ist sehr schwierig für einen solchen brahmacārī, stetig zu bleiben, es sei denn, er folgt äußerst strikt den regulierenden Prinzipien. Nichtsdestotrotz kann man, wenn man Krsna-Bewußtsein sehr ernst nimmt, der durch Sünde verursachten Verlockung widerstehen. In unserer Bewegung für Krsna-Bewußtsein verbieten wir unzulässige Sexualität, Berauschung, Fleischessen und Glücksspiel. Im Kali-vuga ist eine betrunkene, halbnackte Frau, die einen betrunkenen Mann umarmt, kein außergewöhnlicher Anblick, besonders in den westlichen Ländern, und sich beim Anblick solcher Dinge zu beherrschen, ist äußerst schwierig. Nichtsdestoweniger wird Krsna, wenn man durch die Gnade Krsnas an den regulierenden Prinzipien festhält und den Hare-Krsna-mantra chantet, einen gewiß beschützen. Tatsächlich erklärt Krsna, daß Sein Geweihter niemals vergehen wird (kaunteya pratijānīhi na me bhaktaḥ praṇaśyati). Aus diesem Grunde sollten alle Schüler, die Kṛṣṇa-Bewußtsein praktizieren, gehorsam den regulierenden Prinzipien folgen und im Chanten des Heiligen Namens des Herrn verankert sein. Dann gibt es keinen Anlaß zur Furcht. Andernfalls ist die eigene Stellung sehr gefährlich, besonders im Kali-yuga.

#### **VERS 61**

# दृष्ट्वा तां कामिलिप्तेन बाहुना परिरम्भिताम् । जगाम हृच्छयवशं सहसैव विमोहितः ॥६१॥

dṛṣṭvā tāṁ kāma-liptena bāhunā parirambhitām jagāma hṛc-chaya-vaśaṁ sahasaiva vimohitaḥ

dṛṣṭvā—sehend; tām—sie (die Prostituierte); kāma-liptena—mit Turmerik geschmückt, um lustvolle Verlangen zu wecken; bāhunā—mit dem Arm; pariram-bhitām—umarmt; jagāma—ging; hṛṭ-śaya—lustvoller Wünsche im Herzen; vaśam—unter Kontrolle; sahasā—plötzlich; eva—tatsächlich; vimohitaḥ—getäuscht.

# ÜBERSETZUNG

Der śūdra, dessen Arm mit Turmerik-Puder geschmückt war, umarmte die Prostituierte. Als Ajāmila sie erblickte, erwachten die schlummernden lustvollen Verlangen in seinem Herzen, und, in Illusion, verfiel er ihrer Macht.

# **ERLÄUTERUNG**

Es wird gesagt, daß es die lustvollen Verlangen des anderen Geschlechts entfacht, wenn man seinen Körper mit Turmerik einreibt. Das Wort  $k\bar{a}ma$ -liptena deutet darauf hin, daß der  $s\bar{u}dra$  seinen Körper mit Turmerik geschmückt hatte.

#### **VERS 62**

# स्तम्भय नात्मानं यावत्सन्तं यथाश्वतम् । न शशाक समाधातुं मनो मदनवेपितम् ॥६२॥

stambhayann ātmanātmānam yāvat sattvam yathā-śrutam na śaśāka samādhātum mano madana-vepitam

stambhayan-zu beherrschen versuchend; ātmanā-durch die Intelligenz; ātmānam-der Geist; yāvat-sattvam-so weit es ihm möglich war; yathā-śrutam-indem er sich an die Anweisungen (des Zölibats oder brahmacarva, eine Frau nicht einmal anzusehen) erinnerte: na-nicht: śaśāka-war in der Lage; samādhātum-zu beherrschen: manah-der Geist: madana-vepitam-vom Liebesgott oder von lustvollen Verlangen erregt.

### ÜBERSETZUNG

Soweit wie möglich versuchte er, sich geduldig an die Anweisungen der śāstras zu erinnern, eine Frau nicht einmal anzusehen. Mit Hilfe seines Wissens und seines Verstandes versuchte er, seine lustvollen Wünsche zu bezähmen, doch aufgrund der Macht des Liebesgottes in seinem Herzen gelang es ihm nicht, seine Gedanken zu beherrschen.

# **ERLÄUTERUNG**

Solange man, was Wissen, Geduld und rechtes körperliches, geistiges und intellektuelles Verhalten anbelangt, nicht sehr stark ist, wird es einem äußerst schwer fallen, seine lustvollen Wünsche zu bezähmen. Deshalb konnte, wie oben beschrieben, selbst ein vollständig qualifizierter brāhmana, als er einen Mann erblickte, wie er eine junge Frau umarmte und praktisch alles tat, was zum Geschlechtsverkehr erforderlich ist, seine lüsternen Wünsche nicht bezähmen und sich nicht davon abhalten, ihnen nachzugehen. Wegen der Macht des materialistischen Lebens ist es äußerst schwierig, Selbstbeherrschung aufrechtzuerhalten, es sei denn, man steht durch hingebungsvollen Dienst unter dem besonderen Schutz der Höchsten Persönlichkeit Gottes.

#### VFRS 63

# तिन्निमित्तसरव्याजग्रहग्रस्तो विचेतनः । तामेव मनसा ध्यायन खधर्माद्विरराम ह ।।६३।।

tan-nimitta-smara-vyājagraha-grasto vicetanah tām eva manasā dhyāyan sva-dharmād virarāma ha

tat-nimitta-verursacht durch ihren Anblick; smara-vyāja-indem er es ausnützte, daß er ständig an sie dachte; graha-grastah-von einer Sonnen- oder Mondfinsternis befallen; vicetanah-vollständig seine wahre Stellung vergessen habend; tām—sie; eva—gewiß; manasā—Geiste; dhyāyan—meditierend über; sva-dharmāt -von den regulierenden Prinzipien, die von einem brāhmana befolgt werden; virarāma ha-er hörte vollständig auf.

# ÜBERSETZUNG

In gleicher Weise, wie die Sonne und der Mond von einem niederen Planeten verdeckt werden, verlor der brahmana all seine Vernunft. Indem er die Situation ausnutzte, dachte er ständig an die Prostituierte, und nach kurzer Zeit nahm er sie als Dienerin in sein Haus und vernachlässigte alle regulierenden Prinzipien eines brähmana.

### **FRIÄUTFRUNG**

Mit diesem Vers will Śukadeva Gosvāmī dem Leser vor Augen führen, daß Ajāmilas erhabene Stellung als brāhmana durch seinen Umgang mit der Prostituierten so sehr zerstört wurde, daß er all seine brahmanischen Tätigkeiten vergaß. Nichtsdestoweniger wurde er am Ende seines Lebens durch das Chanten der vier Silben des Namens Nārāyana aus der größten Gefahr der Erniedrigung gerettet. Sval pam apy asya dharmasya trāyate mahato bhayāt: Schon ein wenig hingebungsvoller Dienst kann einen Menschen vor der größten Gefahr bewahren. Hingebungsvoller Dienst, der mit dem Chanten des Heiligen Namens des Herrn beginnt, ist so machtvoll, daß man, selbst wenn man durch sexuelle Zügellosigkeit von der hohen Stufe eines brāhmana stürzt, vor allen Übeln bewahrt werden kann, wenn man auf die eine oder andere Weise den Heiligen Namen des Herrn chantet. Das ist die außerordentliche Macht des Heiligen Namens des Herrn. Aus diesem Grunde wird in der Bhagavad-gītā geraten, daß man nicht einmal für einen Augenblick das Chanten des Heiligen Namens vergessen sollte (satatam kīrtavanto mām vatantas ca drdha-vratāh). Es gibt so viele Gefahren in der materiellen Welt, daß man jederzeit von einer hohen Stellung stürzen kann. Wenn man jedoch durch das Chanten des Hare-Kṛṣṇa-mahā-mantra immer rein und stetig bleibt, wird man ohne Zweifel in Sicherheit sein.

#### VERS 64

# तामेव तोषयामास पित्र्येणार्थेन यावता। ग्राम्यैर्मनोरमैः कामैः प्रसीदेत यथा तथा ॥६४॥

tām eva tosayām āsa pitryenārthena yāvatā grāmyair manoramaih kāmaih prasīdeta vathā tathā

tām—sie (die Prostituierte); eva—tatsächlich; tosavām āsa—er versuchte zu erfreuen; pitrvena-das er von der harten Arbeit seines Vaters bekam; arthena -durch das Geld; yāvatā-so lange wie möglich; grāmyaih-materiell; manah-ramaih-erfreulich für ihr Gemüt; kāmaih-durch Geschenke für den Sinnengenuß; prasīdeta—sie würde zufrieden sein; yathā—so daß; tathā—auf diese Weise.

### ÜBERSETZUNG

So begann Ajāmila, alles Geld, das er von seinem Vater geerbt hatte, auszugeben, um die Prostituierte durch vielerlei materielle Geschenke zu erfreuen, damit sie ihm wohlgesonnen bliebe. Er gab alle seine brahmanischen Tätigkeiten auf, um die Prostituierte zufriedenzustellen.

### **ERLÄUTERUNG**

Es gibt überall auf der Welt viele Beispiele, wie ein geläuterter Mensch, weil er sich zu einer Prostituierten hingezogen fühlte, alles ererbte Geld ausgab. Diese Art der Schürzenjägerei ist höchst abscheulich, und das Verlangen nach Geschlechtsverkehr mit einer Prostituierten kann den Charakter ruinieren, jemandes hohe Stellung zerstören und einem alles Geld, das man besitzt, rauben. Deshalb ist unzulässige Sexualität strikt untersagt. Man sollte sich mit seiner Ehefrau zufriedengeben, denn schon eine leichte Abweichung wird verheerenden Schaden anrichten. Ein Kṛṣṇabewußter gṛhastha sollte sich immer daran erinnern. Er sollte stets mit einer Frau zufrieden sein und durch das Chanten des Hare-Kṛṣṇa-mantra friedlich bleiben. Andernfalls könnte er jederzeit von seiner guten Position herunterfallen, wie am Beispiel Ajāmilas deutlich wird.

#### VERS 65

# विप्रां स्वभार्यामप्रौढां कुले महति लम्भिताम् । विससर्जाचिरात्पापः स्वैरिण्यापाङ्गविद्धधीः ॥६५॥

viprām sva-bhāryām aprauḍhām kule mahati lambhitām visasarjācirāt pāpaḥ svairinyāpāṅga-viddha-dhīh

viprām—die Tochter eines brāhmaṇa; sva-bhāryām—seine Ehefrau; apraudhām—nicht sehr alt (jugendlich); kule—aus einer Familie; mahati—sehr ehrenwert; lambhitām—geheiratet; visasarja—er gab auf; acirāt—sehr bald; pāpaḥ—sündhaft; svairinyā—der Prostituierten; apānga-viddha-dhīḥ—seine Intelligenz, durchbohrt vom lüsternen Blick.

# ÜBERSETZUNG

Weil seine Intelligenz vom lüsternen Blick der Prostituierten durchbohrt worden war, widmete sich der überwältigte brähmana Ajämila in ihrer Gesellschaft sündhaften Tätigkeiten. Er gab sogar die Gesellschaft seiner äußerst schönen, jungen Ehefrau auf, die aus einer sehr ehrenwerten brähmana-Familie stammte.

# **ERLÄUTERUNG**

Traditionsgemäß steht es jedem zu, das Eigentum seines Vaters zu erben, und auch Ajāmila erbte das Geld seines Vaters. Aber was tat er mit dem Geld? Statt das Geld in den Dienst Kṛṣṇas zu stellen, verwendete er es im Dienste einer Prostituierten. Aus diesem Grunde war er verdammt und sollte von Yamarāja bestraft werden. Und wie kam es dazu? Er fiel dem gefährlichen, lustvollen Blick einer Prostituierten zum Opfer.

#### VFRS 66

# यतस्ततश्रोपनिन्ये न्यायतोऽन्यायतो धनम् । बमारास्याः कुटुम्बिन्याः कुटुम्बं मन्द्रशीरयम्।।६६।।

yatas tataś copaninye nyāyato 'nyāyato dhanam babhārāsyāḥ kuṭumbinyāḥ kutumbaṁ manda-dhīr ayam

yatah tatah—wo immer möglich und wie immer möglich; ca—und; upaninye—er bekam; nyāyatah—rechtmäßig; anyāyatah—unrechtmäßig; dhanam—Geld; babhā-ra—er unterhielt; asyāh—von ihr; kuṭumbinyāh—viele Söhne und Töchter habend; kuṭumbam—die Familie; manda-dhīḥ—aller Intelligenz beraubt; ayam—dieser Mensch (Ajāmila).

#### ÜBERSETZUNG

Obgleich er in einer brähmana-Familie geboren war, beschaffte sich dieser Halunke, da er wegen des Umganges mit der Prostituierten seiner Intelligenz beraubt war, auf die eine oder andere Weise Geld, ganz gleich, ob es rechtmäßig oder unrechtmäßig war, und benutzte es dazu, die Söhne und Töchter der Prostituierten zu unterhalten.

#### **VERS 67**

# यदसौ शास्त्रग्रुष्ठङ्खय स्वैरचार्यतिगर्हितः। अवर्तत चिरं कालमघायुरश्चिर्मलात्।।६७॥

yad asau śāstram ullaṅghya svaira-cāry ati-garhitaḥ avartata ciraṁ kālam aghāyur aśucir malāt

yat—weil; asau—dieser brāhmaņa; śāstram ullanghya—die Gesetze der śāstras überschreitend; svaira-cārī—verantwortungslos handelnd; ati-garhitaḥ—äußerst

verdammt: avartata—verbrachte: ciram kālam—eine lange Zeit: agha-āvuh—dessen Leben mit sündhaften Tätigkeiten erfüllt war; aśucih-unsauber; malāt-wegen der Unreinheit.

## ÜBERSETZUNG

Dieser brāhmana verbrachte verantwortungslos sein Leben damit, alle Regeln und Vorschriften der heiligen Schriften zu verletzten, verschwenderisch zu leben und Speisen zu sich zu nehmen, die von einer Prostituierten zubereitet waren. Deshalb ist er voller Sünden. Er ist unsauber und ist verbotenen Tätigkeiten verfallen.

# **ERLÄUTERUNG**

Speisen, die von einem unsauberen Menschen, besonders von einer Prostituierten, zubereitet wurden, sind äußerst verunreinigend. A jämila aß solche Speisen, und deshalb verdiente er es, von Yamaraja bestraft zu werden.

#### **VFRS 68**

# तत एनं दण्डपाणेः सकाशं कृतकिल्बिषम् । नेष्यामोऽकृतनिर्वेशं यत्र दण्डेन शुद्रघ्यति ॥६८॥

tata enam danda-pāneh sakāśam krta-kilbisam nesyāmo 'krta-nirveśam yatra dandena śuddhyati

tatah—deshalb; enam—ihn; danda-pāneh—von Yamarāja, der ermächtigt ist, zu bestrafen; sakāśam-in der Gegenwart; krta-kilbişam-der regelmäßig alle sündhaften Handlungen begangen hat; nesyāmah—wir werden nehmen; akrta-nirveśam iemand, der sich keiner Buße unterzogen hat; vatra—wo; dandena—durch Bestrafung; śuddhyati-wird geläutert werden.

# ÜBERSETZUNG

Dieser Ajāmila unterzog sich keiner Buße. Deshalb müssen wir ihn wegen seines sündhaften Lebens vor Yamarāja bringen, der ihn bestrafen wird. Dort wird er dem Ausmaß seiner sündhaften Tätigkeiten gemäß bestraft und somit geläutert werden.

#### **ERLÄUTERUNG**

Die Visnudūtas hatten den Yamadūtas untersagt, Ajāmila zu Yamarāja zu bringen, und deshalb erklärten die Yamadūtas, daß es Rechtens sei, einen solchen Menschen vor Yamarāja zu führen. Da sich Ajāmila keiner Buße unterzogen habe, sei er Yamarāja zu übergeben, auf daß er geläutert werde. Wenn ein Mensch einen Mord begeht, macht er sich der Sünde schuldig und muß deshalb ebenfalls getötet werden; andernfalls wird er nach dem Tode viele sündhafte Reaktionen erleiden müssen. Ebenso ist die Bestrafung durch Yamarāja ein Vorgang der Läuterung für die schändlichsten sündhaften Menschen. Deshalb baten die Yamadūtas die Viṣṇudūtas, sie nicht daran zu hindern, Ajāmila an Yamarāja auszuliefern.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 1. Kapitel im Sechsten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Die Geschichte vom Leben des Ajāmila".

# Ajāmilas Rettung durch die Vișņudūtas

In diesem Kapitel erklären die Botschafter von Vaikuntha den Yamadūtas die Herrlichkeiten des Chantens der Heiligen Namen des Herrn. Die Viṣṇudūtas sagten: "Es werden jetzt sogar schon in einer Versammlung von Gottgeweihten unfromme Handlungen begangen, denn ein Mensch, der keine Strafe verdient, soll in der Versammlung von Yamarāja bestraft werden. Die Masse der Menschen ist, was ihre Sicherheit und ihren Schutz anbelangt, hilflos und abhängig von der Regierung. Wenn die Regierung dies ausnutzt, um die Bürger zu schädigen, an wen werden diese sich dann wenden? Wir sehen klar, daß Ajāmila nicht bestraft werden sollte, obgleich ihr versucht, ihn zu Yamarāja zu führen, auf daß er bestraft werde."

Der Grund dafür, daß Ajāmila keine Strafe gebührte, bestand darin, daß er den Heiligen Namen des Herrn gepriesen hatte. Die Viṣṇudūtas erläuterten dies folgendermaßen: "Einfach durch einmaliges Chanten des Heiligen Namens Nārāyaṇas ist dieser brāhmaṇa von den Reaktionen seines sündhaften Lebens frei geworden. In der Tat ist er nicht nur von den Sünden seines gegenwärtigen Lebens befreit, sondern auch von den Sünden vieler, vieler Tausender anderer Leben. Er hat bereits für alle seine sündhaften Handlungen wahre Buße vollzogen. Wenn man nach den Anweisungen der śāstras Buße tut, wird man nicht wirklich frei von sündhaften Reaktionen; wenn man jedoch den Heiligen Namen des Herrn chantet, kann schon ein Funke dieses Chantens einen Menschen von allen Sünden befreien. Das Chanten über die Herrlichkeiten des Heiligen Namens des Herrn erweckt alles gute Glück. Deshalb besteht kein Zweifel daran, daß Ajāmila, da er vollständig frei von allen sündhaften Reaktionen ist, nicht von Yamarāja bestraft werden sollte."

Nachdem die Visnudūtas dies gesagt hatten, befreiten sie Ajāmila von den Fesseln der Yamadūtas und kehrten in ihr Reich zurück. Der brāhmaṇa Ajāmila jedoch brachte den Visnudūtas seine respektvollen Ehrerbietungen dar. Er begriff, wie sehr er dadurch vom Glück begünstigt worden war, daß er am Ende seines Lebens den Heiligen Namen Nārāyaṇas gechantet hatte. Er konnte tatsächlich die Bedeutung dieses Glücks völlig erkennen. Da er das Zwiegespräch zwischen den Yamadūtas und den Viṣṇudūtas vollkommen verstanden hatte, wurde er ein reiner Geweihter der Höchsten Persönlichkeit Gottes. Er beklagte sehr, wie sündvoll er gewesen war, und immer wieder verdammte er sich.

Weil Ajāmila den Viṣṇudūtas begegnet war, erwachte letztlich sein ursprüngliches Bewußtsein, worauf er alles aufgab und nach Hardwar ging, um sich dort ohne Abweichung dem hingebungsvollen Dienst zu widmen und immer an die Höchste Persönlichkeit Gottes zu denken. Schließlich kamen die Viṣṇudūtas an diesen Ort, setzten ihn auf einen goldenen Thron und brachten ihn fort nach Vaikunthaloka.

Zusammenfassend ist zu sagen, daß der Heilige Name Nārāyaṇas, obgleich der sündhafte Ajāmila eigentlich seinen Sohn rufen wollte und obgleich er im Anfangsstadium, im nāmābhāsa chantete, die Macht besaß, ihm Befreiung zu gewähren.

Aus diesem Grunde ist jemand, der den Heiligen Namen des Herrn mit Glauben und Hingabe chantet, zweifellos fortgeschritten. Er wird selbst in seinem materiellen, bedingten Leben beschützt.

#### VERS 1

# श्री बाद राय णिरुवाच

# एवं ते मगवहूता यमदूतामिभाषितम् । उपधार्याय तान् राजन् प्रत्याद्वर्नयकोविदाः ॥ १ ॥

śrī-bādarāyaṇir uvāca evam te bhagavad-dūtā yamadūtābhibhāṣitam upadhāryātha tān rājan pratyāhur naya-kovidāḥ

śrī-bādarāyaṇih uvāca—Śukadeva Gosvāmī, der Sohn Vyāsadevas, sagte; evam—somit; te—sie; bhagavat-dūtāh—die Diener Śrī Viṣṇus; yamadūta—von den Dienern Yamarājas; abhibhāṣitam—was wurde gesprochen; upadhārya—hörend; atha—dann; tān—ihnen; rājan— o König; pratyāhuh—erwiderten in rechter Weise; nayakovidāh—vertraut mit guten Argumenten oder guter Logik.

# ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī sagte: Mein lieber König, die Diener Śrī Viṣṇus sind stets sehr bewandert in Logik und Argumenten. Nachdem sie die Worte der Yamadūtas vernommen hatten, antworteten sie folgendermaßen.

#### VERS 2

श्रीविष्णुदूता उत्तुः

# अहो कष्टं धर्मदृशामधर्मः स्पृशते सभाम् । यत्रादण्ड्येष्वपापेषु दण्डो यैधियते वृथा ॥ २ ॥

śrī-viṣṇudūtā ūcuḥ aho kaṣṭam dharma-dṛśām adharmaḥ spṛśate sabhām yatrādaṇḍyeṣv apāpeṣu daṇḍo yair dhriyate vṛthā

śrī-viṣṇudūtāḥ ūcuḥ—die Viṣṇudūtas sagten; aho— o weh; kaṣṭam—wie schmerz-haft es ist; dharma-dṛśām—von Menschen, die daran interessiert sind, Religion auf-

rechtzuerhalten; adharmah—Irreligion; spṛśate—beeinträchtigend; sabhām—die Versammlung; yatra—worin; adandyeṣu—Menschen, die nicht bestraft werden sollten; apāpeṣu—die sündlos sind; dandah—Bestrafung; yaih—von dem; dhriyate—wird zugeteilt; vṛthā—unnötigerweise.

### ÜBERSETZUNG

Die Visnudutas sagten: O weh, wie schmerzhaft ist es, daß Irreligion eine Versammlung beeinträchtigt, in der Religion aufrechterhalten werden sollte. In der Tat bestrafen diejenigen, die für die Aufrechterhaltung der religiösen Prinzipien verantwortlich sind, einen sündlosen Menschen, der keine Strafe verdient.

## **ERLÄUTERUNG**

Die Viṣṇudūtas beschuldigten die Yamadūtas, die religiösen Prinzipien dadurch zu verletzen, daß sie versuchten, Ajāmila zur Bestrafung vor Yamarāja zu zerren. Yamarāja ist der Beauftragte, der von der Höchsten Persönlichkeit Gottes eingesetzt worden ist, religiöse und irreligiöse Prinzipien zu beurteilen und Menschen zu bestrafen, die irreligiös sind. Wenn jedoch völlig sündlose Menschen bestraft werden, wird die gesamte Versammlung Yamarājas verunreinigt. Dieses Prinzip trifft nicht nur auf die Versammlung Yamarājas zu, sondern auch auf die gesamte menschliche Gesellschaft.

In der menschlichen Gesellschaft ist die Aufrechterhaltung religiöser Prinzipien die Pflicht des Königshofes oder der Regierung. Unglücklicherweise werden im gegenwärtigen vuga, dem Kali-vuga, die religiösen Prinzipien verfälscht, und die Regierung ist nicht in der Lage, richtig zu beurteilen, was strafbar ist und was nicht. Es wird gesagt, daß im Kali-yuga jemand, der kein Geld für Gerichtsverfahren ausgeben kann, auch keine Gerechtigkeit erhalten kann. Tatsächlich wird sogar des öfteren entdeckt, daß die Beamten an Gerichtshöfen bestochen werden, damit sie günstige Urteile fällen. Manchmal werden religiöse Menschen, die die Bewegung für Krsna-Bewußtsein zum Wohle der gesamten Bevölkerung predigen, eingesperrt und von Polizei und Gerichtshöfen belästigt. Die Visnudūtas, die Vaisnavas sind, klagten über diese sehr bedauerlichen Tatsachen. Aufgrund ihres spirituellen Mitleids für alle gefallenen Seelen gehen die Vaisnavas hinaus, um nach der Standardmethode aller religiösen Prinzipien zu predigen, doch leider werden wegen des Einflusses des Kali-vuga Vajsnavas, die ihr Leben dem Predigen der Herrlichkeiten des Herrn gewidmet haben, manchmal mit der fälschlichen Beschuldigung, den Frieden zu stören, belästigt und bestraft.

#### VERS 3

प्रजानां पितरो ये च शास्तारः साधवः समाः । यदि स्थात्तेषु वैषम्यं कं यान्ति शरणं प्रजाः ।। ३ ।। prajānām pitaro ye ca śāstārah sādhavah samāh yadi syāt teşu vaişamyam kam yānti śaraṇam prajāh

prajānām—der Bürger; pitaraḥ—Beschützer, Wächter (Könige oder Regierungsbeamte); ye—diejenigen, die; ca—und; śāstāraḥ—geben Anweisungen hinsichtlich Gesetz und Ordnung; sādhavaḥ—mit allen guten Eigenschaften ausgestattet; samāḥ—jedem gegenüber gleich; yadi—wenn; syāt—es gibt; teṣu—unter ihnen; vaiṣamyam—Parteilichkeit; kam—was; yānti—wird gehen zu; śaraṇam—Zuflucht; prajāḥ—die Bürger.

# ÜBERSETZUNG

Ein König oder Regierungsbeamter sollte so qualifiziert sein, daß er aus Zuneigung und Liebe als Vater, Erhalter und Beschützer der Bürger handelt. Er sollte den Bürgern guten Rat und Anweisungen in Einklang mit den maßgebenden Schriften erteilen und jedem gleichgesinnt sein. So verhält sich Yamarāja, denn er ist der höchste Meister der Gerechtigkeit, und diejenigen, die seinen Fußstapfen folgen, verhalten sich ebenso. Wenn solche Personen jedoch verunreinigt werden und Parteilichkeit zeigen, indem sie einen unschuldigen und untadeligen Menschen bestrafen, an wen werden die Bürger sich dann wenden, um für ihre Erhaltung und Sicherheit Schutz zu suchen?

# **ERLÄUTERUNG**

Der König - oder in der heutigen Zeit die Regierung - sollte als Beschützer der Bürger handeln, indem er sie das rechte Ziel des Lebens lehrt. Die menschliche Form des Lebens ist besonders für die Verwirklichung des Selbst und seiner Beziehung zur Höchsten Persönlichkeit Gottes bestimmt, denn dies läßt sich im tierischen Leben nicht verwirklichen. Die Pflicht der Regierung besteht deshalb darin, sich in solcher Weise um die Schulung aller Bürger zu kümmern, daß sie durch einen allmählichen Vorgang zur spirituellen Ebene erhoben werden und das Selbst sowie seine Beziehung zu Gott verwirklichen. Dieses Prinzip wurde von Königen wie Mahārāja Yudhişthira, Mahārāja Parīkşit, Śrī Rāmacandra, Mahārāja Ambarīsa und Prahlada Maharaja befolgt. Die Regierungsführer müssen sehr ehrenhaft und religiös sein; andernfalls werden alle Staatsangelegenheiten in Mitleidenschaft gezogen. Unglücklicherweise wählen Banditen und Diebe im Namen der Demokratie andere Banditen und Diebe in die wichtigsten Ämter der Regierung. Erst kürzlich wurde dies in Amerika bewiesen, wo der Präsident verurteilt und von den Bürgern seines Amtes enthoben werden mußte. Dies ist nur einer von vielen Fällen. Weil die Bewegung für Krsna-Bewußtsein sehr bedeutsam ist, sollten die Menschen Krsnabewußt sein und nicht iemanden wählen, der nicht Krsna-bewußt ist. Dann wird wirklicher Friede und Wohlstand im Staate herrschen. Wenn ein Vaisnava das Fehlverhalten der Regierung sieht, verspürt er tiefes Mitleid im Herzen und versucht sein Bestes, die Situation durch das Verbreiten der Hare-Krsna-Bewegung zu läutern.

#### VFRS 4

# श्रेयानितरस्तत्तदीहते । लोकसदनवर्तते ॥ ४॥ यत्प्रमाणं

vad vad ācarati śrevān itaras tat tad īhate sa yat pramānam kurute lokas tad anuvartate

vat vat-was immer; ācarati-führt aus; śrevān-ein erstklassiger Mensch mit vollständigem Wissen über die religiösen Prinzipien; itarah-der untergeordnete Mensch; tat tat—das; ihate—führt aus; sah—er (der große Mann); yat—was immer; pramānam—als maßgeblich oder als die richtige Sache: kurute—akzeptiert: lokah -die allgemeine Öffentlichkeit; tat-das; anuvartate-folgt.

# ÜBERSETZUNG

Die Masse der Menschen folgt dem Beispiel eines Führers in der Gesellschaft und ahmt sein Verhalten nach. Sie erkennen als maßgeblich an, was immer der Führer anerkennt.

# **ERLÄUTERUNG**

Obgleich Ajāmila keine Strafe gebührte, bestanden die Yamadūtas darauf, ihn Yamarāja zur Bestrafung vorzuführen. Das war adharma oder gegen die religiösen Prinzipien. Die Visnudūtas befürchteten, daß die Führung der menschlichen Gesellschaft verdorben werde, wenn sie solch irreligiöses Verhalten zuließen. In der heutigen Zeit versucht die Bewegung für Krsna-Bewußtsein, die richtigen Prinzipien zur Führung der menschlichen Gesellschaft einzuführen, doch unglücklicherweise unterstützen die Regierungen des Kali-vuga die Hare-Krsna-Bewegung nicht in angemessener Weise, da sie ihren wertvollen Dienst nicht zu schätzen wissen. Die Hare-Kṛṣṇa-Bewegung ist die geeignete Bewegung zur Verbesserung des gefallenen Zustandes der menschlichen Gesellschaft, und deshalb sollten Regierungen und öffentliche Führer in jedem Teil der Welt diese Bewegung unterstützen, um den sündhaften Zustand der Menschheit vollständig zu korrigieren.

#### **VERS 5-6**

यसाङ्के शिर आधाय लोकः खिपिति निर्वतः । खयं धर्ममधर्मं वा न हि वेद यथा पशुः ॥ ५ ॥ स कथं न्यर्पितात्मानं कृतमैत्रमचेतनम्। विसम्भणीयो भृतानां सपृणो दोग्धुमहिति।। ६।। yasyānke sira ādhāya lokah svapiti nirvrtah svavam dharmam adharmam vā na hi veda vathā pasuh

sa katham nyarpitātmānam krta-maitram acetanam visrambhanīvo bhūtānām saghrno dogdhum arhati

vasya—dessen; anke—auf dem Schoß; sirah—der Kopf; ādhāya—setzend; lokah -die allgemeine Masse der Menschen; svapiti-Schlaf; nirvrtah-in Frieden; svavam-persönlich; dharmam-religiöse Prinzipien oder das Ziel des Lebens; adharmam-irreligiöse Prinzipien; vā-oder; na-nicht; hi-tatsächlich; veda-wissen; vathā—genau wie; paśuh—ein Tier; sah—solch ein Mensch; katham—wie; nyarpita-ātmānam—dem Lebewesen, das sich völlig hingegeben hat; krta-maitram—ausgestattet mit gutem Glauben und Freundschaft; acetanam-mit unentwickeltem Bewußtsein, töricht; visrambhanīyah—es verdienend, der Gegenstand des Glaubens zu sein; bhūtānām—der Lebewesen; sa-ghrnah—dessen Herz sanft ist und dem Wohl aller Menschen dient; dogdhum-um Schmerz zu bereiten; arhati-ist fähig.

### ÜBERSETZUNG

Die Allgemeinheit ist nicht sehr fortgeschritten im Wissen, mittels dessen man zwischen Religion und Irreligion unterscheidet. Der unschuldige, unerleuchtete Bürger ist wie ein unwissendes Tier, das friedlich mit dem Kopf auf dem Schoß seines Meisters schläft und vertrauensvoll an den Schutz des Meisters glaubt. Wenn ein Führer wirklich gütigen Herzens ist und es verdient, daß ein Lebewesen ihm seinen Glauben schenkt, wie kann er dann einen törichten Menschen bestrafen oder töten, der sich ihm in gutem Glauben und Freundschaft vollständig hingegeben hat?

### **ERLÄUTERUNG**

Das Sanskritwort viśvasta-ghāta bezieht sich auf jemand, der den Glauben enttäuscht oder einen Vertrauensbruch verursacht. Die Masse der Menschen sollte sich durch den Schutz der Regierung stets sicher fühlen. Wie bedauernswert ist es deshalb, wenn die Regierung selbst einen Vertrauensbruch erzeugt und die Bürger aus politischen Gründen in Schwierigkeiten bringt. Wir sahen selbst, wie während der Zeit der Teilung in Indien, obgleich die Hindus und Moslems bis dahin friedfertig zusammengelebt hatten, die Manipulation der Politiker plötzlich Gefühle des Hasses unter ihnen entfachte und deshalb die Hindus und Moslems sich wegen der Politik gegenseitig umbrachten. Das ist ein Zeichen des Kali-yuga. In diesem Zeitalter erhalten die Tiere gute Unterkünfte, so daß sie völliges Vertrauen haben, von ihren Meistern beschützt zu werden, doch unglücklicherweise werden die Tiere, sobald sie fett sind, unverzüglich zum Schlachthof geschickt. Derartige Grausamkeit wird von Vaisnavas wie den Visnudūtas verurteilt. Die höllischen Bedingungen, welche die sündvollen Menschen erwarten, die für solches Leid verantwortlich sind, wurden auch bereits im Fünften Canto beschrieben. Jemand, der das Vertrauen eines Lebewesens mißbraucht, das in gutem Glauben bei ihm Zuflucht sucht, ist, ob das Lebewesen ein Mensch oder ein Tier ist, äußerst sündvoll. Weil solcher Verrat gegenwärtig nicht von der Regierung bestraft wird, ist die menschliche Gesellschaft schrecklich verunreinigt. Deshalb werden die Menschen dieses Zeitalters als mandāh sumanda-matayo manda-bhāgyā hy upadrutāh beschrieben. Als eine Folge solcher Sündhaftigkeit sind die Menschen verdammt (mandāh), ihre Intelligenz ist unklar (sumanda-matayah), sie sind unglücklich (manda-bhāgyāh), und deshalb werden sie ständig durch viele Probleme gestört (upadrutāh). Das ist ihre Situation in diesem Leben, und nach dem Tode werden sie unter höllischen Bedingungen bestraft.

### VERS 7

# अयं हि कृतनिर्वेशो जन्मकोट्यंहसामि । यदु व्याजहार विवशो नाम स्वस्त्ययनं हरेः ॥ ७॥

ayam hi kṛta-nirveśo janma-koṭy-amhasām api yad vyājahāra vivaśo nāma svasty-ayanam hareh

ayam—diese Person (Ajāmila); hi—tatsächlich; kṛta-nirveśaḥ—hat alle Arten der Buße vollzogen; janma—der Geburten; koṭi—von Millionen; amhasām—für die sündhaften Handlungen; api—sogar; yat—weil; vyājahāra—er hat gechantet; viva-saḥ—in einem hilflosen Zustand; nāma—den Heiligen Namen; svasti-ayanam—die Mittel der Befreiung; hareh—der Höchsten Persönlichkeit Gottes.

#### ÜBERSETZUNG

Ajāmila hat bereits für alle seine sündhaften Taten gebüßt. Er hat sogar nicht nur für die Sünden gebüßt, die in einem Leben von ihm begangen worden sind, sondern auch für alle, die er in Millionen von Leben begangen hat, denn er chantete in einem hilflosen Zustand den Heiligen Namen Nārāyaṇas. Obgleich sein Chanten nicht rein war, chantete er ohne Vergehen, und deshalb ist er jetzt rein und für die Befreiung geeignet.

#### **ERLÄUTERUNG**

Die Yamadūtas hatten nur die äußere Situation Ajāmilas in Betracht gezogen. Da Ajāmila sein Leben lang äußerst sündvoll gewesen war, dachten sie, er müsse Yamarāja vorgeführt werden, doch wußten sie nicht, daß er von den Reaktionen auf all seine Sünden frei geworden war. Die Viṣṇudūtas unterrichteten sie deshalb darüber, daß er die vier Silben des Namens Nārāyaṇa zur Zeit seines Todes gechantet hatte und von allen sündhaften Reaktionen befreit worden war. In diesem Zusammenhang zitiert Śrīla Viśvanātha Cakravartī Ṭhākura die folgenden Verse aus der smṛti-sāstra:

nāmno hi yāvatī śaktiḥ pāpa-nirharaṇe hareḥ tāvat kartum na śaknoti pātakam pātakī naraḥ

"Einfach durch das Chanten eines der Heiligen Namen Haris kann ein sündhafter Mensch die Reaktionen auf mehr Sünden aufheben, als er in der Lage ist zu begehen." (Brhad-visnu Purāṇa)

avasenāpi yan-nāmni kīrtite sarva-pātakaiḥ pumān vimucyate sadyaḥ simha-trastair mṛgair iva

"Wenn jemand den Heiligen Namen des Herrn chantet, werden, selbst wenn dies in einem hilflosen Zustand geschieht oder ohne daß er es sich wünscht, alle Reaktionen auf sein sündhaftes Leben weichen — genauso, wie alle kleinen Tiere vor Angst fliehen, sobald ein Löwe brüllt." (Garuda Purāna)

sakṛd uccāritam yena harir ity akṣara-dvayam baddha-parikaras tena mokṣāya gamanam prati

"Wenn man einmal den Heiligen Namen des Herrn chantet, der aus den beiden Silben ha-ri besteht, ist einem der Pfad zur Befreiung garantiert." (Skanda Purāṇa) Dies sind einige Gründe, weshalb die Viṣṇudūtas dagegen waren, Ajāmila zum Hofe Yamarājas bringen zu lassen.

#### VFRS 8

# एतेनैव ह्यघोनोऽस्य कृतं स्यादघनिष्कृतम् । यदा नारायणायेति जगाद चतुरक्षरम् ॥ ८ ॥

etenaiva hy aghono 'sya kṛtaṁ syād agha-niṣkṛtam yadā nārāyaṇāyeti jagāda catur-akṣaram

etena—durch dieses (Chanten); eva—tatsächlich; hi—gewiß; aghonaḥ—der sündhafte Reaktionen besitzt; asya—von diesem (Ajāmila); kṛtam—vollzogen; syāt—ist; agha—von Sünden; niṣkṛtam—vollständige Buße; yadā—wenn; nārāyaṇa—o Nārāyaṇa (der Name seines Sohnes); āya—bitte komm; iti—somit; jagāda—er chantete; catuḥ-akṣaram—die vier Silben (nā-rā-ya-ṇa).

### ÜBERSETZUNG

Die Viṣṇudūtas fuhren fort: Schon früher pflegte Ajāmila beim Essen und bei anderen Gelegenheiten seinen Sohn zu rufen, indem er sagte: "Mein lieber Nārāyaṇa, bitte komm zu mir." Obgleich er den Namen seines Sohnes rief, sprach er nichtsdestoweniger die vier Silben nā-rā-ya-ṇa aus. Einfach dadurch, daß er den Namen Nārāyaṇas auf diese Weise chantete, büßte er ausreichend für die sündhaften Reaktionen von Millionen von Leben.

# **ERLÄUTERUNG**

Schon früher, als Ajāmila sündhaften Tätigkeiten nachging, um seine Familie zu versorgen, chantete er den Namen Nārāyanas ohne Vergehen. Den Heiligen Namen des Herrn nur zu chanten, um seinen sündhaften Tätigkeiten entgegenzuwirken, oder im Vertrauen auf die Kraft des Chantens sündhafte Tätigkeiten zu begehen, ist ein Vergehen (nāmno balād vas va hi pāpa-buddhih). Aber obgleich Ajāmila sündhaften Tätigkeiten nachging, chantete er nie den Heiligen Namen Nārāvanas, um sie aufzuheben; er chantete den Namen Nārāvanas einfach nur, um seinen Sohn zu rufen. Deshalb blieb das Chanten nicht ohne Wirkung. Weil er den Heiligen Namen Nārāvanas auf diese Weise chantete, hatte er bereits die angehäuften sündhaften Reaktionen vieler Leben überwunden. Am Anfang war er rein gewesen, doch obgleich er später viele sündhafte Handlungen beging, war er frei von Vergehen, da er den Heiligen Namen Nārāyanas nicht chantete, um sie aufzuheben. Jemand, der den Heiligen Namen des Herrn immer ohne Vergehen chantet, ist stets rein. Wie in diesem Vers bestätigt wird, war Ajāmila bereits sündlos, und weil er den Heiligen Namen Nārāyanas chantete, blieb er sündlos. Es war nicht wichtig, daß er seinen Sohn rief: der Name selbst war wirksam.

#### **VERS 9-10**

स्तेनः सुरापो मित्रधुग् ब्रह्महा गुरुतल्पगः । स्त्रीराजपितृगोहन्ता ये च पातिकनोऽपरे ॥ ९ ॥ सर्वेषामप्यघवतामिदमेव सुनिष्कृतम् । नामव्याहरणं विष्णोर्यतस्तद्विषया मितः ॥१०॥

> stenaḥ surā-po mitra-dhrug brahma-hā guru-talpa-gaḥ strī-rāja-pitr-go-hantā ye ca pātakino 'pare

sarveṣām apy aghavatām idam eva suniṣkṛtam nāma-vyāharaṇam viṣṇor yatas tad-viṣayā matiḥ stenah—jemand, der stiehlt; surā-paḥ—ein Trunkenbold; mitra-dhruk—jemand, der sich gegen einen Freund oder Verwandten wendet; brahma-hā—jemand, der einen brāhmaṇa tötet; guru-talpa-gaḥ—jemand, der mit der Frau seines Lehrers oder guru eine sexuelle Verbindung eingeht; strī—Frauen; rāja—König; pitr—Vater; go—von Kühen; hantā—der Töter; ye—diejenigen, die; ca—auch; pātakinaḥ—begingen sündvolle Handlungen; apare—viele andere; sarveṣām—sie alle; api—obgleich; agha-vatām—Menschen, die viele Sünden begangen haben; idam—dies; eva—gewiß; su-niṣkṛtam—vollkommene Buße; nāma-vyāharaṇam—den Heiligen Namen chantend; viṣṇoḥ—von Śrī Viṣṇu; yataḥ—weswegen; tat-viṣayā—dem Menschen, der den Heiligen Namen chantet; matih—Seine Aufmerksamkeit.

### ÜBERSETZUNG

Das Chanten des Heiligen Namens Śrī Viṣṇus ist der beste Bußvorgang für einen Dieb, der Gold oder andere Wertgegenstände stiehlt, für einen Trunkenbold, für jemand, der einen Freund oder Verwandten betrügt, für jemand, der einen brāhmaṇa tötet, und für jemand, der mit der Frau seines guru oder eines anderen Höhergestellten eine sexuelle Verbindung eingeht. Dies ist auch die beste Methode der Buße für jemand, der Frauen, den König oder seinen Vater ermordet, für jemand, der Kühe schlachtet, und für alle anderen sündhaften Menschen. Einfach durch das Chanten des Heiligen Namens Śrī Viṣṇus vermögen solch sündhafte Menschen die Aufmerksamkeit des Höchsten Herrn auf sich zu ziehen, der Seinerseits denkt: "Da dieser Mensch Meinen Heiligen Namen gechantet hat, ist es Meine Pflicht, ihm Schutz zu gewähren."

**VERS 11** 

# न निष्कृतैरुदितैर्ब्रह्मवादिमि-स्तथा विशुद्धचत्यघवान् व्रतादिमिः । यथा हरेर्नामपदैरुदाहृतै-स्तदुत्तमश्लोकगुणोपलम्भकम् ॥११॥

na nişkṛtair uditair brahma-vādibhis tathā viśuddhyaty aghavān vratādibhiḥ yathā harer nāma-padair udāhṛtais tad uttamaśloka-guṇopalambhakam

na—nicht; niṣkṛtaiḥ—durch die Vorgänge der Buße; uditaiḥ—vorgeschrieben; brahma-vādibhiḥ—von erfahrenen Gelehrten wie Manu; tathā—in jenem Ausmaß; viśuddhyati—wird geläutert; agha-vān—ein sündhafter Mensch; vrata-ādibhiḥ—durch das Einhalten der Gelübde und der religiösen Prinzipien; yathā—wie; hareḥ—von Śrī Hari; nāma-padaiḥ—von den Silben des Heiligen Namens; udāḥrtaiḥ—gechantet; tat—das; uttamaśloka—der Höchsten Persönlichkeit Gottes; guṇa—der transzendentalen Eigenschaften; upalambhakam—jemand erinnern an.

### ÜBERSETZUNG

Durch das Befolgen der vedischen Ritualzeremonien oder das Verrichten von Bußen werden sündhafte Menschen nicht so sehr geläutert wie dadurch, daß sie einmal den Heiligen Namen Śrī Haris chanten. Obgleich ritualistische Buße einen Menschen von sündhaften Reaktionen befreien mag, erweckt sie nicht den hingebungsvollen Dienst — im Gegensatz zum Chanten der Namen des Herrn, das einen an den Ruhm, die Vorzüge, die Merkmale, die Spiele und das Zubehör des Herrn erinnert.

# **ERLÄUTERUNG**

Śrīla Viśvanātha Cakravartī Thākura bemerkt dazu, daß dem Chanten des Heiligen Namens des Herrn eine besondere Bedeutung beizumessen ist, wodurch es sich von den vedischen Ritualzeremonien der Buße für schwere, schwerere oder schwerste sündhafte Handlungen unterscheidet. Es gibt zwanzig Arten von religiösen Schriften, die dharma-śāstras genannt werden - angefangen mit der Manu-samhitā und der Parāśara-samhitā —, doch in diesem Vers wird folgendes hervorgehoben: Obgleich man von den Reaktionen auf äußerst sündhafte Tätigkeiten frei werden mag, indem man den religiösen Prinzipien dieser Schriften folgt, kann dies einen sündhaften Menschen nicht zur Stufe des liebevollen Dienstes für den Herrn erheben. Auf der anderen Seite befreit es einen sofort von den Reaktionen auf die größten Sünden, wenn man auch nur einmal den Heiligen Namen des Herrn chantet: darüber hinaus erhebt es einen zur Ebene des liebevollen Dienstes für den Höchsten Persönlichen Gott, der als uttamaśloka beschrieben wird, da Er für Seine glorreichen Taten berühmt ist. So dient man dem Herrn, indem man sich an Seine Gestalt, Seine Merkmale und Seine Spiele erinnert. Śrīla Viśvanātha Cakravartī Thakura erklärt, daß all dies aufgrund der Allmacht des Herrn einfach durch das Chanten der Heiligen Namen des Herrn möglich ist. Was sich durch die Verrichtung vedischer Rituale nicht erreichen läßt, erlangt man durch das Chanten der Heiligen Namen des Herrn mit Leichtigkeit. Den Heiligen Namen zu chanten und in Ekstase zu tanzen ist so einfach und erhaben, daß man alle Segnungen des spirituellen Lebens erlangen kann, indem man einfach diesem Vorgang folgt. Deshalb verkündet Śrī Caitanya Mahāprabhu: param vijayate śrī-krsna-sankīrtanam. ..Höchster Ruhm dem Śrī-Kṛṣṇa-saṅkīrtana!" Die von uns begonnene saṅkīrtana-Bewegung bietet den besten Vorgang, von allen sündhaften Reaktionen geläutert zu werden und sofort zur spirituellen Ebene zu gelangen.

VERS 12

नैकान्तिकं तद्धि कृतेऽपि निष्कृते

मनः पुनर्भावति चेदसत्पथे।

तत्कर्मनिर्हारमभीप्सतां हरेगुणानुवादः ख्लु सच्चभावनः॥१२॥

naikāntikam tad dhi kṛte 'pi niṣkṛte manaḥ punar dhāvati ced asat-pathe tat karma-nirhāram abhīpsatām harer guṇānuvādaḥ khalu sattva-bhāvanaḥ

na—nicht; aikāntikam—absolut gereinigt; tat—das Herz; hi—weil; krte—sehr gut ausgeführt; api—obgleich; niskrte—Buße; manah—der Verstand; punah—wieder; dhāvati—läuft; cet—wenn; asat-pathe—auf dem Pfad materieller Tätigkeiten; tat—deshalb; karma-nirhāram—Nachlassen der fruchtbringenden Reaktionen materieller Tätigkeiten; abhīpsatām—für diejenigen, die ernsthaft wollen; hareh—der Höchsten Persönlichkeit Gottes; guna-anuvādah—ständiges Chanten der Herrlichkeiten; khalu—tatsächlich; sattva-bhāvanah—wirklich jemandes Dasein reinigen.

## ÜBERSETZUNG

Die Ritualzeremonien der Buße, die in den religiösen Schriften empfohlen werden, reichen nicht aus, um das Herz vollkommen zu reinigen, denn nach vollzogener Buße strebt der Geist des Menschen wieder materiellen Tätigkeiten zu. Aus diesem Grunde wird einem Menschen, der Befreiung von den fruchtbringenden Reaktionen materieller Tätigkeiten wünscht, das Chanten des Hare-Krsna-mantra oder die Lobpreisung des Namens, des Ruhms und der Spiele des Herrn als der vollkommene Vorgang der Buße empfohlen, da solches Chanten den Schmutz im Herzen vollständig beseitigt.

# **ERLÄUTERUNG**

Die Aussagen dieses Verses wurden bereits vorher im Śrīmad-Bhāgavatam bestätigt (1.2.17):

śṛṇvatāṁ sva-kathāḥ kṛṣṇaḥ puṇya-śravaṇa-kīrtanaḥ hṛdy antaḥ-stho hy abhadrāṇi vidhunoti suhrt satām

"Die Persönlichkeit Gottes, Śrī Kṛṣṇa, der der Paramātmā (Überseele) im Herzen eines jeden und der Wohltäter des aufrichtigen Gottgeweihten ist, entfernt den Wunsch nach materiellem Genuß aus dem Herzen des Gottgeweihten, der sich an Seinen Botschaften erfreut. Diese Botschaften sind in sich selbst tugendhaft, wenn sie richtig gehört und gechantet werden."

Es ist die besondere Barmherzigkeit des Höchsten Herrn, daß Er, sobald Er weiß, daß man Seinen Namen, Seinen Ruhm und Seine Eigenschaften preist, persönlich hilft, den Schmutz aus dem Herzen zu entfernen. Einfach durch solche Lobpreisung wird man deshalb nicht nur geläutert, sondern erlangt auch die Ergebnisse frommer Handlungen (punya-śravaṇa-kīrtana). Punya-śravaṇa-kīrtana bezieht sich auf den Vorgang des hingebungsvollen Dienstes. Selbst wenn man die Bedeutung des Namens, der Spiele oder der Eigenschaften des Herrn nicht versteht, wird man

einfach dadurch, daß man sie hört oder chantet, geläutert. Solche Läuterung wird als sattva-hhāvana bezeichnet.

Man sollte es als Hauptziel des menschlichen Lebens ansehen, sein Dasein zu läutern und Befreiung zu erlangen. Solange man einen materiellen Körper hat, muß man verstehen, daß man unrein ist. In einem solchen unreinen, materiellen Zustand kann man nicht ein wahrhaft glückseliges Leben genießen, obgleich sich jeder danach sehnt. Aus diesem Grunde erklärt das Śrīmad-Bhāgavatam (5.5.1): tapo divyam putrakā yena sattvam śuddhyet. Man muß tapasya, Entsagung, auf sich nehmen, um sein Dasein zu läutern und zur spirituellen Ebene zu gelangen. Die tapasya des Chantens und der Lobpreisung des Namens, des Ruhms und der Eigenschaften des Herrn ist ein sehr einfacher Läuterungsvorgang, durch den jeder glücklich werden kann. Deshalb muß jeder, der sich die endgültige Säuberung seines Herzens wünscht, diesen Vorgang anwenden. Andere Vorgänge wie karma, jñāna und yoga können das Herz nicht vollständig reinigen.

## **VERS 13**

# अथैनं मापनयत कृताशेषायनिष्कृतम् । यदसौ भगवन्नाम स्रियमाणः समग्रहीत् ॥१३॥

athainam māpanayata kṛtāśeṣāgha-niṣkṛtam yad asau bhagavan-nāma mriyamāṇaḥ samagrahīt

atha—deshalb; enam—ihn (Ajāmila); mā—nicht; apanayata—versucht zu nehmen; kṛta—bereits getan; aśeṣa—grenzenlos; agha-niṣkṛtam—Buße für seine sündhaften Handlungen; yat—weil; asau—er; bhagavat-nāma—der Heilige Name der Höchsten Persönlichkeit Gottes; mriyamāṇaḥ—während des Sterbens; samagrahīt—chantete vollkommen.

#### ÜBERSETZUNG

Zur Zeit des Todes chantete dieser Ajāmila hilflos und sehr laut den Heiligen Namen des Herrn Nārāyaṇa. Dieses Chanten allein hat ihn von den Reaktionen allen sündhaften Lebens befreit. Deshalb, o Diener Yamarājas, versucht nicht, ihn zu eurem Meister zu führen, um ihn unter höllischen Bedingungen bestrafen zu lassen.

# **ERLÄUTERUNG**

Die Viṣṇudūtas gaben als höhere Autorität den Yamadūtas Anweisungen, da diese nicht wußten, daß Ajāmila die Qual des höllischen Lebens für seine früheren Sünden nicht mehr bevorstand. Zwar hatte er den Heiligen Namen Nārāyaṇas gechantet, um seinen Sohn zu rufen, doch ist der Heilige Name so transzendental

machtvoll, daß er automatisch befreit wurde, weil er, während er starb, den Heiligen Namen gechantet hatte (ante nārāyaṇa-smṛtiḥ). Wie Kṛṣṇa in der Bhagavad-gītā (7.28) erklärt:

yeşām tv anta-gatam pāpam janānām puṇya-karmaṇām te dvandva-moha-nirmuktā bhajante mām dṛḍha-vratāḥ

"Menschen, die in vorangegangenen und im gegenwärtigen Leben fromm gehandelt haben, deren sündhafte Handlungen vollständig getilgt sind und die von der Dualität der Täuschung befreit sind, beschäftigen sich mit Entschlossenheit in Meinem Dienst."

Solange man nicht von allen sündhaften Reaktionen befreit ist, kann man nicht zur Ebene des hingebungsvollen Dienstes erhoben werden. An anderer Stelle in der *Bhagavad-gītā* (8.5) wird erklärt:

anta-kāle ca mām eva smaran muktvā kalevaram yaḥ prayāti sa mad-bhāvaṁ yāti nāsty atra saṁśayah

Wenn man sich zur Zeit des Todes an Kṛṣṇa, Nārāyaṇa, erinnert, ist man gewiß geeignet, sofort nach Hause, zu Gott, zurückzukehren.

#### VFRS 14

# साङ्केत्यं पारिहास्यं वा स्तोभं हेलनमेव वा। वैकुण्ठनामग्रहणमशेषाघहरं विदुः॥१४॥

sāṅketyaṁ pārihāsyaṁ vā stobhaṁ helanam eva vā vaikuṇṭha-nāma-grahaṇam aśesāgha-haraṁ viduh

sānketyam—als ein Hinweis; pārihāsyam—im Scherz; vā—oder; stobham—als musikalische Unterhaltung; helanam—nachlässig; eva—gewiß; vā—oder; vaikuntha—des Herrn; nāma-grahanam—den Heiligen Namen chantend; aśeṣa—grenzenlos; agha-haram—die Wirkung des sündhaften Lebens aufhebend; viduḥ—fortgeschrittene Transzendentalisten kennen.

#### ÜBFRSFTZUNG

Jemand, der den Heiligen Namen des Herrn chantet, wird sofort von den Reaktionen auf zahllose Sünden befreit, selbst wenn er indirekt chantet [und dabei etwas anders meint], im Scherz, zur musikalischen Unterhaltung oder sogar nachlässig. Dies wird von allen erfahrenen Schriftgelehrten akzeptiert.

## VERS 15

# पतितः स्विलितो भग्नः सन्दृष्टस्तप्त आहतः। इरिरित्यवशेनाह पुमान्नाहित यातना: ॥१५॥

patitah skhalito bhagnah sandastas tapta āhatah harir itv avašenāha pumān nārhati yātanāh

patitah-niedergefallen; skhalitah-ausgerutscht; bhagnah-sich die Knochen gebrochen haben; sandastah-gebissen; taptah-schwer von Fieber oder ähnlich leidvollen Zuständen ergriffen; āhatah-verletzt; harih-Śrī Kṛṣṇa; iti-somit; avaśena -zufällig; āha-chantet; pumān-eine Person; na-nicht; arhati-verdient; yātanāh -höllische Bedingungen.

### ÜBERSETZUNG

Wenn man den Heiligen Namen Haris chantet und dann durch einen Unglücksfall ums Leben kommt - zum Beispiel, wenn man vom Dach eines Hauses stürzt, wenn man, während man auf der Straße unterwegs ist, ausrutscht und sich die Knochen bricht, wenn man von einer Schlange gebissen wird, wenn man von Schmerzen und heftigem Fieber ergriffen wird oder durch eine Waffe verwundet wird -, wird man sofort davon freigesprochen, ein höllisches Dasein beginnen zu müssen, auch wenn man sündig ist.

# **ERLÄUTERUNG**

Die Bhagavad-gītā erklärt (8.6):

yam yam vāpi smaran bhāvam tyajaty ante kalevaram tam tam evaiti kaunteva sadā tad-bhāva-bhāvitah

"An welchen Seinszustand auch immer man sich erinnert, wenn man seinen Körper verläßt, diesen Zustand wird man ohne Zweifel erreichen."

Wenn man das Chanten des Hare-Krsna-mantra praktiziert, ist natürlich auch zu erwarten, daß man Hare Kṛṣṇa chantet, wenn einem etwas zustößt. Doch selbst wenn man es vorher nicht praktiziert hat - falls man auf die eine oder andere Weise den Namen des Herrn (Hare Krsna) chantet, wenn man verunglückt und stirbt -, wird man nach dem Tod vor einem höllischen Leben bewahrt.

#### **VERS 16**

# गुरूणां च लघूनां च गुरूणि च लघूनि च। प्रायिश्वतानि पापानां ज्ञात्वोक्तानि महर्षिभिः॥१६॥

gurūṇāṁ ca laghūnāṁ ca gurūṇi ca laghūni ca prāyaścittāni pāpānāṁ jñātvoktāni maharṣibhiḥ

gurūṇām—schwer; ca—und; laghūnām—leicht; ca—auch; gurūṇi—schwer; ca—und; laghūni—leicht; ca—auch; prāyaścittāni—die Vorgänge der Buße; pāpānām—der sündhaften Handlungen; jāātvā—vollständig wissend; uktāni—sind vorgeschrieben worden; mahā-rsibhih—von großen Weisen.

# ÜBERSETZUNG

Autoritäten, die sachkundige Gelehrte und Weise sind, haben nach sorgfältiger Untersuchung festgestellt, daß man für die schwersten Sünden harte Bußen auf sich nehmen sollte und daß man für leichtere Sünden büßen sollte, indem man sich leichteren Bußen unterzieht. Das Chanten des Hare-Kṛṣṇa-mantra jedoch beseitigt alle Auswirkungen sündhafter Handlungen, gleichgültig, ob sie schwer oder leicht sind.

# **ERLÄUTERUNG**

In diesem Zusammenhang schildert Śrīla Viśvanātha Cakravartī Thākura eine Begebenheit, die sich ereignete, als Samba vor der Bestrafung durch die Kauravas gerettet wurde. Samba verliebte sich in die Tochter Durvodhanas, und da einem nach ksatriva-Brauch die Tochter eines ksatriva nicht zur Frau gegeben wird, ohne daß man ritterlichen Mut zeigt, entführte Samba sie. Infolgedessen wurde Samba von den Kauravas gefangengenommen. Später, als Balarāma kam, um ihn zu befreien, kam es zu einem Streit um Sambas Freilassung. Da der Streit kein Ende fand, zeigte Balarāma Seine Kraft auf solche Weise, daß ganz Hastināpura erschüttert wurde und es so aussah, als würde die Stadt wie durch ein gewaltiges Erdbeben vernichtet werden. Da wurde die Angelegenheit beigelegt, und Samba durfte Duryodhanas Tochter heiraten. Die Lehre, die sich daraus ziehen läßt, ist, daß man bei Kṛṣṇa-Balarama, der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Zuflucht suchen sollte: Ihre beschützende Kraft ist so gewaltig, daß sie in der materiellen Welt nicht ihresgleichen findet. Wie stark die Reaktionen, die man auf seine Sünden erhält, auch sein mögen sie werden sofort überwunden, wenn man den Namen von Hari, Krsna, Balarāma oder Nārāyana chantet.

# VERS 17

तैस्तान्यघानि प्यन्ते तपोदानवतादिभिः। नाधर्मजं तद्धदयं तदपीशाङ्घिसेवया।।१७॥ tais tāny aghāni pūyante tapo-dāna-vratādibhiḥ nādharmajam tad-dhṛdayam tad apīsāṅghri-sevayā

taiḥ—von denjenigen; tāni—alle diejenigen; aghāni—sündhafte Tätigkeiten und ihre Ergebnisse; pūyante—werden besiegt; tapaḥ—Entsagung; dāna—Wohlfahrt; vrata-ādibhiḥ—durch das Ablegen von Gelübden und andere derartige Tätigkeiten; na—nicht; adharma-jam—von irreligiösen Handlungen hervorgebracht; tat—von den; hrdayam—das Herz; tat—das; api—auch; īśa-aṅghri—der Lotosfüße des Herrn; sevayā—durch Dienst.

# ÜBERSETZUNG

Obgleich man die Reaktionen auf ein sündhaftes Lebens durch Entsagung, Mildtätigkeit, Gelübde und andere derartige Methoden aufheben kann, können diese frommen Tätigkeiten niemals die materiellen Wünsche im Herzen entwurzeln. Wenn man jedoch den Lotosfüßen der Persönlichkeit Gottes dient, wird man augenblicklich von allen derartigen Verunreinigungen befreit.

## **ERLÄUTERUNG**

Wie im Śrīmad-Bhāgavatam (11.2.42) erklärt wird: bhaktiḥ pareśānubhavo viraktir anyatra ca. Hingebungsvoller Dienst ist so machtvoll, daß jemand, der hingebungsvollen Dienst ausführt, sofort von allen sündhaften Wünschen frei wird. Alle Wünsche in der materiellen Welt sind sündhaft, da materielle Wünsche Sinnenbefriedigung bedeuten, welche stets mit Handlungen verbunden ist, die mehr oder weniger sündhaft sind. Reine bhakti jedoch ist anyābhilāṣitā-śūnya; mit anderen Worten, sie ist frei von materiellen Wünschen, die ein Ergebnis von karma und jñāna sind. Jemand, der im hingebungsvollen Dienst verankert ist, hat keine materiellen Wünsche mehr und steht deshalb über sündhaftem Leben. Materielle Wünsche sollten vollständig beseitigt werden. Andernfalls werden, obgleich die Entsagungen, Bußen und mildtätigen Handlungen, die man vollzieht, einen zeitweilig von Sünde befreien mögen, die Wünsche wieder zum Vorschein kommen, weil das Herz unrein ist. Aus diesem Grunde wird man dann wieder sündhaft handeln und leiden müssen.

# **VERS 18**

# अज्ञानादथवा ज्ञानादुत्तमश्लोकनाम यत्। सङ्कीर्तितमघं पुंसो दहेदेघो यथानलः॥१८॥

ajñānād athavā jñānād uttamaśloka-nāma yat saṅkīrtitam aghaṁ puṁso dahed edho yathānalah

ajñānāt—aus Unwissenheit; athavā—oder; jñānāt—mit Wissen; uttamaśloka—der Höchsten Persönlichkeit Gottes: nāma—der Heilige Name: vat—das. was: sankīrtitam—gechantet: agham—Sünde: pumsah—eines Menschen: dahet—verbrennt zu Asche: edhah-trockenes Gras: vathā-so wie: analah-Feuer.

### ÜBERSETZUNG

So wie ein Feuer vertrocknetes Gras zu Asche verbrennt, verbrennt der Heilige Name des Herrn, ob er bewußt oder unbewußt gechantet wird, ohne Fehl alle Reaktionen auf jemandes sündhafte Handlungen zu Asche.

### FRI ÄLITERLING

Das Feuer tut seine Wirkung, ganz gleich, ob es von einem unschuldigen Kind entzündet wird oder von jemand, der die Wirkung des Feuers gut kennt. Wenn zum Beispiel ein Feld mit Stroh oder trockenem Gras in Brand gesetzt wird, wird das Gras zu Asche verbrannt, gleichgültig, ob ein älterer Mann, der die Kraft des Feuers kennt, den Brand entfachte oder ein Kind, das nichts darüber weiß. Ebenso mag man von der Macht wissen, die dem Chanten des Hare-Krsna-mantra innewohnt, oder nicht, doch wenn man den Heiligen Namen chantet, wird man frei von allen sündhaften Reaktionen.

#### · VFRS 19

# यथागदं वीर्यतमम्प्रयुक्तं अजानतोऽप्यात्मगुणं कुर्यान्मन्त्रोऽप्युदाहृतः।।१९।।

yathāgadam vīryatamam upayuktam yadrcchayā ajānato 'py ātma-gunam kurvān mantro 'pv udāhrtah

vathā—so wie: agadam—Medizin: vīrva-tamam—sehr machtvoll: upavuktam -richtig eingenommen; yadrcchayā-irgendwie; ajānatah-von einem Menschen mit Wissen; api-sogar; ātma-gunam-seine eigene Kraft; kuryāt-manifestiert; mantrah—der Hare-Krsna-mantra; api—auch; udāhrtah—gechantet.

## ÜBERSETZUNG

Wenn ein Mensch, der sich der Wirksamkeit einer bestimmten Medizin nicht bewußt ist, diese Medizin einnimmt oder dazu gezwungen wird, sie einzunehmen, wird sie auch ohne sein Wissen wirken, da ihre Kraft nicht vom Verständnis des Patienten abhängig ist. Ebenso wird, selbst wenn man nichts über den Wert des Chantens vom Heiligen Namen des Herrn weiß, das Chanten äußerst wirksam sein, wenn man nur, bewußt oder unbewußt, chantet.

### **ERLÄUTERUNG**

In den westlichen Ländern, in denen sich die Hare-Krsna-Bewegung verbreitet, erkennen hervorragende Gelehrte und andere nachdenkliche Menschen ihre Wirksamkeit. Dr. J. Stillson Judah zum Beispiel, ein bekannter amerikanischer Gelehrter, fühlt sich sehr zu dieser Bewegung hingezogen, weil er tatsächlich gesehen hat, daß sie drogenabhängige Hippies in reine Vaisnavas umwandelt, die freiwillig Diener Krsnas und der Menschheit werden. Noch vor wenigen Jahren wußten diese Hippies nichts vom Hare-Krsna-mantra, doch nun chanten sie ihn und werden reine Vaisnavas. Dadurch werden sie frei von allen sündhaften Tätigkeiten wie unzulässigem Geschlechtsverkehr, Berauschung, dem Essen von Fleisch und Glücksspiel. Dies ist ein praktischer Beweis für die Wirksamkeit der Hare-Krsna-Bewegung, wie sie in diesem Vers bestätigt wird. Man mag den Wert des Chantens des Hare-Krsna-mantra kennen oder auch nicht, doch wenn man ihn auf die eine oder andere Weise chantet, wird man augenblicklich geläutert, so wie iemand, der eine starke Medizin einimmt, ihre Wirkung verspürt, gleichgültig, ob er sie wissentlich oder unwissentlich nimmt.

### VERS 20

श्रीज्ञक उवाच

# त एवं सुविनिणीय धर्म भागवतं नृप। तं याम्यपाशानिर्मुच्य विप्रं मृत्योरमृमुचन् ॥२०॥

śrī-śuka uvāca ta evam suvinirnīya dharmam bhāgavatam nrpa tam yāmya-pāśān nirmucya vi pram mrt vor amūmucan

śrī-śukah uvāca-Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; te-sie (die Sendboten Śrī Vișnus); evam—somit; su-vinirnīya—vollkommen festgestellt; dharmam—wirkliche Religion; bhāgavatam-entsprechend dem hingebungsvollen Dienst; nrpa- o König; tam-ihm (Ajāmila); yāmya-pāśāt-aus der Gefangenschaft der Sendboten Yamarājas; nirmucva—befrejend; vipram—den brāhmana; mrt voh—vom Tod; amūmucan-retteten.

#### ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: Mein lieber König, nachdem die Sendboten Śrī Visnus die Prinzipien des hingebungsvollen Dienstes mit Vernunft und Argumenten in vollkommener Weise beurteilt hatten, befreiten sie den brāhmaṇa Ajāmila von den Fesseln der Yamadūtas und retteten ihn vor dem drohenden Tod.

#### **VERS 21**

## इति प्रत्युदिता याम्या दृता यात्वा यमान्तिकम् । यमराज्ञे यथा सर्वमाचचक्षुररिन्दम ॥२१॥

iti pratyuditā yāmyā dūtā yātvā yamāntikam yama-rājñe yathā sarvam ācacaksur arindama

iti—somit; pratyuditāḥ—Antwort erhalten habend (von den Sendboten Viṣṇus); yāmyāḥ—die Diener Yamarājas; dūtāḥ—die Boten; yātvā—gehend; yama-antikam—zum Reich des Yamarāja; yama-rājñe—dem König Yamarāja; yathā—angemessen; sarvam—alles; ācacakṣuḥ—in allen Einzelheiten aufgeklärt; arindama— o Bezwinger der Feinde.

#### ÜBERSETZUNG

Mein lieber Mahārāja Parīkṣit, o Bezwinger aller Feinde, nachdem die Diener Yamarājas von den Sendboten Śrī Viṣṇus Antwort erhalten hatten, begaben sie sich zu Yamarāja und berichteten ihm alles, was sich ereignet hatte.

## **ERLÄUTERUNG**

In diesem Vers ist das Wort *pratyuditāḥ* sehr bedeutsam. Die Diener Yamarājas sind so machtvoll, daß sie niemals und nirgendwo aufgehalten werden können, doch diesmal wurden sie in ihrem Versuch, einen Mann, den sie für sündvoll hielten, mit sich zu nehmen, gehindert und enttäuscht. Deshalb kehrten sie unverzüglich zu Yamarāja zurück und berichteten ihm alles, was geschehen war.

#### VERS 22

## द्विजः पाशाद्विनिर्मुक्तो गतभीः प्रकृति गतः। ववन्दे शिरसा विष्णोः किङ्करान् दर्शनोत्सवः॥२२॥

dvijaḥ pāśād vinirmukto gata-bhīḥ prakṛtiṁ gataḥ vavande śirasā viṣṇoḥ kiṅkarān darśanotsavah

dvijah—der brāhmaṇa (Ajāmila); pāśāt—aus der Schlinge; vinirmuktaḥ—befreit; gata-bhīḥ—von Furcht befreit; prakṛtim gataḥ—kam zu seinen Sinnen; vavande—erwies seine respektvollen Ehrerbietungen; śirasā—durch das Neigen seines Hauptes; viṣṇoḥ—Śrī Viṣṇus; kiṅkarān—den Dienern; darśana-utsavaḥ—sehr erfreut, sie zu sehen.

### ÜBERSETZUNG

Nachdem der brāhmana Ajāmila aus den Schlingen der Diener Yamarājas befreit worden war, kam er, nun frei von Frucht, zur Besinnung und erwies den Visnudütas augenblicklich Ehrerbietungen, indem er sein Haupt vor ihren Lotosfüßen verneigte. Er war äußerst erfreut über ihre Anwesenheit, da er gesehen hatte, wie sie sein Leben aus den Händen der Diener Yamarājas retteten.

## **FRLÄUTERUNG**

Vaisnavas sind ebenfalls Visnudūtas, da sie die Anweisungen Krsnas ausführen. Krsna liegt es sehr am Herzen, daß alle bedingten Seelen, die in der materiellen Welt verderben, sich Ihm ergeben, so daß sie vor den materiellen Qualen des gegenwärtigen Lebens und der Bestrafung in höllischen Umständen nach dem Tod bewahrt werden. Ein Vaisnava versucht deshalb, die bedingten Seelen zur Besinnung zu bringen. Diejenigen, die wie Ajāmila vom Glück begünstigt sind, werden von den Visnudūtas oder Vaisnavas gerettet und kehren daher nach Hause, zu Gott, zurück.

#### VERS 23

## महापुरुषकिङ्कराः। तत्रान्तर्दधिरेऽनघ ॥२३॥

tam vivaksum abhipretya mahāpurusa-kinkarāh sahasā paśyatas tasya tatrāntardadhire 'nagha

tam-ihn (Ajāmila); vivaksum-mit dem Wunsch zu sprechen; abhipretya-verstehend; mahāpurusa-kinkarāh—die Sendboten Śrī Visnus; sahasā—plötzlich; paśyatah tasya-während er hinblickte; tatra-dort; antardadhire-verschwanden; anagha-o sündloser Maharāja Parīksit.

#### ÜBFRSFTZUNG

O sündloser Mahārāja Parīksit, die Sendboten der Höchsten Persönlichkeit Gottes, die Visnudūtas, sahen, daß Ajāmila versuchte, etwas zu sagen, und deshalb entschwanden sie plötzlich seiner Sicht.

#### **ERLÄUTERUNG**

Die śāstras sagen:

pāpisthā ye durācārā deva-brāhmana-nindakāh apathya-bhojanās tesām akāle maranam dhruvam

"Menschen, die *pāpiṣṭha*, sehr sündvoll, und *durācāra*, unanständig oder sehr unrein in ihren Gewohnheiten sind, die gegen die Existenz Gottes sind, die Vaiṣṇavas und *brāhmaṇas* gegenüber respektlos sind und die alles mögliche essen, ist ein frühzeitiger Tod sicher."

Es heißt, daß man im Kali-yuga eine Lebensspanne von höchstens einhundert Jahren besitzt, doch je mehr die Menschen sich erniedrigen, desto mehr verringert sich ihre Lebensdauer (prāyenālpāyusah). Da Ajāmila nun von allen sündhaften Reaktionen frei war, verlängerte sich sein Leben, obgleich er eigentlich vorzeitig hätte sterben müssen. Als die Viṣṇudūtas sahen, daß Ajāmila versuchte, etwas zu ihnen zu sagen, entschwanden sie, um ihm Gelegenheit zu geben, den Höchsten Herrn zu preisen. Da all seine sündhaften Reaktionen nun vernichtet waren, war er bereit, den Herrn zu preisen. Man kann nämlich den Herrn nicht preisen, solange man nicht von allen sündhaften Tätigkeiten vollständig frei ist. Das wird von Kṛṣṇa Selbst in der Bhagavad-gītā bestätigt (7.28):

yeşâm tv anta-gatam pāpam janānām puṇya-karmaṇām te dvanda-moha-nirmuktā bhajante mām dṛḍha-vratāḥ

"Menschen, die in vorangegangenen und im gegenwärtigen Leben fromm gehandelt haben, deren sündhafte Handlungen vollständig getilgt und die von der Dualität der Illusion befreit sind, beschäftigen sich mit Entschlossenheit in Meinem Dienst."

Die Visnudūtas machten Ajāmila auf den hingebungsvollen Dienst aufmerksam, damit er sich unverzüglich darauf vorbereiten konnte, nach Hause, zu Gott, zurückzukehren. Um seine Begierde, den Herrn zu preisen, zu erhöhen, verschwanden sie, damit er in ihrer Abwesenheit Trennungsschmerz verspüren würde. Im Gefühl der Trennung ist die Lobpreisung des Herrn sehr intensiv.

#### **VERS 24-25**

अजामिलोऽप्यथाकण्यं द्तानां यमकृष्णयोः । धर्मं भागवतं शुद्धं त्रैवेद्यं च गुणाश्रयम् ॥२४॥ भक्तिमान् भगवत्याशु माहात्म्यश्रवणाद्धरेः । अनुतापो महानासीत्सारतोऽशुभमात्मनः ॥२५॥

> ajāmilo 'py athākarṇya dūtānām yama-kṛṣṇayoḥ dharmam bhāgavatam śuddham trai-vedyam ca guṇāśrayam

bhaktimān bhagavaty āśu māhātmya-śravaṇād dhareḥ

## anutāpo mahān āsīt smarato 'subham ātmanah

ajāmilaḥ—Ajāmila; api—auch; atha—danach; ākarnya—hörend; dūtānām—der Sendboten; yama-kṛṣṇayoḥ—von Yamarāja und Śrī Kṛṣṇa; dharmam—wirkliche religiöse Prinzipien; bhāgavatam—wie im Śrīmad-Bhāgavatam beschrieben, oder die Beziehung zwischen dem Lebewesen und der Höchsten Persönlichkeit Gottes betreffend; śuddham—rein; trai-vedyam—in drei Veden erwähnt; ca—auch; guṇa-āśrayam—materialistische Religion, die den Erscheinungsweisen der materiellen Natur unterworfen ist; bhakti-mān—ein reiner Gottgeweihter (von den Erscheinungsweisen der materiellen Natur gereinigt); bhagavati—der Höchsten Persönlichkeit Gottes; āśu—sofort; māhātmya—Lobpreisung des Namens, des Ruhms usw.; śravaṇāt—wegen des Hörens; hareḥ—von Śrī Hari; anutāpaḥ—bedauern; mahān—sehr groß; āsīt—dort war; smarataḥ—sich erinnernd; aśubham—all die unrühmlichen Taten; ātmanaḥ—von ihm selbst begangen.

#### ÜBERSETZUNG

Nachdem Ajāmila die Gespräche zwischen den Yamadūtas und den Viṣṇudūtas vernommen hatte, verstand er, daß die religiösen Prinzipien den drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur unterworfen sind. Diese Prinzipien werden in den drei Veden erwähnt. Er konnte auch die transzendentalen religiösen Prinzipien verstehen, die über den Erscheinungsweisen der materiellen Natur stehen und die die Beziehung zwischen dem Lebewesen und der Höchsten Persönlichkeit Gottes betreffen. Weiterhin vernahm Ajāmila die Lobpreisung des Namens, des Ruhms, der Eigenschaften und der Spiele der Höchsten Persönlichkeit Gottes. Er wurde deshalb ein vollkommen reiner Gottgeweihter. Er konnte sich auch an seine früheren sündhaften Taten erinnern, die er nun überaus bereute.

## FRIÄUTFRUNG

In der Bhagavad-gītā (2.45) sagt Śrī Krsna zu Arjuna:

traiguṇya-viṣayā vedā nistraiguṇyo bhavārjuna nirdvandvo nitya-sattva-stho niryoga-kṣema ātmavān

"Die Veden handeln hauptsächlich von den drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur. Erhebe dich über diese Erscheinungsweisen, o Arjuna. Sei transzendental zu ihnen allen. Befreie dich von allen Dualitäten und aller Sorge um Gewinn und Sicherheit, und sei im Selbst verankert."

Die vedischen Prinzipien lehren zweifellos einen allmählichen Vorgang, mit dessen Hilfe man zur spirituellen Ebene aufsteigen kann, doch wenn man zu sehr an den vedischen Prinzipien hängt, besteht nicht die Möglichkeit, sich zum spirituellen Leben zu erheben. Deshalb riet Kṛṣṇa Arjuna, hingebungsvollen Dienst auszufüh-

ren, den Vorgang transzendentaler Religion. Die transzendentale Stellung des hingebungsvollen Dienstes wird auch im Śrīmad-Bhāgavatam bestätigt (1.2.6). Sa vai pumsām paro dharmo vato bhaktir adhoksaie. Bhakti, hingebungsvoller Dienst, ist paro dharmah, transzendentaler dharma, und nicht materieller dharma. Die Menschen denken im allgemeinen, Religion sollte materieller Vorteile wegen befolgt werden. Das mag für Menschen zutreffen, die an materiellem Leben interessiert sind, doch diejenigen, denen an spirituellem Leben gelegen ist, sollten sich an paro dharmah halten, an die religiösen Prinzipien, durch die man ein Geweihter des Herrn wird (yato bhaktir adhoksaje). Die bhāgavata-Religion lehrt, daß der Herr und das Lebewesen eine ewige Beziehung zueinander haben und daß es die Pflicht des Lebewesens ist, sich dem Herrn hinzugeben. Wenn man sich auf der Ebene des hingebungsvollen Dienstes befindet, wird man von Hindernissen befreit und vollständig zufrieden (ahaituky apratihatā yayātmā suprasīdati). Nachdem Ajāmila zu dieser Ebene erhoben worden war, begann er, seine früheren materialistischen Tätigkeiten zu beklagen und den Namen, den Ruhm, die Gestalt und die Spiele der Höchsten Persönlichkeit Gottes zu preisen.

#### VERS 26

## अहो मे परमं कष्टमभूदविजितात्मनः। येन विष्ठावितं ब्रह्म वृषल्यां जायतात्मना।।२६।।

aho me paramam kaştam abhūd avijitātmanaḥ yena viplāvitam brahma vṛṣalyām jāyatātmanā

aho— o weh; me—mein; paramam—äußerst; kastam—leidvoller Zustand; abhūt—wurde; avijita-ātmanaḥ—weil meine Sinne zügellos waren; yena—durch welche; viplāvitam—vernichtet; brahma—all meine brahmanischen Eigenschaften; vṛṣalyām—durch eine śudrāṇī, eine Dienerin; jāyatā—geboren; ātmanā—von mir.

#### ÜBERSETZUNG

Ajāmila sagte: O weh, wie sehr ich mich doch dadurch erniedrigte, daß ich ein Diener meiner Sinne war! Ich fiel von meiner Stufe als ein ausreichend qualifizierter brāhmaṇa und zeugte Kinder im Schoße einer Prostituierten.

#### **FRIÄUTFRUNG**

Die Männer der höheren Klassen — die brāhmaṇas, kṣatriyas und vaisyas — zeugen keine Kinder mit Frauen niederer Klassen. Deshalb ist es in der vedischen Gesellschaft üblich, die Horoskope des Mädchens und des Jungen, die für die Heirat in Betracht kommen, zu untersuchen, um zu sehen, ob ihre Verbindung vorteilhaft ist. Die vedische Astrologie gibt Aufschluß darüber, ob jemand gemäß den drei Eigenschaften der materiellen Naur im vipra-varṇa, kṣatriya-varṇa, vaisya-varṇa oder

śūdra-varna geboren wurde. Diese Untersuchung muß durchgeführt werden, weil eine Heirat zwischen einem Jungen aus dem vipra-varna und einem Mädchen aus dem śūdra-varna unpassend ist; das Eheleben wäre sowohl für den Ehemann als auch für die Frau leidvoll. Daher sollte der Junge ein Mädchen der gleichen Kategorie heiraten. Natürlich ist dies trai-gunva, eine materielle Einschätzung nach den Veden, aber wenn der Junge und das Mädchen Gottgeweihte sind, brauchen solche Dinge nicht berücksichtigt zu werden. Ein Gottgeweihter ist transzendental, und deshalb bilden bei einer Heirat zwischen Gottgeweihten der Junge und das Mädchen eine äußerst glückliche Verbindung.

#### VFRS 27

# धिन्तां विगहितं सिद्धिद्धितं कुलकजलम्। हित्वा बालां सतीं योऽहं सुरापीमसतीमगाम् ।।२७।।

dhin mām vigarhitam sadbhir duskrtam kula-kajialam hitvā bālām satīm yo 'ham surā-pīm asatīm agām

dhik-mām-alle Verdammnis über mich; vigarhitam-verdammt; sadbhih-von ehrenhaften Menschen; duskrtam-der sündhafte Handlungen begangen hat; kulakajjalam—der die Familientradition geschändet hat; hitvā—aufgeben; bālām—eine junge Frau; satīm—keusch; vah—wer; aham—ich; surā-pīm—mit einer Frau, die es gewohnt ist, Wein zu trinken; asatīm-unkeusch; agām-ich hatte Geschlechtsverkehr.

#### ÜBERSETZUNG

O weh, alle Verdammnis über mich! Ich handelte so sündhaft, daß ich meine Familientradition schändete. Ich verließ sogar meine keusche und schöne junge Frau, um Geschlechtsverkehr mit einer gefallenen Prostituierten zu haben, die es gewohnt war, Wein zu trinken. Alle Verdammnis über mich!

## **ERLÄUTERUNG**

Dies ist die Denkweise eines Menschen, der auf dem Weg ist, ein reiner Gottgeweihter zu werden. Wenn man durch die Gnade des Herrn und des spirituellen Meisters zur Ebene des hingebungsvollen Dienstes gelangt ist, bedauert man als erstes seine früheren sündhaften Handlungen. Dies ist hilfreich für den Fortschritt im spirituellen Leben. Die Visnudūtas hatten Ajāmila Gelegenheit gegeben, ein reiner Gottgeweihter zu werden, und es ist die Pflicht eines reinen Gottgeweihten, seine früheren sündhaften Tätigkeiten der unzulässigen Sexualität, der Berauschung, des Fleischessens und des Glücksspiels zu bereuen. Man sollte nicht nur seine früheren schlechten Angewohnheiten aufgeben, sondern auch stets seine sündigen Handlungen bedauern. Das ist der Standard der reinen Hingabe.

#### VERS 28

## वृद्धावनाथौ पितरौ नान्यबन्धू तपस्विनौ । अहो मयाधुना त्यक्तावकृतज्ञेन नीचवत् ॥२८॥

vṛddhāv anāthau pitarau nānya-bandhū tapasvinau aho mayādhunā tyaktāv akṛtajñena nīcavat

vṛddhau—alt; anāthau—die keinen anderen Menschen hatten, der für sie sorgen würde; pitarau—mein Vater und meine Mutter; na anya-bandhū—die keinen anderen Freund hatten; tapasvinau—die sich großen Schwierigkeiten aussetzten; aho—o weh; mayā—von mir; adhunā—zu jenem Zeitpunkt; tyaktau—wurden aufgegeben; akṛta-jñena—undankbar; nīca-vat—wie der abscheulichste Mensch niedrigster Art.

### ÜRERSETZUNG

Mein Vater und meine Mutter waren alt und hatten keinen anderen Sohn oder Freund, der für sie sorgte. Weil ich mich nicht um sie kümmerte, lebten sie in großen Schwierigkeiten. O weh, wie ein abscheulicher Mensch niedrigster Art überließ ich sie undankbar ihrem Schicksal.

## **ERLÄUTERUNG**

Nach der vedischen Zivilisation trägt jeder die Verantwortung für die Versorgung der brāhmaṇas, der Greise, der Frauen, der Kinder und der Kühe. Das ist die Pflicht eines jeden, besonders für den Angehörigen einer höheren Gesellschaftsklasse. Weil Ajāmila Gemeinschaft mit einer Prostituierten pflegte, vernachlässigte er seine Pflichten. Da Ajāmila dies bereute, betrachtete er sich nun als äußerst gefallen.

#### VERS 29

## सोऽहं व्यक्तं पतिष्यामि नरके भृशदारुणे । धर्मघाः कामिनो यत्र विन्दन्ति यमयातनाः ॥२९॥

so 'ham vyaktam patişyāmi narake bhrśa-dāruņe dharma-ghnāḥ kāmino yatra vindanti yama-yātanāḥ

sah—eine solche Person; aham—ich; vyaktam—es ist nun klar; patiṣyāmi—wird stürzen; narake—in die Hölle; bhrśa-dārune—äußerst leidvoll; dharma-ghnāh—diejenigen, die gegen die Prinzipien verstoßen; kāminah—die zu lüstern sind; yatra—wo; vindanti—nehmen auf sich; yama-yātanāḥ—die von Yamarāja verhängten leidvollen Bedingungen.

## ÜBERSETZUNG

Es ist mir jetzt klar, daß ein sündhafter Mensch wie ich als Folge solcher Handlungen in höllische Umstände hinabgestoßen werden muß, die für diejenigen bestimmt sind, welche die religiösen Prinzipien verletzt haben, und dort den schlimmsten Leiden ausgesetzt werden muß.

#### **VERS 30**

## किमिदं खप्त आहोखित् साक्षाद् दृष्टमिहाद्भुतम् । क याता अद्य ते ये मां व्यकर्षन् पाश्चपाणयः।।३०।।

kim idam svapna āhosvit sākṣād dṛṣṭam ihādbhutam kva yātā adya te ye mām vyakarṣan pāśa-pānayah

kim—ob; idam—dies; svapne—in einem Traum; āhosvit—oder; sākṣāt—direkt; dṛṣṭam—gesehen; iha—hier; adbhutam—wunderbar; kva—wohin; yātāḥ—sind gegangen; adya—jetzt; te—sie alle; ye—die; mām—mich; vyakarṣan—zerrten; pāśa-pā-nayah—mit Stricken in ihren Händen.

### ÜBERSETZUNG

War das, was ich sah, ein Traum, oder war es Wirklichkeit? Ich sah furchterregende Gestalten mit Stricken in den Händen, die kamen, um mich gefangenzunehmen und hinwegzuschleifen. Wo sind sie hingegangen?

#### **VERS 31**

## अथ ते क गताः सिद्धाश्वत्वारश्वारुदर्शनाः । व्यामोचयन्नीयमानं बद्ध्वा पाशैरधो भ्रवः ॥३१॥

atha te kva gatāḥ siddhāś catvāraś cāru-darśanāḥ vyāmocayan nīyamānam baddhvā pāśair adho bhuvaḥ

atha—danach; te—jene Personen; kva—wohin; gatāḥ—gingen; siddhāh—befreit; catvārah—vier Personlichkeiten; cāru-darśanāḥ—äußerst schön anzusehen; vyāmo-cayan—sie befreiten; nīyamānam—mich, der ich hinweggetragen wurde; baddhvā—gefangengenommen; pāśaiḥ—mit Stricken; adhah bhuvaḥ—hinab zu den höllischen Regionen.

### ÜBERSETZUNG

Und wohin haben sich jene vier befreiten und überaus schönen Persönlichkeiten begeben, die mich aus der Gefangenschaft retteten und mich davor bewahrten, in die höllischen Regionen hinabgezerrt zu werden?

### **FRIÄUTFRUNG**

Wie wir bereits aus den Beschreibungen im Fünften Canto erfahren haben, befinden sich die höllischen Planeten in den niederen Bereichen des Universums. Deshalb werden sie als *adho bhuvah* bezeichnet. Ajāmila erkannte, daß die Yamadūtas aus diesen Bereichen stammten.

#### VERS 32

## अथापि मे दुर्भगस्य विबुधोत्तमदर्शने । भवितव्यं मङ्गलेन येनात्मा मे प्रसीदति ॥३२॥

athāpi me durbhagasya vibudhottama-daršane bhavitavyam mangalena yenātmā me prasīdati

atha—deshalb; api—obgleich; me—von mir; durbhagasya—so unglücklich; vi-budha-uttama—hervorragende Gottgeweihte; darśane—wegen des Sehens; bhavitavyam—muß es geben; mangalena—glückverheißende Tätigkeiten; yena—durch welche; ātmā—Selbst; me—mein; prasīdati—wird wirklich glücklich.

#### ÜBERSETZUNG

Ich bin gewiß höchst abscheulich und unglückselig, weil ich in einen Ozean sündhafter Tätigkeiten eintauchte, doch nichtsdestoweniger konnte ich wegen meiner früheren spirituellen Tätigkeiten jene vier hervorragenden Persönlichkeiten sehen, die kamen, um mich zu retten. Nun bin ich äußerst froh über ihren Besuch.

### **ERLÄUTERUNG**

Im Caitanya-caritāmṛta (M. 22.54) wird erklärt:

'sādhu-saṅga', 'sādhu-saṅga'—sarva-śāstre kaya lava-mātra sādhu-saṅge sarva-siddhi haya

"Gemeinschaft mit Gottgeweihten wird von allen śāstras empfohlen, denn schon durch einen Augenblick solcher Gemeinschaft kann man den Samen aller Vollkommenheit empfangen."

Am Anfang seines Lebens war Ajāmila sicherlich sehr rein gewesen, und er hatte Gemeinschaft mit Gottgeweihten und brahmanas gehabt; aufgrund dieser frommen Handlung fühlte er sich, obgleich er gefallen war, dazu bewegt, seinen Sohn Nārāvana zu nennen. Dies war gewiß auf den guten Rat zurückzuführen, der ihm im Innern von der Höchsten Persönlichkeit Gottes gegeben wurde. Wie der Herr in der Bhagavad-gītā (15.15) sagt: sarvasya cāham hrdi sannivisto mattah smrtir jñānam apohanam ca. ..Ich weile im Herzen eines jeden, und von Mir kommen Erinnerung, Wissen und Vergessen." Der Herr, der sich im Herzen eines jeden befindet, ist so gütig, daß Er, wenn man Ihm jemals einen Dienst erwiesen hat, es niemals vergißt. Deshalb gab der Herr Ajāmila eine Gelegenheit, indem Er ihn von innen her veranlaßte, seinen jüngsten Sohn Nārāvana zu nennen, so daß er voller Zuneigung ständig "Nārāyana! Nārāyana!" rufen würde und so zur Zeit seines Todes aus der furchterregendsten und gefährlichsten Situation errettet werden würde. Solchermaßen ist die Barmherzigkeit Krsnas. Guru-krsna-prasade pava bhakti-latabīja: Durch die Barmherzigkeit des guru und Krsnas empfängt man den Samen der bhakti. Diese Gemeinschaft rettet einen Gottgeweihten vor der größten Furcht. In unserer Bewegung für Krsna-Bewußtsein wandeln wir deshalb den Namen eines Gottgeweihten dergestalt um, daß er ihn an Visnu erinnert. Wenn sich der Gottgeweihte zur Zeit seines Todes an seinen eigenen Namen, wie Krsnadasa oder Govinda dasa, erinnern kann, kann er vor der größten Gefahr beschützt werden. Deshalb ist die Namensänderung zur Zeit der Einweihung von wesentlicher Bedeutung. Die Bewegung für Krsna-Bewußtsein ist so gründlich, daß sie jedem eine gute Möglichkeit gibt, sich irgendwie an Krsna zu erinnern.

### **VERS 33**

## अन्यथा म्रियमाणस्य नाशुचेर्र्वष्ठीपतेः। वैकुण्ठनामग्रहणं जिह्वा वक्तुमिहार्हति ॥३३॥

anyathā mriyamāṇasya nāśucer vṛṣalī-pateh vaikuṇṭha-nāma-grahaṇam iihvā vaktum ihārhati

anyathā—andernfalls; miryamāṇasya—von einem Menschen, dem der Tod bevorsteht; na—nicht; aśuceḥ—höchst unsauber; vṛṣalī-pateḥ—der Hälter einer Prostituierten; vaikuṇṭha—der Herr von Vaikuṇṭha; nāma-grahaṇam—das Chanten des Heiligen Namens; jihvā—die Zunge; vaktum—zu sprechen; iha—in dieser Situation; arhati—ist in der Lage.

#### ÜBERSETZUNG

Wie hätte ich, als äußerst unsauberer Freier einer Prostituierten, die Möglichkeit erhalten können, den Heiligen Namen Vaikunthapatis zu chanten, als ich im Sterben lag, wenn nicht aufgrund meines früheren hingebungsvollen Dienstes? Gewiß wäre es nicht möglich gewesen.

## **ERLÄUTERUNG**

Der Name Vaikunthapati, das heißt "der Herr der spirituellen Welt", ist nicht verschieden von dem Namen Vaikuntha. Ajāmila, der jetzt eine verwirklichte Seele war, erkannte, daß er wegen seiner früheren spirituellen Tätigkeiten im hingebungsvollen Dienst diese Gelegenheit erhalten hatte, den Heiligen Namen Vaikunthapatis in seinem schrecklichen Zustand zur Zeit des Todes zu chanten.

#### **VERS 34**

## क चाहं कितवः पापो ब्रह्मघो निरपत्रपः। क च नारायणेत्येतद्भगवन्नाम मङ्गलम्।।३४॥

kva cāham kitavaḥ pāpo brahma-ghno nirapatrapaḥ kva ca nārāyaṇety etad bhagavan-nāma mangalam

kva—wo; ca—auch; aham—ich; kitavah—ein Betrüger; pāpah—alle Sünden personifiziert; brahma-ghnah—der Töter meiner brahmanischen Kultur; nirapatrapah—schamlos; kva—wo; ca—auch; nārāyaṇa—Nārāyaṇa; iti—somit; etat—dies; bhagavat-nāma—der Heilige Name der Höchsten Persönlichkeit Gottes; mangalam—all-glückverheißend.

### ÜBERSETZUNG

Ajāmila fuhr fort: Ich bin ein schamloser Betrüger, der seine brahmanische Kultur getötet hat. In der Tat bin ich die Sünde in Person. Was ist meine Position im Vergleich zum allglückverheißenden Chanten des Heiligen Namens Śrī Nārāyaṇas?

#### **ERLÄUTERUNG**

Diejenigen, die sich der Verbreitung des Heiligen Namens Nārāyaṇas, Kṛṣṇas, durch die Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein widmen, sollten stets bedenken, in welcher Lage wir uns befanden, bevor wir kamen, und wie es jetzt ist. Wir führten ein abscheuliches Leben als Fleischesser, Trunkenbolde und Schürzenjäger, die alle Arten sündiger Handlungen begingen, doch nun ist uns die Gelegenheit gegeben worden, den Hare-Kṛṣṇa-mantra zu chanten. Deshalb sollten wir diese Gelegenheit stets zu schätzen wissen. Durch die Gnade des Herrn eröffnen wir viele Zentren, und wir sollten dieses Glück dazu nutzen, den Heiligen Namen des Herrn zu chanten und der Höchsten Persönlichkeit Gottes direkt zu dienen. Wir müssen uns über den Unterschied zwischen unserem früheren und unserem jetzigen Zustand bewußt sein und immer darauf bedacht sein, nicht von dieser erhabenen Stufe des Lebens zu fallen.

#### VERS 35

## सोऽहं तथा यतिष्यामि यतचित्तेन्द्रियानिलः। यथा न भृय आत्मानमन्धे तमसि मञ्जये ॥३५॥

so 'ham tathā yatişyāmi yata-cittendriyānilaḥ yathā na bhūya ātmānam andhe tamasi majjaye

saḥ—ein solcher Mensch; aham—ich; tathā—auf diese Weise; yatiṣyāmi—ich werde mich bemühen; yata-citta-indriya—den Geist und die Sinne kontrollierend; anilaḥ—und die inneren Lüfte; yathā—so daß; na—nicht; bhūyaḥ—wieder; ātmā-nam—meine Seele; andhe—in Finsternis; tamasi—in Unwissenheit; majjaye—ich versinke.

### ÜBERSETZUNG

Ich bin solch ein sündhafter Mensch, doch da ich jetzt diese Gelegenheit erhalten habe, muß ich meinen Geist, mein Leben und meine Sinne völlig beherrschen und mich immer im hingebungsvollen Dienst beschäftigen, auf daß ich nicht abermals in die tiefe Finsternis und Unwissenheit des materiellen Lebens stürze.

## **ERLÄUTERUNG**

Jeder von uns sollte diese Entschlossenheit besitzen. Wir sind durch die Barmherzigkeit Kṛṣṇas und des spirituellen Meisters auf eine hohe Stufe erhoben worden, und wenn wir uns daran erinnern, daß dies eine großartige Gelegenheit ist, und zu Kṛṣṇa beten, daß wir nicht erneut zu Fall kommen mögen, wird unser Leben erfolgreich sein.

#### **VFRS 36-37**

विम्रुच्य तिममं बन्धमिवद्याकामकर्मजम् । सर्वभृतसहच्छान्तो मैत्रः करुण आत्मवान् ॥३६॥ मोचये प्रस्तमात्मानं योषिन्मय्यात्ममायया। विक्रीडितो ययैवाहं क्रीडामृग इवाधमः ॥३०॥

> vimucya tam imam bandham avidyā-kāma-karmajam sarva-bhūta-suhṛc chānto maitrah karuna ātmavān

mocaye grastam ātmānam yoşin-mayyātma-māyayā vikrīdito yayaivāham krīdā-mrga ivādhamah

vimucya—frei geworden sein von; tam—jene; imam—diese; bandham—Gefangen-schaft; avidyā—aufgrund von Unwissenheit; kāma—aufgrund von lüsternen Wünschen; karma-jam—durch Tätigkeiten verursacht; sarva-bhūta—von allen Lebewesen; suhrt—Freund; śāntaḥ—sehr friedvoll; maitraḥ—freundschaftlich; karuṇaḥ—barmherzig; ātma-vān—selbstverwirklicht; mocaye—ich werde aus der Verstrikkung lösen; grastam—eingekerkert; ātmānam—meine Seele; yoşit-mayyā—in der Gestalt einer Frau; ātma-māyayā—durch die illusionierende Energie des Herrn; vikrīditaḥ—gespielt mit; yayā—durch das; eva—gewiß; aham—ich; krīdā-mṛgaḥ—ein beherrschtes Tier; iva—wie: adhamah—so gefallen.

#### ÜBERSETZUNG

Weil man sich mit dem Körper identifiziert, ist man Wünschen nach Sinnenbefriedigung unterworfen, und deshalb widmet man sich verschiedenen Arten frommer und unfrommer Handlungen. Das ist es, woraus materielle Bindung besteht. Nun werde ich mich aus meiner materiellen Gefangenschaft lösen, die von der illusionierenden Energie der Höchsten Persönlichkeit Gottes in der Gestalt einer Frau verursacht worden ist. Da ich eine zutiefst gefallene Seele bin, bin ich der illusionierenden Energie zum Opfer gefallen und gleiche nunmehr einem tanzenden Hund in den Händen einer Frau. Ich werde jetzt alle lüsternen Wünsche aufgeben und mich aus dieser Illusion befreien. Ich werde ein barmherziger, wohlmeinender Freund aller Lebewesen werden und mich stets ins Kṛṣṇa-Bewußtsein vertiefen.

## **ERLÄUTERUNG**

Dies sollte der Standard der Entschlossenheit für alle Kṛṣṇa-bewußten Menschen sein. Ein Kṛṣṇa-bewußter Mensch sollte sich aus der Gewalt māyās befreien, und er sollte mit allen anderen, die unter der Gewalt māyās leiden, Mitleid verspüren. Die Tätigkeiten der Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein sind nicht nur für einen selbst bestimmt, sondern auch für andere. Das ist die Vollkommenheit des Kṛṣṇa-Bewußtseins. Jemand, der an seiner eigenen Erlösung interessiert ist, ist im Kṛṣṇa-Bewußtsein nicht so fortgeschritten wie jemand, der Mitleid mit anderen verspürt und deshalb die Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein verbreitet. Ein solch fortgeschrittener Gottgeweihter wird niemals zu Fall kommen, denn Kṛṣṇa wird ihm besonderen Schutz gewähren. Dies ist die Summe und Substanz der Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein. Jeder ist ein Spielzeug in den Händen der illusionierenden Energie und handelt so, wie sie ihn antreibt. Man sollte zum Kṛṣṇa-Bewußtsein gelangen, sich selbst befreien und dann auch andere.

#### VERS 38

## ममाहमिति देहादौ हित्वामिध्यार्थधीर्मितम् । धास्ये मनो भगवति शुद्धं तत्कीर्तनादिभिः ॥३८॥

mamāham iti dehādau hitvāmithyārtha-dhīr matim dhāsye mano bhagavati suddham tat-kīrtanādibhih

mama—mein; aham—ich; iti—somit; deha-ādau—im Körper und in Dingen, die sich auf den Körper beziehen; hitvā—aufgebend; amithyā—nicht falsch; artha—auf Werte; dhīḥ—mit meinem Bewußtsein; matim—die Haltung; dhāsye—ich werde beschäftigen; manah—meinen Geist; bhagavati—auf die Höchste Persönlichkeit Gottes; suddham—rein; tat—Sein Name; kīrtana-ādibhiḥ—durch Chanten, Hören usw.

## ÜBERSETZUNG

Einfach weil ich in der Gemeinschaft von Gottgeweihten den Heiligen Namen des Herrn gechantet habe, ist mein Herz jetzt geläutert worden. Deshalb werde ich nicht wieder den falschen Verlockungen materieller Sinnenbefriedigung zum Opfer fallen. Nun, da ich in der Absoluten Wahrheit verankert bin, werde ich mich künftig nicht mehr mit dem Körper identifizieren. Ich werde die falschen Auffassungen von "Ich" und "Mein" aufgeben und meinen Geist auf die Lotosfüße Kṛṣṇas richten.

### **ERLÄUTERUNG**

Wie ein Lebewesen dem materiellen Daseinszustand zum Opfer fällt, wird in diesem Vers anschaulich erklärt. Am Anfang steht die fälschliche Identifikation des Körpers mit dem Selbst. Deshalb beginnt die Bhagavad-gītā mit der spirituellen Belehrung, daß man nicht der Körper ist, sondern sich im Körper befindet. Dieses Bewußtsein ist nur möglich, wenn man den Heiligen Namen Kṛṣṇas, den Hare-Kṛṣṇa-mahā-mantra, chantet und immer in der Gemeinschaft von Gottgeweihten bleibt. Dies ist das Geheimnis des Erfolges. Deshalb legen wir Nachdruck darauf, daß man den Heiligen Namen des Herrn chanten und sich von den Verunreinigungen der materiellen Welt freihalten sollte, besonders von den Verunreinigungen durch lüsterne Wünsche nach unzulässiger Sexualität, Fleischessen, Berauschung und Glücksspiel. Mit Entschlossenheit sollte man das Gelübde ablegen, diesen Prinzipien zu folgen, und so vom leidvollen Zustand des materiellen Daseins errettet werden. Die erste Notwendigkeit besteht darin, von der körperlichen Lebensauffassung frei zu werden.

#### VERS 39

जातस्रनिर्वेद: क्षणसङ्गेन गङ्गाद्वारम्रपेयाय मक्तसर्वानबन्धनः ॥३९॥

> iti jāta-sunirvedah ksana-sangena sādhusu gangā-dvāram upeyāya mukta-sarvānubandhanah

iti-somit; jāta-sunirvedah-(Ajāmila) der Loslösung von der materiellen Lebensauffassung erlangt hatte; ksana-sangena-durch einen Augenblick Gemeinschaft: sādhusu—mit Gottgeweihten: gangā-dvāram—nach Hardwar (hari-dvāra). dem Tor zu Hari (weil die Ganga dort beginnt, wird Hardwar auch ganga-dvara genannt); upe yāya—begab sich; mukta—befreit von; sarva-anubandhanah—alle Arten materieller Bindung.

#### ÜBERSETZUNG

Aufgrund eines Augenblicks der Gemeinschaft mit Gottgeweihten [den Visnudūtas löste Ajāmila sich mit Entschlossenheit von der materiellen Lebensauffassung. Auf diese Weise von allen materiellen Bindungen befreit, machte er sich sofort auf den Weg nach Hardwar.

## **FRIÄUTFRUNG**

Das Wort mukta-sarvānubandhanah deutet an, daß Ajāmila sich nach dieser Begebenheit, ohne sich um seine Frau und Kinder zu kümmern, geradewegs nach Hardwar begab, um in seinem spirituellen Leben weiteren Fortschritt zu machen. Unsere Bewegung für Krsna-Bewußtsein verfügt jetzt über Zentren in Vrndavana und Navadvīpa, so daß diejenigen, die sich vom Leben zurückziehen wollen, ob sie Gottgeweihte sind oder nicht, dort hingehen und sich mit Entschlossenheit von der körperlichen Auffassung des Lebens lösen können. Man ist willkommen, für den Rest seines Lebens an diesen heiligen Orten zu leben und durch die sehr einfache Methode des Chantens der Heiligen Namen des Herrn und das Nehmen von prasāda den höchsten Erfolg zu erreichen. So kann man nach Hause, zu Gott, zurückkehren. Wir haben kein Zentrum in Hardwar, doch Vrndavana und Srīdhama Mayapur eignen sich für Gottgeweihte besser als alle anderen Orte. Der Caitanya-Candrodaya-Tempel bietet eine gute Gelegenheit, mit Gottgeweihten Gemeinschaft zu haben. Laßt uns alle diese Gelegenheit nutzen.

#### **VERS 40**

स तिसन् देवसदन आसीनो योगमास्थितः। प्रत्याहतेन्द्रियप्रामो ययोज मन आत्मनि ।।४०।। sa tasmin deva-sadana āsīno yogam āsthitaḥ pratyāḥṛtendriya-grāmo yuyoja mana ātmani

sah—er (Ajāmila); tasmin—an jenem Ort (Hardwar); deva-sadane—in einem Viṣṇu-Tempel; āsīnah—sich befinden; yogam āsthitah—führte bhakti-yoga aus; pratyāhṛta—von allen Tätigkeiten der Sinnenbefriedigung zurückgezogen; indriya-grāmah—seine Sinne; yuyoja—er richtete; manah—den Geist; ātmani—auf das Selbst oder die Überseele, die Höchste Persönlichkeit Gottes.

### ÜBERSETZUNG

In Hardwar suchte Ajāmila Zuflucht in einem Viṣṇu-Tempel, indem er sich dem Vorgang des bhakti-yoga widmete. Er meisterte seine Sinne und stellte seinen Geist vollständig in den Dienst des Herrn.

### **FRIÄUTFRUNG**

Die Gottgeweihten, die sich der Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein angeschlossen haben, können komfortabel in unseren vielen Tempeln leben und sich im hingebungsvollen Dienst des Herrn beschäftigen. Auf diese Weise können sie den Geist und die Sinne unter Kontrolle bringen und den höchsten Erfolg im Leben erreichen. Das ist der Vorgang, wie er uns seit unvordenklichen Zeiten überliefert wird. Wir sollten aus dem Leben des Ajāmila lernen und mit Entschlossenheit das Gelübde ablegen, alles zu tun, was notwendig ist, um diesem Pfad zu folgen.

#### VFRS 41

## ततो गुणेभ्य आत्मानं वियुज्यात्मसमाधिना । युयुजे भगवद्धाम्नि ब्रह्मण्यनुभवात्मनि ॥४१॥

tato guṇebhya ātmānam viyujyātma-samādhinā yuyuje bhagavad-dhāmni brahmany anubhavātmani

tatah—danach; gunebhyah—von den Erscheinungsweisen der materiellen Natur; ātmānam—der Geist; viyujya—loslösend; ātma-samādhinā—durch völlige Beschäftigung im hingebungsvollen Dienst; yuyuje—beschäftigt; bhagavat-dhāmni—in der Form des Herrn; brahmani—die Parabrahman ist (keine Götzenverehrung); anubhava-ātmani—woran stets gedacht wird (angefangen von den Lotosfüßen und allmählich aufwärtssteigend).

## ÜBERSETZUNG

Ajāmila widmete sich völlig dem hingebungsvollen Dienst, und so löste er seinen Geist vom Vorgang der Sinnenbefriedigung und vertiefte sich vollständig in Gedanken an die Gestalt des Herrn.

### **ERLÄUTERUNG**

Wenn man die Bildgestalt Gottes im Tempel verehrt, wird der Geist ganz natürlich in Gedanken an den Herrn und Seine Gestalt vertieft sein. Es besteht kein Unterschied zwischen der Gestalt des Herrn und dem Herrn Selbst. Deshalb ist bhaktivoga das einfachste yoga-System. Yogīs versuchen, ihren Geist auf die Form der Überseele, auf Viṣṇu im Herzen, zu richten, und das gleiche Ziel wird mit Leichtigkeit erreicht, wenn der Geist in die Verehrung der Bildgestalt Gottes im Tempel vertieft ist. In jedem Tempel gibt es eine transzendentale Gestalt des Herrn, und man kann mit Leichtigkeit an diese Gestalt denken. Dadurch, daß man den Herrn während der ārati sieht, Ihm bhoga darbringt und ständig an die Bildgestalt Gottes denkt, wird man ein erstklassiger yogī. Das ist der beste Vorgang des yoga, wie von der Höchsten Persönlichkeit Gottes in der Bhagavad-gītā (6.47) bestätigt wird:

yoginām api sarveṣām mad-gatenāntarātmanā śraddhāvān bhajate yo mām sa me yuktatamo matah

"Von allen yogīs ist der am engsten mit Mir in yoga vereint, der mit starkem Glauben immer in Mir weilt und Mich im transzendentalen liebevollen Dienst verehrt, und er ist der höchste von allen."

Der erstklassige yogī ist derjenige, der seine Sinne beherrscht und sich von materiellen Tätigkeiten loslöst, indem er stets an die Gestalt des Herrn denkt.

#### **VERS 42**

# यह्यु पारतधीस्तस्मिन्नद्राक्षीत्पुरुषान् पुरः । उपलभ्योपलब्धान् प्राग् ववन्दे शिरसा द्विजः ॥४२॥

yarhy upārata-dhīs tasminn adrākṣīt puruṣān puraḥ upalabhyopalabdhān prāg vavande śirasā dvijaḥ

yarhi—als; upārata-dhīḥ—sein Geist und seine Intelligenz waren fixiert; tasmin—zu jener Zeit; adrākṣīt—hatte gesehen; puruṣān—die Personen (die Sendboten Śrī Viṣṇus); puraḥ—vor ihm; upalabhya—erhaltend; upalabhhān—die erhalten worden waren; prāk—früher; vavande—erwies Ehrerbietungen; śirasā—mit dem Kopf; dvijaḥ—der brāhmaṇa.

### ÜBERSETZUNG

Als seine Intelligenz und sein Geist auf die Gestalt des Herrn gerichtet waren, sah der brähmana Ajāmila wieder vier himmlische Persönlichkeiten vor sich. Er erkannte, daß sie dieselben waren, die er damals gesehen hatte, und so erwies er ihnen seine Ehrerbietungen, indem er sich vor ihnen verneigte.

## **ERLÄUTERUNG**

Die Visnudūtas, die Ajāmila gerettet hatten, erschienen wieder vor ihm, als sein Geist unerschütterlich auf die Gestalt des Herrn gerichtet war. Die Visnudütas hatten Ajāmila eine Zeitlang verlassen, um ihm Gelegenheit zu geben, in der Meditation über den Herrn gefestigt zu werden. Nun, da seine Hingabe gereift war, kehrten sie zurück, um ihn zu holen. Ajāmila, der erkannte, daß dieselben Visnudūtas zurückgekehrt waren, erwies ihnen seine Ehrerbietungen, indem er sich vor ihnen verneigte.

#### VFRS 43

# हित्वा कलेवरं तीर्थे गङ्गायां दर्शनादनु। सद्यः खरूपं जगृहे भगवत्पार्श्ववर्तिनाम् ॥४३॥

hitvā kalevaram tīrthe gangāyām darsanād anu sadyah svarūpam jagrhe bhagavat-pārśva-vartinām

hitvā-aufgebend; kalevaram-den materiellen Körper; tīrthe-am heiligen Ort; gangāyām—am Ufer der Gangā; darśanāt anu—nach dem Sehen; sadyah—sofort; sva-rūpam—seine ursprüngliche spirituelle Form; jagrhe—er nahm an; bhagavatpārśva-vartinām—die für einen Beigesellten des Herrn geeignet ist.

#### ÜBERSETZUNG

Als Ajāmila die Vișnudūtas erblickte, gab er seinen materiellen Körper in Hardwar am Ufer der Gangā auf. Er erlangte seinen ursprünglichen spirituellen Körper wieder, einen Körper, wie er für einen Beigesellten des Herrn angemessen war.

## FRLÄUTERUNG

Der Herr sagt in der Bhagavad-gītā (4.9):

janma karma ca me divyam evam yo vetti tattvatah tvaktvā deham punar janma naiti mām eti so 'rjuna

"Wer das transzendentale Wesen Meines Erscheinens und Meiner Taten kennt, wird, nachdem er seinen Körper verlassen hat, nicht wieder in dieser materiellen Welt geboren, sondern gelangt in Mein ewiges Reich, o Arjuna."

Es ist das Ergebnis der Vervollkommnung im Kṛṣṇa-Bewußtsein, daß man nach dem Verlassen seines materiellen Körpers sofort in seinem ursprünglichen spirituellen Körper in die spirituelle Welt versetzt wird, um ein Beigesellter der Höchsten Persönlichkeit Gottes zu werden. Manche Gottgeweihte begeben sich nach Vaikuṇṭhaloka, und andere begeben sich nach Goloka Vṛṇdāvana, um Beigesellte Kṛṣṇas zu werden

#### VERS 44

## साकं विहायसा वित्रो महापुरुषिकङ्करैः। हैमं विमानमारुह्य ययौ यत्र श्रियः पतिः॥४४॥

sākam vihāyasā vipro mahāpuruṣa-kiṅkaraiḥ haimam vimānam āruhya yayau yatra śriyah patih

sākam—zusammen; vihāyasā—auf dem Pfad am Himmel oder auf dem Luftweg; vipraḥ—der brāhmaṇa (Ajāmila); mahāpuruṣa-kiṅkaraiḥ—mit den Sendboten Śrī Viṣṇus; haimam—aus Gold; vimānam—ein Luftschiff; āruhya—besteigend; yayau—begab sich; yatra—wohin; śriyaḥ patiḥ—Śrī Viṣṇu, der Gemahl der Glücksgöttin.

## ÜBERSETZUNG

Begleitet von den Sendboten Śrī Viṣṇus, bestieg Ajāmila ein Luftschiff, das aus Gold bestand. Durch die Lüfte schwebend, begab er sich direkt zum Reich Śrī Viṣṇus, des Gemahls der Glücksgöttin.

## **ERLÄUTERUNG**

Viele Jahre lang haben materialistische Wissenschaftler versucht, zum Mond zu fliegen, und doch sind sie immer noch nicht in der Lage, ihn zu erreichen. Die spirituellen Luftschiffe von den spirituellen Planeten jedoch können einen in einer Sekunde nach Hause, zu Gott, zurückbringen. Man kann sich die Geschwindigkeit eines solchen spirituellen Flugzeugs nur vorstellen. Spirituelles ist feiner als der Geist, und jeder hat die Erfahrung gemacht, wie schnell der Geist von einem Ort zum anderen reist. Deshalb kann man sich die Geschwindigkeit der spirituellen Form vorstellen, indem man sie mit der Geschwindigkeit des Geistes vergleicht. In weniger als einem Augenblick kann ein vollkommener Gottgeweihter nach dem Verlassen seines materiellen Körpers nach Hause, zu Gott, zurückkehren.

### **VERS 45**

एवं स विष्ठावितसर्वधर्मा दास्याः पतिः पतितो गर्ह्यकर्मणा। निपात्यमानो निरये हतव्रतः सद्यो विम्रुक्तो भगवन्नाम गृह्णन् ॥४५॥

evam sa viplāvita-sarva-dharmā dāsyāḥ patiḥ patito garhya-karmaṇā nipātyamāno niraye hata-vrataḥ sadyo vimukto bhagavan-nāma gṛḥṇan

evam—auf diese Weise; saḥ—er (Ajāmila); viplāvita-sarva-dharmāḥ—der alle religiösen Prinzipien aufgab; dāsyāḥ patiḥ—der Ehemann einer Prostituierten; patitaḥ—gefallen; garhya-karmaṇā—durch das Begehen abscheulicher Handlungen; nipāt-yamānaḥ—fallend; niraye—in höllisches Leben; hata-vrataḥ—der alle seine Gelübde brach; sadyaḥ—sofort; vimuktaḥ—befreit; bhagavat-nāma—der Heilige Name des Herrn; grhṇan—chantend.

### ÜBERSETZUNG

Ajāmila war ein brāhmaṇa, der aufgrund von schlechter Gesellschaft alle brahmanische Kultur und alle religiösen Prinzipien aufgegeben hatte. Da er äußerst gefallen war, stahl er, trank er und beging andere abscheuliche Handlungen. Er hielt sich sogar eine Prostituierte. Deshalb war es ihm bestimmt, von den Sendboten Yamarājas zur Hölle fortgeschafft zu werden, aber einfach durch einen bloßen Funken des Chantens des Heiligen Namens Nārāyaṇa wurde er augenblicklich gerettet.

## **VERS 46**

नातः परं कर्मनिबन्धकृन्तनं
ग्रुग्नक्षतां तीर्थपदानुकीर्वनात्।
न यत्पुनः कर्मसु सज्जते मनो
रजस्तमोभ्यां कलिलं ततोऽन्यथा ॥४६॥

nātaḥ param karma-nibandha-kṛntanam mumukṣatām tīrtha-padānukīrtanāt na yat punaḥ karmasu sajjate mano rajas-tamobhyām kalilam tato 'nyathā na—nicht; atah—deshalb; param—bessere Mittel; karma-nibandha—die Verpflichtung, als ein Ergebnis fruchtbringender Handlungen Leiden zu ertragen; krntanam—das, was vollständig abgetrennt werden kann; mumukṣatām—von Menschen, die sich wünschen, den Krallen der materiellen Gefangenschaft zu entkommen; tīrtha-pada—über die Höchste Persönlichkeit Gottes, an deren Füßen sich alle heiligen Orte befinden; anukīrtanāt—als ständiges Chanten unter der Anleitung eines echten spirituellen Meisters; na—nicht; yat—weil; punah—wieder; karmasu—mit fruchtbringenden Tätigkeiten; sajjate—wurde angehaftet; manah—der Geist; rajah-tamobhyām—durch die Erscheinungsweisen der Leidenschaft und Unwissenheit; kalilam—verunreinigt; tatah—danach; anyathā—durch irgendwelche anderen Mittel.

#### ÜBERSETZUNG

Jemand, der sich Freiheit von materieller Bindung wünscht, sollte deshalb den Vorgang des Chantens und der Lobpreisung des Namens, des Ruhms, der Gestalt und der Spiele der Höchsten Persönlichkeit Gottes annehmen, an deren Füßen sich alle heiligen Orte befinden. Von anderen Methoden, wie fromme Buße, spekulative Wissensaneignung und Meditation im mystischen yoga, kann man nicht den rechten Segen erfahren, denn selbst nachdem man solchen Methoden gefolgt ist, wendet man sich wieder fruchtbringenden Tätigkeiten zu, da man nicht in der Lage ist, seinen Geist zu beherrschen, der durch die niederen Eigenschaften der Natur, nämlich Leidenschaft und Unwissenheit, verunreinigt ist.

## **ERLÄUTERUNG**

Die Wirklichkeit hat gezeigt, daß viele karmīs, iñānīs und vogīs, selbst nachdem sie sogenannte Vollkommenheit erreicht haben, wieder Zuneigung zu materiellen Tätigkeiten fassen. Viele sogenannte svāmīs und yogīs geben materielle Tätigkeiten auf, weil sie ihrer Ansicht nach falsch sind (jagan mithyā), aber nach einiger Zeit nehmen sie nichtsdestoweniger wieder ihre materiellen Tätigkeiten auf, indem sie Krankenhäuser und Schulen eröffnen oder andere Tätigkeiten zum Wohl der Allgemeinheit ausführen. Manchmal beteiligen sie sich an Politik, obgleich sie sich fälschlich als sannyāsīs, als Angehörige des Lebensstandes der Entsagung, ausgeben. Die vollkommene Schlußfolgerung jedoch lautet, daß man sich, wenn man wirklich wünscht, der materiellen Welt zu entkommen, dem hingebungsvollen Dienst zuwenden muß, der mit śravanam kīrtanam visnoh, dem Chanten und Hören von der Herrlichkeit des Herrn, beginnt. Die Bewegung für Krsna-Bewußtsein hat dies tatsächlich bewiesen. Viele Jugendliche in den westlichen Ländern, die drogenabhängig waren und viele andere schlechte Angewohnheiten hatten, von denen sie sich nicht lossagen konnten, gaben alle diese Neigungen auf und widmeten sich mit großer Ernsthaftigkeit dem Chanten über die Herrlichkeit des Herrn, sobald sie sich der Bewegung für Krsna-Bewußtsein anschlossen. Mit anderen Worten, dieser Vorgang ist die vollkommene Methode der Buße für Handlungen, die in rajah und tamah (Leidenschaft und Unwissenheit) ausgeführt werden. Wie im Śrīmad-Bhāgavatam (1.2.19) erklärt wird:

tadā rajas-tamo-bhāvāḥ kāma-lobhādayas ca ye ceta etair anāviddham sthitam sattve prasīdati

Als Ergebnis von rajah und tamah wird man in zunehmendem Maße lüstern und gierig, doch wenn man den Vorgang des Chantens und Hörens anwendet, gelangt man zur Ebene der Tugend und wird glücklich. Wenn man im hingebungsvollen Dienst Fortschritte macht, werden alle Zweifel, die man hegt, vollständig beseitigt (bhidyate hṛdaya-granthiś chidyante sarva-samśayāḥ). So wird der Knoten des Wunsches nach fruchtbringenden Handlungen in Stücke geschlagen.

#### **VERS 47-48**

# य एतं परमं गुह्यमितिहासमघापहम् । शृणुयाच्क्रद्धया युक्तो यश्च भक्त्यानुकीर्तयेत् ॥४७॥ न वै स नरकं याति नेक्षितो यमिकक्करैः । यद्यप्यमङ्गलो मत्यों विष्णुलोके महीयते ॥४८॥

ya etam paramam guhyam itihāsam aghāpaham śṛṇuyāc chraddhayā yukto yaś ca bhaktyānukīrtayet

na vai sa narakam yāti nekṣito yama-kiṅkaraiḥ yadyapy amaṅgalo martyo viṣnu-loke mahīyate

yaḥ—jemand, der; etam—dies; paramam—sehr; guhyam—vertraulich; itihāsam—geschichtliche Erzählung; agha-apaham—die einen von allen Reaktionen auf Sünden befreit; śṛṇuyāt—hört; śraddhayā—mit Glauben; yuktaḥ—ausgestattet; yaḥ—jemand, der; ca—auch; bhaktyā—mit großer Hingabe; anukīrtayet—wiederholt; na—nicht; vai—tatsächlich; saḥ—eine solche Person; narakam—zur Hölle; yāti—geht; na—nicht; īkṣitaḥ—wird beobachtet; yama-kiṅkaraiḥ—von den Sendboten Yamarājas; yadyapi—obgleich; amangalaḥ—unglückverheißend; martyaḥ—ein Lebewesen mit einem materiellen Körper; viṣṇu-loke—in der spirituellen Welt; mahīyate—wird begrüßt und respektvoll empfangen.

#### ÜBERSETZUNG

Weil diese sehr vertrauliche geschichtliche Erzählung die Kraft besitzt, alle sündhaften Reaktionen zu besiegen, ist jemand, der sie mit Glauben und Hingabe hört oder beschreibt, nicht mehr zu höllischem Leben ver-

dammt, gleichgültig, ob er einen materiellen Körper hat und wie sündhaft er gewesen sein mag. In der Tat nähern sich die Yamadūtas, die die Anweisungen Yamarājas ausführen, einem solchen Menschen nicht einmal, um ihn zu sehen. Nachdem er seinen Körper aufgegeben hat, kehrt er nach Hause, zu Gott, zurück, wo er sehr respektvoll empfangen und verehrt wird.

#### **VERS 49**

# म्रियमाणो हरेर्नाम गृणन् पुत्रोपचारितम्। अजामिलोऽप्यगाद्धाम किस्रुतः श्रद्धया गृणन्॥४९॥

mriyamāṇo harer nāma gṛṇan putropacāritam ajāmilo 'py agād dhāma kim uta śraddhayā gṛṇan

mriyamāṇaḥ—zur Zeit des Todes; hareḥ nāma—den Heiligen Namen Haris; gṛṇan—chantend; putra-upacāritam—seinen Sohn meinend; ajāmilaḥ—Ajāmila; api—sogar; agāt—gingen; dhāma—in die spirituelle Welt; kim uta—ganz zu schweigen von; śraddhayā—mit Glauben und Liebe; gṛṇan—chantend.

## ÜBERSETZUNG

Als Ajāmila sich zur Zeit des Todes in Not befand, chantete er den Heiligen Namen des Herrn, und obgleich mit dem Chanten sein Sohn gemeint war, kehrte er dennoch nach Hause, zu Gott, zurück. Wenn daher jemand gläubig und ohne Vergehen den Heiligen Namen des Herrn chantet, wie kann es da einen Zweifel daran geben, daß er zu Gott zurückkehren wird?

## **ERLÄUTERUNG**

Zur Zeit des Todes gerät man mit Sicherheit in Verwirrung, weil die Körperfunktionen in Unordnung geraten. Zu dieser Zeit ist man, obgleich man sein Leben lang das Chanten des Heiligen Namens des Herrn praktiziert hat, vielleicht nicht in der Lage, den Hare-Kṛṣṇa-mantra deutlich zu chanten. Nichtsdestoweniger empfängt ein solcher Mensch alle Segnungen des Chantens des Heiligen Namens. Warum sollten wir also, solange der Körper noch tüchtig ist, nicht den Heiligen Namen des Herrn laut und deutlich chanten? Wenn man das tut, ist es gut möglich, daß man sogar zur Zeit des Todes in der Lage sein wird, den Heiligen Namen des Herrn mit Liebe und Glauben zu chanten. Abschließend ist zu sagen, daß es jemandem, der den Heiligen Namen des Herrn ständig chantet, ohne Zweifel garantiert ist, nach Hause, zu Gott, zurückzukehren.

## ZUSÄTZLICHE ANMERKUNG ZU DIESEM KAPITEL:

Śrīla Viśvanātha Cakravartī Thākuras Kommentar zu Vers neun und zehn dieses Kapitels bildet einen Dialog, der sich darauf bezieht, wie man einfach durch das Chanten des Heiligen Namens des Herrn von allen sündhaften Reaktionen frei werden kann.

Jemand mag sagen: "Man mag vielleicht gelten lassen, daß man durch das Chanten des Heiligen Namens des Herrn von allen Reaktionen des sündhaften Lebens befreit wird. Wenn man jedoch in vollem Bewußtsein nicht nur einmal, sondern viele, viele Male sündhafte Handlungen begeht, ist man nicht in der Lage, sich von den Reaktionen solcher Sünden zu befreien, selbst wenn man zwölf Jahre oder mehr dafür Buße tut. Wie ist es dann möglich, daß man schon durch einmaliges Chanten des Heiligen Namens des Herrn sofort von den Reaktionen solcher Sünden befreit wird?"

Śrīla Viśvanātha Cakravartī Ṭhākura anwortet, indem er Vers neun und zehn dieses Kapitels zitiert: "Das Chanten des Heiligen Namens Śrī Viṣṇus ist der beste Vorgang der Buße für einen Dieb, der Gold oder andere Wertgegenstände gestohlen hat, für einen Trunkenbold, der einen Freund oder Verwandten betrügt, für jemand, der einen brāhmaṇa tötet, und für jemand, der mit der Frau seines guru oder eines anderen Höhergestellten eine sexuelle Verbindung eingeht. Dies ist auch die beste Methode der Buße für jemand, der Frauen, den König oder seinen Vater ermordet, für jemand, der Kühe schlachtet, und für alle anderen sündhaften Menschen. Einfach durch das Chanten des Heiligen Namens Śrī Viṣṇus vermögen solche sündhaften Menschen die Aufmerksamkeit des Höchsten Herrn auf sich zu ziehen, der Seinerseits denkt: "Weil dieser Mensch Meinen Heiligen Namen gechantet hat, ist es Meine Pflicht, ihm Schutz zu gewähren."

Man kann durch das Chanten des Heiligen Namens für sein sündhaftes Leben büßen und alle sündhaften Reaktionen überwinden, doch das wird eigentlich nicht Buße genannt. Gewöhnliche Buße kann einen sündhaften Menschen zeitweilig beschützen, doch sie säubert sein Herz nicht vollständig von dem tiefverwurzelten Wunsch, sündhafte Handlungen zu begehen. Deshalb ist Buße nicht so machtvoll wie das Chanten des Heiligen Namens des Herrn. In den sästras wird gesagt, daß der Herr einen Menschen, der nur einmal den Heiligen Namen chantet und sich den Lotosfüßen des Herrn völlig hingibt, sofort als Seinen Schützling betrachtet und bereit ist, ihm jeden Schutz zu gewähren. Dies wird von Śrīdhara Svāmī bestätigt. Daher sandte der Herr, als Ajāmila sich in großer Gefahr befand, da er von den Sendboten Yamarājas hinweggeführt werden sollte, augenblicklich Seine persönlichen Diener, um ihn zu beschützen, und weil Ajāmila von allen sündhaften Reaktionen frei war, verteidigten die Viṣṇudūtas ihn mit ihren Worten.

Ajāmila nannte seinen Sohn Nārāyaṇa, und weil er den Jungen sehr liebte, rief er ihn immer wieder. Obgleich er jedoch seinen Sohn rief, war der Name selbst machtvoll, da der Name Nārāyaṇa nicht vom Höchsten Herrn Nārāyaṇa verschieden ist. Als Ajāmila seinen Sohn Nārāyaṇa nannte, wurden alle Reaktionen seines sündhaften Lebens aufgehoben. Und als er fortfuhr, seinen Sohn zu rufen, und so den Heiligen Namen Nārāyaṇas Tausende von Malen chantete, machte er tatsächlich unbewußten Fortschritt im Krsna-Bewußtsein.

Man mag einwenden: "Wenn Ajāmila ständig den Namen Nārāyanas chantete, wie war es dann für ihn möglich, mit einer Prostituierten zusammenzubleiben und an Wein zu denken?" Durch seine sündhaften Handlungen brachte er immer wieder Leid über sich, und deshalb mag man vielleicht sagen, daß sein letztes Chanten von Nārāvana die Ursache seiner Befreiung war. Dieses Chanten iedoch wäre ein nāmaaparādha gewesen. Nāmno balād yasya hi pāpa-buddhih: Jemand, der weiter sündhaft handelt und versucht, seine Sünden durch das Chanten des Heiligen Namens des Herrn aufzuheben, ist ein nāma-aparādhī, ein Frevler gegen den Heiligen Namen. Als Erwiderung läßt sich sagen, daß Ajāmilas Chanten nicht frevlerisch war, da er den Namen Nārāyaņas nicht mit der Absicht chantete, seine Sünden aufzuheben. Er wußte weder, daß er sündhaften Handlungen verfallen war, noch wußte er, daß sein Chanten des Namens Nārāyana sie aufhob. Deshalb beging er kein nāmaaparādha, und sein wiederholtes Chanten des Heiligen Namens Nārāvana, als er seinen Sohn rief, ist als reines Chanten zu bezeichnen. Wegen dieses reinen Chantens sammelte Ajāmila unbewußt die Ergebnisse von bhakti an. Tatsächlich wäre schon sein erstes Ausrufen des Heiligen Namens ausreichend gewesen, alle sündhaften Reaktionen seines Lebens zu vernichten. Als ein logisches Beispiel läßt sich anführen, daß ein Feigenbaum nicht von einem Augenblick zum anderen Früchte hervorbringt, daß man jedoch nach einer gewissen Zeit die Früchte ernten kann. Ebenso wuchs Ajāmilas hingebungsvoller Dienst nach und nach, und deshalb beeinflußten ihn keine Reaktionen, obgleich er sehr sündige Handlungen beging. In den sästras wird gesagt: Wenn jemand den Heiligen Namen des Herrn auch nur einmal chantet, werden die Reaktionen seines vergangenen, gegenwärtigen und zukünftigen Lebens ihn nicht beeinträchtigen. Um ein weiteres Beispiel anzuführen: Wenn man einer Schlange die Giftzähne zieht, rettet dies die zukünftigen Opfer der Schlange vor den Wirkungen des Giftes, selbst wenn die Schlange mehrere Male zubeißt. Ebenso ist ein Gottgeweihter ewig beschützt, wenn er den Heiligen Namen auch nur einmal ohne Vergehen chantet. Er braucht nur abzuwarten, bis die Ergebnisse im Laufe der Zeit heranreifen.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 2. Kapitel im Sechsten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Ajāmilas Rettung durch die Viṣṇudūtas".

## Yamarāja unterweist seine Sendboten

Wie in diesem Kapitel erzählt wird, wandten sich die Yamadūtas an Yamarāja, der sehr ausführlich den bhāgavata-dharma, das religiöse Prinzip des hingebungsvollen Dienstes, erläuterte. Damit stellte Yamarāja die Yamadūtas zufrieden, die sehr enttäuscht gewesen waren. Yamarāja sagte: "Obgleich Ajāmila nach seinem Sohn rief, chantete er den Heiligen Namen des Herrn, Nārāyaṇas, und einfach durch eine kurze Berührung mit dem Chanten des Heiligen Namens erlangte er sofort die Gemeinschaft der Diener Śrī Viṣṇus, die ihn vor eurem Versuch, ihn gefangenzunehmen, beschützten. Das ist völlig in Ordnung. Es ist eine Tatsache, daß selbst ein chronisch sündhafter Mensch, der den Heiligen Namen des Herrn chantet, selbst wenn es nicht völlig ohne Vergehen geschieht, keine weitere materielle Geburt mehr annehmen muß."

Durch das Chanten des Heiligen Namens des Herrn war Ajāmila vier Sendboten Śrī Viṣṇus begegnet. Sie sahen sehr schön aus und waren herbeigeeilt, um ihn zu retten. Yamarāja beschrieb daraufhin die Viṣṇudūtas: "Alle Viṣṇudūtas sind reine Geweihte des Herrn, der Höchsten Persönlichkeit bezüglich der Schöpfung, Erhaltung und Vernichtung der kosmischen Manifestation. Weder König Indra, Varuṇa, Śiva, Brahmā und die sieben rṣis noch ich selbst können die transzendentalen Taten des Höchsten Herrn verstehen, der in Sich Selbst vollkommen und jenseits der Reichweite materieller Sinne ist. Niemand kann mit materiellen Sinnen über Ihn Erkenntnis erlangen. Der Herr, der Meister der illusionierenden Energie, besitzt transzendentale Eigenschaften, die dem Glück eines jeden dienen, und Seine Geweihten besitzen die gleichen Vorzüge. Die Gottgeweihten, die nur daran interessiert sind, die gefallenen Seelen aus der materiellen Welt zu befreien, nehmen anscheinend an verschiedenen Orten in der materiellen Welt Geburt, um die bedingten Seelen zu retten. Wenn jemand irgendwie am spirituellen Leben interessiert ist, beschützen ihn die Geweihten des Herrn auf vielerlei Arten."

Yamarāja fuhr fort: "Die Essenz des sanātana-dharma, der ewigen Religion, ist äußerst vertraulich. Niemand außer dem Herrn Selbst kann dieses vertrauliche religiöse System der menschlichen Gesellschaft vermitteln. Nur durch die Barmherzigkeit des Herrn kann dieses transzendentale System der Religion von Seinen reinen Geweihten verstanden werden, insbesondere von den zwölf mahājanas — Brahmā, Nārada Muni, Śiva, den Kumāras, Kapila, Manu, Prahlāda, Janaka, Bhīṣma, Bali, Śukadeva Gosvāmī und von mir. Andere sachkundige Gelehrte, angeführt von Jaimini, sind fast immer von der illusionierenden Energie bedeckt, und deshalb fühlen sie sich mehr oder weniger zur blumigen Sprache der drei Veden, nämlich Rg. Yajur und Sāma, die auch als travī bezeichnet werden, angezogen. Statt reine Gottgeweihte zu werden, sind Menschen, die sich von den blumigen Worten dieser drei Veden bezaubern lassen, an den vedischen Ritualzeremonien interessiert. Sie können nicht die Herrlichkeit des Chantens des Heiligen Namens des Herrn verstehen. Intelligente Menschen jedoch wenden sich dem hingebungsvollen Dienst des Herrn zu. Wenn

sie den Heiligen Namen des Herrn ohne Vergehen chanten, sind sie nicht mehr meinen Gesetzen unterworfen. Wenn sie durch Zufall eine sündhafte Handlung begehen, werden sie durch den Heiligen Namen des Herrn beschützt, denn das ist es, woran sie interessiert sind. Die vier Waffen des Herrn, besonders die Keule und das Sudarsana-cakra, gewähren den Gottgeweihten jederzeit Schutz. Jemand, der ohne Falschheit den Heiligen Namen des Herrn chantet, hört oder sich an ihn erinnert oder dem Herrn Gebete oder Ehrerbietungen darbringt, wird die Vollkommenheit erreichen, wohingegen selbst ein gelehrter Mensch in die Hölle geschickt werden kann, wenn es ihm an hingebungsvollem Dienst fehlt."

Nachdem Yamarāja auf diese Weise den Ruhm des Herrn und Seiner Geweihten beschrieben hat, erklärt Śukadeva Gosvāmī noch ausführlicher die Kraft, die dem Chanten des Heiligen Namens innewohnt, und die Nutzlosigkeit, vedische Ritualzeremonien und fromme Handlungen als Buße auszuführen.

### VERS 1

श्रीराजोवाच

निशम्य देवः स्वभटोपवर्णितं

प्रत्याह किं तानपि धर्मराजः।

एवं हताज्ञो विहतान्मुरारेनैंदेशिकेर्यस्य वशे जनोऽयम्।।१।।

śrī-rājovāca niśamya devaḥ sva-bhaṭopavarṇitaṁ pratyāha kiṁ tān api dharmarājaḥ evaṁ hatājño vihatān murārer naideśikair yasya vaśe jano 'yam

śrī-rājā uvāca—der König sagte; niśamya—nach dem Hören; devaḥ—Yamarāja; sva-bhaṭa—von seinen Dienern; upavarnitam—die Erklärungen; pratyāha—erwiderte; kim—was; tān—ihnen; api—auch; dharma-rājaḥ—Yamarāja, der Oberaufseher des Todes und der Richter der religiösen und irreligiösen Handlungen; evam—somit; hata-ājñaḥ—dessen Befehl verhindert wurde; vihatān—die besiegt wurden; murāreḥ naideśikaiḥ—von den Sendboten Murāris, Śrī Kṛṣṇas; yasya—von wem; vaśe—unter dem Zwang; janaḥ ayam—alle Menschen der Welt.

#### ÜBERSETZUNG

König Parīkşit sagte: O mein Herr, o Śukadeva Gosvāmī, Yamarāja ist der Meister aller Lebewesen in bezug auf ihre religiösen und irreligiösen Handlungen, und doch wurde sein Befehl zunichte gemacht. Was erwiderte er, als seine Diener, die Yamadūtas, von ihrer Niederlage durch die Viṣṇudūtas berichteten, die sie davon abgehalten hatten, Ajāmila gefangenzunehmen?

## **ERLÄUTERUNG**

Śrīla Viśvanātha Cakravartī Ṭhākura sagt, daß die Viṣṇudūtas mit ihren Erklärungen die Yamadūtas besiegten, obgleich die Erklärungen der Yamadūtas vollständig durch vedische Prinzipien unterstützt wurden. Dies wurde von Yamarāja selbst bestätigt.

### VERS 2

यमस्य देवस्य न दण्डभङ्गः कुतश्चनर्षे श्रुतपूर्वे आसीत्। एतन्मुने वृश्चति लोकसंशयं न हि त्वदन्य इति मे विनिश्चितम्।। २॥

yamasya devasya na daṇḍa-bhaṅgaḥ kutaścanarṣe śruta-pūrva āsīt etan mune vṛścati loka-saṁśayaṁ na hi tvad-anya iti me viniścitam

yamasya—von Yamarāja; devasya—der Halbgott, der für die Beurteilung zuständig ist; na—nicht; daṇḍa-bhaṅgaḥ—der Verstoß gegen die Anordnung; kutaścana—von irgendwo; ṛṣe— o großer Weiser; śruta-pūrvaḥ—hörten vorher; āsīt—war; etat—dies; mune— o großer Weiser; vṛścati—kann beseitigen; loka-saṁśayam—den Zweifel der Menschen; na—nicht; hi—in der Tat; tvat-anyaḥ—jemand anders als du; iti—somit; me—von mir; viniścitam—geschlußfolgert.

#### ÜBERSETZUNG

O großer Weiser, niemals zuvor hat irgend jemand davon gehört, daß gegen eine Anweisung Yamarājas verstoßen worden ist. Deshalb meine ich, daß die Menschen daran zweifeln werden, und niemand außer dir kann diese Zweifel beseitigen. Da dies meine feste Überzeugung ist, erkläre gütigerweise die Gründe für diese Geschehnisse.

#### VFRS 3

श्रीशुक उवाच भगवत्पुरुषे राजन् याम्याः प्रतिहतोद्यमाः । पति विज्ञापयामासुर्यमं संयमनीपतिम् ॥ ३॥

> śrī-śuka uvāca bhagavat-puruṣai rājan yāmyāḥ pratihatodyamāḥ

4

## patim vijñāpayām āsur yamam samyamanī-patim

śrī-śukah uvāca—Śukadeva Gosvāmī sagte; bhagavat-puruṣaih—von den Sendboten des Herrn, den Viṣṇudūtas; rājan— o König; yāmyāh—die Sendboten Yamarājas; pratihata-udyamāḥ—deren Bemühungen vereitelt wurden; patim—ihr Meister; vijñāpayām āsuh—mitgeteilt; yamam—Yamarāja; samyamanī-patim—dem Herrn der Stadt Samyamanī.

### ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī erwiderte: Mein lieber König, als die Sendboten Yamarājas von den Sendboten Viṣṇus gehindert und besiegt worden waren, wandten sie sich an ihren Meister, den Herrscher von Samyamanī-purī und Meister der Sündhaften, um ihm von diesem Vorfall zu berichten.

### **VERS 4**

## यमदूता ऊचुः कति सन्तीह शास्तारो जीवलोकस्य वै प्रभो । त्रैविष्यं कुर्वतः कर्म फलाभिन्यक्तिहेतवः ॥ ४॥

yamadūtā ūcuḥ kati santīha śāstāro jīva-lokasya vai prabho trai-vidhyam kurvataḥ karma phalābhivyakti-hetavaḥ

yamadūtāh ūcuḥ—die Sendboten Yamarājas sagten; kati—wie viele; santi—es gibt; iha—in dieser Welt; sāstārah—Verwalter oder Herrscher; jīva-lokasya—dieser materiellen Welt; vai—in der Tat; prabho— o Meister; trai-vidhyam—unter den drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur; kurvataḥ—vollziehend; karma—Tätigkeiten; phala—der Ergebnisse; abhivyakti—der Manifestation; hetavaḥ—verursacht.

#### ÜBERSETZUNG

Die Yamadūtas sagten: Lieber Herr, wie viele Kontrollierende oder Herrscher gibt es in dieser materiellen Welt? Wie viele Ursachen sind verantwortlich für das Sichtbarwerden der verschiedenen Ergebnisse von Handlungen, die unter dem Einfluß der drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur [sattva-guṇa, rajo-guṇa und tamo-guṇa] ausgeführt wurden?

### **ERLÄUTERUNG**

Śrīla Viśvanātha Cakravartī Ṭhākura erklärt, daß die Yamadūtas, die Sendboten Yamarājas, so enttäuscht waren, daß sie ihren Meister geradezu im Zorn fragten, ob

es viele andere Meister außer ihm gebe. Darüber hinaus hatten die Yamadūtas, weil sie besiegt worden waren und ihr Meister sie nicht beschützen konnte, gute Lust zu sagen, daß es nicht notwendig sei, einem solchen Meister zu dienen. Wenn ein Diener die Anweisung seines Meisters nicht ausführen kann, ohne eine Niederlage zu erleiden, was ist der Nutzen, einem solch machtlosen Meister zu dienen?

#### **VERS 5**

# यदि स्युर्बहवो लोके शास्तारो दण्डधारिणः । कस्य स्थातां न वा कस्य मृत्युश्रामृतमेव वा ॥ ५ ॥

yadi syur bahavo loke śāstāro daṇḍa-dhāriṇaḥ kasya syātāṁ na vā kasya mṛtyuś cāmṛtam eva vā

yadi—wenn; syuḥ—es gibt; bahavaḥ—viele; loke—in dieser Welt; śāstāraḥ—Herrscher oder Kontrollierende; daṇḍa-dhāriṇaḥ—welche die sündhaften Menschen bestrafen; kasya—von dem; syātām—es mag geben; na—nicht; vā—oder; kasya—von dem; mṛṭyuḥ—Leid oder Unglück; ca—und; amṛṭam—Freude; eva—gewiß; vā—oder.

### ÜBERSETZUNG

Wenn es in diesem Universum viele Herrscher und Richter gibt, die sich über Strafe und Belohnung uneinig sind, werden ihre gegensätzlichen Handlungen einander aufheben, und niemand wird bestraft oder belohnt werden. Andernfalls, wenn ihre gegensätzlichen Handlungen es nicht vermögen, einander aufzuheben, wird ein jeder sowohl zu bestrafen als auch zu belohnen sein.

## **ERLÄUTERUNG**

Weil die Yamadūtas bei der Ausführung von Yamarājas Befehl nicht erfolgreich gewesen waren, zweifelten sie, ob Yamarāja tatsächlich die Macht habe, die Sündhaften zu bestrafen. Obwohl sie versucht hatten, Ajāmila gemäß Yamarājas Befehl gefangenzunehmen, war ihnen aufgrund des Befehls einer höheren Autorität kein Erfolg beschieden. Deshalb waren sie sich nicht sicher, ob es viele Autoritäten gebe oder nur eine. Wenn es viele Autoritäten gäbe, die verschiedene Urteile fällten, welche einander möglicherweise widersprächen, könnte jemand zu Unrecht bestraft oder zu Unrecht belohnt werden, oder er wäre überhaupt nicht mehr zu bestrafen oder zu belohnen. Nach unseren Erfahrungen in der materiellen Welt kann jemand, der an einem Gerichtshof bestraft wird, bei einem anderen Berufung einlegen. Damit kann der gleiche Mensch, je nach den verschiedenen Urteilen, entweder bestraft oder belohnt werden. Im Gesetz der Natur oder am Gerichtshof der Höchsten Persönlichkeit Gottes jedoch kann es keine solch widersprüchlichen Urteile geben. Die Richter und ihre Urteile müssen frei von Widersprüchen sein. Tatsächlich befand

sich Yamarāja im Fall von Ajāmila in einer sehr unangenehmen Situation, weil die Yamadūtas zu Recht versucht hatten, Ajāmila gefangenzunehmen, jedoch von den Viṣṇudūtas daran gehindert wurden. Obgleich Yamarāja unter diesen Umständen sowohl von den Viṣṇudūtas als auch von den Yamadūtas beschuldigt wurde, ist er in seiner Rechtsprechung vollkommen, da er von der Höchsten Persönlichkeit Gottes ermächtigt ist. Deshalb wird er erklären, was seine wirkliche Stellung ist und wie jeder vom höchsten Kontrollierenden, der Höchsten Persönlichkeit Gottes, beherrscht wird.

#### VERS 6

## किन्तु शास्त्वहुत्वे साद्धहूनामिह कर्मिणाम्। शास्त्रत्वमुण्चारो हि यथा मण्डलवर्तिनाम्।। ६।।

kintu śāstṛ-bahutve syād bahūnām iha karmiṇām śāstṛtvam upacāro hi yathā manḍala-vartinām

kintu—aber; śāstr—der Regierenden oder Richter; bahutve—in der Mehrzahl; syāt—es mag geben; bahūnām—von vielen; iha—in dieser Welt; karminām—Menschen, die Handlungen ausführen; śāstrtvam—Abteilungsleitung; upacārah—Verwaltung; hi—in der Tat; yathā—so wie; mandala-vartinām—der Abteilungsleiter.

#### ÜBERSETZUNG

Die Yamadūtas fuhren fort: Da es viele verschiedene karmīs oder Arbeiter gibt, mag es verschiedene Richter oder Herrscher geben, die über sie urteilen, doch genauso, wie ein zentraler Herrscher viele Teilherrscher kontrolliert, muß es einen höchsten Kontrollierenden geben, der alle Richter anleitet.

## **ERLÄUTERUNG**

In einer Regierung mag es verschiedene Abteilungen mit Beamten geben, die unter den verschiedenen Menschen Recht sprechen, doch das Gesetz muß eins sein, und dieses zentrale Gesetz muß jeden beherrschen. Die Yamadūtas konnten sich nicht vorstellen, daß zwei Richter im gleichen Fall zwei verschiedene Urteile fällen, und deshalb wollten sie wissen, wer der zentrale Richter sei. Die Yamadūtas waren sich sicher, daß Ajāmila ein äußerst sündiger Mensch war, doch obschon Yamarāja ihn bestrafen wollte, verziehen ihm die Viṣṇudūtas. Dies war eine verwirrende Situation, und die Yamadūtas wollten, daß Yamarāja sie kläre.

#### VERS 7

# अतस्त्वमेको भृतानां सेश्वराणामधीश्वरः। शास्ता दण्डधरो नृणां ग्रुभाग्रुभविवेचनः॥७॥

atas tvam eko bhūtānām seśvarāṇām adhīśvaraḥ śāstā daṇḍa-dharo nṛṇām śubhāśubha-vivecanaḥ

atah—solchermaßen; tvam—dich; ekah—eins; bhūtānām—von allen Lebewesen; sa-īśvarāṇām—einschließlich aller Halbgötter; adhīśvaraḥ—der höchste Meister; śā-stā—der höchste Herrscher; daṇḍa-dharaḥ—der höchste Verwalter der Strafgewalt; nṛṇām—der menschlichen Gesellschaft; śubha-aśubha-vivecanaḥ—der zwischen glückbringend und unheilvoll unterscheidet.

## ÜBERSETZUNG

Der höchste Richter muß einer sein, nicht viele. Nach unserem bisherigen Verständnis bist du dieser höchste Richter, und sogar die Halbgötter unterliegen deiner Gerichtsbarkeit. Wir waren der Auffassung, du seist der Meister aller Lebewesen, die höchste Autorität, die zwischen den frommen und unfrommen Handlungen aller Lebewesen unterscheidet.

#### **VERS 8**

# तस्य ते विहितो दण्डो न लोके वर्ततेऽधुना। चतुर्भिरद्भुतैः सिद्धैराज्ञा ते वित्रलम्भिता।। ८॥

tasya te vihito daṇḍo na loke vartate 'dhunā caturbhir adbhutaiḥ siddhair ājñā te vipralambhitā

tasya—von dem Einfluß; te—von dir; vihitah—verhängt; dandah—Strafe; na—nicht; loke—in dieser Welt; vartate—existiert; adhunā—jetzt; caturbhih—von vier; adbhutaih—sehr wunderbar; siddhaih—vollkommene Persönlichkeiten; ājñā—die Anweisung; te—deine; vipralambhitā—setzten sich hinweg.

## ÜBERSETZUNG

Doch nun sehen wir, daß die unter deiner Autorität verhängte Strafe nicht länger wirksam ist, da vier wunderbare und vollkommene Persönlichkeiten sich über deinen Befehl hinweggesetzt haben.

## **ERLÄUTERUNG**

Die Yamadūtas hatten unter dem Eindruck gestanden, daß Yamarāja als einzige Person für die Rechtsprechung zuständig sei. Sie waren vollständig davon überzeugt gewesen, daß niemand sich seinen Urteilen widersetzen könne, doch nun hatten, zu ihrer Überraschung, die vier wunderbaren Persönlichkeiten aus Siddhaloka seinem Befehl zuwidergehandelt.

#### VERS 9

## नीयमानं तवादेशादसाभिर्यातनागृहान्। ज्यामोचयन् पातिकनं छिच्चा पाशान् प्रसद्ध ते।। ९।।

nīyamānam tavādešād asmābhir yātanā-gṛhān vyāmocayan pātakinam chittvā pāšān prasahya te

nīyamānam—gebracht; tava-ādeśāt—auf deine Anweisung hin; asmābhiḥ—von uns; yātanā-gṛhān—zu den Folterkammern, den höllischen Planeten; yyāmocayan—befreit; pātakinam—der sündhafte Ajāmila; chittvā—zertrennend; pāśān—die Stricke; prasahya—mit Gewalt; te—sie.

### ÜBERSETZUNG

Wir waren im Begriff, den höchst sündvollen Ajāmila deinen Anweisungen gemäß zu den höllischen Planeten zu bringen, als jene wunderschönen Persönlichkeiten aus Siddhaloka gewaltsam den Knoten der Stricke zertrennten, mit denen wir ihn gefangengenommen hatten.

## **ERLÄUTERUNG**

Śrīla Viśvanātha Cakravartī Ṭhākura bemerkt, daß die Yamadūtas die Viṣṇudūtas vor Yamarāja bringen wollten. Falls Yamarāja dann die Viṣṇudūtas hätte bestrafen können, wären die Yamadūtas zufrieden gewesen.

#### VERS 10

# तांस्ते वेदितुमिच्छामो यदि नो मन्यसे क्षमम्। नारायणेत्यभिहिते मा भैरित्याययुर्द्धतम्।।१०॥

tāms te veditum icchāmo yadi no manyase kşamam nārāyaņety abhihite mā bhair ity āyayur drutam

tān-über sie; te-von dir; veditum-zu wissen; icchāmaḥ-wir wünschen; yadi -falls: nah-für uns: man vase-du denkst: ksamam-geeignet: nārā vana-Nārā vana; iti—somit; abhihite—ausgesprochen; mā—nicht; bhaih—Furcht; iti—somit; āyayuh -sie erreichten: drutam-sehr hald.

### ÜBERSETZUNG

Sobald der sündhafte Ajāmila den Namen Nārāyana aussprach, nahten augenblicklich diese vier schönen Männer und beruhigten ihn, indem sie sagten: "Fürchte dich nicht! Fürchte dich nicht!" O Herr, wir wollen etwas von dir über sie erfahren. Wenn du denkst, wir seien in der Lage, sie zu verstehen, beschreibe uns gütigerweise, wer sie sind.

### **FRIÄUTFRUNG**

Die Sendboten Yamarājas, die wegen der Niederlage, die ihnen die Visnudūtas zugefügt hatten, sehr bekümmert waren, wollten diese vor Yamaraja bringen und wenn möglich bestrafen. Andernfalls wünschten sie, Selbstmord zu begehen. Bevor sie jedoch irgend etwas taten, wollten sie von Yamarāja, der auch allwissend ist, etwas über die Visnudūtas erfahren.

### VFRS 11

## श्री बाद राय णिरुवाच इति देवः स आपृष्टः प्रजासंयमनो यमः। प्रीतः खद्तान् प्रत्याह सरन् पादाम्बुजं हरेः।।११॥

śrī-bādarāvanir uvāca iti devah sa āprstah prajā-samyamano yamah prītah sva-dūtān pratyāha smaran pādāmbujam hareh

śrī-bādarāvanih uvāca-Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; iti-somit; devah-der Halbgott; sah-er; āprstah-gefragt; prajā-samyamanah yamah-Yamarāja, der die Lebewesen beherrscht; prītah—sehr erfreut; sva-dūtān—seinen eigenen Dienern; pratyāha—erwiderte; smaran—sich erinnernd; pāda-ambujam—die Lotosfüße; hareh-von Hari, der Persönlichkeit Gottes.

#### ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte: Als Yamarāja, dem höchsten Kontrollierenden der Lebewesen, diese Fragen gestellt worden waren, war er sehr erfreut über seine Diener, weil er den Heiligen Namen Nārāyaṇas von ihnen gehört hatte. Er erinnerte sich an die Lotosfüße des Herrn und begann zu antworten.

# **FRIÄUTFRUNG**

Śrīla Yamarāja, der höchste Kontrollierende der Lebewesen hinsichtlich ihrer frommen und unfrommen Handlungen, war sehr zufrieden mit seinen Dienern, weil sie den Heiligen Namen Nārāyaṇas in seinem Reich gechantet hatten. Yamarāja muß mit Menschen umgehen, die alle sündhaft sind und Nārāyaṇa kaum verstehen können. Infolgedessen war er höchst erfreut, als seine Diener den Namen Nārāyaṇas aussprachen, denn auch er ist ein Vaiṣṇava.

#### VERS 12

यम उवाच

परो मदन्यो जगतस्रस्थुषश्च ओतं प्रोतं पटवद्यत्र विश्वम् । यदंशतोऽस्य स्थितिजन्मनाशा नस्योतवदु यस्य वशे च लोकः ॥१२॥

yama uvāca paro mad-anyo jagatas tasthuşas ca otam protam paṭavad yatra visvam yad-amsato 'sya sthiti-janma-nāsā nasy otavad yasya vase ca lokah

yamah uvāca—Yamarāja erwiderte; parah—höher; mat—als ich; anyah—ein anderer; jagatah—von allen beweglichen Dingen; tasthuṣah—von sich nicht bewegenden Dingen; ca—und; otam—in die Breite; protam—in die Länge; paṭavat—wie gewobenes Tuch; yatra—in wem; viśvam—die kosmische Manifestation; yat—von dem; amśatah—von den Teilerweiterungen; asya—von diesem Universum; sthiti—die Erhaltung; janma—die Schöpfung; nāśāh—die Vernichtung; nasi—in der Nase; ota-vat—wie der Strick; yasya—von dem; vaśe—unter der Kontrolle; ca—und; lokah—die gesamte Schöpfung.

#### ÜBERSETZUNG

Yamarāja sagte: Meine lieben Diener, ihr habt mich als den Höchsten akzeptiert, doch in Wirklichkeit bin ich es nicht. Über mir und über allen anderen Halbgöttern, einschließlich Indra und Candra, steht der eine höchste Herr und Meister. Die Teilmanifestationen Seiner Persönlichkeit sind Brahmā, Viṣṇu und Śiva, die für die Schöpfung, Erhaltung und Vernichtung des Universums zuständig sind. Er ist wie die zwei Fäden, welche die Länge und Breite eines gewobenen Tuches bilden. Die gesamte Welt wird von Ihm gelenkt, wie ein Stier mit einem Seil in seiner Nase gelenkt wird.

# **ERLÄUTERUNG**

Die Diener Yamarajas argwöhnten, daß es einen Herrscher gebe, der sogar über Yamarāja stehe. Um ihre Zweifel zu beseitigen, erwiderte Yamarāja sofort: "Ja, es gibt einen höchsten Kontrollierenden, der über allem steht." Yamarāja ist zuständig für einige der sich bewegenden Lebewesen, nämlich die Menschen, doch die Tiere, die sich ebenfalls bewegen, unterstehen nicht seiner Kontrolle. Nur die Menschen sind sich über die Bedeutung von richtig und falsch bewußt, und nur diejenigen von ihnen, die sündhafte Handlungen begehen, unterstehen der Kontrolle Yamarājas. Daher ist Yamarāja, obwohl er ein Herrscher ist, nur der für einen Teilbereich zuständige Herrscher über einige wenige Lebewesen. Es gibt andere Halbgötter, welche die vielen anderen Teilbereiche beherrschen, doch über ihnen allen steht der höchste Kontrollierende, Krsna. İśvarah paramah krsnah sac-cid-ānanda-vigrahah: Der höchste Herrscher ist Krsna. Andere, die ihre eigenen Teilbereiche in den Angelegenheiten des Universums beherrschen, sind, verglichen mit Krsna, dem höchsten Kontrollierenden, unbedeutend. Krsna sagt in der Bhagavad-gītā (7.7): mattah parataram nānyat kiñcit asti dhanañiaya. "Mein lieber Dhanañiaya (Arjuna), niemand steht über Mir." Deshalb klärte Yamaraia sofort die Zweifel seiner Helfer, der Yamadūtas, indem er bestätigte, daß es einen höchsten Herrscher über allen anderen gibt.

Śrīla Madhvācārva erklärt, daß die Worte otam protam sich auf die Ursache aller Ursachen beziehen. Der Höchste Herr ist sowohl vertikal als auch horizontal zur kosmischen Manifestation. Das wird im folgenden Vers des Skanda Purāna bestätigt:

> yathā kanthā-patāh sūtra otāh protās ca sa sthitāh evam visnāv idam visvam otam protam ca samsthitam

Gleich den zwei Arten von Fäden, den horizontalen und den vertikalen, aus denen eine Decke besteht, ist Sri Visnu die vertikale und horizontale Ursache der kosmischen Manifestation.

#### **VERS 13**

यो नामभिर्वाचि जनं बधाति तन्त्र्यामिव दामिमगीः। वहन्ति ॥१३॥ निबन्धबद्धाश्वकिता

yo nāmabhir vāci janam nijāyām badhnāti tantryām iya dāmabhir gāh

### yasmai balim ta ime nāma-karmanibandha-baddhāś cakitā vahanti

yaḥ—Er, der; nāmabhiḥ—durch verschiedene Namen; vāci—der vedischen Sprache; janam—alle Menschen; nijāyām—was von Ihm Selbst ausgegangen ist; badhnāti—bindet; tantryām—an ein Seil; iva—wie; dāmabhiḥ—von Schnüren; gāḥ—Ochsen; yasmai—wem; balim—eine kleine Steuerabgabe; te—sie alle; ime—diese; nāma-karma—von Namen und verschiedenen Tätigkeiten; nibandha—von den Pflichten; baddhāḥ—gebunden; cakitāḥ—ängstlich; vahanti—tragen.

# ÜBERSETZUNG

So wie der Lenker eines Ochsenkarrens Stricke durch die Nüstern seiner Ochsen zieht, um sie zu lenken, bindet die Höchste Persönlichkeit Gottes alle Menschen durch die Stricke Seiner Worte in den Veden, welche die Namen und Tätigkeiten der unterschiedlichen Stände der menschlichen Gesellschaft [brāhmaṇa, kṣatriya, vaiśya und śūdra] festsetzen. Aus Furcht verehren die Angehörigen dieser Stände den Höchsten Herrn, indem sie Ihm gemäß ihren jeweiligen Tätigkeiten Geschenke darbringen.

## **ERLÄUTERUNG**

In der materiellen Welt ist jeder bedingt, ganz gleich, wer er sein mag. Man mag ein Mensch, ein Halbgott, ein Tier, ein Baum oder eine Pflanze sein, doch alles wird durch die Naturgesetze kontrolliert, und hinter dieser natürlichen Kontrolle steht die Höchste Persönlichkeit Gottes. Das wird von der Bhagavad-gītā (9.10) bestätigt, in der Kṛṣṇa sagt: mayādhyakṣeṇa prakṛtih sūyate sa-carācaram. "Die materielle Natur wirkt unter Meiner Führung und bringt alle sich bewegenden und sich nicht bewegenden Wesen hervor." Somit steht Kṛṣṇa hinter der Maschinerie der Natur, die unter Seiner Kontrolle arbeitet.

Im Gegensatz zu anderen Lebewesen wird das Lebewesen in der menschlichen Körperform durch die vedischen Anweisungen in Form von Unterteilungen in varnas und āśramas systematisch kontrolliert. Von einem Menschen wird erwartet, daß er den Regeln des varna und āśrama folgt; andernfalls kann er sich der Bestrafung durch Yamarāja nicht entziehen. Es kommt darauf an, daß jeder Mensch sich auf die Stufe eines brähmana, des intelligentesten Menschen, erheben und dann diese Stellung transzendieren sollte, um ein Vaisnava zu werden. Dies ist die Vollkommenheit des Lebens. Brāhmanas, ksatrivas, vaisvas und sūdras können sich erheben, indem sie den Herrn durch ihre jeweiligen Tätigkeiten verehren (sve sve karmany abhiratah samsiddhim labhate narah). Die Unterteilungen von varna und āśrama sind notwendig, um die richtige Pflichterfüllung und ein friedliches Dasein für jeden sicherzustellen, doch jeder wird angewiesen, den Höchsten Herrn zu verehren, der alldurchdringend ist (vena sarvam idam tatam). Der Höchste Herr existiert vertikal und horizontal (otam-protam), und wenn daher jemand den vedischen Anweisungen folgt, indem er den Höchsten Herrn entsprechend seiner Fähigkeit verehrt, wird sein Leben vollkommen sein. Wie im Srīmad-Bhāgavatam (1.2.13) erklärt wird:

atah pumbhir dvija-śreşthā varṇāśrama-vibhāgaśah svanuṣṭhitasya dharmasya samsiddhir hari-toṣaṇam

"O Bester unter den Zweimalgeborenen, es wird deshalb geschlußfolgert, daß die höchste Vollkommenheit, die man erreichen kann, indem man seine vorgeschriebenen Pflichten (dharma) entsprechend den Kastenunterteilungen und Lebensständen erfüllt, darin besteht, den Herrn, Hari, zu erfreuen."

Die varnāśrama-Einrichtung bietet den vollkommenen Vorgang, jemand zu befähigen, nach Hause, zu Gott, zurückzukehren, da das Ziel eines jeden varna und āśrama darin besteht, den Höchsten Herrn zu erfreuen. Man kann den Herrn unter der Anleitung eines echten spirituellen Meisters erfreuen, und wenn jemand das tut, ist sein Leben vollkommen. Der Höchste Herr ist verehrungswürdig, und jeder verehrt Ihn direkt oder indirekt. Diejenigen, die Ihn direkt verehren, erhalten die Ergebnisse der Befreiung schnell, wohingegen die Befreiung derjenigen, die Ihm indirekt dienen, sich verzögert.

Die Worte nāmabhir vāci sind sehr wichtig. In der varnāśrama-Einrichtung gibt es verschiedene Namen — brāhmana, ksatriya, vaiśya, śūdra, brahmacārī, grhastha, vānaprastha und sannyāsī. Die vāk oder vedischen Anweisungen geben all diesen Ständen Anweisungen. Jeder sollte dem Höchsten Herrn Ehrerbietungen darbringen und seine Pflichten erfüllen, wie es in den Veden empfohlen wird.

#### **VERS 14-15**

अहं महेन्द्रो निर्ऋतिः प्रचेताः
सोमोऽग्निरीशः पवनो विरिश्चिः ।
आदित्यविश्वे वसवोऽथ साध्या
मरुद्रणा रुद्रगणाः ससिद्धाः ॥१४॥
अन्ये च ये विश्वसृजोऽमरेशा
भृग्वादयोऽस्पृष्टरजस्तमस्काः ।
यस्येहितं न विदुः स्पृष्टमायाः
सत्त्वप्रधाना अपि किं ततोऽन्ये ॥१५॥

aham mahendro nirṛtiḥ pracetāḥ somo 'gnir īśaḥ pavano viriñciḥ āditya-viśve vasavo 'tha sādhyā marud-gaṇā rudra-gaṇāḥ sasiddhāḥ anye ca ye viśva-srjo 'mareśā bhrgv-ādayo 'sprṣṭa-rajas-tamaskāḥ yasyehitam na viduḥ sprṣṭa-māyāḥ sattva-pradhānā api kim tato 'nye

aham—ich, Yamarāja; mahendraḥ—Indra, der König des Himmels; nirṛtiḥ
—Nirṛti; pracetāḥ—Varuṇa, der Herrscher des Wassers; somaḥ—der Mond; agniḥ
—Feuer; īsaḥ—Śiva; pavanaḥ—der Halbgott der Luft; viriāciḥ—Brahmā; āditya—die
Sonne; viśve—Viśvāsu; vasavaḥ—die acht Vasus; atha—auch; sādhyāḥ—die Halbgötter; marut-gaṇāḥ—Meister der Winde; rudra-gaṇāḥ—die Erweiterung Śivas; sa-siddhāḥ—mit den Bewohnern Siddhalokas; anye—andere; ca—und; ye—die; viśva-sṛjaḥ—Marīci und die anderen Schöpfer der Angelegenheiten im Universum; amara-īsāḥ—die Halbgötter wie Bṛhaspati; bhṛgu-ādayaḥ—die großen Weisen, angeführt von Bhṛgu; aspṛṣṭa—die nicht verunreinigt worden sind; rajaḥ-tamaskāḥ—von den niederen Erscheinungsweisen der materiellen Natur (rajo-guṇa und tamo-guṇa); yasya—dessen; īhitam—die Aktivität; na viduḥ—kennen nicht; spṛṣṭa-māyāḥ—die durch die illusionierende Energie verblendet sind; sattva-pradhānāḥ—haupt-sächlich in der Erscheinungsweise der Tugend; api—obgleich; kim—ganz zu schweigen von; tataḥ—als sie; anye—andere.

#### ÜBERSETZUNG

Ich, Yamarāja; Indra, der König des Himmels; Nirṛti; Varuṇa; Candra, der Mondgott; Agni; Śiva; Pavana; Brahmā; Sūrya, der Sonnengott; Viśvāsu; die acht Vasus; die Sādhyas; die Maruts; die Rudras; die Siddhas; Marīci und die anderen großen ṛṣis, die sich der Aufrechterhaltung der Angelegenheiten des Universums in ihren einzelnen Teilbereichen widmen, wie auch die besten Halbgötter, angeführt von Bṛhaspati, und die großen Weisen, angeführt von Bḥṛgu, sind alle gewiß befreit vom Einfluß der zwei niederen Erscheinungsweisen der materiellen Natur, nämlich Leidenschaft und Unwissenheit. Nichtsdestoweniger können wir, obwohl wir uns in der Erscheinungsweise der Tugend befinden, die Tätigkeiten der Höchsten Persönlichkeit Gottes nicht verstehen, ganz zu schweigen von anderen, die sich in Illusion befinden und lediglich spekulieren, um Gott zu erkennen.

# **ERLÄUTERUNG**

Die Menschen und die anderen Lebewesen innerhalb der kosmischen Manifestation werden von den drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur beherrscht. Für die Lebewesen, die von den niederen Eigenschaften der Natur, nämlich Leidenschaft und Unwissenheit, beherrscht werden, gibt es keine Möglichkeit, Gott zu verstehen. Selbst diejenigen in der Erscheinungsweise der Tugend, wie die vielen Halbgötter und die großen rsis, die in diesen Versen beschrieben werden, können die Tätigkeiten der Höchsten Persönlichkeit Gottes nicht verstehen. Wie in der Bhagavad-gītā erklärt wird, ist jemand, der im hingebungsvollen Dienst des Herrn verankert ist, transzendental zu allen materiellen Eigenschaften. Deshalb sagt der Herr persönlich,

daß niemand Ihn verstehen kann außer den *bhaktas*, die transzendental zu allen materiellen Eigenschaften sind (*bhaktyā mām abhijānāti*). Auch Bhīşmadeva sagt im *Śrīmad-Bhāgavatam* (1.9.16) zu Mahārāja Yudhişthira:

na hy asya karhicid rājan pumān veda vidhitsitam yad vijijñāsayā yuktā muhyanti kavayo 'pi hi

"O König, niemand kann den Plan des Herrn [Śrī Kṛṣṇas] kennen. Obgleich große Philosophen ausgiebig danach forschen, sind sie verwirrt."

Deshalb kann niemand Gott durch spekulatives Wissen verstehen. Tatsächlich wird man durch Spekulation verwirrt (*muhyanti*). Das wird auch vom Herrn Selbst in der *Bhagavad-gītā* (7.3) bestätigt:

manuşyāṇāṁ sahasreşu kaścid yatati siddhaye yatatām api siddhānāṁ kaścin māṁ vetti tattvatah

Unter vielen Tausenden von Menschen mag sich einer um Vollkommenheit bemühen, und selbst unter den *siddhas*, denjenigen, die bereits die Vollkommenheit erlangt haben, kann nur jemand, der den Vorgang der *bhakti*, des hingebungsvollen Dienstes, anwendet, Kṛṣṇa verstehen.

#### VERS 16

# यं वै न गोभिर्मनसासुभिर्वा हदा गिरा वासुभृतो विचक्षते। आत्मानमन्तर्द्ददि सन्तमात्मनां चक्षुर्यथैवाकृतयस्ततः परम्॥१६॥

yam vai na gobhir manasāsubhir vā hṛdā girā vāsu-bhṛto vicakṣate ātmānam antar-hṛdi santam ātmanām cakṣur yathaivākṛtayas tataḥ param

yam—den; vai—tatsächlich; na—nicht; gobhih—von den Sinnen; manasā—vom Geist; asubhih—durch den Lebensatem; vā—oder; hrdā—von Gedanken; girā—von Worten; vā—oder; asu-bhṛtaḥ—die Lebewesen; vicakṣate—sehen oder kennen; ātmā-nam—die Überseele; antaḥ-hṛdi—im Innern des Herzens; santam—existierend; ātma-nām—der Lebewesen; cakṣuḥ—die Augen; yathā—so wie; eva—tatsächlich; ākṛta-yaḥ—die verschiedenen Teile oder Glieder des Körpers; tataḥ—als sie; param—höher.

#### ÜBERSETZUNG

So wie die verschiedenen Glieder des Körpers die Augen nicht sehen können, können die Lebewesen den Höchsten Herrn nicht sehen, der sich als die Überseele im Herzen eines jeden befindet. Nicht mit den Sinnen, nicht mit dem Geist, nicht mit der Lebensluft, mit Gedanken im Herzen oder mit dem Klang von Worten können die Lebewesen die wahre Stellung des Höchsten Herrn ergründen.

# **ERLÄUTERUNG**

Obwohl die verschiedenen Teile des Körpers nicht die Fähigkeit haben, die Augen zu sehen, bestimmen die Augen die Bewegungen der verschiedenen Körperteile. Die Beine bewegen sich vorwärts, weil die Augen sehen, was sich vor ihnen befindet. und die Hand berührt Dinge, weil die Augen Dinge erkennen, die zu berühren sind. Ebenso handelt iedes Lebewesen nach der Anleitung der Überseele, die sich im Herzen befindet. Wie der Herr Selbst in der Bhagavad-gītā (15.15) bestätigt: sarvasya cāham hrdi sannivisto mattah smrtir jñānam apohanam ca. "Ich weile im Herzen eines jeden und gebe Anleitungen, die zu Erinnerung, Wissen und Vergessen führen." An anderer Stelle in der Bhagavad-gītā wird erklärt: īśvarah sarva-bhūtānām hrd-deśe 'rjuna tisthati. "Der Höchste Herr befindet sich im Herzen als Überseele." Das Lebewesen kann nichts ohne die Einwilligung der Überseele tun. Die Überseele ist ständig aktiv, doch das Lebewesen kann die Gestalt und die Handlungen der Überseele nicht mit Hilfe seiner Sinne verstehen. Das Beispiel von den Augen und den Körperteilen ist sehr zutreffend. Wenn die Beine sehen könnten, könnten sie ohne Hilfe der Augen auf ein Objekt zugehen, doch das ist unmöglich. Und obwohl man die Überseele im Herzen nicht durch sinnliche Aktivität wahrnehmen kann, benötigt man ihre Anleitung.

VERS 17

तस्यात्मतन्त्रस्य हरेरधीशितुः परस्य मायाधिपतेर्महात्मनः । प्रायेण दृता इह वै मनोहरा-श्वरन्ति तद्रपगुणस्वभावाः ॥१७॥

tasyātma-tantrasya harer adhīsituḥ parasya māyādhipater mahātmanaḥ prāyeṇa dūtā iha vai manoharās caranti tad-rūpa-guṇa-svabhāvāḥ

tasya—von Ihm; ātma-tantrasya—in sich selbst vollkommen, mit anderen Worten von niemand anderem abhängig; hareh—die Höchste Persönlichkeit Gottes; adhīsituh—welcher der Herr über alle Dinge ist; parasya—die Transzendenz; māyā-adhipateh—der Meister der illusionierenden Energie; mahā-ātmanah—der Höchsten

Seele; prāyeṇa—beinahe; dūtāḥ—die Befehlsausführenden; iha—in dieser Welt; vai —tatsächlich; manoharāḥ—erfreulich in ihrem Verhalten und in ihrem körperlichen Aussehen; caranti—sie bewegen sich; tat—von Ihm; rūpa—körperliche Merkmale besitzend; guṇa—die transzendentalen Eigenschaften; sva-bhāvāḥ—und Natur.

#### ÜBERSETZUNG

Der Höchste Persönliche Gott ist in Sich Selbst vollkommen und völlig unabhängig. Er ist der Meister eines jeden und aller Dinge, einschließlich der illusionierenden Energie. Er hat eine Gestalt, Eigenschaften und auch Aussehen, und ebenso besitzen Seine Diener, die Vaisnavas, die sehr schön aussehen, körperliche Merkmale, transzendentale Eigenschaften und ein transzendentales Wesen, das dem Seinen beinahe vollständig gleicht. Sie bewegen sich in dieser Welt stets in völliger Unabhängigkeit.

## **ERLÄUTERUNG**

Yamarāja beschrieb die Höchste Persönlichkeit Gottes, den höchsten Herrscher, doch die Diener Yamarājas waren sehr begierig, etwas über die Viṣṇudūtas zu erfahren, von denen sie bei ihrer Begegnung mit Ajāmila besiegt worden waren. Yamarāja erklärte deshalb, daß die Viṣṇudūtas der Höchsten Persönlichkeit Gottes in ihren Körpermerkmalen, ihren transzendentalen Eigenschaften und ihrem Wesen ähnlich sind. Mit anderen Worten, die Viṣṇudūtas oder Vaiṣṇavas sind beinahe so befähigt wie der Höchste Herr. Yamarāja enthüllte den Yamadūtas, daß die Viṣṇudūtas nicht weniger mächtig sind als Śrī Viṣṇu. Da Viṣṇu über Yamarāja steht, stehen die Viṣṇudūtas über den Yamadūtas. Menschen, die von den Viṣṇudūtas beschützt werden, können deshalb von den Yamadūtas nicht berührt werden.

#### **VERS 18**

भूतानि विष्णोः सुरप्जितानि
दुर्दर्शिलङ्गानि महाद्भुतानि ।
रक्षन्ति तद्भक्तिमतः परेभ्यो
मत्तश्र मर्त्यानथ सर्वतश्र ॥१८॥

bhūtāni viṣṇoḥ sura-pūjitāni durdarśa-liṅgāni mahādbhutāni rakṣanti tad-bhaktimataḥ parebhyo mattaś ca martyān atha sarvataś ca

bhūtāni—Lebewesen oder Diener; viṣṇoḥ—von Śrī Viṣṇu; sura-pūjitāni—die von den Halbgöttern verehrt werden; durdarśa-lingāni—mit Gestalten, die nicht leicht zu sehen sind; mahā-adbhutāni—höchst wunderbar; rakṣanti—sie beschützen; tat-bhakti-mataḥ—die Geweihten des Herrn; parebhyaḥ—vor anderen, die feindselig

sind; mattah—vor mir (Yamarāja) und meinen Sendboten; ca—und; martyān—die Menschen; atha—somit; sarvatah—vor allem; ca—und.

#### ÜBERSETZUNG

Die Sendboten Śrī Viṣṇus, die sogar von den Halbgöttern verehrt werden, besitzen wunderbare Körpermerkmale, die denen Viṣṇus vollständig gleichen, und sind sehr selten zu sehen. Die Viṣṇudūtas beschützen die Geweihten des Herrn vor den Händen von Feinden, vor neidischen Wesen und sogar vor meinem Einfluß wie auch vor Störungen durch die Natur.

# **ERLÄUTERUNG**

Yamarāja beschrieb die Vorzüge der Visnudūtas vor allem, um seine Diener davon zu überzeugen, keine Mißgunst gegen sie zu hegen. Yamarāja warnte die Yamadūtas, indem er sagte, daß die Visnudūtas mit achtungsvollen Ehrerbietungen von den Halbgöttern verehrt werden und stets sehr darauf achten, die Geweihten des Herrn vor Feindeshänden, vor Störungen durch die Natur und vor allen gefährlichen Umständen in der materiellen Welt zu beschützen. Manchmal fürchten sich die Mitglieder der Gesellschaft für Krsna-Bewußtsein vor der drohenden Gefahr eines Weltkrieges und fragen, was geschehen würde, wenn ein solcher Krieg stattfinden würde. Sie sollten in ieder Gefahr darauf vertrauen, daß sie von den Visnudütas oder der Höchsten Persönlichkeit Gottes beschützt werden, wie in der Bhagavadgītā bestätigt wird (kaunteya pratijānīhi na me bhaktah pranasyati). Materielle Gefahr ist nicht für Gottgeweihte bestimmt. Das wird auch im Śrīmad-Bhāgavatam bestätigt: Padam padam yad vipadam na tesam. In der materiellen Welt lauert auf jedem Schritt Gefahr, doch ist sie nicht für die Gottgeweihten bestimmt, die sich den Lotosfüßen des Herrn völlig hingegeben haben. Die reinen Geweihten Śrī Visnus können sich des Schutzes, den der Herr gewährt, sicher sein. Solange sie sich in der materiellen Welt aufhalten, sollten sie sich vollständig dem hingebungsvollen Dienst widmen, indem sie die Verehrung Śrī Caitanya Mahāprabhus und Śrī Krsnas predigen, nämlich die Hare-Krsna-Bewegung des Krsna-Bewußtseins.

#### **VERS 19**

धर्म तु साक्षाद्भगवत्त्रणीतं न वै विदुर्ऋषयो नापि देवाः। न सिद्धमुख्या असुरा मनुष्याः कृतो नु विद्याधरचारणादयः॥१९॥

dharmam tu sākṣād bhagavat-praṇītam na vai vidur ṛṣayo nāpi devāḥ na siddha-mukhyā asurā manuṣyāḥ kuto nu vidyādhara-cāraṇādayaḥ dharmam—wahre religiöse Prinzipien oder echte Gesetze der Religion; tu—aber; sākṣāt—direkt; bhagavat—von der Höchsten Persönlichkeit Gottes; pranītam—verfügt; na—nicht; vai—tatsächlich; viduḥ—sie wissen; rṣayah—die großen rṣis wie Bhrgu; na—nicht; api—auch; devāh—die Halbgötter; na—noch; siddha-mukh-yāḥ—die obersten Führer von Siddhaloka; asurāḥ—die Dämonen; manuṣyāḥ—die Bewohner von Bhūrloka, die Menschen; kutaḥ—wo; nu—in der Tat; vidyādhara—die niederen Halbgötter, bekannt als Vidyādharas; cāraṇa—die Bewohner der Planeten, auf denen die Leute von Natur aus große Musiker und Sänger sind; āda-yah—und so fort.

#### ÜBERSETZUNG

Wahre religiöse Prinzipien werden von der Höchsten Persönlichkeit Gottes erlassen. Obgleich die großen ris, die die höchsten Planeten bewohnen, vollständig in der Erscheinungsweise der Tugend verankert sind, können selbst sie die wahren religiösen Prinzipien nicht festlegen, noch können es die Halbgötter oder die Führer von Siddhaloka, ganz zu schweigen von den asuras, den gewöhnlichen Menschen, den Vidyādharas und den Cāranas.

# **ERLÄUTERUNG**

Als die Yamadūtas von den Visnudūtas herausgefordert wurden, die Prinzipien der Religion darzulegen, sagten sie: veda-pranihito dharmah. Die religiösen Prinzipien sind die Prinzipien, welche in den vedischen Schriften vorgeschrieben werden. Sie wußten iedoch nicht, daß die vedische Literatur Beschreibungen von Ritualzeremonien enthält, die nicht transzendental sind, sondern dafür bestimmt sind, Ruhe und Ordnung unter materialistischen Menschen in der materiellen Welt aufrechtzuerhalten. Wirkliche religiöse Prinzipien sind nistraigunya, sie stehen über den drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur, das heißt, sie sind transzendental. Die Yamadūtas kannten diese transzendentalen religiösen Prinzipien nicht, und deshalb waren sie überrascht, als man sie daran hinderte, Ajāmila gefangenzunehmen. Materialistische Menschen, die all ihren Glauben in die vedischen Rituale setzen, werden in der Bhagavad-gītā (2.42) beschrieben, in der Krsna sagt: veda-vāda-ratāh pārtha nānyad astīti vādinah. Die angeblichen Anhänger der Veden sagen, es gebe nichts, was über die vedischen Zeremonien hinausgehe. Tatsächlich gibt es in Indien eine Gruppe von Menschen, welche die vedischen Rituale sehr lieben, da sie die Bedeutung dieser Rituale nicht verstehen, die dazu bestimmt sind, den Menschen allmählich zur transzendentalen Ebene zu erheben, auf der man Krsna erkennt (vedais ca sarvair aham eva vedyah). Diejenigen, welche dieses Prinzip nicht kennen, sondern einfach an ihrem Glauben an vedische Rituale festhalten, werden veda-vādaratāh genannt.

Das wahre religiöse Prinzip wird, wie hier erklärt, von der Höchsten Persönlichkeit Gottes gegeben. Dieses Prinzip wird in der Bhagavad-gītā erklärt: Sarvadharmān parityajya mām ekam śaraṇam vraja. Man sollte alle anderen Pflichten aufgeben und sich den Lotosfüßen Kṛṣṇas ergeben. Das ist das wahre religiöse Prinzip, dem jeder folgen sollte. Selbst wenn man den vedischen Schriften folgt, muß

man noch nicht unbedingt dieses transzendentale Prinzip kennen, denn es ist nicht jedem bekannt. Selbst die Halbgötter auf den höheren Planetensystemen sind sich dessen nicht bewußt, ganz zu schweigen von den Menschen. Das Verständnis dieses transzendentalen religiösen Prinzips muß von der Höchsten Persönlichkeit Gottes direkt oder von Seinem besonderen Vertreter empfangen werden, wie in den nächsten Versen deutlich wird.

#### **VERS 20-21**

म्वयम्भूनीरदः शम्भुः कुमारः कपिलो मनुः।
प्रह्मादो जनको भीष्मो बिलवैयासिकवयम्।।२०।।
हादन्नेते विजानीमो धर्म भागवतं भटाः।
गुद्धं विशुद्धं दुर्बोधं यं ज्ञात्वामृतमञ्जुते।।२१।।

svayambhūr nāradaḥ śambhuḥ kumāraḥ kapilo manuḥ prahlādo janako bhīṣmo balir vaiyāsakir vayam

dvādaśaite vijānīmo dharmam bhāgavatam bhaṭāḥ guhyam viśuddham durbodham yam jñātvāmṛtam aśnute

svayambhūḥ—Brahmā; nāradaḥ—der große Heilige Nārada; śambhuḥ—Śiva; ku-māraḥ—die vier Kumāras; kapilaḥ—Śrī Kapila; manuḥ—Svāyambhuva Manu; prah-lādaḥ—Prahlāda Mahārāja; janakaḥ—Janaka Mahārāja; bhīṣmaḥ—Großvater Bhīṣma; baliḥ—Bali Mahārāja; vaiyāsakiḥ—Śukadeva, der Sohn Vyāsadevas; va-yam—wir; dvādaśa—zwölf; ete—diese; vijānīmaḥ—wissen; dharmam—wahre religiöse Prinzipien; bhāgavatam—die einen Menschen lehren, die Höchste Persönlich-keit Gottes zu lieben; bhaṭāḥ— o meine lieben Diener; guhyam—sehr vertraulich; vi-śuddham—transzendental, nicht durch die materiellen Erscheinungsweisen der Natur verunreinigt; durbodham—nicht leicht verstanden; yam—welches; jñāt-vā—verstehend; amṛtam—ewiges Leben; aśnute—er genießt.

#### ÜBERSETZUNG

Brahmā, Bhagavān Nārada, Śiva, die vier Kumāras, Kapila [der Sohn Devahūtis], Svāyambhuva Manu, Prahlāda Mahārāja, Janaka Mahārāja, Großvater Bhīṣma, Bali Mahārāja, Śukadeva Gosvāmī und ich selbst kennen das wahre religiöse Prinzip. Meine lieben Diener, dieses transzendentale religiöse Prinzip, das als bhāgavata-dharma bekannt ist oder Hingabe zum Höchsten Herrn und Liebe zu Ihm, ist frei von der Verunreinigung durch die materiellen Erscheinungsweisen der Natur. Es ist sehr vertraulich und für gewöhnli-

che Menschen schwierig zu verstehen, doch wenn man so glücklich ist, es zu verstehen, wird man sofort befreit und kehrt daher nach Hause, zu Gott, zurück.

#### **ERLÄUTERUNG**

In der Bhagavad-gitā bezeichnet Śrī Krsna bhāgavata-dharma als das vertraulichste religiöse Prinzip (sarva-guhyatamam, guhyād guhyataram). Kṛṣṇa sagt zu Arjuna: "Weil du Mein inniger Freund bist, erkläre ich dir die vertraulichste Religion." Sarva-dharmān parityajya mām ekam śaranam vraja: "Gib alle anderen Pflichten auf, und ergib dich Mir." Man mag fragen: "Wenn dieses Prinzip sehr selten verstanden wird, was ist dann sein Nutzen?" Als Antwort erklärt Yamaraja an dieser Stelle, daß dieses religiöse Prinzip verständlich wird, wenn man dem paramparā-System Brahmās, Sivas, der vier Kumāras und der anderen Standardautoritäten folgt. Es gibt vier Ketten der Schülernachfolge: eine von Brahmā, eine von Siva, eine von Laksmī, der Glücksgöttin, und eine, die von den Kumāras ausgeht. Die Schülernachfolge, die von Brahmā ausgeht, wird als Brahma-sampradāya bezeichnet, die Schülernachfolge Sivas (Sambhu) ist die Rudra-sampradava, die Schülernachfolge der Glücksgöttin Laksmī jī wird Śrī-sampradāva genannt, und die Schülernachfolge, die von den Kumāras ausgeht, ist bekannt als die Kumāra-sampradāya. Man muß bei einer dieser vier sampradāvas Zuflucht suchen, um das vertraulichste religiöse System zu verstehen. Im Padma Purāņa heißt es: sampradāya-vihīnā ye mantrās te nisphalā matāḥ. Wenn jemand nicht den vier anerkannten Schülernachfolgen folgt, ist sein mantra oder seine Einweihung nutzlos. Heutzutage gibt es viele apasampradāvas oder sampradāvas, die nicht autorisiert sind, da sie in keiner Verbindung zu Autoritäten wie Brahmā, Śiva, den Kumāras oder Laksmī stehen. Die Menschen werden durch solche sampradāyas irregeführt. Die śāstras erklären, daß es eine nutzlose Zeitverschwendung ist, in einer solchen sampradāya Einweihung zu empfangen, da man dadurch niemals imstande sein wird, die wahren religiösen Prinzipien zu verstehen.

#### VFRS 22

# एतावानेव लोकेऽस्मिन् पुंसां धर्मः परः स्मृतः। भक्तियोगो भगवति तन्नामग्रहणादिभिः॥२२॥

etāvān eva loke 'smin pumsām dharmah parah smṛtah bhakti-yogo bhagavati tan-nāma-grahaṇādibhih

etāvān—so viel; eva—tatsächlich; loke asmin—in dieser materiellen Welt; pumsām—der Lebewesen; dharmah—die religiösen Prinzipien; parah—transzendental; smṛtaḥ—anerkannt; bhakti-yogah—bhakti-yoga oder hingebungsvoller Dienst; bhagavati—der Höchsten Persönlichkeit Gottes (nicht den Halbgöttern); tat—Sein; nāma—des Heiligen Namens; grahaṇa-ādibhiḥ—angefangen mit Chanten.

#### ÜBERSETZUNG

Hingebungsvoller Dienst, der mit dem Chanten des Heiligen Namens des Herrn beginnt, ist das endgültige religiöse Prinzip für das Lebewesen in der menschlichen Gesellschaft.

# **ERLÄUTERUNG**

Im vorhergehenden Vers wurde erklärt: dharmam bhagavatam. Wahre religiöse Prinzipien sind bhāgavata-dharma, das heißt die Prinzipien, die im Śrīmad-Bhāgavatam selbst oder in der Bhagavad-gītā, der einleitenden Studie zum Bhāgavatam, beschrieben werden. Welches sind diese Prinzipien? Das Bhāgavatam sagt: dharmah projjhita-kaitavo 'tra. Im Śrīmad-Bhāgavatam gibt es keine betrügerischen religiösen Systeme. Alles im Bhāgavatam steht in direkter Verbindung zur Höchsten Persönlichkeit Gottes. Das Bhāgavatam erklärt weiterhin: sa vai pumsām paro dharmo yato bhaktir adhoksaje. Die höchste Religion ist jene, die ihre Anhänger lehrt, wie man die Höchste Persönlichkeit Gottes, die sich ienseits der Reichweite experimentellen Wissens befindet, lieben kann. Ein solches religiöses System beginnt mit tan-nāma-grahana, dem Chanten des Heiligen Namens des Herrn (śravanam kirtanam visnoh smaranam pāda-sevanam). Nachdem man den Heiligen Namen des Herrn gechantet und in Ekstase getanzt hat, sieht man allmählich die Gestalt des Herrn, die Spiele des Herrn und die transzendentalen Eigenschaften des Herrn. Auf diese Weise versteht man vollständig die Stellung der Persönlichkeit Gottes. Man kann verstehen, wie der Herr in die materielle Welt kommt, wie Er Seine Geburt nimmt und welche Taten Er vollbringt; allerdings kann man dies nur durch die Ausführung hingebungsvollen Dienstes erkennen. Die Bhagavad-gītā erklärt: bhaktvā mām abhijānāti. Einfach durch hingebungsvollen Dienst kann man alles über den Höchsten Herrn verstehen. Wenn man so vom Glück begünstigt ist, auf diese Weise den Höchsten Herrn zu verstehen, ist das Ergebnis tyaktvā deham punar janma naiti: Nach dem Verlassen seines materiellen Körpers muß man nicht wieder in der materiellen Welt geboren werden. Statt dessen kehrt man nach Hause, zu Gott, zurück. Das ist die endgültige Vollkommenheit. Daher sagt Krsna in der Bhagavad-gītā (8.15):

> mām upetya punar janma duḥkhālayam aśāśvatam nāpnuvanti mahātmānaḥ samsiddhim paramām gatāḥ

"Nachdem die großen Seelen, die hingegebenen *yogīs*, Mich erreicht haben, kehren sie niemals wieder zurück in diese zeitweilige Welt, die voller Leiden ist, denn sie haben die höchste Vollkommenheit erreicht."

VERS 23 नामोचारणमाहात्म्यं हरेः पश्यत पुत्रकाः । अजामिलोऽपि येनैव मृत्युपाशादग्रुच्यत ॥२३॥ nāmoccāraṇa-māhātmyam hareḥ paśyata putrakāḥ ajāmilo 'pi yenaiva mṛtyu-pāśād amucyata

nāma—des Heiligen Namens; uccāraṇa—der Aussprache; māhātmyam—die erhabene Stellung; hareh—des Höchsten Herrn; paśyata—sieh nur; putrakāḥ— o meine lieben Diener, die ihr wir meine Söhne seid; ajāmilaḥ api—selbst Ajāmila (der als höchst sündhaft galt); yena—durch das Chanten dessen; eva—gewiß; mṛtyu-pāśāt—von den Stricken des Todes; amucyata—wurde befreit.

#### ÜBERSETZUNG

Meine lieben Diener, die ihr so gut wie meine Söhne seid, seht nur, wie glorreich das Chanten des Heiligen Namens des Herrn ist. Der höchst sündhafte Ajāmila chantete nur, um seinen Sohn zu rufen und ohne zu wissen, daß er den Heiligen Namen des Herrn chantete. Nichtsdestoweniger erinnerte er sich durch das Chanten des Heiligen Namens des Herrn an Nārāyaṇa und wurde deshalb augenblicklich vor den Stricken des Todes gerettet.

#### **ERLÄUTERUNG**

Es ist nicht notwendig, Forschungen über die Wichtigkeit des Chantens des Hare-Kṛṣṇa-mantra zu betreiben. Die Geschichte von Ajāmila genügt als Beweis für die Macht des Heiligen Namens des Herrn und die erhabene Stellung eines Menschen, der den Heiligen Namen unablässig chantet. Daher riet Śrī Caitanya Mahāprabhu:

harer nāma harer nāma harer nāmaiva kevalam kalau nāsty eva nāsty eva nāsty eva gatir anyathā

Im gegenwärtigen Zeitalter des Kali kann niemand alle Ritualzeremonien vollziehen, um Befreiung zu erlangen; das ist äußerst schwierig. Deshalb empfehlen alle śāstras und alle ācāryas, daß man in diesem Zeitalter den Heiligen Namen chanten sollte.

**VERS 24** 

एतावतालमधनिर्हरणाय पुंसां सङ्कीर्तनं भगवतो गुणकर्मनाम्नाम् । विक्रुस्यपुत्रमधवान् यदजामिलोऽपि नारायणेति स्रियमाणइयाय म्रुक्तिम् ।।२४।) etāvatālam agha-nirharaṇāya pumsām sankīrtanam bhagavato guṇa-karma-nāmnām vikrusya putram aghavān yad ajāmilo 'pi nārāyaṇeti mriyamāna iyāya muktim

etāvatā—mit so viel; alam—ausreichend; agha-nirharaṇāya—um die Reaktionen sündhafter Tätigkeiten hinwegzunehmen; pumsām—von Menschen; sankīrtanam—das gemeinsame Chanten; bhagavatah—der Höchsten Persönlichkeit Gottes; guna—der transzendentalen Eigenschaften; karma-nāmnām—und von Seinem Namen entsprechend Seinen Taten und Spielen; vikrusya—ohne Vergehen anrufend; putram—sein Sohn; aghavān—der sündhafte; yat—weil; ajāmilah api—sogar Ajāmila; nārā-yaṇa—der Name des Herrn, Nārāyaṇa; iti—somit; mriyamāṇah—sterbend; iyāya—erlangte; muktim—Befreiung.

#### ÜBERSETZUNG

Deshalb sollte man verstehen, daß man durch das Chanten des Heiligen Namens des Herrn und durch das Preisen Seiner Eigenschaften und Taten mit Leichtigkeit von allen sündhaften Reaktionen befreit wird. Dies ist der einzige Vorgang, der, wenn man die Last sündhafter Reaktionen loswerden will, empfohlen wird. Selbst wenn man den Heiligen Namen des Herrn mit falscher Aussprache chantet, wird man Befreiung aus der materiellen Gefangenschaft erlangen, wenn man ohne Vergehen chantet. Ajāmila zum Beispiel war äußerst sündhaft, doch während er im Sterben lag, chantete er lediglich den Heiligen Namen, und obgleich er seinen Sohn rief, erlangte er vollständige Befreiung, weil er sich an den Namen Nārāyaṇas erinnerte.

#### **FRIÄUTFRUNG**

In einer Versammlung bei Raghunātha dāsa Gosvāmīs Vater bestätigte Haridāsa Thākura, daß man einfach durch das Chanten des Heiligen Namens des Herrn befreit wird, selbst wenn man nicht völlig ohne Vergehen chantet. Smārta-brāhmaṇas und Māyāvādīs glauben nicht, daß man auf diese Weise Befreiung erlangen kann, aber die Richtigkeit von Haridāsa Thākuras Worten wird an vielen Stellen im Śrīmad-Bhāgavatam bestätigt.

In seinem Kommentar zum vorliegenden Vers führt Śrīdhara Svāmī zum Beispiel folgendes Zitat an:

sāyam prātar gṛṇan bhaktyā duhkha-grāmād vimucyate

"Wenn man am Abend und am Morgen immer mit großer Hingabe den Namen des Herrn chantet, kann man von allen materiellen Leiden befreit werden."

Ein anderes Zitat bestätigt, daß man Befreiung erlangen kann, wenn man ständig, das heißt jeden Tag, mit großem Respekt den Heiligen Namen des Herrn hört (anudinam idam ādarena śrnvan). Ein weiteres Zitat (SB. 11.3.27) erklärt:

śravaṇam kīrtanam dhyānam harer adbhuta-karmaṇaḥ janma-karma-guṇānām ca tad-arthe 'khila-ceṣṭitam

"Man sollte stets über die außerordentlich wunderbaren Taten des Herrn chanten und hören, man sollte über diese Taten meditieren und sich bemühen, den Herrn zu erfreuen."

Śrīdhara Svāmī zitiert auch aus den *Purāṇas: pāpa-kṣayaś ca bhavati smaratām tam ahar-niśam.*, "Man kann von allen sündhaften Reaktionen frei werden, indem man sich einfach Tag und Nacht an die Lotosfüße des Herrn erinnert [ahar-niśam]." Außerdem zitiert er aus dem *Bhāgavatam* (6.3.31):

tasmāt sankīrtanam viṣṇor jagan-mangalam amhasām mahatām api kauravya viddhy aikāntika-niskrtam

Alle diese Zitate beweisen, daß jemand, der sich ständig dem Chanten und Hören von den heiligen Taten, dem Namen, dem Ruhm und der Gestalt des Herrn widmet, befreit ist. Wie es in diesem Vers wunderbar erklärt wird: etāvatālam agha-nirha-raṇāya puṁsām. Einfach dadurch, daß man den Namen des Herrn ausspricht, wird man von allen sündhaften Reaktionen befreit.

Das in diesem Vers benutzte Wort alam weist darauf hin, daß einfach das Aussprechen des Heiligen Namens ausreichend ist. Dieses Wort wird mit verschiedenen Bedeutungen benutzt. Wie im Amara-kośa, dem autorisiertesten Wörterbuch der Sanskritsprache, erklärt wird: alam bhūṣaṇa-paryāpti-śakti-vāraṇa-vācakam. Das Wort alam wird mit den Bedeutungen "Schmuck", "Hinlänglichkeit", "Macht" und "Zurückhaltung" benutzt. In diesem Zusammenhang soll das Wort alam darauf hinweisen, daß kein anderer Vorgang benötigt wird, da das Chanten des Heiligen Namens des Herrn ausreicht. Selbst wenn man unvollkommen chantet, wird man durch das Chanten von allen sündhaften Reaktionen frei.

Diese Macht des Chantens des Heiligen Namens wurde durch Ajāmilas Befreiung bewiesen. Als Ajāmila den Heiligen Namen Nārāyaṇas chantete, erinnerte er sich eigentlich nicht an den Höchsten Herrn; statt dessen dachte er an seinen Sohn. Ajāmila war auch zur Zeit des Todes gewiß nicht sehr rein gewesen; statt dessen war er als ein großer Sünder bekannt. Außerdem werden die Körperfunktionen zur Zeit des Todes völlig gestört, und es wäre für Ajāmila in diesem kritischen Zustand gewiß sehr schwierig gewesen, deutlich zu chanten. Nichtsdestoweniger erlangte Ajāmila einfach durch das Chanten des Heiligen Namens des Herrn die Befreiung. Was erwartet dann diejenigen, die nicht so sündhaft sind wie Ajāmila? Die Schlußfolgerung lautet, daß man mit unerschütterlichem Vorsatz den Heiligen Namen des Herrn — Hare Kṛṣṇa, Hare Kṛṣṇa, Kṛṣṇa Kṛṣṇa, Hare Hare / Hare Rāma, Hare Rāma, Rāma Rāma, Hare Hare — chanten sollte, denn dann wird man gewiß durch die Gnade Kṛṣṇas aus der Gewalt māyās befreit.

Das Chanten des Hare-Kṛṣṇa-mantra wird selbst den Menschen empfohlen, die Vergehen begehen, denn wenn sie mit dem Chanten fortfahren, werden sie allmählich ohne Vergehen chanten. Wenn jemand den Hare-Kṛṣṇa-mantra ohne Vergehen chantet, wächst seine Liebe zu Kṛṣṇa. Śrī Caitanya Mahāprabhu erklärt: premāpum-artho mahān. Das Hauptanliegen eines Menschen sollte darin bestehen, seine Anhaftung an die Höchste Persönlichkeit Gottes und seine Liebe zu Ihm zu vermehren.

In diesem Zusammenhang zitiert Śrīla Viśvanātha Cakravartī Țhākura den folgenden Vers aus dem Śrīmad-Bhāgavatam (11.19.24):

evam dharmair manuşyāṇām uddhavātmani vedinām mayi sañjāyate bhaktiḥ ko 'nyo 'rtho 'syāvaśisyate

"Mein lieber Uddhava, das höchste religiöse System für die menschliche Gesellschaft ist das, womit man seine schlummernde Liebe zu Mir erwecken kann."

In seinem Kommentar zu diesem Vers erklärt Śrīla Viśvanātha Cakravartī Ṭhā-kura das Wort bhakti, indem er sagt: premaivoktaḥ. Ko anyaḥ arthaḥ asya: Wozu ist in der Anwesenheit von bhakti Befreiung notwendig?

Śrīla Viśvanātha Cakravartī Ṭhākura zitiert auch den folgenden Vers aus dem Padma Purāna:

nāmāparādha-yuktānām nāmāny eva haranty agham aviśrānti-prayuktāni tāny evārtha-karāni ca

Selbst wenn man zu Beginn den Hare-Kṛṣṇa-mantra mit Vergehen chantet, wird man von solchen Vergehen frei, indem man wieder und wieder chantet. Pāpa-kṣayaś ca bhavati smaratām tam ahar-niśam: man wird von allen sündhaften Reaktionen frei, wenn man Tag und Nacht chantet, indem man der Anweisung Śrī Caitanya Mahāprabhus folgt. Es war Śrī Caitanya Mahāprabhu, der den folgenden Vers zitierte:

harer nāma harer nāma harer nāmaiva kevalam kalau nāsty eva nāsty eva nāsty eva gatir anyathā

"Im gegenwärtigen Zeitalter des Zankes und der Heuchelei ist das einzige Mittel zur Befreiung das Chanten des Heiligen Namens des Herrn. Es gibt keinen anderen Weg. Es gibt keinen anderen Weg. Es gibt keinen anderen Weg." Wenn die Mitglieder der Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein strikt dieser Empfehlung Śrī Caitanya Mahāprabhus folgen, wird ihre Stellung stets sicher sein.

#### VERS 25

# प्रायेण वेद तिद्दं न महाजनोऽयं देव्या विमोहितमतिर्वत माययालम् । त्रय्यां जडीकृतमतिर्मधुपुष्पितायां वैतानिके महति कर्मणि युज्यमानः ॥२५॥

prāyeṇa veda tad idam na mahājano 'yam devyā vimohita-matir bata māyayālam trayyām jadī-kṛta-matir madhu-puṣpitāyām vaitānike mahati karmaṇi yujyamānaḥ

prāyeṇa—fast immer; veda—wissen; tat—das; idam—dies; na—nicht; mahājanaḥ—große Persönlichkeiten neben Svayambhū, Śambhu und den anderen zehn; ayam—dies; devyā—durch die Energie der Höchsten Persönlichkeit Gottes; vimohita-ma-tiḥ—deren Intelligenz verwirrt ist; bata—tatsächlich; māyayā—durch die illusionie-rende Energie; alam—groß; trayyām—in den drei Veden; jaḍī-kṛta-matiḥ—deren Intelligenz abgestumpft ist; madhu-puṣpitāyām—in der blumigen Sprache der Veden, welche die Ergebnisse ritueller Handlungen beschreiben; vaitānike—bei den in den Veden beschriebenen Zeremonien; mahati—sehr groß; karmaṇi—fruchtbringende Tätigkeiten; yujyamānah—beschäftigt.

# ÜBERSETZUNG

Weil sie durch die illusionierende Energie der Höchsten Persönlichkeit Gottes verwirrt sind, kennen Yājñavalkya, Jaimini und andere Verfasser der religiösen Schriften das geheime und vertrauliche System der zwölf mahājanas nicht. Sie können nicht den transzendentalen Wert der Ausübung hingebungsvollen Dienstes oder des Chantens des Hare-Kṛṣṇa-mantra verstehen. Weil sie sich zu den Ritualzeremonien hingezogen fühlen, die in den Veden — besonders dem Yajur Veda, Sāma Veda und Rg Veda — angeführt werden, ist ihre Intelligenz abgestumpft. Deshalb sind sie damit beschäftigt, die Zutaten für Ritualzeremonien zu sammeln, welche nur zeitweilige Segnungen hervorbringen wie die Erhebung nach Svargaloka um materieller Freude willen. Sie fühlen sich nicht zur sankīrtana-Bewegung hingezogen; statt dessen sind sie an dharma, artha, kāma und mokṣa interessiert.

#### **FRIÄUTFRUNG**

Da man durch das Chanten des Heiligen Namens des Herrn mit Leichtigkeit den höchsten Erfolg erreichen kann, mag man fragen, warum es so viele vedische Ritualzermonien gibt und weshalb sich die Leute zu ihnen hingezogen fühlen. Der vorliegende Vers beantwortet diese Frage. Wie auch in der Bhagavad-gītā (15.15) erklärt wird: vedaiś ca sarvair aham eva vedyah. Der wahre Sinn des Studiums der Veden besteht darin, sich den Lotosfüßen Kṛṣṇas zu nähern. Leider wollen unintelli-

gente Menschen, die durch die Pracht vedischer ya jñas verwirrt sind, die Darbringung großartiger Opfer sehen. Sie wollen, daß vedische mantras gechantet und gewaltige Mengen Geldes für derartige Zeremonien ausgegeben werden. Manchmal müssen wir die vedischen Ritualzeremonien vollziehen, um solche unintelligenten Menschen zufriedenzustellen. Kürzlich, als wir in Vrndavana einen großen Krsna-Balarāma-Tempel eröffneten, waren wir verpflichtet, von brāhmanas vedische Zeremonien durchführen zu lassen, weil die Bewohner von Vrndavana, besonders die smārta-brāhmanas, Europäer und Amerikaner nicht als echte brāhmanas akzeptieren. Aus diesem Grunde mußten wir brāhmanas mit der Darbringung kostspieliger vaiñas beauftragen. Trotz dieser va iñas veranstalteten die Mitglieder unserer Gesellschaft lauten sankirtana mit mrdangas, und ich hielt den sankirtana für wichtiger als die vedischen Ritualzeremonien. Die Zeremonien und der sankirtana fanden gleichzeitig statt: Die Zeremonien waren für Menschen bestimmt, die an vedischen Ritualen für das Erreichen himmlischer Planeten interessiert sind (jadī-krta-matir madhu-puspitāvām), wohingegen der sankīrtana für reine Gottgeweihte bestimmt war, die sich wünschen, die Höchste Persönlichkeit Gottes zu erfreuen. Wir hätten gern nur sankīrtana veranstaltet, doch dann hätten die Bewohner von Vrndāvana die Einweihungszeremonie nicht ernst genommen. Wie hier erklärt wird, sind die vedischen Zeremonien für die jenigen bestimmt, deren Intelligenz durch die blumige Sprache der Veden abgestumpft ist, die fruchtbringende Tätigkeiten mit dem Ziel des Aufstiegs zu höheren Planeten beschreiben.

Besonders im gegenwärtigen Zeitalter des Kali ist sankīrtana allein ausreichend. Wenn die Angehörigen unserer Tempel in den verschiedenen Teilen der Welt einfach mit sankīrtana vor der Bildgestalt Gottes, insbesondere Śrī Caitanya Mahāprabhus, fortfahren, werden sie vollkommen bleiben. Es sind keine anderen Veranstaltungen notwendig. Nichtsdestoweniger sind die Verehrung der Bildgestalt und andere regulierende Prinzipien erforderlich für die Reinhaltung der Gewohnheiten und des Geistes. Śrīla Jīva Gosvāmī sagt, obgleich sankīrtana für die Vervollkommnung des Lebens ausreichend sei, müsse arcanā oder die Verehrung der Bildgestalt Gottes im Tempel fortgesetzt werden, damit die Gottgeweihten sauber und rein bleiben. Śrīla Bhaktisiddhānta Sarasvatī Ţhākura empfahl deshalb, daß man beiden Vorgängen gleichzeitig folgen sollte: Wir folgen strikt seinem Prinzip der gleichzeitigen Ausführung der Verehrung der Bildgestalten und des sankīrtana. Das sollten wir beibehalten.

VERS 26

एवं विमृत्य सुधियो भगवत्यनन्ते
सर्वात्मना विद्धते खलु भावयोगम् ।
ते मे न दण्डमईन्त्यय यद्यमीषां
स्थात्पातकंतदपि इन्त्युरुगायवादः॥२६॥

evam vimršya sudhiyo bhagavaty anante sarvātmanā vidadhate khalu bhāva-yogam te me na daṇḍam arhanty atha yady amīṣām syāt pātakam tad api hanty urugāya-vādaḥ

evam—somit; vimṛśya—betrachtend; su-dhiyaḥ—deren Intelligenz scharf ist; bhagavati—der Höchsten Persönlichkeit Gottes; anante—dem Unbegrenzten; sarva-ātmanā—mit ganzem Herzen und ganzer Seele; vidadhate—wenden sich zu; khalu—tatsächlich; bhāva-yogam—der Vorgang des hingebungsvollen Dienstes; te—solche Personen; me—meine; na—nicht; daṇḍam—Bestrafung; arhanti—verdienen; atha—deshalb; yadi—wenn; amīṣām—von ihnen; syāt—es gibt; pātakam—eine sündhafte Handlung; tat—das; api—auch; hanti—vernichtet; urugāya-vādaḥ—das Chanten des Heiligen Namens des Höchsten Herrn.

## ÜBERSETZUNG

All diese Punkte in Betracht ziehend, beschließen intelligente Menschen daher, alle Probleme zu lösen, indem sie hingebungsvollen Dienst annehmen, der darin besteht, den Heiligen Namen des Herrn zu chanten, der im Herzen eines jeden weilt und eine Schatzkammer aller glückverheißenden Eigenschaften ist. Solche Menschen befinden sich nicht innerhalb meines Strafbereiches. Im allgemeinen begehen sie niemals sündhafte Handlungen, doch selbst wenn sie durch einen Fehler oder aufgrund von Verwirrung oder Illusion manchmal Sünden begehen, werden sie vor sündhaften Reaktionen beschützt, da sie stets den Hare-Kṛṣṇa-mantra chanten.

# **ERLÄUTERUNG**

In diesem Zusammenhang zitiert Śrīla Viśvanātha Cakravartī Ţhākura den folgenden Vers aus den Gebeten Brahmās (SB. 10.14.29):

athāpi te deva padāmbuja-dvayaprasāda-leśānugṛhīta eva hi jānāti tattvam bhagavan-mahimno na cānya eko 'pi ciram vicinvan

Das bedeutet, daß man selbst als ein sehr sachkundiger Gelehrter der vedischen sästras sich nicht im geringsten der Existenz des Höchsten Persönlichen Gottes und Seines Namens, Seines Ruhmes, Seiner Eigenschaften und so fort bewußt sein mag, wohingegen jemand, der kein großer Gelehrter ist, die Stellung der Höchsten Persönlichkeit Gottes verstehen kann, wenn er irgendwie ein reiner Geweihter des Herrn wird, indem er sich im hingebungsvollen Dienst des Herrn beschäftigt. Deshalb heißt es in diesem Vers, der von Yamarāja gesprochen wurde: evam vimṛṣya sudhiyo bhagavati. Diejenigen, die sich im liebevollen Dienst des Herrn beschäftigen, werden sudhiyaḥ oder intelligent genannt, doch das trifft nicht auf einen vedischen Gelehrten zu, der Kṛṣṇas Namen, Ruhm und Eigenschaften nicht versteht. Ein reiner Gottgeweihter ist jemand, dessen Intelligenz klar ist; er ist wirklich besonnen, weil er sich im Dienst des Herrn beschäftigt — nicht zur Schau, sondern mit Liebe, mit seinem Geist, mit seinen Worten und mit seinem Körper. Nichtgottgeweihte

mögen eine Zurschaustellung von Religion inszenieren, doch ist dies nicht sehr wirksam, denn obgleich sie sich prahlerisch einem Tempel oder einer Kirche anschließen, denken sie an irgend etwas anderes. Solche Menschen vernachlässigen ihre religiöse Pflicht und unterliegen der Bestrafung durch Yamarāja. Doch einem Gottgeweihten, der wegen seiner früheren Gewohnheiten, ohne es zu wollen oder durch unglückliche Umstände, sündhafte Handlungen begeht, wird verziehen. Das ist der Wert der sankīrtana-Bewegung.

#### **VERS 27**

# ते देवसिद्धपरिगीतपवित्रगाथा ये साधवः समदृशो भगवत्प्रपन्नाः। तान् नोपसीदत हरेर्गद्याभिगुप्तान् नेषां वयं न च वयः प्रभवाम दण्डे ॥२७॥

te deva-siddha-parigīta-pavitra-gāthā ye sādhavaḥ samadṛśo bhagavat-prapannāḥ tān nopasīdata harer gadayābhiguptān naiṣāṁ vayaṁ na ca vayaḥ prabhavāma daṇḍe

te—sie; deva—von den Halbgöttern; siddha—und von den Bewohnern von Siddhaloka; parigīta—gesungen; pavitra-gāthāḥ—deren reine Erzählungen; ye—die; sādhavaḥ—Gottgeweihten; samadṛśaḥ—die jeden mit gleicher Sicht sehen; bhagavat-prapannāḥ—der Höchsten Persönlichkeit Gottes hingegeben; tān—ihnen; na—nicht; upasīdata—sollten sich nähern; hareḥ—der Höchsten Persönlichkeit Gottes; gadayā—von der Keule; abhiguptān—vollständig beschützt; na—nicht; esām—von diesen; vayam—wir; na ca—und auch nicht; vayaḥ—unbegrenzte Zeit; prabhavāma—sind fähig; daṇḍe—in der Bestrafung.

#### ÜBERSETZUNG

Meine lieben Diener, bitte nähert euch nicht solchen Gottgeweihten, denn sie haben sich den Lotosfüßen der Höchsten Persönlichkeit Gottes völlig hingegeben. Sie sind jedem gleichgesinnt, und die Erzählungen über sie werden von den Halbgöttern und von den Bewohnern Siddhalokas gesungen. Bitte begebt euch nicht einmal in ihre Nähe. Sie werden immer von der Keule der Höchsten Persönlichkeit Gottes beschützt, und deshalb sind Brahmā und ich und selbst der Zeitfaktor nicht in der Lage, sie zu bestrafen.

#### **ERLÄUTERUNG**

In der Tat, Yamarāja warnte seine Diener: "Meine lieben Diener, trotz allem, was ihr früher getan habt, um die Gottgeweihten zu stören, solltet ihr dies künftig unterlassen. Die Handlungen der Gottgeweihten, die sich den Lotosfüßen des Herrn hingegeben haben und die ständig den Heiligen Namen des Herrn chanten, werden

von den Halbgöttern und den Bewohnern Siddhalokas gepriesen. Diese Gottgeweihten sind so verehrenswert und erhaben, daß Śrī Viṣṇu sie persönlich mit der Keule in Seiner Hand beschützt. Deshalb solltet ihr euch künftig solchen Gottgeweihten nicht nähern, gleichgültig, was ihr diesmal getan habt; andernfalls werdet ihr durch die Keule Śrī Viṣṇus getötet. Das ist meine Warnung. Śrī Viṣṇu besitzt eine Keule und ein cakra, um Nichtgottgeweihte zu strafen. Riskiert nicht eine solche Bestrafung, indem ihr versucht, die Gottgeweihten zu stören. Selbst wenn Brahmā oder ich ihnen etwas antun wollte, würde Śrī Viṣṇu uns bestrafen, ganz zu schweigen von Euch. Stört deshalb die Gottgeweihten nie wieder."

#### VERS 28

# तानानयध्वमसतो विश्वखान् श्रुकुन्द-पादारविन्दमकरन्दरसादजस्रम् । निष्किश्वनैः परमहंसकुलैरसङ्गै -र्जुष्टादु गृहे निरयवर्त्मनि बद्धतृष्णान्।।२८।।

tān ānayadhvam asato vimukhān mukundapādāravinda-makaranda-rasād ajasram nişkiñcanaiḥ paramahamsa-kulair asangair juṣṭād gṛhe niraya-vartmani baddha-tṛṣṇān

tān—sie; ānayadhvam—bringt sie zu mir; asataḥ—Nichtgottgeweihte (die das Kṛṣṇa-Bewußtsein nicht angenommen haben); vimukhān—die sich ihm entgegengestellt haben; mukunda—von Mukunda, der Höchsten Persönlichkeit Gottes; pāda-aravinda—der Lotosfüße; makaranda—vom Honig; rasāt—der Geschmack; ajas-ram—fortwährend; niṣkiācanaiḥ—von Menschen, die völlig frei von materieller Anhaftung sind; paramahamsa-kulaiḥ—von den paramahamsas, den erhabensten Persönlichkeiten; asangaiḥ—die keinerlei materielle Anhaftungen haben; juṣṭāt—was genossen wird; gṛhe—im Haushälterleben; niraya-vartmani—der Pfad, der zur Hölle führt; baddha-trsnān—deren Wünsche gebunden sind.

#### ÜBERSETZUNG

Paramahamsas sind erhabene Persönlichkeiten, die keinen Geschmack am materiellen Genuß finden und die den Honig der Lotosfüße des Herrn trinken. Meine lieben Diener, bringt mir nur Menschen zur Bestrafung, die sich dem Geschmack dieses Honigs entgegenstellen, die nicht mit paramahamsas Gemeinschaft haben und die am Familienleben und an weltlichen Genüssen hängen, welche den Pfad zur Hölle bilden.

#### **ERLÄUTERUNG**

Nachdem Yamarāja die Yamadūtas gewarnt hat, sich den Gottgeweihten zu nähern, weist er nun darauf hin, wer ihm vorgeführt werden soll. Er legte den

Yamadūtas insbesondere nahe, ihm die materialistischen Menschen zu bringen, die lediglich des Geschlechtsverkehrs wegen am Haushälterleben hängen. Im Śrīmad-Bhāgavatam wird erklärt: van maithunādi-grhamedhi-sukham hi tuccham. Die Menschen hängen nur des Geschlechtsverkehrs wegen am Haushälterleben. Bei ihren materiellen Beschäftigungen sind sie ständig irgendwelchen Unannehmlichkeiten ausgesetzt, und ihre einzige Freude besteht darin, daß sie, nachdem sie den ganzen Tag schwer gearbeitet haben, des Nachts schlafen und Geschlechtsverkehr genießen. Nidravā hrivate naktam vvavāvena ca vā vavah: Des Nachts schlafen materialistische Haushälter oder frönen dem Geschlechtsverkehr. Divā cārthehavā rājan kutumba-bharanena vā: Tagsüber sind sie damit beschäftigt. Wege zu finden, um zu Geld zu kommen, und wenn sie Geld erhalten, geben sie alles für den Unterhalt ihrer Familien aus. Yamarāja befiehlt seinen Dienern, besonders diese Menschen zur Bestrafung vorzuführen und nicht die Gottgeweihten, die ständig den Honig von den Lotosfüßen des Herrn kosten, die jedem gleichgesinnt sind und die aus Zuneigung zu allen Lebewesen versuchen, Krsna-Bewußtsein zu predigen. Gottgeweihte verdienen keine Bestrafung durch Yamarāja, doch Menschen, die nichts vom Krsna-Bewußtsein wissen, können sich nicht durch ihr materialistisches Leben der sogenannten Familienfreuden schützen. Das Śrīmad-Bhāgavatam (2.1.4) sagt:

> dehāpatya-kalatrādişv ātma-sainyeşv asatsv api teşām pramatto nidhanam paśyann api na paśyati

Solche Menschen glauben selbstgefällig, daß ihre Nationen, Gemeinden oder Familien sie schützen könnten, ohne daran zu denken, daß all diese fehlbaren Soldaten im Laufe der Zeit vernichtet werden. Schlußfolgernd ist zu sagen, daß man versuchen sollte, mit Menschen Gemeinschaft zu haben, die sich vierundzwanzig Stunden am Tag im hingebungsvollen Dienst beschäftigen.

#### VERS 29

# जिह्वा न वक्ति भगवद्गुणनामधेयं चेतश्च न सारति तचरणारविन्दम् । कृष्णाय नो नमति यच्छिर एकदापि तानानयध्यमसतोऽकृतविष्णुकृत्यान्॥२९॥

jihvā na vakti bhagavad-guṇa-nāmadheyam cetaś ca na smarati tac-caraṇāravindam kṛṣṇāya no namati yac-chira ekadāpi tān ānayadhvam asato 'krta-visnu-krtyān jihvā—die Zunge; na—nicht; vakti—chantet; bhagavat—der Höchsten Persönlich-keit Gottes; guna—transzendentale Eigenschaften; nāma—und der Heilige Name; dheyam—mitteilend; cetah—das Herz; ca—auch; na—nicht; smarati—erinnert sich; tat—Seine; carana-aravindam—Lotosfüße; krṣṇāya—zu Śrī Krṣṇa durch Seine Bildgestalt im Tempel; no—nicht; namati—verneigt; yat—dessen; śirah—Kopf; ekadā api—sogar einmal; tān—sie; ānayadhvam—führt mir vor; asatah—die Nichtgottgeweihten; akrta—nicht vollziehend; viṣnu-krtyān—Pflichten gegenüber Śrī Viṣnu.

## ÜBERSETZUNG

Meine lieben Diener, bringt mir nur jene sündhaften Menschen, die ihre Zungen nicht dazu benutzen, den Heiligen Namen und die Eigenschaften Kṛṣṇas zu preisen, deren Herzen sich nicht auch nur einmal an die Lotosfüße Kṛṣṇas erinnern und deren Köpfe sich nicht auch nur einmal vor Śrī Kṛṣṇa verneigen. Sendet mir diejenigen, die ihre Pflichten gegenüber Viṣṇu nicht erfüllen, welche die einzigen Pflichten im menschlichen Leben sind. Bitte bringt mir alle solchen Narren und Halunken.

## **ERLÄUTERUNG**

Das Wort *viṣṇu-kṛtyān* ist in diesem Vers sehr bedeutsam, weil der Sinn des menschlichen Lebens darin besteht, Śrī Viṣṇu zu erfreuen. Der *varṇāṣrama-dharma* ist auch für diesen Zweck bestimmt. Wie im *Viṣṇu Purāṇa* (3.8.9) erklärt wird:

varņāśramācāravatā puruşeņa paraḥ pumān viṣṇur ārādhyate panthā nānyat ta-toṣa-kāraṇam

Es ist die Bestimmung der menschlichen Gesellschaft, strikt dem varnäsramadharma zu folgen, der die Gesellschaft in vier soziale Gruppen einteilt (brāhmana, ksatriya, vaiśya und śūdra) und vier spirituelle Gruppen (brahmacarya, grhastha, vānaprastha und sannyāsa). Varnāśrama-dharma bringt einen mit Leichtigkeit Śrī Visnu näher, der das einzige wahre Ziel der menschlichen Gesellschaft ist. Na te viduh svārtha-gatim hi visnum: Unglücklicherweise jedoch wissen die Menschen nicht, daß es ihr Selbstinteresse ist, nach Hause, zu Gott, zurückzukehren oder sich Śrī Visnu zu nähern. Durāśavā ve bahir-artha-māninah: Statt dessen sind sie einfach verwirrt. Von jedem Menschen wird erwartet, daß er seine Pflichten erfüllt, um sich Śrī Visnu zu nähern. Deshalb rät Yamarāja den Yamadūtas, ihm jene Menschen zu bringen, die ihre Pflichten gegenüber Visnu vergessen haben (akrta-visnukrtvān). Jemand, der nicht den Heiligen Namen Visnus (Krsnas) chantet, der sich nicht vor der Bildgestalt Visnus verbeugt, und jemand, der sich nicht an die Lotosfüße Visnus erinnert, muß von Yamarāja bestraft werden. Kurz gesagt, alle avaisnavas oder Menschen, die sich nicht um Śrī Visnu kümmern, sind von Yamarāja zu bestrafen.

**VERS 30** 

# तत् क्षम्यतां स मगवान् पुरुषः पुराणो नारायणः स्वपुरुषैर्यदसत्कृतं नः । स्वानामहो न विदुषां रचिताञ्जलीनां श्वान्तिर्गरीयसि नमः पुरुषाय भूम्ने ॥३०॥

tat kşamyatām sa bhagavān puruşah purāṇo nārāyaṇah sva-puruṣair yad asat kṛtam naḥ svānām aho na viduṣām racitāñjalīnām kṣāntir garīyasi namah puruṣāya bhūmne

tat—jenes; kṣamyatām—laßt es verziehen sein; saḥ—Er; bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; puruṣaḥ—die Höchste Person; purāṇaḥ—der Älteste; nārāyaṇaḥ—Śrī Nārāyaṇa; sva-puruṣaiḥ—von meinen eigenen Dienern; yat—welche; asat —Unverschämtheit; kṛtam—begangen; naḥ—von uns; svānām—von meinen eigenen Männern; aho— o weh; na viduṣām—nicht wissend; racita-añjalīnām—unsere Hände faltend, um Deine Vergebung zu erslehen; kṣāntiḥ—Verzeihung; garīyasi—in der glorreichen; namaḥ—respektvolle Ehrerbietungen; puruṣāya—der Person; bhūmne—höchste und alldurchdringende.

# ÜBERSETZUNG

[Darauf sprach Yamarāja, der sich selbst und seine Diener als Frevler ansah, folgende Worte, indem er den Herrn um Verzeihung bat.] O mein Herr, meine Diener haben gewiß ein großes Vergehen begangen, da sie einen Vaiṣṇava wie diesen Ajāmila gefangennahmen. O Nārāyaṇa, o höchste und älteste Person, bitte vergib uns. Aufgrund unserer Unwissenheit vermochten wir nicht, Ajāmila als einen Diener Deiner Herrlichkeit zu erkennen, und somit haben wir gewiß ein großes Vergehen begangen. Mit gefalteten Händen bitten wir Dich deshalb um Vergebung. Mein Herr, der Du höchst barmherzig und stets voller guter Eigenschaften bist, bitte vergib uns. Wir erweisen Dir unsere achtungsvollen Ehrerbietungen.

# **ERLÄUTERUNG**

Yamarāja übernahm die Verantwortung für das Vergehen, das von seinen Dienern begangen worden war. Wenn der Diener einer Organisation einen Fehler begeht, übernimmt die Organisation die Verantwortung dafür. Obgleich Yamarāja über Vergehen steht, versuchten seine Diener praktisch mit seiner Erlaubnis, Ajāmila gefangenzunehmen, was ein großes Vergehen war. Die nyāya-śāstra bestätigt: bhṛtyāparādhe svāmino daṇḍaḥ: wenn ein Diener einen Fehler begeht, macht sich der Meister strafbar, da er für das Vergehen verantwortlich ist. Yamarāja, der dies ernst nahm, betete gemeinsam mit seinen Dienern mit gefalteten Händen, um die Höchste Persönlichkeit Gottes, Nārāyaṇa, um Vergebung zu bitten.

#### VERS 31

# तसात् सङ्कीर्तनं विष्णोर्जगनमङ्गलमंहसाम् । महतामपि कौरव्य विद्धचैकान्तिकनिष्कृतम् ॥३१॥

tasmāt sankīrtanam visnor iagan-mangalam amhasām mahatām api kauravva viddhy aikāntika-niskrtam

tasmāt—deshalb; sankīrtanam—das gemeinsame Chanten des Heiligen Namens; visnoh—Śrī Visnus; jagat-mangalam—die glückverheißendste Veranstaltung in der materiellen Welt; amhasām-für sündhafte Tätigkeiten; mahatām api-obgleich sehr groß: kauravva— o Nachkomme der Kuru-Familie: viddhi—verstehe: aikāntika—die endgültige: niskrtam-Buße.

#### ÜRERSETZUNG

Sukadeva Gosvāmī fuhr fort: Mein lieber König, das Chanten des Heiligen Namens des Herrn vermag es, selbst die Reaktionen der größten Sünden zu entwurzeln. Deshalb ist das Chanten der sankīrtana-Bewegung die glückverheißendste Aktivität im gesamten Universum. Versuche dies bitte zu verstehen, so daß andere es ernst nehmen.

# **ERLÄUTERUNG**

Wir sollten zur Kenntnis nehmen, daß Ajāmila, obgleich er den Namen Nārāyanas unvollkommen chantete, von allen sündhaften Reaktionen befreit wurde. Das Chanten des Heiligen Namens ist so glückverheißend, daß es jeden von den Reaktjonen auf seine sündhaften Handlungen befreien kann. Man sollte nicht die Schlußfolgerung ziehen, daß man fortfahren könne zu sündigen - mit der Absicht, Hare Krsna zu chanten, um die Reaktionen aufzuheben. Statt dessen sollte man sehr darauf bedacht sein, sich von allen Sünden zu befreien und niemals daran denken, sündhafte Handlungen durch das Chanten des Hare-Krsna-mantra aufzuheben, denn auch dies ist ein Vergehen. Wenn aufgrund von unglücklichen Umständen ein Gottgeweihter zufällig eine sündhafte Handlung begeht, wird ihm der Herr verzeihen, doch man sollte nicht absichtlich sündhafte Handlungen begehen.

#### **VFRS 32**

शृष्वतां गृणतां वीर्याण्युहामानि हरेर्प्रहः। यथा सजातया भक्तया ग्रद्धधेनात्मा वतादिभिः॥३२॥ śṛṇvatām gṛṇatām vīryāṇy uddāmāni harer muhuḥ yathā sujātayā bhaktyā śuddhyen nātmā vratādibhiḥ

sṛṇvatām—diejenigen, die hören; gṛṇatām—und chanten; vīryāṇi—die wunderbaren Taten; uddāmāni—fähig, Sünden entgegenzuwirken; hareḥ—der Höchsten Persönlichkeit Gottes; muhuḥ—immer; yathā—wie; su-jātayā—leicht zutage gefördert; bhaktyā—durch hingebungsvollen Dienst; suddhyet—möge geläutert sein; na—nicht; ātmā—das Herz und die Seele; vrata-ādibhiḥ—durch die Ausführung ritueller Zeremonien.

#### ÜBERSETZUNG

Jemand, der ständig den Heiligen Namen des Herrn hört und chantet und über Seine Taten hört und sie lobpreist, kann sehr leicht die Ebene des reinen hingebungsvollen Dienstes erreichen, welcher das Herz von Verunreinigung befreien kann. Man kann solche Läuterung nicht erreichen, indem man lediglich Gelübde einhält und vedische Ritualzeremonien ausführt.

## **ERLÄUTERUNG**

Man kann mit Leichtigkeit den Heiligen Namen des Herrn chanten und hören und dadurch im spirituellen Leben von Ekstase erfüllt werden. Das *Padma Purāṇa* erklärt:

nāmāparādha-yuktānām nāmāny eva haranty agham aviśrānti-prayuktāni tāny evārtha-karāṇi ca

Selbst wenn man den Hare-Kṛṣṇa-mahā-mantra mit Vergehen chantet, kann man sich von den Vergehen befreien, indem man ständig ohne Abweichung chantet. Wenn man sich daran gewöhnt, wird man immer auf einer reinen, transzendentalen Ebene bleiben, ohne durch sündhafte Reaktionen berührt zu werden. Śukadeva Gosvāmī bat König Parīkṣit, insbesondere diese Tatsache sehr aufmerksam zur Kenntnis zu nehmen. Was hingegen den Vollzug vedischer Ritualzeremonien betrifft, so ist kein Gewinn damit verbunden. Durch die Ausübung solcher Tätigkeiten mag man zu den höheren Planetensystemen gelangen, doch wie in der Bhagavad-gītā (9.21) erklärt wird: kṣīne puṇye martya-lokam visanti. Sobald die Zeitspanne des Genusses auf den himmlischen Planeten wegen des begrenzten Ausmaßes der Ergebnisse frommer Tätigkeiten abgelaufen ist, muß man wieder zur Erde zurückkehren. Es ist deshalb nutzlos, zu versuchen, im Universum auf- und abzuwandern. Es ist besser, den Heiligen Namen des Herrn zu chanten, so daß man vollständig geläutert wird und sich dafür qualifiziert, nach Hause, zu Gott, zurückzukehren. Das ist das Ziel und die Vollkommenheit des Lebens.

#### **VERS 33**

# कृष्णाङ्घिपग्रमधुलिण् न पुनर्विसृष्ट-मायागुणेषु रमते वृजिनावहेषु। अन्यस्तु कामहत आत्मरजः प्रमार्ण्ड-मीहेत कर्म यत एव रजः पुनः स्यात्॥३३॥

kṛṣṇāṅghri-padma-madhu-lin na punar visṛṣṭamāyā-guṇeṣu ramate vṛjināvaheṣu anyas tu kāma-hata ātma-rajaḥ pramārṣṭum īheta karma yata eva rajaḥ punaḥ syāt

kṛṣṇa-aṅghri-padma—von den Lotosfüßen Śrī Kṛṣṇas; madhu—der Honig; liṭ—jemand, der leckt; na—nicht; punaḥ—wieder; viṣṛṣṭa—bereits entsagt; māyā-guṇe-su—in den materiellen Erscheinungsweisen der Natur; ramate—wünscht zu genießen; vṛjina-avaheṣu—was Leid bringt; anyah—ein anderer; tu—jedoch; kāma-ha-taḥ—bezaubert durch Lust; ātma-rajaḥ—die sündvolle Infektion des Herzens; pra-mārṣṭum—zu säubern; iheta—mag ausführen; karma—Tätigkeiten; yataḥ—danach; eva—tatsächlich; rajaḥ—die sündhafte Tätigkeit; punaḥ—wieder; syāt—erscheint.

#### ÜBERSETZUNG

Gottgeweihte, die sich stets am Honig von den Lotosfüßen Śrī Kṛṣṇas laben, kümmern sich nicht im geringsten um materielle Tätigkeiten, die unter dem Einfluß der drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur ausgeführt werden und die nur Leid erzeugen. In der Tat geben Gottgeweihte niemals die Lotosfüße Śrī Kṛṣṇas auf, um zu materiellen Tätigkeiten zurückzukehren. Andere jedoch, die vedischen Ritualen zugetan sind, weil sie den Dienst zu den Lotosfüßen des Herrn vernachlässigt haben, und von lüsternen Wünschen bezaubert sind, vollziehen manchmal Handlungen der Buße. Nichtsdestoweniger kehren sie, da sie nicht vollständig geläutert worden sind, wieder und wieder zu sündhaften Tätigkeiten zurück.

## **FRIÄUTFRUNG**

Es ist die Pflicht eines Gottgeweihten, den Hare-Kṛṣṇa-mantra zu chanten. Man mag manchmal mit Vergehen chanten und manchmal ohne Vergehen, doch wenn man diesen Vorgang ernsthaft anwendet, wird man die Vollkommenheit erreichen, die sich durch vedische Ritualzeremonien der Buße nicht erreichen läßt. Menschen, die an den vedischen Ritualzeremonien hängen, aber nicht an hingebungsvollen Dienst glauben und daher Buße empfehlen, weil sie das Chanten des Heiligen Namens des Herrn nicht zu schätzen wissen, sind nicht imstande, die höchste Vollkommenheit zu erreichen. Gottgeweihte, die sich vollständig von materiellen Genüssen gelöst haben, geben deshalb niemals das Kṛṣṇa-Bewußtsein auf, um vedische Ritual-

zeremonien durchzuführen. Diejenigen, die aufgrund von lüsternen Wünschen an vedischen Ritualzeremonien festhalten, sind wieder und wieder den Qualen des materiellen Daseins unterworfen. Mahārāja Parīkṣit verglich ihre Tätigkeiten mit kuñ-jara-śauca, dem Bad eines Elefanten.

# **VERS 34**

# इत्थं स्वमर्तगदितं भगवन्महित्वं संस्मृत्य विस्मितिधयो यमिकङ्करास्ते। नैवाच्युताश्रयजनं प्रतिशङ्कमाना द्रष्टुं च विभ्यति ततः प्रभृति स राजन् ॥३४॥

ittham svabhartr-gaditam bhagavan-mahitvam samsmṛtya vismita-dhiyo yama-kinkarās te naivācyutāśraya-janam pratiśankamānā draṣṭum ca bibhyati tataḥ prabhṛti sma rājan

ittham—von solcher Macht; sva-bhartṛ-gaditam—von ihrem Meister (Yamarāja) erklärt; bhagavat-mahitvam—die außerordentliche Herrlichkeit des Höchsten Persönlichen Gottes und Seines Namens, Seines Ruhms, Seiner Gestalt und Seiner Merkmale; samsmṛtya—sich erinnernd; vismita-dhiyaḥ—deren Geist von Verwunderung erfüllt ist; yama-kinkarāḥ—alle Diener Yamarājas; te—sie; na—nicht; eva—in der Tat; acyuta-āśraya-janam—ein Mensch, der unter dem Schutz der Lotosfüße Acyutas, Śrī Kṛṣṇas, steht; pratiśankamānāḥ—sich immer fürchtend; drastum—zu sehen; ca—und; bibhyati—sie fürchten sich; tataḥ prabhṛti—begannen seitdem; sma—tatsächlich; rājan— o König.

## ÜBERSETZUNG

Nachdem die Yamadūtas aus dem Mund ihres Meisters von der außerordentlichen Herrlichkeit des Herrn, Seines Namens, Seines Ruhms und Seiner Wesensmerkmale gehört hatten, waren sie von Verwunderung überwältigt. Seitdem fürchten sie sich vor einem Gottgeweihten, sobald sie ihn erblicken, und wagen es nicht, ihn nochmals anzusehen.

# **ERLÄUTERUNG**

Seit jener Begebenheit haben die Yamadūtas ihr gefährliches Verhalten, sich Gottgeweihten zu nähern, aufgegeben. Für die Yamadūtas ist ein Gottgeweihter gefährlich.

#### **VERS 35**

इतिहासिममं गुह्यं भगवान् कुम्भसम्भवः। कथयामास मलय आसीनो हरिमर्चयन्।।३५॥ itihāsam imam guhyam bhagavān kumbha-sambhavaḥ kathayām āsa malaya āsīno harim arcayan

itihāsam—Geschichte; imam—dies; guhyam—sehr vertraulich; bhagavān—der Mächtigste; kumbha-sambhavah—Agastya Muni, der Sohn Kumbhas; kathayām āsa—erklärte; malaye—in den Malaya-Bergen; āsīnah—wohnend; harim arcayan—die Höchste Persönlichkeit Gottes verehrend.

## ÜBERSETZUNG

Als der große Weise Agastya, der Sohn Kumbhas, in den Malaya-Bergen wohnte und die Höchste Persönlichkeit Gottes verehrte, besuchte ich ihn, und er erklärte mir diese vertrauliche Geschichte.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 3. Kapitel im Sechsten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Yamarāja unterweist seine Sendboten".

# Die Hamsa-guhya-Gebete Prajāpati Dakşas an den Herrn

Nachdem Mahārāja Parīkṣit Śukadeva Gosvāmī gebeten hatte, die Schöpfung der Lebewesen im Universum in weiteren Einzelheiten zu beschreiben, teilte Śukadeva Gosvāmī ihm mit, daß der Planet Erde, als die Pracetās, die zehn Söhne Prācīnabarhis, sich in das Meer begaben, um sich Entsagungen aufzuerlegen, vernachlässigt wurde, weil kein König gegenwärtig war. Natürlicherweise waren viel Unkraut und viele unnötige Bäume gewachsen, und es wurde kein Getreide angebaut. Tatsächlich glich alles Land einem einzigen Wald. Als die zehn Pracetās aus dem Meer hervorkamen und die gesamte Welt voller Bäume sahen, waren sie sehr zornig auf die Bäume und beschlossen, sie alle zu vernichten, um wieder Ordnung zu schaffen. Deshalb erzeugten die Pracetās Wind und Feuer, um die Bäume zu Asche zu verbrennen. Soma, der König des Mondes und aller Pflanzen, jedoch verbat den Pracetās, die Bäume zu vernichten, da die Bäume die Quelle von Obst und Blumen für alle Lebewesen sind. Nur um die Pracetās zufriedenzustellen, gab Soma ihnen ein schönes Mädchen, das von der Apsarā Pramlocā geboren worden war. Durch den Samen aller Pracetās brachte dieses Mädchen Dakṣa zur Welt.

Am Anfang erschuf Dakşa alle Halbgötter, Dämonen und Menschen, doch als er bemerkte, daß die Bevölkerung sich nicht richtig vermehrte, nahm er sannyāsa und begab sich ins Vindhya-Gebirge, wo er sich schweren Entsagungen unterzog und Śrī Viṣṇu ein besonderes Gebet darbrachte, das als Hamsa-guhya bekannt ist, weshalb Śrī Viṣnu sehr zufrieden mit ihm war. Diese Gebete hatten folgenden Inhalt:

"Die Höchste Persönlichkeit Gottes, die Überseele, Śrī Hari, herrscht sowohl über die Lebewesen als auch über die materielle Natur. Er ist in Sich Selbst zufrieden und strahlt aus Sich Selbst heraus. So, wie der Gegenstand der Wahrnehmung nicht die Ursache der wahrnehmenden Sinne ist, so ist das Lebewesen, obgleich es sich in seinem Körper befindet, nicht die Ursache seines ewigen Freundes, der Überseele, die die Ursache der Erschaffung aller Sinne ist. Weil sich das Lebewesen in Unwissenheit befindet, beschäftigen sich seine Sinne mit materiellen Objekten. Da das Lebewesen lebt, kann es die Schöpfung der materiellen Welt bis zu einem gewissen Maße verstehen, aber es kann nicht die Höchste Persönlichkeit Gottes verstehen, die jenseits des Begriffsvermögens des Körpers, des Geistes und der Intelligenz steht. Nichtsdestoweniger können große Weise, die sich immer in Meditation befinden, die persönliche Gestalt des Herrn in ihren Herzen sehen.

"Da ein gewöhnliches Lebewesen materiell verunreinigt ist, sind seine Worte und seine Intelligenz ebenfalls materiell. Daher kann es die Höchste Persönlichkeit Gottes nicht durch den Gebrauch seiner materiellen Sinne erkennen. Die Vorstellung von Gott, die man durch die materiellen Sinne erlangt, ist falsch, weil der Höchste Herr über den materiellen Sinnen steht. Wenn man jedoch seine Sinne im hingebungsvollen Dienst beschäftigt, offenbart sich die Höchste Persönlichkeit Gottes auf

der Ebene der Seele. Wenn diese Höchste Gottheit für jemand zum Ziel des Lebens wird, kann man sagen, er habe spirituelles Wissen erlangt.

"Er, das Höchste Brahman, ist die Ursache aller Ursachen, weil Er ursprünglich vor der Schöpfung existierte. Er ist die ursprüngliche Ursache von allem, was materiell und spirituell ist, und Seine Existenz ist unabhängig. Der Herr besitzt jedoch eine Kraft, die avidyā oder illusionierende Energie genannt wird; diese veranlaßt den falsch Argumentierenden, sich selbst für vollkommen zu halten, und verwirrt die bedingte Seele. Er, das Höchste Brahman, die Überseele, ist Seinen Geweihten sehr zugetan. Um ihnen Barmherzigkeit zu erweisen, offenbart Er Seine Gestalt, Seinen Namen, Seine Wesensmerkmale und Seine Eigenschaften, damit Er in der materiellen Welt verehrt werde.

"Unglücklicherweise jedoch verehren diejenigen, die in materielle Angelegenheiten vertieft sind, verschiedene Halbgötter. Wie die Luft manchmal an einem Lotos vorüberstreicht und den Duft der Blume mit sich trägt oder wie die Luft manchmal Staub enthält und deshalb ihre Farbe ändert, erscheint die Höchste Persönlichkeit Gottes je nach den Wünschen Seiner verschiedenen törichten Verehrer als die verschiedenen Halbgötter, doch in Wirklichkeit ist Er die Höchste Wahrheit, Śrī Viṣṇu. Um die Wünsche Seiner Geweihten zu erfüllen, erscheint er in vielfältigen Inkarnationen, und deshalb ist es nicht nötig, die Halbgötter zu verehren."

Da Śrī Viṣṇu mit den Gebeten Dakṣas sehr zufrieden war, erschien Er mit acht Armen vor ihm. Der Herr war in gelbe Gewänder gekleidet und hatte eine schwärzliche Hautfarbe. Weil der Herr erkannte, daß Dakṣa sehr begierig war, dem Pfad des Genusses zu folgen, gewährte Er ihm die Fähigkeit, die illusionierende Energie zu genießen. Der Herr gab ihm die Tochter Pañcajanas mit Namen Asiknī, die sich für Mahārāja Dakṣas Genuß im Geschlechtsverkehr eignete. Dakṣa erhielt sogar seinen Namen, weil er ein großer Experte im Geschlechtsverkehr war. Nachdem Śrī Viṣṇu ihm Seine Segnung erteilt hatte, entfernte Er Sich.

#### **VFRS 1-2**

श्रीराजोवाच

देवासुरतृणां सर्गो नागानां मृगपक्षिणाम् । सामासिकस्त्वया प्रोक्तोयस्तु स्वायम्भुवेऽन्तरे॥१॥ तस्यैव व्यासमिच्छामि ज्ञातुं ते भगवन् यथा । अनुसर्ग यया शक्त्या ससर्ज भगवान् परः ॥ २॥

> srī-rājovāca devāsura-nṛṇām sargo nāgānām mṛga-pakṣiṇām sāmāsikas tvayā prokto yas tu svāyambhuve 'ntare

tasyaiva vyāsam icchāmi jñātum te bhagavan yathā anusargam yayā śaktyā sasarja bhagavān paraḥ

śrī-rājā-uvāca—der König sagte; deva-asura-nṛṇām—von den Halbgöttern, den Dämonen und den Menschen; sargaḥ—die Schöpfung; nāgānām—von den Nāgas (schlangenähnliche Lebewesen); mṛga-pakṣiṇām—von den Vierbeinern und Vögeln; sāmāsikaḥ—kurz; tvayā—von dir; proktaḥ—beschrieben; yaḥ—welche; tu—jedoch; svāyambhuve—von Svāyambhuva Manu; antare—in der Zeitspanne; tasya—von diesem; eva—in der Tat; vyāsam—genaue Schilderung; icchāmi—ich wünsche; jāātum—zu wissen; te—von dir; bhagavan— o mein Herr; yathā—wie auch; anusargam—die nachfolgende Schöpfung; yayā—durch welche; śaktyā—Kraft; sasarja—erschaffen; bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; parah—transzendental.

## ÜBERSETZUNG

Der gesegnete König sagte zu Śukadeva Gosvāmī: Mein lieber Herr, die Halbgötter, die Dämonen, die Menschen, die Nāgas, die wilden Tiere und die Vögel wurden während der Herrschaft Svāyambhuva Manus erschaffen. Du hast über diese Schöpfung kurz gesprochen [im Dritten Canto]. Nun würde ich gerne ausführlicher darüber erfahren. Außerdem würde ich gerne etwas über die Kraft der Höchsten Persönlichkeit Gottes erfahren, durch die Sie die zweite Phase der Schöpfung bewirkte.

# VERS 3

श्रीसृत उवाच

# इति सम्प्रश्नमाकर्ण्य राजर्षेबीदरायणिः। प्रतिनन्द्य महायोगी जगाद मुनिसत्तमाः॥३॥

śrī-sūta uvāca iti sampraśnam ākarṇya rājarṣer bādarāyaṇiḥ pratinandya mahā-yogī jagāda muni-sattamāḥ

śrī-sūtaḥ uvāca—Sūta Gosvāmī sagte; iti—somit; sampraśnam—die Frage; ākar-nya—hörend; rājarṣeḥ—von König Parīkṣit; bādarāyaniḥ—Śukadeva Gosvāmī; pra-tinandya—preisend; mahā-yogī—der große yogī; jagāda—erwiderte; muni-satta-māḥ— o bester der Weisen.

#### ÜBERSETZUNG

Sūta Gosvāmī sagte: O große Weise [die in Naimiṣāraṇya versammelt waren], nachdem der große yogī Śukadeva Gosvāmī König Parīkṣits Frage vernommen hatte, pries er sie und antwortete folgendermaßen.

#### VERS 4

श्रीशुक उवाच

# यदा प्रचेतसः पुत्रा दश प्राचीनवर्हिषः। अन्तःसमुद्रादुन्मग्ना ददशुर्गो द्वमैर्वृताम्।। ४॥

śrī-śuka uvāca yadā pracetasah putrā daśa prācīnabarhiṣaḥ antaḥ-samudrād unmagnā dadrśur gām drumair vrtām

śrī-śukaḥ uvāca—Śukadeva Gosvāmī sagte; yadā—als; pracetasaḥ—die Pracetās; putrāḥ—die Söhne; daśa—zehn; prācīnabarhiṣaḥ—von König Prācīnabarhi; antaḥ-samudrāt—aus dem Innern des Ozeans; unmagnāḥ—ging hervor; dadṛśuḥ—sie sahen; gām—den gesamten Planeten; drumaiḥ vṛtām—bedeckt mit Bäumen.

# ÜBERSETZUNG

Sukadeva Gosvāmī sagte: Als die zehn Söhne Prācīnabarhis aus dem Wasser hervorkamen, in welchem sie Entsagungen ausgeführt hatten, sahen sie, daß die gesamte Erdoberfläche mit Bäumen bedeckt war.

# **FRIÄUTFRUNG**

Als König Prācīnabarhi vedische Rituale vollzog, für die das Töten von Tieren empfohlen war, riet ihm Nārada Muni aus Mitleid, diese zu beenden. Prācīnabarhi verstand Nārada richtig und verließ daraufhin das Königreich, um im Wald Entsagungen auf sich zu nehmen. Seine zehn Söhne jedoch übten gleichzeitig im Wasser ihre Entsagungen aus, und deshalb gab es keinen König, der sich um die Verwaltung der Welt kümmerte. Als die zehn Söhne, die Pracetās, aus dem Wasser hervorkamen, sahen sie, daß die Erde von Bäumen überwuchert war.

Wenn die Regierung die Landwirtschaft vernachlässigt, die für die Nahrungserzeugung notwendig ist, wird das Land mit unnötigen Bäumen bedeckt. Natürlich sind viele Bäume nützlich, weil sie Früchte und Blumen hervorbringen, doch gibt es auch viele Bäume, die unnötig sind. Man könnte sie zu Feuerholz verarbeiten und auf diese Weise das Land roden und für den Ackerbau nutzen. Wenn die Regierung nachlässig ist, wird weniger Getreide produziert. Wie in der Bhagavad-gītā (18.44) erklärt wird: kṛṣi-gorakṣya-vāṇijyam vaiśya-karma svabhāva jam. Die angemessenen Tätigkeiten für die vaiśyas sind ihrem Wesen entsprechend Ackerbau und der Schutz der Kühe. Die Pflicht der Regierung und der kṣatriyas besteht darin, sich darum zu kümmern, daß die Mitglieder der dritten Klasse, die vaiśyas, die weder brāhmaṇas noch kṣatriyas sind, auf diese Weise richtig beschäftigt sind. Kṣatriyas haben die Aufgabe, Menschen zu beschützen, während es die Aufgabe der vaiśyas ist, nützliche Tiere, besonders die Kühe, zu schützen.

# VERS 5

# द्वमेम्यः क्रुध्यमानास्ते तपोदीपितमन्यवः । मुखतो वायुमप्रिं च ससृजुस्तद्भिक्षया ॥ ५ ॥

drumebhyaḥ krudhyamānās te tapo-dīpita-manyavaḥ mukhato vāyum agnim ca sasrjus tad-didhaksayā

drumebhyah—auf die Bäume; krudhyamānāh—sehr zornig; te—sie (die zehn Söhne Prācīnabarhis); tapah-dīpita-manyavah—deren Zorn auf Grund langer Entsagungen entfacht wurde; mukhatah—aus dem Mund; vāyum—Wind; agnim—Feuer; ca—und; sasrjuh—sie erschufen; tat—jene Wälder; didhakṣayā—mit dem Wunsch, zu verbrennen.

#### ÜBERSETZUNG

Weil die Pracetäs sich im Wasser langen Entsagungen unterzogen hatten, waren sie sehr zornig auf die Bäume. Mit dem Wunsch, sie zu Asche zu verbrennen, stießen sie Wind und Feuer aus ihren Mündern hervor.

## **ERLÄUTERUNG**

Hier weist das Wort tapo-dīpita-manyavaḥ darauf hin, daß Menschen, die sich schweren Entsagungen (tapasya) unterzogen haben, mit gewaltiger mystischer Kraft ausgestattet werden, wie bei den Pracetās deutlich wurde, die Feuer und Wind aus ihren Mündern erzeugten. Obgleich sich Gottgeweihte jedoch schwerer tapasya unterziehen, sind sie vimanyavaḥ, sādhavaḥ, was bedeutet, daß sie niemals zornig werden. Sie sind immer mit guten Eigenschaften geschmückt. Das Bhāgavatam (3 25 21) erklärt.

titikşavah kārunikāh suhrdah sarva-dehinām ajāta-satravah sāntāh sādhavah sādhu-bhūsanāh

Ein sādhu, ein Gottgeweihter, ist niemals zornig. Das eigentliche Merkmal von Gottgeweihten, die tapasya oder Entsagung auf sich nehmen, ist Vergebung. Obgleich ein Vaiṣṇava ausreichende tapasya-Kraft besitzt, wird er nicht zornig, wenn er in Schwierigkeiten gerät. Wenn man jedoch tapasya auf sich nimmt, aber kein Vaiṣṇava wird, entwickelt man keine guten Eigenschaften. Hiraṇyakaśipu und Rāvaṇa zum Beispiel praktizierten schwere Entsagungen, womit sie jedoch nur ihre dämonischen Neigungen zeigten. Die Vaiṣṇavas stoßen auf viele Gegner, wenn sie den Ruhm des Herrn predigen, doch Śrī Caitanya Mahāprabhu empfiehlt ihnen, nicht zornig zu werden, wenn sie predigen. Śrī Caitanya Mahāprabhu gab folgende For-

mel: tṛṇād api sunīcena taror api sahiṣṇunā/ amāninā mānadena kīrtanīyaḥ sadā hariḥ. "Man sollte den Heiligen Namen des Herrn in einer demütigen Geisteshaltung chanten, sich niedriger dünkend als das Stroh in der Gasse; man sollte duldsamer sein als ein Baum, frei von allem falschen Geltungsbewußtsein und immer bereit, anderen alle Ehre zu erweisen. In einer solchen Geisteshaltung kann man den Heiligen Namen des Herrn ständig chanten." Diejenigen, die sich dem Predigen der Herrlichkeit des Herrn widmen, sollten demütiger sein als das Gras und duldsamer als ein Baum; dann können sie den Ruhm des Herrn ohne Schwierigkeiten predigen.

#### VFRS 6

# ताभ्यां निर्देश्यमानांस्तानुपलभ्य कुरूद्वह । राजोवाच महान् सोमो मन्युं प्रशमयन्निव ॥ ६॥

tābhyāṁ nirdahyamānāṁs tān upalabhya kurūdvaha rājovāca mahān somo manyuṁ praśamayann iva

tābhyām—durch Wind und Feuer; nirdahyamānān—verbrannt; tān—sie (die Bäume); upalabhya—sehend; kurūdvaha— o Mahārāja Parīkṣit; rājā—der König des Waldes; uvāca—sagte; mahān—der große; somaḥ—die herrschende Gottheit des Mondes, Somadeva; manyum—den Zorn; praśamayan—beschwichtigend; iva—wie.

## ÜBERSETZUNG

Mein lieber König Parīkṣit, als Soma, der König der Bäume und die herrschende Gottheit des Mondes, sah, wie das Feuer und der Wind alle Bäume zu Asche verbrannten, empfand er tiefes Mitleid, weil er der Erhalter aller Kräuter und Bäume ist. Um den Zorn der Pracetās zu besänftigen, sprach Soma folgende Worte:

# **ERLÄUTERUNG**

Aus diesem Vers geht hervor, daß die herrschende Gottheit des Mondes der Erhalter aller Pflanzen im Universum ist. Es ist auf den Mondschein zurückzuführen, daß die Bäume und die anderen Pflanzen prächtig wachsen. Wie könnten wir daher die sogenannten Wissenschaftler anerkennen, die uns nach ihren Mondexpeditionen berichtet haben, es gebe keine Bäume oder Pflanzen auf dem Mond? Śrīla Viśvanātha Cakravartī Thākura sagt: somo vṛkṣādhiṣṭhātā sa eva vṛkṣānām rājā. Soma, die herrschende Gottheit des Mondes, ist der König aller Pflanzen. Wie können wir glauben, der Erhalter der Pflanzen habe keinerlei Pflanzen auf seinem Planeten?

#### VERS 7

# न द्रुमेम्यो महाभागा दीनेम्यो द्रोग्धुमईथ । विवर्धियक्वो युयं प्रजानां पतयः स्मृताः ॥ ७॥

na drumebhyo mahā-bhāgā dīnebhyo drogdhum arhatha vivardhayiṣavo yūyaṁ prajānāṁ patayah smṛtāh

na—nicht; drumebhyah—die Bäume; mahā-bhāgāh— o höchst glückliche; dīnebhyah—die sehr arm sind; drogdhum—zu Asche verbrennen; arhatha—ihr verdient; vivardhayiṣavah—mit dem Wunsch, zu vermehren; yūyam—ihr; prajānām—aller Lebewesen, die bei Euch Zuflucht gesucht haben; patayah—die Meister oder Beschützer; smrtāh—bekannt als.

#### ÜBERSETZUNG

O ihr höchst Glücklichen, ihr solltet diese armen Bäume nicht töten, indem ihr sie zu Asche verbrennt. Es ist eure Pflicht, den Bürgern [prajās] alles Wohlergehen zu wünschen und als ihre Beschützer zu handeln.

# **ERLÄUTERUNG**

Hier wird angedeutet, daß es die Pflicht der Regierung oder des Königs ist, nicht nur die Menschen zu beschützen, sondern auch alle anderen Lebewesen, einschließlich der Tiere, der Bäume und der Sträucher. Kein Lebewesen sollte unnötig getötet werden.

#### **VERS 8**

# अहो प्रजापतिपतिर्भगरान् हरिरव्ययः । वनस्पतीनोषधीश्र ससर्जोर्जिमिषं विभ्रः ॥ ८॥

aho prajāpati-patir bhagavān harir avyayaḥ vanaspatīn oṣadhīś ca sasarjorjam iṣaṁ vibhuḥ

aho—o weh; prajāpati-patiḥ—der Herr aller Herren der erschaffenen Wesen; bhagavān hariḥ—die Höchste Persönlichkeit Gottes, Hari; avyayaḥ—unzerstörbar; vanaspatīn—die Bäume und Pflanzen; oṣadhīḥ—die Kräuter; ca—und; sasarja—erschuf; ūrjam—stärkend; iṣam—Nahrung; vibhuḥ—das Höchste Wesen.

## ÜBERSETZUNG

Die Höchste Persönlichkeit Gottes, Śrī Hari, ist der Herr aller Lebewesen, einschließlich aller prajāpatis wie Brahmā. Weil Śrī Hari der alldurchdringende und unzerstörbare Meister ist, hat Er all diese Bäume und Gemüsepflanzen als Nahrung für die Lebewesen erschaffen.

### **ERLÄUTERUNG**

Soma, die herrschende Gottheit des Mondes, erinnerte die Pracetäs daran, daß das Pflanzenreich vom Herrn der Herren geschaffen worden war, um jeden mit Nahrung zu versorgen. Wenn die Pracetäs versuchen würden, diese zu vernichten, würden ihre Untertanen ebenfalls zu leiden haben, da Bäume zur Nahrungserzeugung notwendig sind.

#### VERS 9

# अनं चराणामचरा ह्यपदः पादचारिणाम् । अहस्ता हस्तयुक्तानां द्विपदां च चतुष्पदः ॥ ९॥

annam carāṇām acarā hy apadaḥ pāda-cāriṇām ahastā hasta-yuktānām dvi-padām ca catus-padah

annam—Speise; carāṇām—von denjenigen, die sich mit Flügeln vorwärtsbewegen; acarāḥ—sich nicht bewegende (Früchte und Blumen); hi—tatsächlich; apadaḥ—die Lebewesen ohne Beine wie das Gras; pāda-cāriṇām—der Tiere, die sich auf Beinen bewegen wie die Kühe und die Büffel; ahastāḥ—Tiere ohne Hände oder Pfoten; hasta-yuktānām—der Tiere mit Händen oder Pfoten wie die Tiger; dvipadām—der Menschen, die zwei Beine haben; ca—und; catuḥ-padaḥ—die vierbeinigen Tiere wie die Hirsche.

#### ÜBERSETZUNG

Durch die Einrichtung der Natur werden Früchte und Blumen als Nahrung für Insekten und Vögel angesehen; Gras und andere Lebewesen ohne Beine sind als Nahrung für die vierbeinigen Tiere wie Kühe und Büffel bestimmt; Tiere, die ihre Vorderbeine nicht als Hände oder Pfoten benutzen können, sind als Nahrung für Tiere wie Tiger bestimmt, die Klauen besitzen; und vierbeinige Tiere wie Hirsche und Ziegen wie auch Getreide sind als Nahrung für Menschen bestimmt.

### **FRLÄUTFRUNG**

Durch das Gesetz der Natur oder die Arrangierung der Höchsten Persönlichkeit Gottes ist eine Art von Lebewesen für andere Lebewesen eßbar. Wie hier erwähnt

wird: dvi-padām ca catus-padah. Die vierbeinigen Tiere (catus-padah) wie auch Getreide sind für Menschen (dvi-padām) eßbar. Mit vierbeinigen Tieren sind solche Tiere wie Hirsche und Ziegen gemeint, nicht Kühe, die beschützt werden müssen. Im allgemeinen essen Menschen aus höheren Klassen der Gesellschaft - die brāhmanas, ksatrivas und vaiśvas — kein Fleisch. Manchmal gehen ksatrivas in den Wald, um Tiere wie den Hirsch zu töten, weil sie die Kunst des Tötens lernen müssen, und manchmal essen sie die Tiere auch. Auch śūdras essen Tiere, wie zum Beispiel Ziegen. Kühe jedoch sind niemals dafür bestimmt, von Menschen getötet oder gegessen zu werden. In jeder śāstra wird das Töten der Kuh auf das schärfste verurteilt. Tatsächlich muß jemand, der eine Kuh tötet, für so viele Jahre leiden, wie sich Haare auf dem Körper einer Kuh befinden. Die Manu-samhita erklärt: pravrttir esa bhūtānām nivrttis tu mahā-phalā. Wir haben viele Neigungen in der materiellen Welt, doch im menschlichen Leben muß man es lernen, diese Neigungen zu bezähmen. Diejenigen, die das Verlangen haben, Fleisch zu essen, können das Verlangen ihrer Zunge zufriedenstellen, indem sie niedere Tiere essen, doch sie sollten niemals Kühe töten, die sogar als die Mütter der menschlichen Gesellschaft angesehen werden, weil sie Milch liefern. Die śāstra empfiehlt insbesondere: krsi-goraksya. Der vaiśva-Teil der Menschheit sollte durch landwirtschaftliche Tätigkeiten die gesamte Gesellschaft mit Nahrung versorgen und den Kühen vollständigen Schutz sichern, denn diese sind die nützlichsten Tiere, da sie die menschliche Gesellschaft mit Milch versorgen.

#### VERS 10

# यूयं च पित्रान्यादिष्टा देवदेवेन चानघाः। प्रजासर्गीय हि कथं वृक्षान् निर्दग्धुमर्हेथ ॥१०॥

yūyam ca pitrānvādiṣṭā deva-devena cānaghāḥ prajā-sargāya hi katham vrksān nirdagdhum arhatha

yūyam—ihr; ca—auch; pitrā—von eurem Vater; anvādiṣṭāḥ—befohlen; deva-devena—von der Höchsten Persönlichkeit Gottes, dem Herrn der Herren; ca—auch; anaghāḥ— o Sündlose; prajā-sargāya—zur Erzeugung der Bevölkerung; hi—tatsächlich; katham—wie; vṛkṣān—die Bäume; nirdagdhum—zu Asche verbrennen; arhatha—seid fähig.

#### ÜBERSETZUNG

O ihr, die ihr reinen Herzens seid, Euer Vater, Prācīnabarhi, und die Höchste Persönlichkeit Gottes haben euch befohlen, Bevölkerung zu erzeugen. Wie könnt ihr daher diese Bäume und Sträucher zu Asche verbrennen, die doch zum Unterhalt Eurer Untertanen und Nachkommen notwendig sind?

#### **VERS 11**

# आतिष्ठत सतां मार्गं कोपं यच्छत दीपितम् । पित्रा पितामहेनापि जुष्टं वः प्रपितामहैः ॥११॥

ātiṣṭḥata satām mārgam kopam yacchata dīpitam pitrā pitāmahenāpi juṣṭam vah prapitāmahaiḥ

ātisthata—folgt nur; satām mārgam—dem Pfad der großen Heiligen; kopam—dem Zorn; yacchata—bezähmt; dīpitam—der nun erwacht ist; pitrā—von dem Vater; pitāmahena api—und vom Großvater; juṣṭam—ausgeführt; vaḥ—eure; prapitāmahaiḥ—von den Urgroßvätern.

### ÜBERSETZUNG

Der Pfad der Tugend, der von eurem Vater, eurem Großvater und euren Urgroßvätern beschritten wurde, besteht darin, die Untertanen [prajās] einschließlich der Menschen, der Tiere und der Bäume zu erhalten. Das ist der Pfad, dem ihr folgen solltet. Unnötiger Zorn steht im Widerspruch zu eurer Pflicht. Deshalb bitte ich euch, euren Zorn zu bezähmen.

### **ERLÄUTERUNG**

Hier stehen die Worte pitrā pitāmahenā pi juṣṭaṁ vaḥ prapitāmahaiḥ für eine ehrenwerte Königsfamilie, die aus Königen, ihrem Vater, ihrem Großvater und ihren Urgroßvätern besteht. Eine solche Königsfamilie nimmt eine angesehene Stellung ein, weil sie die Bürger oder prajās erhält. Das Wort prajā bezieht sich auf jemand, der im Machtbereich der Regierung geboren wurde. Den hochstehenden Königsfamilien war es bewußt, daß allen Lebewesen — ob Mensch, Tier oder niedriger als Tier — Schutz gewährt werden sollte. Das moderne demokratische System kann nicht ebenso hervorragend sein, weil die gewählten Führer nur nach Macht streben und kein Verantwortungsbewußtsein haben. In einer Monarchie folgt ein König von hohem Ansehen den großen Taten seiner Vorväter. Deshalb erinnert Soma, der König des Mondes, die Pracetās hier an den Ruhm ihres Vaters, ihres Großvaters und ihrer Urgroßväter.

#### VERS 12

तोकानां पितरौ बन्धृ दशः पक्ष्म स्त्रियाः पतिः। पतिः प्रजानां भिक्षणां गृह्यज्ञानां वधः सहत् ।।१२।। tokānām pitarau bandhū dṛśaḥ pakṣma striyāḥ patiḥ patiḥ prajānām bhikṣūṇām gṛhy ajñānām budhaḥ suhṛt

tokānām—der Kinder; pitarau—die beiden Eltern; bandhū—die Freunde; dṛṣaḥ
-vom Auge; pakṣma—das Augenlid; striyāḥ—der Frau; patiḥ—der Ehemann;
patiḥ—der Beschützer; prajānām—der Untertan; bhikṣūṇām—der Bettler; gṛhī—der
Haushälter; ajṇānām—der Unwissenden; budhaḥ—der Gelehrte; su-hṛt—der Freund.

## ÜBERSETZUNG

Wie der Vater und die Mutter die Freunde und Erhalter ihrer Kinder sind, wie das Augenlid der Schutz des Auges ist, wie der Ehemann der Beschützer seiner Frau ist, wie der Haushälter der Erhalter und Beschützer der Bettler ist und wie der Gelehrte der Freund der Unwissenden ist, so ist der König der Beschützer und Lebensspender aller seiner Untertanen. Die Bäume sind ebenfalls Untertanen des Königs. Deshalb sollte ihnen Schutz gewährt werden.

### **ERLÄUTERUNG**

Durch den höchsten Willen der Persönlichkeit Gottes gibt es vielerlei Beschützer und Erhalter. Die Bäume gelten auch als *prajās*, als Untertanen des Königs, und deshalb ist es die Pflicht des Königs, die Bäume zu schützen, ganz zu schweigen von anderen. Der König ist verpflichtet, die Lebewesen in seinem Königreich zu beschützen. Während also die Eltern direkt verantwortlich für den Schutz und den Unterhalt ihrer Kinder sind, ist es die Pflicht des Königs, darauf zu achten, daß alle Eltern ihre Pflicht richtig erfüllen. Ebenso ist der König dafür verantwortlich, über die anderen Beschützer zu wachen, wie in diesem Vers erwähnt wird. Es ist auch zu erwähnen, daß die Bettler, die von den Haushältern unterstützt werden sollten, keine professionellen Bettler sind, sondern *sannyāsīs* und *brāhmaṇas*, die von den Haushältern mit Kleidung und Nahrung versorgt werden sollten.

# **VERS 13**

# अन्तर्देहेषु भूतानामात्मास्ते हरिरीश्वरः । सर्वे तद्धिष्ण्यमीक्षध्यमेवं वस्तोषितो ह्यसौ ॥१३॥

antar deheşu bhūtānām ātmāste harir īśvaraḥ sarvaṁ tad-dhiṣṇyam īkṣadhvam evaṁ vas toṣito hy asau

antaḥ deheṣu—in den Körpern (im Innern der Herzen); bhūtānām—aller Lebewesen; ātmā—die Überseele; āste—wohnt; hariḥ—die Höchste Persönlichkeit Gottes;

*īśvarah*—der Herr oder Führer; *sarvam*—alle; *tat-dhiṣnyam*—Sein Wohnort; *īkṣa-dhvam*—versuchen zu sehen; *evam*—auf diese Weise; *vah*—mit euch; *toṣitaḥ*—zufrieden; *hi*—tatsächlich; *asau*—jene Höchste Persönlichkeit Gottes.

#### ÜBERSETZUNG

Die Höchste Persönlichkeit Gottes weilt als Überseele im Innern der Herzen aller Lebewesen, seien es sich bewegende oder sich nicht bewegende, einschließlich der Menschen, der Vögel, der Tiere, der Bäume und in der Tat aller Lebewesen. Deshalb solltet ihr jeden Körper als eine Wohnung oder einen Tempel des Herrn ansehen. Durch eine solche Sichtweise werdet ihr den Herrn erfreuen. Ihr solltet nicht im Zorn diese Lebewesen, die die Formen von Bäumen besitzen, töten.

## **ERLÄUTERUNG**

Wie in der Bhagavad-gītā erklärt und von allen vedischen Schriften bestätigt wird: īśvarah sarva-bhūtānām hrd-deśe 'rjuna tiṣṭhati. Die Überseele befindet sich im Herzen eines jeden. Deshalb ist der Körper eines jeden die Wohnung des Höchsten Herrn, und man sollte den Körper nicht aus unnötigem Neid vernichten. Andernfalls wird man die Mißgunst der Überseele auf sich ziehen. Soma sagte zu den Pracetās, daß sie nun, da sie versucht hatten, die Überseele zu erfreuen, nicht Ihr Mißfallen erregen sollten.

#### VERS 14

# यः समुत्पतितं देह आकाशान्मन्युमुल्बणम् । आत्मजिज्ञासया यच्छेत् स गुणानतिवर्तते ॥१४॥

yah samutpatitam deha ākāsān manyum ulbaṇam ātma-jijñāsayā yacchet sa gunān ativartate

yaḥ—jemand, der; samutpatitam—plötzlich erwachend; dehe—im Körper; ākā-sāt—aus dem Himmel; manyum—Zorn; ulbanam—machtvoll; ātma-jijnāsayā—durch Fragen nach spiritueller Verwirklichung oder Selbstverwirklichung; yacchet—bezwingt; saḥ—dieser Mensch; guṇān—die Erscheinungsweisen der materiellen Natur; ativartate—transzendiert.

#### ÜBERSETZUNG

Jemand, der nach Selbstverwirklichung forscht und deshalb seinen mächtigen Zorn bezwingt — der plötzlich im Körper erwacht, als falle er vom Himmel —, transzendiert den Einfluß der Erscheinungsweisen der materiellen Natur.

# FRIÄUTFRUNG

Wenn man zornig wird, vergißt man sich und seine Situation; doch wenn man in der Lage ist, mit Hilfe von Wissen seine Situation zu überdenken, transzendiert man den Einfluß der Erscheinungsweisen der materiellen Natur. Man ist immer ein Diener von lüsternen Wünschen, Zorn, Gier, Illusion, Neid und so fort, doch wenn man ausreichende Stärke im spirituellen Fortschritt erlangt, kann man diese beherrschen. Jemand, der sich eine derartige Beherrschung aneignet, wird sich immer auf einer transzendentalen Stufe befinden, unbeeinflußt durch die Erscheinungsweisen der materiellen Natur. Das ist nur möglich, wenn man sich vollständig im Dienst des Herrn beschäftigt. Wie der Herr in der Bhagavad-gītā (14.26) erklärt:

mām ca yo 'vyabhicāreṇa bhakti-yogena sevate sa guṇān samatītyaitān brahma-bhūyāya kalpate

"Jemand, der sich vollständig im hingebungsvollen Dienst beschäftigt und unter keinerlei Umständen zu Fall kommt, transzendiert die Erscheinungsweisen der materiellen Natur und gelangt somit zur spirituellen Ebene."

Dadurch, daß die Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein die Menschen im hingebungsvollen Dienst beschäftigt, verhilft sie ihnen dazu, immer transzendental zu Zorn, Gier, Lust, Neid usw. zu bleiben. Man muß hingebungsvollen Dienst darbringen, denn andernfalls wird man von den Erscheinungsweisen der materiellen Natur überwältigt.

#### VFRS 15

# अलं दग्धेर्द्धमैदींनैः खिलानां शिवमस्तु वः । वाक्षीं होषा वरा कन्या पत्नीत्वे प्रतिगृह्यताम् ॥१५॥

alam dagdhair drumair dīnaiḥ khilānām śivam astu vaḥ vārkṣī hy eṣā varā kanyā patnītve pratigrhyatām

alam—genug; dagdhaiḥ—mit Verbrennung; drumaiḥ—die Bäume; dīnaiḥ—arm; khilānām—vom Rest der Bäume; śivam—alles gute Glück; astu—möge dort sein; vaḥ—von euch; vārkṣī—erhoben von den Bäumen; hi—tatsächlich; eṣā—dies; varā—Wahl; kanyā—Tochter; patnītve—zum Stand der Ehefrau; pratigṛhyatām—möge sie akzeptiert sein.

### ÜBERSETZUNG

Es ist nicht nötig, diese armen Bäume weiter zu verbrennen. Laßt alle Bäume, die noch übrig sind, glücklich sein. In der Tat solltet auch ihr glücklich sein. Hier ist nun ein schönes, hochqualifiziertes Mädchen mit Namen Māriṣā, das von den Bäumen als Tochter aufgezogen wurde. Ihr könnt dieses schöne Mädchen als eure Ehefrau annehmen.

#### VERS 16

# इत्यामन्त्र्य वरारोहां कन्यामाप्सरसीं नृप । सोमो राजा ययौ दत्त्वा ते धर्मेणोपयेमिरे ॥१६॥

ity āmantrya varārohām kanyām āpsarasīm nṛpa somo rājā yayau dattvā te dharmenopayemire

iti—somit; āmantrya—ansprechend; vara-ārohām—hohe, schöne Hüften besitzend; kanyām—das Mädchen; āpsarasīm—von einer Apsarā geboren; nrpa— o König; somaḥ—Soma, die herrschende Gottheit des Mondes; rājā—der König; yayau—gab zurück; dattvā—befreiend; te—sie; dharmeṇa—nach den religiösen Prinzipien; upayemire—verheiratete.

### ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: Mein lieber König, nachdem Soma, der König des Mondes, die Pracetās auf diese Weise besänftigt hatte, übergab er ihnen das schöne Mädchen, das von der Apsarā Pramlocā geboren worden war. Die Pracetās empfingen alle Pramlocās Tochter, die sehr schöne, hohe Hüften hatte, und heirateten sie nach dem religiösen System.

#### **VERS 17**

# तेभ्यस्तस्यां समभवद् दक्षः प्राचेतसः किल । यस्य प्रजाविसर्गेण लोका आपूरितास्त्रयः ॥१७॥

tebhyas tasyām samabhavad dakṣaḥ prācetasaḥ kila yasya prajā-visargeṇa lokā āpūritās trayaḥ

tebhyaḥ—von allen Pracetās; tasyām—in ihr; samabhavat—wurde gezeugt; dak-saḥ—Dakṣa, der ein Experte in der Zeugung von Kindern ist; prācetasaḥ—der Sohn der Pracetās; kila—tatsächlich; yasya—von wem; prajā-visargena—durch die Erzeugung von Lebewesen; lokāḥ—die Welten; āpūritāḥ—gefüllt; trayaḥ—drei.

## ÜBERSETZUNG

Im Schoße dieses Mädchens zeugten all die Pracetas einen Sohn namens Dakşa, der die drei Welten mit Lebewesen anfüllte.

# **ERLÄUTERUNG**

Zuerst war Dakşa während der Herrschaft Svāyambhuva Manus geboren worden, doch weil er Śiva beleidigt hatte, war er bestraft worden, indem sein eigener Kopf durch den Kopf einer Ziege ersetzt wurde. Auf diese Weise gekränkt, mußte er seinen Körper aufgeben, und im sechsten manvantara, Cākṣuṣa manvantara genannt, wurde er im Leib Māriṣās als Dakṣa geboren. In diesem Zusammenhang führt Śrīla Viśvanātha Cakravartī Thākura folgenden Vers an:

cākṣuṣe tv antare prāpte prāk-sarge kāla-vidrute yaḥ sasarja prajā iṣṭāḥ sa dakso daiva-coditah

"Sein ehemaliger Körper war vernichtet, doch der gleiche Dakşa erschuf, angeregt durch den höchsten Willen, alle gewünschten Lebewesen im Cākşuşa manvantara." (SB. 4.30.49) So erhielt Dakşa seine frühere Kraft zurück und zeugte wieder Tausende und Millionen von Kindern, um die drei Welten zu füllen.

#### **VERS 18**

# यथा ससर्ज भूतानि दक्षो दुहित्वत्सलः। रेतसा मनसा चैव तन्ममावहितः शृणु।।१८॥

yathā sasarja bhūtāni dakṣo duhitṛ-vatsalaḥ retasā manasā caiva tan mamāvahitaḥ śṛṇu

yathā—wie; sasarja—erschuf; bhūtāni—die Lebewesen; dakṣaḥ—Dakṣa; duhitr-vatsalaḥ—der seinen Töchtern sehr zugetan ist; retasā—durch Samen; manasā—durch den Geist; ca—auch; eva—in der Tat; tat—das; mama—von mir; avahitaḥ—aufmerksam; śṛṇu—bitte höre.

#### ÜRFRSFT7UNG

Sukadeva Gosvāmī fuhr fort: Bitte höre mit großer Aufmerksamkeit von mir, wie Prajāpati Dakṣa, der seinen Töchtern sehr zugetan war, durch seinen Samen und durch seinen Geist verschiedene Arten von Lebewesen erschuf.

# **ERLÄUTERUNG**

Das Wort duhitr-vatsalah deutet an, daß alle prajās von Dakṣas Töchtern geboren wurden. Śrīla Viśvanātha Cakravartī Thākura sagt, daß Dakṣa anscheinend keinen Sohn besaß.

#### VERS 19

मनसैवासृजत्पूर्व प्रजापतिरिमाः प्रजाः। देवासुरमनुष्यादीन्नभःस्थलजलौकसः ॥१९॥

> manasaivāsrjat pūrvam prajāpatir imāḥ prajāḥ devāsura-manuṣyādīn nabhaḥ-sthala-jalaukasaḥ

manasā—durch den Geist; eva—tatsächlich; asrjat—erschuf; pūrvam—am Anfang; prajāpatiḥ—der prajāpati (Dakṣa); imāḥ—diese; prajāḥ—Lebewesen; deva—die Halbgötter; asura—die Dämonen; manuṣya-ādīn—und anderer Lebewesen, angeführt von den Menschen; nabhaḥ—in den Himmeln; sthala—auf dem Land; jala—oder im Wasser; okasah—die ihre Reiche besitzen.

# ÜBERSETZUNG

Mit Hilfe seines Geistes erschuf Prajāpati Dakşa alle Arten von Halbgöttern, Dämonen, Menschen, Vögeln, Landtieren, Wasserlebewesen und so fort.

# **VERS 20**

तमबृंहितमालोक्य प्रजासर्गं प्रजापतिः। विन्ध्यपादानुपत्रज्य सोऽचरद् दुष्करं तपः॥२०॥

> tam abṛṁhitam ālokya prajā-sargaṁ prajāpatiḥ vindhya-pādān upavrajya so 'carad duṣkaraṁ tapaḥ

tam—das; abrmhitam—nicht vermehrend; ālokya—sehend; prajā-sargam—die Schöpfung der Lebewesen; prajāpatiḥ—Dakṣa, der Erzeuger der Lebewesen; vindhya-pādān—die Berge in der Nähe des Vindhya-Gebirges; upavrajya—sich begeben zu; saḥ—er; acarat—führte aus; duṣkaram—sehr schwierig; tapaḥ—Entsagungen.

# ÜBERSETZUNG

Doch als Prajāpati Dakṣa sah, daß er nicht alle Arten von Lebewesen in rechter Weise geschaffen hatte, begab er sich auf einen Berg in der Nähe der Vindhya-Bergkette und unterzog sich dort sehr schweren Entsagungen.

#### **VERS 21**

# तत्राघमर्षणं नाम तीर्थं पापहरं परम्। उपस्पृश्यानुसवनं तपसातोषयद्धरिम्।।२१।।

tatrāghamarşaṇaṁ nāma tīrthaṁ pāpa-haraṁ param upasprśyānusavanaṁ tapasātoṣayad dharim

tatra—dort; aghamarṣaṇam—Aghamarṣaṇa; nāma—mit Namen; tīrtham—der heilige Ort; pāpa-haram—geeignet, alle sündhaften Reaktionen zu vernichten; param—bestens; upaspṛśya—ācamana ausführend und das Bad vollziehend; anusavanam—regelmäßig; tapasā—durch Entsagung; atoṣayat—verursachte Freude; harim—der Höchsten Persönlichkeit Gottes.

# ÜBERSETZUNG

In der Nähe des Berges befand sich ein sehr heiliger Ort, genannt Aghamarşana. Dort vollzog Prajāpati Dakşa rituelle Zeremonien und stellte Hari, die Höchste Persönlichkeit Gottes, zufrieden, indem er schwere Entsagungen ausführte, um Ihn zu erfreuen.

#### **VERS 22**

# अस्तौषीद्वंसगुद्धेन भगवन्तमधोक्षजम् । तुम्यं तदिभधास्यामि कस्यातुष्यद् यथा हरिः॥२२॥

astauşīd dhamsa-guhyena bhagavantam adhokşajam tubhyam tad abhidhāsyāmi kasyātusyad yathā hariḥ

astauşīt—stellte zufrieden; hamsa-guhyena—durch die berühmten Hamsa-guhya-Gebete; bhagavantam—die Höchste Persönlichkeit Gottes; adhokṣajam—der sich jenseits der Reichweite der Sinne befindet; tubhyam—dir; tat—das; abhidhāsyāmi—ich werde erklären; kasya—mit Dakṣa, dem prajāpati; atuṣyat—war zufrieden; ya-thā—wie; harih—die Höchste Persönlichkeit Gottes.

### ÜBERSETZUNG

Mein lieber König, ich werde dir die Hamsa-guhya-Gebete vollständig erläutern, die der Höchsten Persönlichkeit Gottes von Dakşa dargebracht wurden, und ich werde dir erklären, wie der Herr wegen dieser Gebete mit ihm zufrieden war.

## **ERLÄUTERUNG**

Man muß verstehen, daß die Hamsa-guhya-Gebete nicht von Dakşa verfaßt wurden, sondern bereits im vedischen Schrifttum existierten.

#### VERS 23

श्रीप्रजापतिरुवाच

नमः परायावितथानुभूतये
गुणत्रयाभासनिमित्तवन्थवे।
अदृष्टधाम्ने गुणतत्त्वबुद्धिमिनिवृत्तमानाय दधे स्वयम्भुवे ॥२३॥

śrī-prajāpatir uvāca namaḥ parāyāvitathānubhūtaye guṇa-trayābhāsa-nimitta-bandhave adṛṣṭa-dhāmne guṇa-tattva-buddhibhir nivṛtta-mānāya dadhe svayambhuve

srī-prajāpatih uvāca—der prajāpati Dakṣa sagte; namah—alle achtungsvollen Ehrerbietungen; parāya—der Transzendenz; avitatha—richtig; anubhūtaye—Ihm, dessen spirituelle Kraft Erkenntnis über Ihn bewirkt; guna-traya—der drei materiellen Erscheinungsweisen der Natur; ābhāsa—der Lebewesen, die die Erscheinung haben; nimitta—und der materiellen Energie; bandhave—dem Kontrollierenden; adrṣṭa-dhāmne—der nicht in Seinem Reich wahrgenommen wird; guṇa-tattva-buddhibhih—von den bedingten Seelen, deren dürftige Intelligenz ihnen eingibt, wirkliche Wahrheit sei in den Manifestationen der drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur zu finden; nirvṛtta-mānāya—der sich allen materiellen Messungen und Berechnungen entzieht; dadhe—ich bringe dar; svayambhuve—dem Höchsten Herrn, der Sich ohne Ursache manifestiert.

#### ÜBERSETZUNG

Prajāpati Dakşa sagte: Die Höchste Persönlichkeit Gottes ist transzendental zur illusionierenden Energie und den physischen Kategorien, die diese hervorbringt. Er besitzt die Macht unfehlbaren Wissens und höchster Willenskraft, und Er ist der Beherrscher der Lebewesen und der illusionieren-

den Energie. Die bedingten Seelen, die die materielle Manifestation als ein und alles akzeptiert haben, können Ihn nicht sehen, denn Er steht über dem Nachweis durch experimentelles Wissen. Selbst-offenbar und in Sich Selbst vollkommen, wird Er durch keine höhere Ursache verursacht. Laß mich Ihm meine achtungsvollen Ehrerbietungen darbringen.

# **ERLÄUTERUNG**

Hier wird die transzendentale Stellung des Höchsten Persönlichen Gottes erklärt. Er ist für die bedingten Seelen nicht wahrnehmbar, die an eine materielle Sichtweise gewöhnt sind und nicht verstehen können, daß Er, die Höchste Persönlichkeit Gottes, in Seinem Reich existiert, das sich jenseits ihres Gesichtskreises befindet. Selbst wenn ein materialistischer Mensch alle Atome im Universum zählen könnte, wäre er noch nicht in der Lage, die Höchste Persönlichkeit Gottes zu verstehen. Wie in der Brahma-samhitā (5.34) bestätigt wird:

panthās tu koṭi-śata-vatsara-sampragamyo vāyor athāpi manaso muni-pungavānām so 'py asti yat-prapada-sīmny avicintya-tattve govindam ādi-puruṣam tam aham bhajāmi

Die bedingten Seelen mögen für Milliarden von Jahren versuchen, die Höchste Persönlichkeit Gottes durch ihre gedanklich-spekulativen Vorgänge zu verstehen, indem sie mit der Geschwindigkeit der Geistes oder des Windes reisen, doch wird ihnen die Absolute Wahrheit unbegreiflich bleiben, da ein materialistischer Mensch nicht die Länge und Breite des unbegrenzten Daseins der Höchsten Persönlichkeit Gottes ermessen kann. Wenn Er, die Absolute Wahrheit, über jede Messung hinausgeht, mag sich die Frage stellen, wie Er dann überhaupt erkannt werden kann. Die Antwort wird hier durch das Wort svayambhuve gegeben: Man mag ihn verstehen oder nicht, doch nichtsdestoweniger existiert Er in Seiner eigenen spirituellen Macht.

#### VERS 24

न यस्य सख्यं पुरुषोऽवैति सख्युः सखा वसन् संवसतः पुरेऽस्मिन् । गुणो यथा गुणिनो व्यक्तदृष्टे-स्तस्मै महेशाय नमस्करोमि ॥२४॥

na yasya sakhyam puruşo 'vaiti sakhyuḥ sakhā vasan samvasataḥ pure 'smin guṇo yathā guṇino vyakta-dṛṣṭes tasmai maheśāya namaskaromi na-nicht; yasya-dessen; sakhyam-Bruderschaft; puruṣaḥ-das Lebewesen; avaiti-kennt; sakhyuḥ-des höchsten Freundes; sakhā-der Freund; vasan-lebend; samvasataḥ-desjenigen, der lebt mit; pure-im Körper; asmin-dies; guṇaḥ-das Objekt der Sinneswahrnehmung; yathā-so wie; guṇinaḥ-von seinem jeweiligen Sinnesorgan; vyakta-dṛṣṭeḥ-der die materielle Manifestation beaufsichtigt; tasmai-lhm; mahā-īsāya-dem höchsten Kontrollierenden; namaskaromi-ich erweise meine Ehrerbietungen.

# ÜBERSETZUNG

So wie die Sinnesobjekte [Form, Geschmack, Geruch, Berührung und Klang] nicht verstehen können, wie die Sinne sie wahrnehmen, so kann die bedingte Seele, obgleich sie gemeinsam mit der Überseele in ihrem Körper wohnt, nicht verstehen, wie die höchste spirituelle Persönlichkeit, der Herr der materiellen Schöpfung, ihre Sinne lenkt. Laß mich meine achtungsvollen Ehrerbietungen dieser Höchsten Person erweisen, die der höchste Kontrollierende ist.

## **ERLÄUTERUNG**

Die individuelle Seele und die Höchste Seele leben gemeinsam im Körper. Dies wird in den Upanisaden durch den Vergleich bestätigt, daß zwei befreundete Vögel in einem Baum leben - ein Vogel ißt die Früchte des Baumes, der andere ist lediglich Zeuge und gibt Anweisungen. Obgleich das individuelle Lebewesen, das mit dem essenden Vogel verglichen wird, mit seinem Freund, der Höchsten Seele, zusammensitzt, kann das individuelle Lebewesen den Herrn nicht sehen. Im Grunde genommen lenkt die Überseele die Tätigkeiten seiner Sinne während des Genusses der Sinnesobjekte, aber so, wie die Sinnesobjekte nicht die Sinne sehen können, so kann die bedingte Seele nicht die führende Seele sehen. Die bedingte Seele hat Wünsche, und die Höchste Seele erfüllt sie, doch die bedingte Seele ist nicht imstande, die Höchste Seele zu sehen. Deshalb erweist Prajāpati Daksa seine Ehrerbietungen der Höchsten Seele, der Überseele, obgleich er nicht imstande ist, sie zu sehen. Ein weiteres Beispiel, das hier angeführt wird, ist, daß gewöhnliche Bürger, obwohl sie unter der Führung der Regierung arbeiten, nicht verstehen können, wie sie regiert werden oder was die Regierung ist. In diesem Zusammenhang zitiert Madhväcärya den folgenden Vers aus dem Skanda Purāna:

> yathā rājñaḥ priyatvam tu bhṛtyā vedena cātmanaḥ tathā jīvo na yat-sakhyam vetti tasmai namo 'stu te

"So, wie die verschiedenen Diener in den verschiedenen Abteilungen großer Unternehmen nicht den Direktor sehen können, unter dem sie arbeiten, können die bedingten Seelen nicht den Höchsten Freund sehen, der in ihren Körpern weilt. Laßt uns deshalb unsere achtungsvollen Ehrerbietungen dem Höchsten darbringen, der unseren materiellen Augen nicht sichtbar ist.

#### VERS 25

# देहोऽसवोऽक्षा मनवो भृतमात्रा-मात्मानमन्यं च विदुः परं यत् । सर्वं पुमान् वेद गुणांश्च तज्ज्ञो न वेद सर्वज्ञमनन्तमीडे ॥२५॥

deho 'savo 'kṣā manavo bhūta-mātrām ātmānam anyam ca viduḥ param yat sarvam pumān veda guṇāms ca taj-jño na veda sarva-jñam anantam īḍe

dehaḥ—dieser Körper; asavaḥ—die Lebenslüfte; akṣāḥ—die verschiedenen Sinne; manavaḥ—der Geist, das Verständnis, der Intellekt und das Ich; bhūta-mātrām—die fünf groben materiellen Elemente und die Sinnesobjekte (Form, Geschmack, Klang usw.); ātmānam—selbst; anyam—jedes andere; ca—und; viduḥ—kennen; param—jenseits; yat—das, was; sarvam—alle; pumān—das Lebewesen; veda—kennt; guṇān—die Eigenschaften der materiellen Natur; ca—und; tat-jñah—diese Dinge wissend; na—nicht; veda—kennt; sarva-jñam—dem Allwissenden; anantam—dem Unbegrenzten; īde—ich erweise meine respektvollen Ehrerbietungen.

# ÜBERSETZUNG

Weil sie nur Materie sind, können der Körper, die Lebenslüfte, die äußeren und die inneren Sinne, die fünf grobstofflichen Elemente und die feinstofflichen Sinnesobjekte [Form, Geschmack, Geruch, Klang und Berührung] ihr eigenes Wesen, das Wesen der anderen Sinne oder das Wesen ihrer Lenker nicht erkennen. Das Lebewesen jedoch kann aufgrund seines spirituellen Wesens seinen Körper, die Lebenslüfte, die Sinne, die Elemente und die Sinnesobjekte erkennen, und es kann auch die drei Eigenschaften kennen, die ihre Wurzeln darstellen. Nichtsdestoweniger vermag es das Lebewesen, obgleich es sich dieser Dinge völlig bewußt ist, nicht, das Höchste Wesen zu sehen, das allwissend und grenzenlos ist. Ich erweise deshalb Ihm meine achtungsvollen Ehrerbietungen.

# **ERLÄUTERUNG**

Materialistische Wissenschaftler können eine analytische Studie der materiellen Elemente des Körpers, der Sinne, der Sinnesobjekte und selbst der Luft, die die Lebenskraft kontrolliert, durchführen, aber dennoch können sie nicht verstehen, daß über all diesen die wirkliche spirituelle Seele steht. Mit anderen Worten, das Lebewesen kann, da es eine spirituelle Seele ist, alle materiellen Objekte verstehen, und wenn es selbstverwirklicht ist, den Paramātmā, über den die yogīs meditieren.

Nichtsdestoweniger kann das Lebewesen, selbst wenn es fortgeschritten ist, nicht Ihn, das Höchste Wesen, die Persönlichkeit Gottes verstehen, denn Er ist *ananta*, unbegrenzt in allen sechs Reichtümern.

#### VERS 26

यदोपरामो मनसो नामरूप-रूपस्य दृष्टस्पृतिसम्प्रमोषात्। य ईयते केवलया स्वसंस्थया हंसाय तस्मै शुचिसद्यने नमः॥२६॥

yadoparāmo manaso nāma-rūparūpasya dṛṣṭa-smṛti-sampramoṣāt ya īyate kevalayā sva-saṁsthayā haṁsāya tasmai śuci-sadmane namaḥ

yadā—zur Zeit der Trance; uparāmah—vollständiger Stillstand; manasah—des Geistes; nāma-rūpa—materielle Namen und Formen; rūpasya—von dem, mit Hilfe dessen sie erscheinen; dṛṣṭa—materielle Sicht; smṛṭi—und der Erinnerung; sampra-moṣāt—aufgrund der Vernichtung; yah—wer (die Höchste Persönlichkeit Gottes); īyate—wird wahrgenommen; kevalayā—mit spirituellen; sva-samsthayā—Seine eigene ursprüngliche Form; hamsāya—dem höchsten Reinen; tasmai—Ihm; śuci-sad-mane—der nur im Zustand reinen spirituellen Daseins erkannt wird; namah—ich erweise meine respektvollen Ehrerbietungen.

#### ÜBERSETZUNG

Wenn jemandes Bewußtsein vollständig von der Verunreinigung des materiellen Daseins geläutert ist — grobstofflich und feinstofflich —, ohne erregt zu sein wie in den Zuständen des Arbeitens und des Träumens, und wenn der Geist nicht aufgelöst ist wie im susupti, im Tiefschlaf, gelangt man auf die Ebene der Trance. Dann sind seine materielle Sichtweise und die Erinnerungen des Geistes, die Namen und Formen manifestieren, besiegt. Nur in einer solchen Trance offenbart sich die Höchste Persönlichkeit Gottes. Laßt uns deshalb der Höchsten Persönlichkeit Gottes unsere achtungsvollen Ehrerbietungen darbringen, die in diesem reinen transzendentalen Zustand erkannt wird.

# **ERLÄUTERUNG**

Es gibt zwei Stufen der Gotteserkenntnis. Eine wird sujñeyam genannt oder sehr leicht zu verstehen (im allgemeinen durch gedankliche Spekulation), und die andere durjñeyam oder nur mit Schwierigkeiten zu verstehen. Die Paramātmā-Erkenntnis und die Brahman-Erkenntnis werden als sujñeyam betrachtet, die Erkenntnis der Höchsten Persönlichkeit Gottes aber ist duriñeyam. Wie hier beschrieben wird, er-

langt man die endgültige Erkenntnis der Persönlichkeit Gottes, wenn man die Tätigkeiten des Geistes — Denken, Fühlen und Wollen — aufgibt oder wenn man, mit anderen Worten, gedankliche Spekulationen beendet. Diese transzendentale Erkenntnis steht über susupti, dem Tiefschlaf. Auf unserer grob bedingten Ebene nehmen wir die Dinge durch materielle Erfahrungen und Erinnerungen wahr, und auf der feinstofflichen Ebene nehmen wir die Welt in Träumen wahr. Im Vorgang des Sehens, der auch in feinstofflicher Form existiert, ist auch Erinnerung enthalten. Über grobstofflicher Erfahrung und Träumen steht susupti, der Tiefschlaf, und wenn man zur vollständig spirituellen Ebene gelangt und den Tiefschlaf transzendiert, erreicht man die Trance — viśuddha-sattva oder vasudeva-sattva —, in der Sich die Persönlichkeit Gottes offenbart.

Atah śrī-krsna-nāmādi na bhaved grāhvam indrivaih: Solange man sich in Dualität befindet, auf der sinnlichen Ebene – ob grobstofflich oder feinstofflich –, ist die Erkenntnis der ursprünglichen Persönlichkeit Gottes unmöglich. Sevonmukhe hi jihvādau svayam eva sphuraty adah: Wenn man aber seine Sinne im Dienst des Herrn beschäftigt - besonders, wenn man die Zunge damit beschäftigt, den Hare-Krsna-mantra zu chanten und in einer Haltung des Dienens ausschließlich Krsnaprasāda zu kosten -, offenbart Sich die Höchste Persönlichkeit Gottes. Dies wird im obigen Vers durch das Wort śuci-sadmane angedeutet. Śuci bedeutet "geläutert". Durch die Haltung, mit seinen Sinnen zu dienen, wird das gesamte Dasein eines Menschen śuci-sadma, die Ebene unbeeinträchtigter Reinheit. Daksa erweist daher seine achtungsvollen Ehrerbietungen der Höchsten Persönlichkeit Gottes, die Sich auf der Ebene des śuci-sadma offenbart. In diesem Zusammenhang zitiert Śrīla Viśvanātha Cakravartī Thākura das folgende Gebet Brahmās aus dem Śrīmad-Bhāgavatam (10.14.6): tathāpi bhūman mahimāgunasya te viboddhum arhaty amalāntar-ātmabhih. "Jemand, dessen Herz vollständig geläutert worden ist, mein Herr, kann die transzendentalen Eigenschaften Deiner Herrlichkeit und die Großartigkeit Deiner Taten verstehen."

#### **VERS 27-28**

मनीषिणोऽन्तर्ह् दि संनिवेशितं
स्वशक्तिभिनेवभिश्च त्रिवृद्धिः।
विह्वं यथा दारुणि पाश्चदस्यं
मनीषया निष्कर्षन्ति गृहम्।।२७॥
स वै ममाशेपविशेषमायानिषेधनिर्वाणसुखानुभूतिः ।
स सर्वनामा स च विश्वरूपः
प्रसीदतामनिरुक्तात्मशक्तिः ।।२८॥

manīṣiṇo 'ntar-hṛdi sanniveśitam sva-śaktibhir navabhiś ca trivṛdbhiḥ vahnim yathā dāruṇi pāñcadaśyam manīṣayā niṣkarṣanti gūḍham

sa vai mamāśeṣa-viśeṣa-māyāniṣedha-nirvāṇa-sukhānubhūtiḥ sa sarva-nāmā sa ca viśva-rūpaḥ prasīdatām aniruktātma-śaktiḥ

manīsinah—große gelehrte brāhmanas, die Ritualzeremonien und Opfer darbringen: antah-hrdi-im Innern des Herzens; sannivesitam-sich befindend; sva-saktibhih-mit Seinen spirituellen Kräften; navabhih-auch mit den neun verschiedenen materiellen Kräften (die materielle Natur, die gesamte materielle Energie, das Ich, der Geist und die fünf Sinnesobiekte); ca-und (die fünf grobstofflichen materiellen Objekte und die zehn handelnden und wissensaneignenden Sinne): trivrdbhih-von den drei materiellen Erscheinungsweisen der Natur: vahnim—Feuer: vathā—so wie: dāruni-in Holz; pāñcadaśvam-durch das Chanten der fünfzehn Hymnen, die als Sāmidhenī-mantra bekannt sind: manīsa vā—durch geläuterte Intelligenz: niskarsanti-herausziehen; gūdham-obgleich nicht manifestierend; sah-iene Höchste Persönlichkeit Gottes; vai-tatsächlich; mama-mir; asesa-alle; visesa-Verschiedenheiten: mā vā—der illusionierenden Energie: nisedha—durch den Vorgang der Negation; nirvāna—der Befreiung; sukha-anubhūtih—der durch transzendentale Glückseligkeit verwirklicht wird; sah-iene Höchste Persönlichkeit Gottes; sarva-nāmāder die Ouelle aller Namen ist; sah-iene Höchste Persönlichkeit Gottes; ca-auch; viśva-rūpah—die gigantische Form des Universums: prasīdatām—möge Er barmherzig sein; anirukta-unbegreiflich; ātma-śaktih-das Reservoir aller spirituellen Kräfte.

#### ÜBERSETZUNG

So, wie große gelehrte brähmanas, die Experten in der Ausführung ritueller Zeremonien und Opfer sind, das Feuer zum Vorschein bringen können, das im Brennholz schlummert, indem sie die fünfzehn Sämidhenīmantras chanten und so die Wirksamkeit der vedischen mantras beweisen, können die ienigen, die wirklich im Bewußtsein fortgeschritten sind — die. mit anderen Worten, Krsna-bewußt sind - die Überseele entdecken, die sich aus Ihrer eigenen spirituellen Kraft im Innern des Herzens befindet. Das Herz ist von den drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur und den neun materiellen Elementen bedeckt (materielle Natur, die gesamte materielle Energie, das Ich, der Geist und die fünf Obiekte der Sinnenbefriedigungl wie auch von den fünf materiellen Elementen und den zehn Sinnen. Diese siebenundzwanzig Elemente bilden die äußere Energie des Herrn. Große yogis meditieren über den Herrn als die Überseele, den Paramätmä, der im Innern des Herzens weilt. Möge diese Überseele Wohlgefallen an mir finden. Die Überseele wird erkannt, wenn man begierig darauf ist, Befreiung von der grenzenlosen Mannigfaltigkeit des materiellen Lebens zu erreichen. Solche Befreiung erreicht man wirklich, wenn man sich im transzendentalen, liebevollen Dienst des Herrn beschäftigt und aufgrund seiner dienenden Haltung den Herrn erkennt. Man kann sich an den Herrn mit vielerlei spirituellen Namen wenden, die für die materiellen Sinne unbegreiflich sind. Wann wird diese Höchste Persönlichkeit Gottes Wohlgefallen an mir finden?

# **ERLÄUTERUNG**

In seinem Kommentar zu diesem Vers benutzt Śrīla Viśvanātha Cakravartī Ţhā-kura das Wort *durvijñeyam*, was so viel bedeutet wie "sehr schwierig zu erkennen". Die reine Stufe des Daseins wird in der *Bhagavad-gītā* (7.28) beschrieben, in der Kṛṣṇa sagt:

yeşâm tv anta-gatam pāpam janānām puṇya-karmaṇām te dvandva-moha-nirmuktā bhajante mām dṛḍha-vratāḥ

"Menschen, die in vorangegangenen und im gegenwärtigen Leben fromm gehandelt haben, deren sündhafte Handlungen vollständig getilgt und die von der Dualität der Täuschung befreit sind, beschäftigen sich mit Entschlossenheit in Meinem Dienst."

An anderer Stelle in der Bhagavad-gītā (9.14) sagt der Herr:

satataṁ kīrtayanto māṁ yatantaś ca dṛḍha-vratāḥ namasyantaś ca māṁ bhaktyā nitya-yuktā upāsate

"Ohne Unterlaß preisen sie Meine Herrlichkeiten, bemühen sich mit großer Entschlossenheit und bringen Mir ihre Ehrerbietungen dar. So verehren Mich die großen Seelen unaufhörlich mit Hingabe."

Man kann die Höchste Persönlichkeit Gottes verstehen, nachdem man alle materiellen Hindernisse transzendiert hat. Deshalb sagt Kṛṣṇa auch in der  $G\bar{\iota}t\bar{a}$  (7.3):

manuşyāṇāṁ sahasreşu kaścid yatati siddhaye yatatām api siddhānāṁ kaścin māṁ vetti tattvatah

"Von vielen Tausenden von Menschen mag sich einer um Vollkommenheit bemühen, und von denen, die die Vollkommenheit erreicht haben, kennt kaum einer Mich in Wahrheit."

Um Kṛṣṇa, die Höchste Persönlichkeit Gottes, zu verstehen, muß man sich eigentlich schweren Bußen und Entsagungen unterziehen, aber da der Pfad des hingebungsvollen Dienstes vollkommen ist, kann man durch das Befolgen dieses Vorgan-

ges mit Leichtigkeit zur spirituellen Ebene gelangen und den Herrn verstehen. Auch das wird in der *Bhagavad-gītā* (18.55) bestätigt, in der Kṛṣṇa sagt:

bhaktyā mām abhijānāti yāvān yaś cāsmi tattvataḥ tato māṁ tattvato jñātvā viśate tad-anantaram

"Nur durch hingebungsvollen Dienst kann man die Höchste Persönlichkeit so verstehen, wie Sie ist. Und wenn man sich durch solche Hingabe des Höchsten Herrn völlig bewußt ist, kann man in das Königreich Gottes eingehen."

Obgleich daher das Thema durvijneyam oder äußerst schwierig zu verstehen ist, wird es leicht verständlich, wenn man der vorgeschriebenen Methode folgt. Mit der Höchsten Persönlichkeit Gottes in Verbindung zu treten ist durch reinen hingebungsvollen Dienst möglich, der mit śravanam kīrtanam visnoh beginnt. In diesem Zusammenhang zitiert Śrīla Viśvanātha Cakravartī Thākura einen Vers aus dem Śrīmad-Bhāgayatam (2.8.5): pravistah karna-randhrena syānām bhāya-saroruham. Der Vorgang des Hörens und Chantens dringt in das Innere des Herzens ein, und auf diese Weise wird man ein reiner Gottgeweihter. Durch die Fortsetzung dieses Vorgangs gelangt man zur Stufe der transzendentalen Liebe und erfreut sich dann am transzendentalen Namen, an der Gestalt, den Eigenschaften und den Spielen der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Mit anderen Worten, ein reiner Gottgeweihter ist durch seinen hingebungsvollen Dienst in der Lage, die Höchste Persönlichkeit Gottes zu sehen - trotz vieler materieller Hindernisse, die alle verschiedene Energien der Höchsten Persönlichkeit Gottes sind. Ein Gottgeweihter findet mit Leichtigkeit seinen Weg durch diese Hindernisse und kommt in direkte Berührung mit der Höchsten Persönlichkeit Gottes. Letzten Endes sind alle materiellen Hindernisse, die in diesen Versen beschrieben werden, nichts als verschiedene Energien des Herrn. Wenn ein Gottgeweihter sich danach sehnt, die Höchste Persönlichkeit Gottes zu sehen, betet er zum Herrn:

> ayi nanda-tanuja kiṅkaraṁ patitaṁ māṁ viṣame bhavāmbudhau kṛpayā tava pāda-paṅkajasthita-dhūlī-sadṛśaṁ vicintaya

"O Sohn Mahārāja Nandas [Kṛṣṇa], ich bin Dein ewiger Diener, doch irgendwie bin ich in den Ozean von Geburt und Tod gefallen. Bitte, hebe mich aus diesem Ozean des Todes, und setze mich als ein Atom an Deine Lotosfüße."

Erfreut über den Gottgeweihten wandelt der Herr alle seine materiellen Neigungen in spirituellen Dienst um. In diesem Zusammenhang zitiert Śrīla Viśvanātha Cakravartī Ţhākura einen Vers aus dem Viṣṇu Purāṇa:

hlādinī sandhinī samvit tvayy ekā sarva-samsthitau hlāda-tāpa-karī miśrā tvayi no guṇa-varjite In der materiellen Welt manifestiert sich die spirituelle Energie der Höchsten Persönlichkeit Gottes als  $t\bar{a}pa-kar\bar{\imath}$ , was bedeutet "Leiden verursachend". Jeder sehnt sich nach Glück, doch obgleich Glück ursprünglich von der Freudenkraft der Höchsten Persönlichkeit Gottes ausgeht, wird die Freudenkraft in der materiellen Welt aufgrund von materiellen Tätigkeiten zu einer Quelle von Leiden (hlāda-tāpa-karī). Falsches Glück in der materiellen Welt ist die Ursache von Leid, doch wenn sich die Bemühungen um Glück wieder auf die Zufriedenstellung der Höchsten Persönlichkeit Gottes richten, wird das  $t\bar{a}pa-kar\bar{\imath}$ -Element des Leids vernichtet. Als Beispiel wird in diesem Zusammenhang angeführt, daß es zwar schwierig ist, das Feuer aus dem Holz zu ziehen, doch wenn das Feuer hervortritt, verbrennt es das Holz zu Asche. Mit anderen Worten, die Höchste Persönlichkeit Gottes zu erfahren ist äußerst schwierig für diejenigen, denen es an hingebungsvollem Dienst fehlt, doch für einen Gottgeweihten wird alles leichter, und so kann er dem Höchsten Herrn mühelos begegnen.

In diesen Gebeten wird ausgesagt, daß sich die Gestalt des Herrn nicht im Bereich materieller Formen befindet und deshalb unbegreiflich ist. Und doch betet ein Gottgeweihter: "Mein lieber Herr, bitte finde Wohlgefallen an mir, so daß ich mit Leichtigkeit Deine transzendentale Form und Kraft verstehen kann." Nichtgottgeweihte versuchen, das Höchste Brahman durch Erörterungen von neti neti zu verstehen. Nişedha-nirvāṇa-sukhānubhūtiḥ: Ein Gottgeweihter jedoch umgeht einfach durch das Chanten des Heiligen Namens des Herrn solch mühsame Spekulationen und erkennt die Existenz des Herrn sehr leicht.

#### **VERS 29**

# यद्यन्तिरुक्तं वचसा निरूपितं धियाक्षभिर्वा मनसोत यस्य । मा भृत् खरूपं गुणरूपं हि तत्तत् स वै गुणापायविसर्गलक्षणः ॥२९॥

yad yan niruktam vacasā nirūpitam dhiyākşabhir vā manasota yasya mā bhūt svarūpam guṇa-rūpam hi tat tat sa vai gunāpāya-visarga-laksanah

yat yat—was auch immer; niruktam—zum Ausdruck gebracht wird; vacasā—durch Worte; nirūpitam—festgelegt; dhiyā—durch sogenannte Meditation oder Intelligenz; akṣabhiḥ—durch die Sinne; vā—oder; manasā—durch den Geist; uta—gewiß; yasya—von wem; mā bhūt—mag nicht sein; sva-rūpam—die wirkliche Form des Herrn; guṇa-rūpam—bestehend aus den drei Eigenschaften; hi—tatsächlich; tat tat—das; saḥ—diese Höchste Persönlichkeit Gottes; vai—tatsächlich; guṇa-apāya—die Ursache der Vernichtung von allem, was aus den Erscheinungsweisen der materiellen Natur besteht; visarga—und die Schöpfung; lakṣaṇaḥ—erscheinend als.

## ÜBERSETZUNG

Alles, was durch materielle Klänge ausgedrückt wird, alles, was durch materielle Intelligenz erkannt wird, und alles, was durch die materiellen Sinne erfahren oder durch den materiellen Geist ersonnen wird, ist lediglich ein Effekt der Erscheinungsweisen der materiellen Natur und hat deshalb nichts mit der wirklichen Natur der Höchsten Persönlichkeit Gottes zu tun. Der Höchste Herr steht über der Schöpfung der materiellen Welt, denn Er ist die Quelle der materiellen Eigenschaften und der Schöpfung. Als die Ursache aller Ursachen existiert Er vor der Schöpfung und nach der Schöpfung. Ich wünsche, Ihm meine achtungsvollen Ehrerbietungen zu erweisen.

### **ERLÄUTERUNG**

Jemand, der Namen, Formen, Eigenschaften oder Zubehör fabriziert, die sich auf die Höchste Persönlichkeit Gottes beziehen, kann Ihn nicht verstehen, da Er jenseits von Erschaffung steht. Der Höchste Herr ist der Schöpfer aller Dinge, und das bedeutet, daß Er bereits existierte, als es noch keine Schöpfung gab. Mit anderen Worten, Sein Name, Seine Form und Seine Eigenschaften sind keine materiell erschaffenen Dinge; sie sind immer transzendental. Deshalb können wir durch unsere materiellen Einfälle, Klänge und Gedanken nichts über den Höchsten Herrn in Erfahrung bringen. In dem Vers atah śrī-kṛṣṇa-nāmādi na bhaved grāhyam indrivaih wird dies erklärt.

Der Prācetasa Dakṣa bringt seine Gebete der Transzendenz dar, und nicht irgendeinem Wesen innerhalb der materiellen Schöpfung. Nur Narren und Halunken halten Gott für eine materielle Schöpfung. Das wird vom Herrn Selbst in der Bhagavad-gītā (9.11) bestätigt:

avajānanti māṁ mūḍhā mānuṣīṁ tanum āśritam paraṁ bhāvam ajānanto mama bhūta-maheśvaram

"Toren verspotten Mich, wenn Ich in der menschlichen Gestalt erscheine. Sie kennen nicht Mein transzendentales Wesen und Meine höchste Herrschaft über alles Existierende."

Man muß daher Wissen von einem Menschen empfangen, dem Sich der Herr offenbart hat; es ist wertlos, einen eingebildeten Namen oder eine eingebildete Form des Herrn zu schaffen. Śrīpāda Śaṅkarācārya war ein Unpersönlichkeitsphilosoph, doch nichtsdestoweniger sagte er: nārāyaṇaḥ paro 'vyaktāt. Nārāyaṇa, die Höchste Persönlichkeit Gottes, ist keine Person der materiellen Welt. Wir können Nārāyaṇa nicht eine materielle Bezeichnung geben, wie es törichte Menschen versuchen, wenn sie von daridra-nārāyaṇa (armer Nārāyaṇa) sprechen. Nārāyaṇa ist immer transzendental und steht über der materiellen Schöpfung. Wie könnte Er daridra-nārāyaṇa werden? Armut findet sich in der materiellen Welt, doch in der spirituellen Welt gibt es so etwas wie Armut nicht. Deshalb ist die Vorstellung von daridra-nārāyaṇa lediglich ein Hirngespinst.

Daksa weist sehr sorgfältig darauf hin, daß materielle Bezeichnungen keine Namen des verehrungswürdigen Herrn sein können: vad van niruktam vacasā nirūnitam. Nirukta bezieht sich auf das vedische Wörterbuch. Man kann die Höchste Persönlichkeit Gottes nicht wirklich verstehen, indem man einfach Ausdrücke aus einem Wörterbuch heraussucht. In seinen Gebeten an den Herrn wünscht sich Daksa nicht, daß materielle Namen und Formen Gegenstand seiner Verehrung seien; er will vielmehr den Herrn verehren, der vor der Schöpfung materieller Wörterbücher und Namen existierte. Wie in den Veden bestätigt wird: vato vāco nivartante | aprānya manasā saha. Der Name, die Gestalt, die Merkmale und das Zubehör des Herrn lassen sich nicht mit Hilfe eines materiellen Wörterbuches ermitteln. Wenn man jedoch die transzendentale Ebene der Erkenntnis der Höchsten Persönlichkeit Gottes erreicht, kann man alles genau verstehen - materiell und spirituell. Dies wird in einem anderen vedischen mantra bestätigt: tam eva viditvātimrtyum eti. Wenn man durch die Gnade des Herrn irgendwie die transzendentale Stellung des Herrn versteht, wird man ewig. Das wird vom Herrn Selbst in der Bhagavad-gītā (4.9) bestätigt:

> janma karma ca me divyam evam yo vetti tattvataḥ tyaktvā deham punar janma naiti mām eti so 'rjuna

"Wer die transzendentale Natur Meines Erscheinens und Meiner Taten kennt, wird nach Verlassen des Körpers nicht wieder in dieser materiellen Welt geboren, sondern gelangt in Mein ewiges Reich, o Arjuna."

Einfach durch das Verständnis des Höchsten Herrn überwindet man Geburt, Alter, Krankheit und Tod. Śrīla Śukadeva Gosvāmī riet deshalb Mahārāja Parīkşit im Śrīmad-Bhāgavatam (2.1.5):

tasmād bhārata sarvātmā bhagavān īśvaro hariḥ śrotavyaḥ kīrtitavyaś ca smartavyaś cecchatābhayam

"O Nachfahre König Bharatas, wer frei sein möchte von allen Leiden, muß über den Persönlichen Gott, die Überseele, den Beherrscher und den Retter aus allen Leiden, hören, Ihn lobpreisen und sich an Ihn erinnern."

**VERS 30** 

यसिन् यतो येन च यस्य यसै

यद् यो यथा कुरुते कार्यते च।

परावरेषां परमं प्राक् प्रसिद्धं

तद् ब्रह्म तद्धेतुरनन्यदेकम् ॥३०॥

yasmin yato yena ca yasya yasmai yad yo yathā kurute kāryate ca parāvareṣām paramam prāk prasiddham tad brahma tad-dhetur ananyad ekam

yasmin—wem (der Höchsten Persönlichkeit Gottes oder dem höchsten Ruheort); yatah—von dem (alles ausgeht); yena—von dem (alles vollbracht wird); ca—auch; yasya—dem alles gehört; yasmai—zu dem (alles geopfert wird); yat—welche; yah—der; yathā—wie; kurute—führt aus; kāryate—wird vollzogen; ca—auch; para-avare-sām—sowohl im materiellen als auch im spirituellen Dasein; paramam—der Höchste; prāk—der Ursprung; prasiddham—jedem wohlbekannt; tat—das; brahma—das Höchste Brahman; tat-hetuh—die Ursache aller Ursachen; ananyat—keine andere Ursache habend; ekam—einer ohne einen zweiten.

#### ÜBERSETZUNG

Das Höchste Brahman, Krsna, ist der endgültige Ruheort und die Quelle alles Existierenden. Alles wird von Ihm getan, alles gehört Ihm, und alles wird Ihm dargebracht. Er ist das endgültige Ziel, und Er ist — ob Er tätig ist oder andere veranlaßt, tätig zu werden — der endgültige Handelnde. Es gibt viele Ursachen, höhere und tiefere, doch da Er die Ursache aller Ursachen ist, ist Er wohlbekannt als das Höchste Brahman, das vor aller Aktivität existierte. Er ist einer ohne einen zweiten und ohne eine weitere Ursache. Ich erweise Ihm deshalb meine Achtung.

## **ERLÄUTERUNG**

Die Höchste Persönlichkeit Gottes, Kṛṣṇa, ist die ursprüngliche Ursache, wie in der Bhagavad-gītā bestätigt wird (aham sarvasya prabhavaḥ). Selbst die materielle Welt, die von den Erscheinungsweisen der materiellen Natur beherrscht wird, wird von der Höchsten Persönlichkeit Gottes verursacht, die deshalb auch eine enge Beziehung zur materiellen Welt hat. Wäre die materielle Welt nicht ein Teil Seines Körpers, so wäre der Höchste Herr, die höchste Ursache, unvollständig. Deshalb hören wir: vāsudevaḥ sarvam iti sa mahātmā sudurlabhaḥ. Wenn man weiß, daß Vāsudeva die ursprüngliche Ursache aller Ursachen ist, wird man ein vollkommener mahātmā. Die Brahma-samhitā (5.1) erklärt:

īśvaraḥ paramaḥ kṛṣṇaḥ sac-cid-ānanda-vigrahaḥ anādir ādir govindaḥ sarva-kāraṇa-kāraṇam

"Kṛṣṇa, der als Govinda bekannt ist, ist der Höchste Herrscher. Er hat einen ewigen, glückseligen, spirituellen Körper. Er ist der Ursprung alles Existierenden. Für Ihn gibt es keinen weiteren Ursprung, denn Er ist die erste Ursache aller Ursachen."

Er, das Höchste Brahman (tad brahma), ist die Ursache aller Ursachen, doch für Ihn gibt es keine Ursache. Anādir ādir govindaḥ sarva-kāraṇa-kāraṇam: Govinda,

Kṛṣṇa, ist die ursprüngliche Ursache aller Ursachen, doch für Sein Erscheinen als Govinda gibt es keine Ursache. Govinda erweitert sich in vielfältige Formen, die nichtsdestoweniger eins sind. Wie von Madhvācārya bestätigt wird: ananyaḥ sadṛ-sābhāvād eko rūpādy-abhedataḥ. Kṛṣṇa hat weder eine Ursache, noch existiert jemand, der Ihm gleichkäme, und Er ist eins, weil Seine mannigfaltigen Formen wie svāṃśa und vibhinnāmśa nicht verschieden von Ihm Selbst sind.

#### **VERS 31**

यच्छक्तयो वदतां वादिनां वै विवादसंवादभ्रवो भवन्ति । कुर्वन्ति चैषां मुहुरात्ममोहं तसौ नमोऽनन्तगुणाय भूमने ॥३१॥

yac-chaktayo vadatām vādinām vai vivāda-samvāda-bhuvo bhavanti kurvanti caiṣām muhur ātma-moham tasmai namo 'nanta-guṇāya bhūmne

yat-śaktayaḥ—dessen mannigfaltige Kräfte; vadatām—verschiedene Philosophien verkündend; vādinām—der Sprecher; vai—tatsächlich; vivāda—von Argument; samvāda—und Zustimmung; bhuvaḥ—die Ursachen; bhavanti—sind; kurvanti—erschaffen; ca—und; eṣām—von ihnen (den Theoretikern); muhuh—ständig; ātmamoham—Verstrickung hinsichtlich der Existenz der Seele; tasmai—Ihm; namaḥ—meine respektvollen Ehrerbietungen; ananta—grenzenlos; guṇāya—transzendentale Merkmale besitzend; bhūmne—die alldurchdringende Gottheit.

#### ÜBFRSFTZUNG

Laßt mich meine achtungsvollen Ehrerbietungen dem Herrn, der alldurchdringenden Höchsten Persönlichkeit Gottes, erweisen, der grenzenlose transzendentale Eigenschaften besitzt. Aus dem Innern der Herzen aller Philosophen heraus handelnd, die vielerlei unterschiedliche Ansichten verkünden, veranlaßt Er sie, ihre eigenen Seelen zu vergessen, während sie sich manchmal einig und manchmal uneinig sind. Somit schafft Er in der materiellen Welt Situationen, in denen es ihnen unmöglich ist, zu einer Schlußfolgerung zu gelangen. Ich erweise Ihm meine Ehrerbietungen.

#### **ERLÄUTERUNG**

Seit unvordenklichen Zeiten oder seit der Schöpfung der kosmischen Manifestation bilden die bedingten Seelen verschiedene Parteien philosophischer Spekulationen, doch dies trifft nicht auf die Gottgeweihten zu. Nichtgottgeweihte haben unterschiedliche Vorstellungen von der Schöpfung, der Erhaltung und der Vernichtung,

und deshalb werden sie  $v\bar{a}d\bar{\imath}s$  und  $prativ\bar{a}d\bar{\imath}s$  genannt — die Verfechter und die Gegner einer Theorie. Aus dem  $Mah\bar{a}bh\bar{a}rata$  geht hervor, daß es viele munis oder Spekulierende gibt.

tarko 'pratisthah śrutayo vibhinnā nāsāv ṛṣir yasya matam na bhinnam

Alle Spekulierenden müssen anderen Spekulierenden widersprechen; warum sollte es andernfalls so viele gegnerische Gruppen geben, die sich darum bemühen, die Höchste Ursache festzulegen?

Philosophie bedeutet, die endgültige Ursache herauszufinden. Das Vedānta-sūtra erklärt sehr einleuchtend: athāto brahma-jijñāsā. Das menschliche Leben ist dafür bestimmt, daß man die endgültige Ursache versteht. Gottgeweihte erkennen an, daß die endgültige Ursache Kṛṣṇa ist, weil diese Schlußfolgerung von allen vedischen Schriften bestätigt wird — und auch von Kṛṣṇa Selbst, der sagt: aham sarvasya pra-bhavaḥ. "Ich bin der Ursprung alles Existierenden." Für Gottgeweihte ist es kein Problem, die endgültige Ursache aller Dinge zu verstehen, doch Nichtgottgeweihte sind vielen gegnerischen Elementen ausgesetzt, da jeder, der ein bekannter Philosoph sein will, seinen eigenen Weg erfindet. In Indien gibt es viele Gruppen von Philosophen wie die dvaita-vādīs, die advaita-vādīs, die vaiśeṣikas, die mīmāmsakas, die Māyāvādīs und die svabhāva-vādīs, und jede dieser Gruppen widerspricht der anderen. Ebenso gibt es auch in den westlichen Ländern viele Philosophen mit unterschiedlichen Ansichten über Schöpfung, Leben, Erhaltung und Vernichtung. Deshalb ist es zweifellos eine Tatsache, daß es zahllose Philosophen auf der ganzen Welt gibt, von denen ein jeder dem anderen widerspricht.

Man mag nun fragen, weshalb es so viele Philosophen gibt, wenn doch das endgültige Ziel der Philosophie eins ist. Zweifellos ist die endgültige Ursache eine — das Höchste Brahman. Wie Arjuna in der *Bhagavad-gītā* (10.12) zu Kṛṣṇa sagt:

> param brahma param dhāma pavitram paramam bhavān puruṣam śāśvatam divyam ādi-devam ajam vibhum

"Du bist das Höchste Brahman, das Endgültige, das höchste Reich, der Alles-Reinigende, die Absolute Wahrheit und die ewige göttliche Person. Du bist der urerste Gott, transzendental und ursprünglich, und Du bist die ungeborene und alldurchdringende Schönheit."

Spekulierende Nichtgottgeweihte jedoch erkennen keine endgültige Ursache (sarva-kāraṇa-kāraṇam) an. Weil sie sich bezüglich der Seele und ihrer Tätigkeiten in Unwissenheit und Verwirrung befinden, entstehen, auch wenn einige von ihnen eine vage Vorstellung von der Seele haben, viele Kontroversen, und die philosophisch Spekulierenden können niemals zu einer Schlußfolgerung gelangen. Diese Spekulanten sind alle neidisch auf die Höchste Persönlichkeit Gottes, und wie Kṛṣṇa in der Bhagavad-gītā (16.19-20) sagt:

tān aham dviṣataḥ krūrān samsāreṣu narādhamān kṣipāmy ajasram aśubhān āsurīṣv eva yoniṣu

āsurīṁ yonim āpannā mūdhā janmani janmani mām aprāpyaiva kaunteya tato yānty adhamāṁ gatim

"Die Neidischen und Boshaften, die die Niedrigsten unter den Menschen sind, werden von Mir in den Ozean der materiellen Existenz, in verschiedene dämonische Arten des Lebens geworfen. Da solche Menschen immer wieder unter den Arten des dämonischen Lebens geboren werden, können sie sich Mir niemals nähern. Nach und nach sinken sie in die abscheulichsten Formen des Daseins hinab."

Wegen ihres Neides auf die Höchste Persönlichkeit Gottes werden Nichtgottgeweihte Leben für Leben in dämonischen Familien geboren. Sie sind große Frevler, und wegen ihrer Vergehen versetzt der Höchste Herr sie ständig in Verwirrung. Kurvanti caiṣām muhur ātma-moham: Der Herr, die Höchste Persönlichkeit Gottes, hält sie absichtlich in Dunkelheit (ātma-moham).

Die große Autorität Parāśara, der Vater Vyāsadevas, erklärt die Höchste Persönlichkeit Gottes folgendermaßen:

jñāna-śakti-balaiśvaryavīrya-tejāmsy aśeṣataḥ bhagavac-chabda-vācyāni vinā heyair gunādibhih

Die dämonischen Spekulanten können die transzendentalen Eigenschaften, die Gestalt, die Spiele, die Stärke, das Wissen und den Reichtum der Höchsten Persönlichkeit Gottes nicht verstehen, die allesamt frei von materieller Verunreinigung sind (vinā heyair guṇādibhiḥ). Diese Spekulanten sind neidisch auf die Existenz des Herrn. Jagad āhur anīśvaram: Ihre Schlußfolgerung lautet, daß die gesamte kosmische Manifestation keinen Herrscher habe, sondern von selbst funktioniere. Daher werden sie Geburt für Geburt in ständiger Finsternis gehalten und können nicht die wahre Ursache aller Ursachen verstehen. Dies ist der Grund dafür, daß es so viele Schulen philosophischer Spekulationen gibt.

VERS 32
अस्तीति नास्तीति च वस्तुनिष्ठयोरेकस्थयोभिन्नियरुद्धर्मणोः ।
अवेक्षितं किञ्चन योगसांख्ययोः
समं परं द्यनुकुलं बृहत्तत् ॥३२॥

astīti nāstīti ca vastu-niṣṭhayor eka-sthayor bhinna-viruddha-dharmaṇoḥ avekṣitam kiñcana yoga-sānkhyayoḥ samam param hy anukūlam bṛhat tat

asti—es gibt; iti—somit; na—nicht; asti—es gibt; iti—somit; ca—und; vastu-niṣ-thayoh—Wissen von der Höchsten Ursache lehrend; eka-sthayoh—mit ein und demselben Thema, nämlich der Darlegung des Brahman; bhinna—zeigen verschiedene; viruddha-dharmanoh—und widersprüchliche Merkmale; aveksitam—wahrgenommen; kiñcana—das etwas, welches; yoga-sānkhyayoh—von mystischem yoga und der sānkhya-Philosophie (Analyse der zwei Wege der Natur); samam—das gleiche; param—transzendental; hi—tatsächlich; anukūlam—Wohnort; brhat tat—jene endgültige Ursache.

#### ÜBERSETZUNG

Es gibt zwei Parteien — nämlich die Theisten und die Atheisten. Die Theisten, die die Überseele akzeptieren, finden die spirituelle Ursache durch mystischen yoga. Der sänkhya-Anhänger jedoch, der lediglich die materiellen Elemente analysiert, gelangt zu einer Schlußfolgerung der unpersönlichen Auffassung und erkennt keine höchste Ursache an — ob Bhagavän, Paramätmä oder selbst Brahman. Statt dessen wird er von vornherein von den überflüssigen, oberflächlichen Tätigkeiten der materiellen Natur in Anspruch genommen. Letzten Endes jedoch legen beide Gruppen die Absolute Wahrheit dar, denn obgleich sie gegensätzliche Erklärungen anbieten, ist ihr Ziel die gleiche endgültige Ursache. Sie nähern sich beide dem Höchsten Brahman, dem ich meine achtungsvollen Ehrerbietungen erweise.

#### **FRLÄUTFRUNG**

Im Grunde genommen hat diese Auseinandersetzung zwei Seiten. Einige sagen, das Absolute habe keine Form (nirākāra), und andere sagen, das Absolute habe Form (sākāra). Deshalb ist der Begriff "Form" der gemeinsame Faktor, obgleich einige sie akzeptieren (asti oder astika), wohingegen andere versuchen, sie zu negieren (nāsti oder nāstika). Da der Gottgeweihte den Begriff "Form" (ākāra) als gemeinsamen Faktor beider betrachtet, erweist er seine achtungsvollen Ehrerbietungen der Form, auch wenn andere weiter darüber streiten, ob das Absolute eine Form habe oder nicht.

In diesem Vers ist das Wort yoga-sāṅkhyayoḥ von großer Bedeutung. Yoga bedeutet bhakti-yoga, da yogīs auch die Existenz der alldurchdringenden Höchsten Seele anerkennen und versuchen, diese Höchste Seele in ihrem Herzen zu sehen. Wie im Śrīmad-Bhāgavatam (12.13.1) erklärt wird: dhyānāvasthita-tad-gatena manasā paśyanti yam yoginaḥ. Der Gottgeweihte versucht, mit der Höchsten Persönlichkeit Gottes direkt in Verbindung zu treten, wohingegen die yogīs versuchen, durch Meditation die Überseele im Herzen zu finden. Somit bedeutet yoga sowohl direkt als auch indirekt bhakti-yoga. Sānkhya jedoch bedeutet das physikalische Studium der kosmischen Situation durch spekulatives Wissen. Das ist im allgemeinen

als jñāna-śāstra bekannt. Die sānkhya-Anhänger sind dem unpersönlichen Brahman verhaftet, doch die Absolute Wahrheit wird auf dreifache Weise erfahren. Brahmeti paramātmeti bhagavān iti śabdyate: Die Absolute Wahrheit ist eins, doch einige akzeptieren sie als unpersönliches Brahman, einige als die Überseele, die überall existiert, und einige als Bhagavān, die Höchste Persönlichkeit Gottes. Der gemeinsame Punkt ist die Absolute Wahrheit.

Obgleich die Unpersönlichkeitsphilosophen und die Persönlichkeitsphilosophen miteinander streiten, streben sie das gleiche Parabrahman, die gleiche Absolute Wahrheit, an. In den yoga-śāstras wird Krsna folgendermaßen beschrieben: krsnam piśangāmbaram ambujeksanam catur-bhujam śankha-gadādy-udāyudham. Auf diese Weise wird das gefällige Aussehen der Körpermerkmale, der Gliedmaßen und der Gewänder der Höchsten Persönlichkeit Gottes beschrieben. Die sänkhva-śästra iedoch leugnet die Existenz der transzendentalen Gestalt des Herrn. Die sāṅkhvaśāstra sagt, die Höchste Absolute Wahrheit habe keine Hände, keine Beine und keinen Namen: hy anāma-rūpa-guna-pāni-pādam acaksur aśrotram ekam advitī yam api nāma-rūpādikam nāsti. Die vedischen mantras sagen: apāni-pādo javano grahītā: Der Höchste Herr hat keine Beine und Hände, doch Er kann annehmen, was Ihm dargebracht wird. In Wirklichkeit anerkennen derartige Aussagen, daß der Höchste Hände und Beine hat, und verneinen lediglich, daß Seine Hände und Beine materiell sind. Aus diesem Grund wird der Höchste aprākrta genannt. Krsna, die Höchste Persönlichkeit Gottes, hat eine sac-cid-ānanda-vigraha, eine Gestalt aus Ewigkeit, Glückseligkeit und Wissen – nicht eine materielle Gestalt. Die sānkhya-Anhänger oder iñānīs lehnen die materielle Gestalt ab, und die Gottgeweihten wissen ebenfalls sehr wohl, daß die Absolute Wahrheit, Bhagavan, keine materielle Gestalt hat.

> īśvaraḥ paramaḥ kṛṣṇaḥ sac-cid-ānanda-vigrahaḥ anādir ādir govindaḥ sarva-kāraṇa-kāraṇam

"Kṛṣṇa, der als Govinda bekannt ist, ist der höchste Herrscher. Er hat einen ewigen, glückseligen, spirituellen Körper. Er ist der Ursprung alles Existierenden. Für Ihn gibt es keinen weiteren Ursprung, denn Er ist die erste Ursache aller Ursachen."

Die Auffassung vom Absoluten ohne Arme und Beine und die Auffassung vom Absoluten mit Armen und Beinen widersprechen sich scheinbar, doch beide begegnen sich in der gleichen Wahrheit über die Höchste Absolute Person. Deshalb weist das Wort vastu-nisthayoh, das in diesem Vers benutzt wird, darauf hin, daß sowohl die yogīs als auch die sānkhya-Anhänger an die Realität glauben, jedoch von den verschiedenen Standpunkten materieller und spiritueller Identität aus argumentieren. Parabrahman bzw. brhat ist der gemeinsame Punkt. Die sānkhya-Anhänger und die yogīs stützen sich beide auf das gleiche Brahman, doch sie unterscheiden sich wegen ihrer unterschiedlichen Blickwinkel.

Die Anweisungen der *bhakti-śāstra* lenken uns in die vollkommene Richtung, da die Höchste Persönlichkeit Gottes in der *Bhagavad-gītā* sagt: *bhaktyā mām abhi-jānāti*. "Nur durch hingebungsvollen Dienst kann ich erkannt werden." Die *bhaktas* 

wissen, daß die Höchste Person keine materielle Form hat, wohingegen die jñānīs lediglich die materielle Form ablehnen. Man sollte deshalb im bhakti-mārga, im Pfad der Hingabe, Zuflucht suchen; dann wird sich alles klären. Jñānīs richten ihre Aufmerksamkeit auf die virāṭa-rūpa, die gigantische universale Form des Herrn. Das ist für diejenigen, die extrem materialistisch sind, ein gutes System für den Anfang, aber es ist nicht nötig, unaufhörlich an die virāṭa-rūpa zu denken. Als Arjuna die virāṭa-rūpa Kṛṣṇas gezeigt wurde, sah er sie an, doch er wollte sie nicht ständig sehen. Deshalb bat er den Herrn, wieder Seine ursprüngliche Gestalt als zweiarmiger Kṛṣṇa anzunehmen. Schlußfolgernd sehen sachkundige Gelehrte keine Widersprüche in der Konzentration der Gottgeweihten auf die spirituelle Form des Herrn (īśvaraḥ paramaḥ kṛṣṇaḥ sac-cid-ānanda-vigrahaḥ). In diesem Zusammenhang sagt Śrīla Madhvācārya, daß weniger intelligente Nichtgottgeweihte glauben, ihre Schlußfolgerung sei die endgültige, doch weil die Gelehrsamkeit der Gottgeweihten vollständig ist, können sie die Höchste Persönlichkeit Gottes als das endgültige Ziel verstehen.

#### **VERS 33**

योऽनुग्रहार्थं भजतां पादमूल-मनाम्रूपो भगवाननन्तः। नामानि रूपाणि च जन्मकर्मभि-भेंजे स मद्यं परमः प्रसीदतु ॥३३॥

> yo 'nugrahārtham bhajatām pāda-mūlam anāma-rūpo bhagavān anantaḥ nāmāni rūpāṇi ca janma-karmabhir bheje sa mahyam paramaḥ prasīdatu

yaḥ—der (die Höchste Persönlichkeit Gottes); anugraha-artham—um Seine grundlose Barmherzigkeit zu zeigen; bhajatām—den Gottgeweihten, die stets hingebungsvollen Dienst darbringen; pāda-mūlam—zu seinen transzendentalen Lotosfüßen; anāma—mit keinem materiellen Namen; rūpaḥ—oder materieller Form; bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; anantaḥ—grenzenlos; alldurchdringend und ewiglich existent; nāmāni—transzendentale Heilige Namen; rūpāṇi—Seine transzendentalen Gestalten; ca—auch; janma-karmabhiḥ—mit Seiner transzendentalen Geburt und Seinen transzendentalen Taten; bheje—manifestiert; saḥ—Er; mahyam—mir; paramaḥ—der Höchste; prasīdatu—möge Er barmherzig sein.

#### ÜBERSETZUNG

Der Herr, die Höchste Persönlichkeit Gottes, der unvorstellbar machtvoll ist, der frei ist von allen materiellen Namen, Formen und Tätigkeiten und der alldurchdringend ist, erweist den Gottgeweihten, die Seine Lotosfüße verehren, besondere Barmherzigkeit. Deshalb offenbart Er in Seinen ver-

schiedenen Spielen transzendentale Gestalten und Namen. Möge diese Höchste Persönlichkeit Gottes, deren Gestalt ewig, glückselig und voller Wissen ist, mir barmherzig sein.

# **ERLÄUTERUNG**

Hinsichtlich des bedeutsamen Wortes anāma-rūpaḥ sagt Śrī Śrīdhara Svāmī: prākṛta-nāma-rūpa-rahito 'pi. Das Wort anāma, das soviel bedeutet wie "keinen Namen habend" weist darauf hin, daß die Höchste Persönlichkeit Gottes keinen materiellen Namen hat. Einfach dadurch, daß Ajāmila den Namen Nārāyaṇas chantete, um seinen Sohn zu rufen, erlangte er Befreiung. Dies bedeutet, daß Nārā-yaṇa kein gewöhnlicher, weltlicher Name ist; er ist nichtmateriell. Das Wort anāma weist deshalb darauf hin, daß die Namen des Höchsten Herrn nicht der materiellen Welt angehören. Die Klangschwingung des Hare-Kṛṣṇa-mahā-mantra ist kein materieller Klang, und ebenso sind die Gestalt des Herrn wie auch Sein Erscheinen und Seine Taten allesamt nichtmateriell. Um den Gottgeweihten wie auch den Nichtgottgeweihten Seine grundlose Barmherzigkeit zu erweisen, erscheint Kṛṣṇa, die Höchste Persönlichkeit Gottes, in der materiellen Welt mit Namen, Gestalten und Spielen, die alle transzendental sind. Unintelligente Menschen, die dies nicht verstehen können, glauben, diese Namen, Formen und Spiele seien materiell, und deshalb bestreiten sie, daß Er einen Namen oder eine Form hat.

Eingehender betrachtet jedoch sind sich die Schlußfolgerungen der Nichtgottgeweihten, die sagen, Gott habe keinen Namen, und die der Gottgeweihten, die wissen, daß Sein Name nicht materiell ist, praktisch gleich. Der Herr, die Höchste Persönlichkeit Gottes, hat keinen materiellen Namen, keine materielle Form, keine materielle Geburt und kein materielles Erscheinen oder Verschwinden, aber dennoch nimmt Er Geburt (*janma*). In der *Bhagavad-gītā* (4.6) wird erklärt:

ajo 'pi sann avyayātmā bhūtānām īśvaro 'pi san prakṛtim svām adhiṣṭhāya sambhavāmy ātma-māyayā

Obgleich der Herr ungeboren (aja) und Sein Körper niemals materiellen Wandlungen unterworfen ist, erscheint Er nichtsdestoweniger als eine Inkarnation, wobei Er immer auf der transzendentalen Ebene bleibt (suddha-sattva). Auf diese Weise offenbart Er Seine transzendentalen Gestalten, Namen und Tätigkeiten. Das ist Seine besondere Barmherzigkeit gegenüber Seinen Geweihten. Andere mögen damit fortfahren, lediglich darüber zu streiten, ob die Absolute Wahrheit Form habe oder nicht, doch wenn ein Gottgeweihter durch die Gnade des Herrn den Herrn persönlich sieht, gerät er in spirituelle Ekstase.

Unintelligente Menschen sagen, der Herr handle nicht. Tatsächlich hat Er nichts zu tun, doch nichtsdestoweniger hat Er alles zu tun, weil ohne Seine Einwilligung niemand irgend etwas tun kann. Die Unintelligenten jedoch können nicht erkennen, wie Er handelt und wie die gesamte materielle Natur unter Seiner Führung funktioniert. Seine verschiedenen Kräfte wirken in vollkommener Weise.

na tasya kāryam karaṇam ca vidyate na tat-samaś cābhyadhikaś ca dṛśyate parāsya śaktir vividhaiva śrūyate svābhāvikī jñāna-bala-kriyā ca (Śvet. U. 6.8)

Er hat persönlich nichts zu tun, denn da Seine Kräfte vollkommen sind, wird alles durch Seinen bloßen Willen augenblicklich in die Tat umgesetzt. Menschen, denen Sich der Herr, die Höchste Persönlichkeit Gottes, nicht offenbart, können nicht sehen, wie Er Sich betätigt, und deshalb denken sie, selbst wenn es Gott gebe, habe Er nichts zu tun oder habe keinen bestimmten Namen.

In Wirklichkeit existiert der Name des Herrn bereits wegen Seiner transzendentalen Taten. Der Herr wird manchmal guṇa-karma-nāma genannt, weil Er nach Seinen transzendentalen Taten benannt wird. Kṛṣṇa zum Beispiel bedeutet "allanziehend". Dies ist der Name des Herrn, weil Er Seiner transzendentalen Eigenschaften wegen überaus anziehend wirkt. Als kleiner Junge hob Er den Govardhana-Hügel empor, und in Seiner Kindheit tötete Er viele Dämonen. Solche Taten wirken sehr anziehend, und deshalb wird Er manchmal Giridhārī, Madhusūdana, Agha-niṣūdana usw. genannt. Weil Er als der Sohn Nanda Mahārājas auftrat, wird Er auch Nanda-tanuja genannt. Diese Namen existieren bereits, doch weil Nichtgottgeweihte die Namen des Herrn nicht verstehen können, wird Er manchmal als anāma oder namenlos bezeichnet. Dies bedeutet, daß Er keine materielle Namen hat. Alle Seine Taten sind spirituell, und deshalb hat Er spirituelle Namen.

Weniger intelligente Menschen stehen im allgemeinen unter dem Eindruck, Er habe keine Gestalt. Deshalb erscheint Er in Seiner ursprünglichen Gestalt als Kṛṣṇa, in der sac-cid-ānanda-vigraha, um Seine Mission der Teilnahme an der Schlacht von Kurukṣetra und Seine Spiele, in denen Er die Gottgeweihten beschützt und die Dämonen vernichtet, durchzuführen (paritrāṇāya sādhūnām vināśāya ca duṣkṛtām). Dies ist Seine Barmherzigkeit. Für diejenigen, die denken, Er habe keine Gestalt und es gebe für Ihn nichts zu tun, erscheint Kṛṣṇa, um zu zeigen, daß Er tatsächlich handelt. Er handelt so wunderbar, daß niemand außer Ihm solch ungewöhnliche Taten vollbringen kann. Obgleich Er als Mensch erschien, heiratete Er 16 108 Frauen, was für einen Menschen unmöglich ist. Der Herr vollführt solche Handlungen, um den Menschen zu zeigen, wie groß, wie zuneignungsvoll und wie barmherzig Er ist. Obgleich Sein ursprünglicher Name Kṛṣṇa ist (kṛṣṇas tu bhagavān svayam), handelt Er auf unbegrenzt vielfältige Weise, und deshalb hat Er, Seinen Taten entsprechend, viele, viele Tausende von Namen.

VERS 34
यः प्राकृतैर्ज्ञानपथैर्जनानां
यथाश्चयं देहगतो विभाति ।
यथानिलः पार्थिवमाश्रितो गुणं
स ईश्वरो मे कुरुतां मनोरथम् ॥३४॥

yah prākṛtair jñāna-pathair janānām yathāśayam deha-gato vibhāti yathānilah pārthivam āśrito guṇam sa īśvaro me kurutām manoratham

yah—der; prākṛtaiḥ—niederen Ranges; jñāna-pathaiḥ—durch die Pfade der Verehrung; janānām—aller Lebewesen; yathā-āśayam—je nach dem Wunsch; deha-gatah—im Innern des Herzens befindlich; vibhāti—manifestiert sich; yathā—so wie; anilaḥ—die Luft; pārthivam—von Erde; āśritaḥ—empfangen; guṇam—die Eigenschaft (wie Duft und Farbe); saḥ—Er; īśvaraḥ—die Höchste Persönlichkeit Gottes; me—meinen; kurutām—möge Er erfüllen; manoratham—Wunsch (nach hingebungsvollem Dienst).

# ÜBERSETZUNG

So, wie die Luft verschiedene Merkmale der physikalischen Elemente mit sich trägt wie den Duft einer Blume oder Farben, die sich aus einer Mischung von Staub in der Luft ergeben, erscheint der Herr durch niedrigere Systeme der Verehrung entsprechend jemandes Wunsch, obgleich Er dann als die Halbgötter erscheint und nicht in Seiner ursprünglichen Gestalt. Was ist der Nutzen dieser anderen Gestalten? Möge die ursprüngliche Höchste Persönlichkeit Gottes bitte meine Wünsche erfüllen.

### **ERLÄUTERUNG**

Die Unpersönlichkeitsphilosophen stellen sich die verschiedenen Halbgötter als Formen des Herrn vor. Die Māyāvādīs zum Beispiel verehren fünf Halbgötter (pañcopāsanā). Sie glauben eigentlich nicht an die Gestalt des Herrn, sondern stellen sich für die Verehrung irgendeine Form Gottes vor. Im allgemeinen stellen sie sich eine Gestalt von Viṣṇu vor, eine Gestalt von Śiva und Gestalten von Gaṇeśa, dem Sonnengott und Durgā. Das wird pañcopāsanā genannt. Dakṣa jedoch wollte nicht irgendeine eingebildete Gestalt verehren, sondern die höchste Gestalt Śrī Kṛṣṇas.

In diesem Zusammenhang beschreibt Śrīla Viśvanātha Cakravartī Ṭhākura den Unterschied zwischen der Höchsten Persönlichkeit Gottes und einem gewöhnlichen Lebewesen. Wie im vorhergehenden Vers hervorgehoben wurde: sarvam pumān veda guṇāmś ca taj-jño na veda sarva-jñam anantam īde. Der allmächtige Höchste Herr kennt alles, das Lebewesen jedoch kennt die Höchste Persönlichkeit Gottes nicht wirklich. Wie Kṛṣṇa in der Bhagavad-gītā sagt: "Ich kenne alles, doch niemand kennt Mich." Das ist der Unterschied zwischen dem Höchsten Herrn und einem gewöhnlichen Lebewesen. In einem Gebet im Śrīmad-Bhāgavatam sagt Königin Kuntī: "Mein lieber Herr, Du existierst innen und außen, und doch kann Dich niemand sehen."

Die bedingte Seele kann die Höchste Persönlichkeit Gottes nicht durch spekulatives Wissen oder Vorstellungskraft verstehen. Man muß vielmehr die Höchste Persönlichkeit Gottes durch die Gnade der Höchsten Persönlichkeit Gottes kennenlernen. Er offenbart Sich Selbst, mittels Spekulation jedoch kann Er nicht verstanden werden. Wie im Śrīmad-Bhāgavatam (10.14.29) erklärt wird:

athāpi te deva padāmbuja-dvayaprasāda-leśānugṛhīta eva hi jānāti tattvaṁ bhagavan-mahimno na cānya eko 'pi ciraṁ vicinvan

"Mein Herr, wenn man auch nur mit einer winzigen Spur Barmherzigkeit von Deinen Lototsfüßen begünstigt wird, kann man die Größe Deiner Persönlichkeit verstehen. Die jenigen hingegen, die spekulieren, um die Höchste Persönlichkeit Gottes zu verstehen, sind nicht in der Lage, Dich zu erkennen, selbst wenn sie für viele Jahre damit fortfahren, die *Veden* zu studieren."

Das ist die Aussage der śāstra. Ein gewöhnlicher Mensch mag ein großer Philosoph sein und darüber spekulieren, was die Absolute Wahrheit sei, was Ihre Form sei und wo Sie bzw. Er existiere, und doch kann er diese Wahrheiten nicht verstehen: sevonmukhe hi jihvādau svayam eva sphuraty adah. Man kann die Höchste Persönlichkeit Gottes nur durch hingebungsvollen Dienst verstehen. Das wird auch von der Höchsten Persönlichkeit Gottes Selbst in der Bhagavad-gītā (18.55) erklärt: bhaktyā mām abhijānāti yāvān yaś cāsmi tattvatah. "Man kann den Höchsten Persönlichen Gott, wie Er ist, nur durch hingebungsvollen Dienst verstehen." Unintelligente Menschen versuchen, sich eine Form der Höchsten Persönlichkeit Gottes vorzustellen oder einzubilden, doch die Gottgeweihten wollen die wirkliche Persönlichkeit Gottes verehren. Deshalb betet Dakşa: "Man mag Dich für persönlich, unpersönlich oder für eine Vorstellung halten, doch ich möchte zu Deiner Herrlichkeit beten, daß Du meine Wünsche erfüllst, Dich so zu sehen, wie Du wirklich bist."

Śrīla Viśvanātha Cakravartī Ṭhākura bemerkt, daß dieser Vers besonders für die Unpersönlichkeitsphilosophen bestimmt ist, die sich selbst für den Höchsten halten, da es ihrer Auffassung nach keinen Unterschied zwischen den Lebewesen und Gott gibt. Der Māyāvādī-Philosoph glaubt, es gebe nur eine Höchste Wahrheit und er selbst sei ebenfalls diese Höchste Wahrheit. Dies ist im Grunde genommen nicht Wissen, sondern Torheit, und dieser Vers ist besonders für solche Toren bestimmt, deren Wissen von Illusion gestohlen worden ist (māyayāpahṛta-jñānāḥ). Viśvanātha Cakravartī Ṭhākura sagt, daß solche Menschen sich für sehr fortgeschritten halten (jñāni-māninaḥ), doch in Wirklichkeit unintelligent sind.

Śrīla Madhvācārya erklärt zu diesem Vers:

svadeha-stham harim prāhur adhamā jīvam eva tu madhyamāś cāpy anirnītam jīvād bhinnam janārdanam

Es gibt drei Klassen von Menschen — die niedrigsten (adhama), diejenigen in der Mitte (madhyama) und die besten (uttama). Die Niedrigsten (adhama) denken, es bestehe kein Unterschied zwischen Gott und dem Lebewesen, außer daß das Lebewesen durch Bezeichnungen bedingt sei, während die Absolute Wahrheit keine Bezeichnung habe. Ihrer Ansicht nach wird sich der jīva, das Lebewesen, sobald sich die Bezeichnungen des materiellen Körpers aufgelöst haben, mit dem Höchsten vermischen. Sie führen das Argument von ghaṭākāśa-paṭākāśa an, demzufolge der

Körper mit einem Topf verglichen wird, bei dem sich der Raum innerhalb und außerhalb befindet. Wenn der Topf zerbricht, wird der Raum innen mit dem Raum außen eins, und ebenso, sagen die Unpersönlichkeitsphilosophen, werde das Lebewesen eins mit dem Höchsten. Dies ist ihr Argument, doch Śrīla Madhvācārva sagt, daß ein solches Argument von der niedrigsten Menschenklasse vertreten wird. Eine weitere Klasse von Menschen vermag zwar nicht festzustellen, welches die wirkliche Gestalt des Höchsten ist, doch sie sind sich darin einig, daß es einen Höchsten gibt, der die Handlungen des gewöhnlichen Lebewesens beherrscht. Solche Philosophen werden als mittelmäßig angesehen. Die besten jedoch sind diejenigen, die den Höchsten Herrn verstehen (sac-cid-ānanda-vigraha). Pūrnānandādi-gunakam sarva-jīvavilaksanam: Seine Gestalt ist völlig spirituell, voller Glückseligkeit und völlig verschieden von der der bedingten Seele oder von irgendeinem anderen Lebewesen. Uttamās tu harim prāhus tāratamvena tesu ca: Solche Philosophen sind die besten, weil sie wissen, daß Sich die Höchste Persönlichkeit Gottes den Verehrern in den unterschiedlichen Erscheinungsweisen der materiellen Natur unterschiedlich offenbart. Sie wissen, daß es dreiunddreißig Millionen Halbgötter gibt, um die bedingte Seele davon zu überzeugen, daß Seine Höchste Macht existiert, und sie dazu zu bewegen, bereitwillig einen dieser Halbgötter zu verehren, so daß sie durch die Gemeinschaft mit Gottgeweihten die Möglichkeit bekommt, zu verstehen, daß Krsna die Höchste Persönlichkeit Gottes ist. Wie Krsna in der Bhagavad-gītā erklärt: mattah parataram nanyat kiñcid asti dhanañjaya. ..Es gibt keine Wahrheit über Mir." Aham ādir hi devānām: "Ich bin der Ursprung aller Halbgötter." Aham sarvasya prabhavah: "Ich bin jedem überlegen, selbst Brahmā, Śiva und den anderen Halbgöttern." Dies sind die Schlußfolgerungen der sästra, und jemand, der diese Schlußfolgerungen anerkennt, ist als ein erstklassiger Philosoph zu betrachten. Ein solcher Philosoph weiß, daß die Höchste Persönlichkeit Gottes der Herr der Halbgötter ist (deva-deveśvaram sūtram ānandam prāna-vedinah).

### **VERS 35-39**

श्रीशुक उवाच

इति स्तुतः संस्तुवतः स तसिन्नधमर्गणे ।
प्रादुरासीत् करुश्रेष्ठ भगवान् भक्तवत्सलः ॥३५॥
कृतपादः सुपर्णासे प्रलम्बाष्टमहाभुजः ।
चक्रशङ्कासिचर्मेषुधनुःपाशगदाधरः ॥३६॥
पीतवासा धनश्यामः प्रसन्नवद्नेक्षणः ।
वनमालानिवीताङ्गो लसच्छीवत्सकोस्तुमः ॥३७॥
महाकिरीटकटकः स्फुरन्मकरकुण्डलः ।
काञ्चयङ्गुलीयवलयन् पुराङ्गदभूषितः ॥३८॥

त्रैलोक्यमोहनं रूपं विभ्रत् त्रिभ्रवनेश्वरः । वृतो नारदनन्दाद्यैः पार्षदैः सुरयूथपैः । स्तूयमानोऽनुगायद्भिः सिद्धगन्धर्वचारणैः ॥३९॥

> śrī-śuka uvāca iti stutaḥ samstuvataḥ sa tasminn aghamarṣaṇe prādurāsīt kuru-śreṣṭha bhagavān bhakta-vatsalaḥ

kṛta-pādaḥ suparṇāmse pralambāṣṭa-mahābhujaḥ cakra-śaṅkhāsi-carmeṣudhanuḥ-pāśa-gadā-dharaḥ

pīta-vāsā ghana-śyāmaḥ prasanna-vadanekṣaṇaḥ vana-mālā-nivītāṅgo lasac-chrīvatsa-kaustubhaḥ

mahā-kirīṭa-kaṭakaḥ sphuran-makara-kuṇḍalaḥ kāñcy-aṅgulīya-valayanūpurāṅgada-bhūṣitaḥ

trailokya-mohanam rūpam bibhrat tribhuvanesvaraḥ vṛto nārada-nandādyaiḥ pārṣadaiḥ sura-yūthapaiḥ stūyamāno 'nugāyadbhiḥ siddha-gandharva-cāraṇaiḥ

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; iti—somit; stutah—gepriesen; samstuvatah—von Dakṣa, der Gebete darbrachte; sah—jene Höchste Persönlichkeit Gottes; tasmin—an diesem; aghamarṣane—heiliger Ort, der als Aghamarṣana berühmt war; prādurāsīt—erschien; kuruśreṣṭha— o Bester der Kuru-Dynastie; bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; bhakta-vatsalah—der sehr gütig zu Seinen Geweihten ist; kṛta-pādah—dessen Lotosfüße sich befanden; suparṇa-amse

-auf den Schultern Seines Trägers Garuda; pralamba-sehr lang; asta-mahā-bhuiah-acht mächtige Arme besitzend: cakra-Feuerrad: śankha-Muschelhorn: asi -Schwert: carma-Schild: isu-Pfeil: dhanuh-Bogen: pāśa-Seil: gadā-Keule: dharah—haltend: pīta-vāsāh—mit gelben Gewändern: ghana-śvāmah—dessen körperliche Tönung tief blauschwarz war; prasanna—sehr freudig; vadana—dessen Gesicht; īksanah—und Blick; vana-mālā—von einer Girlande aus Waldblumen; nivīta-aṅgah -dessen Körper vom Hals bis zu den Füßen geschmückt war; lasat-leuchtend; śrīvatsa-kaustubhah-der als Kaustubha bekannte Edelstein und das Śrīvatsa-Zeichen: mahā-kirīta—von einem sehr großen und prächtigen Helm; katakah—ein Kreis: sphurat—glitzernd: makara-kundalah—Ohrringe, die Haifischen gleichen: kāncī—mit einem Gürtel: angulīva—Fingerringe: valava—Armreifen: nūpura-Fußglöckchen; angada-Oberarmreifen; bhūsitah-geschmückt; trai-lokya-mohanam-die drei Welten bezaubernd; rūpam-das Aussehen Seines Körpers: bibhrat -leuchtend; tri-bhuvana-der drei Welten; īśvarah-der Höchste Herr; vrtah-umgeben: nārada-von erhabenen Gottgeweihten, angeführt von Nārada: nandaādvaih—und anderen wie Nanda: pārsadaih—die alle ewige Beigesellte sind: surayūthapaih—wie auch von den Führern der Halbgötter; stū yamānah—gepriesen; anugāvadbhih—Ihm nachsingend: siddha-gandharva-cāranaih—von den Siddhas. Gandharvas und Cāranas.

### ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte: Die Höchste Persönlichkeit Gottes, Hari, der Seinen Geweihten äußerst zugetan ist, war sehr erfreut über die Gebete Daksas, und somit erschien Er an dem heiligen Ort, der als Aghamarsana bekannt ist. O Mahārāja Parīksit, Bester der Kuru-Dynastie, die Lotosfüße des Herrn ruhten auf den Schultern Seines Trägers, Garudas, und Er erschien mit acht langen, mächtigen, überaus schönen Armen. In Seinen Händen hielt Er Feuerrad, Muschelhorn, Schwert, Schild, Pfeil, Bogen, Seil und Keule - in jeder Hand eine andere Waffe —, die alle in hellem Glanz erstrahlten. Seine Gewänder waren von gelber Färbung, und Seine körperliche Tönung war tiefblau. Seine Augen und Sein Antlitz waren von Freude erfüllt, und von Seinem Hals hing eine lange Girlande aus Blumen, die bis an Seine Füße reichte. Seine Brust war mit dem Kaustubha-Juwel und dem Zeichen des Śrīvatsa geschmückt. Auf Seinem Haupt befand sich ein prächtiger runder Helm, und Seine Ohren waren mit Ohrringen geschmückt, die Haifischen glichen. All diese Schmuckstücke waren von außergewöhnlicher Schönheit. Der Herr trug einen goldenen Gürtel um Seine Hüfte, Armreifen an Seinen Armen, Ringe an Seinen Fingern und Fußglöckchen an Seinen Füßen. Auf diese Weise mit mannigfaltigen Geschmeiden geschmückt, ist Śrī Hari, der auf alle drei Welten anziehend wirkt, als Purusottama, die beste Persönlichkeit, allen bekannt. Er wurde von großen Gottgeweihten begleitet wie Nārada, Nanda und allen führenden Halbgöttern, angeführt vom Himmelskönig, Indra, und den Bewohnern der verschiedenen höheren Planetensysteme wie Siddhaloka, Gandharvaloka und Cāraṇaloka. Diese Gottgeweihten, die sich auf beiden Seiten des Herrn sowie auch hinter Ihm befanden, brachten Ihm unablässig Gebete dar.

#### **VERS 40**

# रूपं तन्महदाश्चर्यं विचक्त्यागतसाध्वसः । ननाम दण्डवद् भूमो प्रहृष्टात्मा प्रजापतिः ।।४०॥

rūpam tan mahad-āścaryam vicakṣyāgata-sādhvasaḥ nanāma daṇḍavad bhūmau prahrstātmā prajāpatih

rūpam—transzendentale Gestalt; tat—diese; mahat-āścaryam—höchst wunderbar; vicakṣya—sehend; āgata-sādhvasaḥ—sich anfänglich fürchtend; nanāma—brachte Ehrerbietungen dar; daṇḍa-vat—gleich einem Stab; bhūmau—auf den Boden; praḥṛṣṭa-ātmā—erfreut an Körper, Geist und Seele; prajāpatiḥ—der als Dakṣa bekannte prajāpati.

### ÜBERSETZUNG

Als Prajāpati Dakşa die wunderbare und strahlende Gestalt der Höchsten Persönlichkeit Gottes erblickte, fürchtete er sich anfangs ein wenig, doch dann freute er sich sehr, den Herrn zu sehen, und fiel wie ein Stock zu Boden [dandavat], um dem Herrn seine Achtung zu erweisen.

#### **VERS 41**

# न किञ्चनोदीरयितुमशकत् तीत्रया मुदा । आपरितमनोद्वारैईदिन्य इव निर्झरै: ॥४१॥

na kiñcanodīrayitum aśakat tīvrayā mudā āpūrita-manodvārair hradinya iva nirjharaiḥ

na—nicht; kiñcana—irgend etwas; udīrayitum—zu sprechen; aśakat—er war imstande; tīvrayā—durch sehr großes; mudā—Glück; āpūrita—erfüllt; manaḥ-dvāraiḥ—von den Sinnen; hradinyaḥ—die Flüsse; iva—wie; nirjharaiḥ—von Zuflüssen aus dem Gebirge.

### ÜBERSETZUNG

So, wie Flüsse vom Wasser gefüllt werden, das aus dem Gebirge fließt, wurden alle Sinne Dakşas mit Freude erfüllt. Wegen seines hohen Maßes an Glück konnte Dakşa nichts sagen, sondern blieb flach am Boden liegen.

# **ERLÄUTERUNG**

Wenn man die Höchste Persönlichkeit Gottes wirklich erkennt oder sieht, wird man von vollkommenem Glück erfüllt. Als zum Beispiel Dhruva Mahārāja den

Herrn in seiner Gegenwart erblickte, sagte er: svāmin kṛtārtho 'smi varam na yāce. "Lieber Herr, es gibt nichts, worum ich Dich bitten möchte. Ich bin jetzt vollständig zufrieden." Ebenso erging es Prajāpati Dakṣa, der, als er den Herrn vor sich gegenwärtig sah, einfach flach zu Boden fiel — unfähig zu sprechen oder Ihn um etwas zu bitten.

#### VERS 42

# तं तथावनतं भक्तं प्रजाकामं प्रजापतिम् । चित्तज्ञः सर्वभृतानामिदमाह जनार्दनः ॥४२॥

tam tathāvanatam bhaktam prajā-kāmam prajāpatim citta-jñaḥ sarva-bhūtānām idam āha janārdanaḥ

tam—ihn (Prajāpati Dakṣa); tathā—auf diese Weise; avanatam—vor Ihm verbeugt; bhaktam—ein großer Gottgeweihter; prajā-kāmam—mit dem Wunsch, die Bevölkerung zu vermehren; prajāpatim—dem prajāpati (Dakṣa); citta-jñah—der die Herzen verstehen kann; sarva-bhūtānām—aller Lebewesen; idam—dies; āha—sagte; janārdanaḥ—die Höchste Persönlichkeit Gottes, die die Wünsche eines jeden erfüllen kann.

### ÜBERSETZUNG

Als der Herr Seinen Geweihten in dieser Weise am Boden liegen sah und seinen Wunsch, die Bevölkerung zu vermehren, erkannte, begrüßte Er, der das Herz eines jeden kennt, den Prajāpati Dakşa mit folgenden Worten, obgleich dieser nichts sagen konnte.

#### **VERS 43**

श्रीभगवानुवाच

# प्राचेतस महाभाग संसिद्धस्तपसा भवान् । यच्छूद्भया मत्परया मयि भावं परं गतः ॥४३॥

śrī-bhagavān uvāca prācetasa mahā-bhāga saṁsiddhas tapasā bhavān yac chraddhayā mat-parayā mayi bhāvaṁ paraṁ gataḥ

śrī-bhagavān uvāca—die Höchste Persönlichkeit Gottes sagte; prācetasa— o Mein lieber Prācetasa; mahā-bhāga— o du vom Glück so Begünstigter; samsīddhaḥ -vervollkommnet; tapasā-durch deine Entsagungen; bhavān-dein gutes Selbst; yat-weil; śraddhayā-durch großen Glauben; mat-parayā-dessen Gegenstand Ich bin; mayi-in Mir; bhāvam-Ekstase; param-höchste; gatah-erreicht.

### ÜBERSETZUNG

Die Höchste Persönlichkeit Gottes sagte: O höchst glücklicher Prācetasa, wegen Deines großen Glaubens an Mich hast du die höchste hingebungsvolle Ekstase erlangt. In der Tat ist dein Leben wegen deiner Entsagungen, die mit vortrefflicher Hingabe verbunden waren, jetzt erfolgreich. Du hast die makellose Vollkommenheit erreicht.

### **FRIÄUTFRUNG**

Wie der Herr Selbst in der *Bhagavad-gītā* (8.15) bestätigt, erreicht man die höchste Vollkommenheit, wenn einem das Glück zuteil wird, die Höchste Persönlichkeit Gottes zu erkennen:

mām upetya punar janma duḥkhālayam aśāśvatam nāpnuvanti mahātmānaḥ saṁsiddhiṁ paramāṁ gatāḥ

"Nachdem die großen Seelen, die hingegebenen *yogīs*, Mich erreicht haben, kehren sie niemals wieder zurück in diese zeitweilige Welt, die voller Leiden ist, da sie die höchste Vollkommenheit erreicht haben."

Deshalb lehrt die Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein die Menschen, dem Pfad zur höchsten Vollkommenheit einfach durch die Darbringung hingebungsvollen Dienstes zu folgen.

#### VERS 44

# प्रीतोऽहं ते प्रजानाथ यत्तेऽस्योद्बृंहणं तपः । ममैष कामो भूतानां यद् भूयासुर्विभूतयः ॥४४॥

prīto 'ham te prajā-nātha yat te 'syodbrmhaṇam tapaḥ mamaiṣa kāmo bhūtānām yad bhūyāsur vibhūtayaḥ

prītaḥ—sehr erfreut; aham—Ich; te—über dich; prajā-nātha— o König der Bevölkerung; yat—weil; te—deine; asya—dieser materiellen Welt; udbṛmhaṇam—Steigerung verursachend; tapaḥ—Entsagung; mama—Mein; eṣaḥ—dies; kāmaḥ—Wunsch; bhūtānām—der Lebewesen; yat—welche; bhūyāsuḥ—möge es dort geben; vibhūtayah—Fortschritt in jeder Hinsicht.

# ÜBERSETZUNG

Mein lieber Prajāpati Dakşa, du hast dich für das Wohlergehen und das Wachstum der Welt äußerst schweren Entsagungen unterzogen. Es ist auch Mein Wunsch, daß jeder in dieser Welt glücklich sein soll. Ich bin daher sehr zufrieden mit dir, weil du dich bemühst, Meinen Wunsch zum Wohle der gesamten Welt zu erfüllen.

### **ERLÄUTERUNG**

Nach der Vernichtung des materiellen Universums suchen alle Lebewesen im Körper Kāranodakaśāvī-Visnus Zuflucht, und wenn sich erneut eine Schöpfung ereignet, kommen sie aus Seinem Körper hervor, um in ihren verschiedenen Lebensarten ihre verschiedenen Tätigkeiten wiederaufzunehmen. Warum aber ereignet sich die Schöpfung auf solche Weise, daß die Lebewesen dem bedingten Leben ausgesetzt werden, um die dreifachen Leiden zu erfahren, die ihnen von der materiellen Natur auferlegt werden? Der Herr sagt hier zu Daksa: "Du wünschst dir, alle Lebewesen zu begünstigen, und das ist auch Mein Wunsch." Die Lebewesen, die mit der materiellen Welt in Berührung kommen, müssen berichtigt werden. Alle Lebewesen in der materiellen Welt haben gegen den Dienst des Herrn rebelliert, und deshalb bleiben sie in der materiellen Welt als ewig bedingte Seelen, nit va-baddha, indem sie wieder und wieder Geburt nehmen. Sie haben natürlich die Möglichkeit, Befreiung zu erlangen, doch nichtsdestoweniger führen die bedingten Seelen, ohne diese Gelegenheit zu nutzen, weiterhin ein Leben des Sinnengenusses, und deshalb werden sie immer wieder mit Geburt und Tod bestraft. Das ist das Gesetz der Natur. Der Herr erklärt in der Bhagavad-gītā (7.14):

> daivī hy eṣā guṇamayī mama māyā duratyayā mām eva ye prapadyante māyām etām taranti te

"Diese Meine göttliche Energie, die aus den drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur besteht, ist sehr schwer zu überwinden. Diejenigen aber, die sich Mir ergeben haben, können sie sehr leicht hinter sich lassen."

An anderer Stelle in der Bhagavad-gītā (15.7) sagt der Herr:

mamaivāmso jīva-loke jīva-bhūtah sanātanah manah sasthānīndriyāṇi prakṛti-sthāni karṣati

"Die Lebewesen in dieser bedingten Welt sind Meine ewigen fragmentarischen Teile. Weil sie ein bedingtes Leben führen, kämpfen sie sehr hart mit den sechs Sinnen, zu denen auch der Geist zählt."

Der Kampf ums Dasein, den die Lebewesen in der materiellen Welt führen, ist

auf ihr rebellisches Wesen zurückzuführen. Solange sich ein Lebewesen Kṛṣṇa nicht hingibt, muß es sein Leben des Kampfes fortsetzen.

Die Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein ist keine Modeerscheinung. Sie ist eine autorisierte Bewegung, die das Ziel verfolgt, das Wohl aller bedingten Seelen zu fördern, indem sie jeden auf die Ebene des Kṛṣṇa-Bewußtseins erhebt. Wenn man nicht zu dieser Ebene gelangt, muß man weiter im materiellen Dasein bleiben, manchmal auf den höheren und manchmal auf den niederen Planeten. Wie im Caitanya-caritāmṛta (M. 20.118) bestätigt wird: kabhu svarge uṭhāya, kabhu narake dubāya. Die bedingte Seele versinkt manchmal in Unwissenheit, und manchmal erfährt sie etwas Erleichterung, weil sie teilweise von ihr befreit wird. Das ist das Leben der bedingten Seele.

Prajāpati Dakşa versucht, die bedingten Seelen zu begünstigen, indem er sie zeugt, um ihnen ein Leben mit einer Möglichkeit zur Befreiung zu bieten. Befreiung bedeutet, sich Kṛṣṇa hinzugeben. Wenn man Kinder mit der Absicht zeugt, sie zur Hingabe an Kṛṣṇa zu erziehen, ist es sehr gut, Vater zu sein. Ebenso ist die Stellung des spirituellen Meisters erfolgreich, wenn er die bedingten Seelen erzieht, Kṛṣṇa-bewußt zu werden. Wenn jemand den bedingten Seelen eine Möglichkeit gibt, Kṛṣṇa-bewußt zu werden, werden alle seine Handlungen von der Höchsten Persönlichkeit Gottes gutgeheißen, da Sie äußerst erfreut ist, wie hier erklärt wird (prīto 'ham). Alle Mitglieder der Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein sollten, indem sie dem Beispiel der vorangegangenen ācāryas folgen, versuchen, die bedingten Seelen zu segnen, indem sie sie dazu bewegen, Kṛṣṇa-bewußt zu werden, und ihnen alle Möglichkeiten dazu bieten. Solche Tätigkeiten stellen wahre Wohlfahrtsarbeit dar. Aufgrund solcher Tätigkeiten wird ein Prediger bzw. jeder, der sich bemüht, Kṛṣṇa-Bewußtsein zu verbreiten, von der Höchsten Persönlichkeit Gottes anerkannt. Wie der Herr Selbst in der Bhagavad-gītā (18.68-69) bestätigt:

ya idam paramam guhyam mad-bhakteşv abhidhāsyati bhaktim mayi parām kṛtvā mām evaiṣyaty asamśayaḥ

na ca tasmān manuşyeşu kaścin me priya-kṛttamaḥ bhavitā na ca me tasmād anyaḥ priyataro bhuvi

"Für jemand, der das höchste Geheimnis den Gottgeweihten erklärt, ist hingebungsvoller Dienst garantiert, und am Ende wird er zu Mir zurückkehren. Es gibt keinen Diener in dieser Welt, der Mir lieber wäre als er, auch wird Mir niemals einer lieber sein."

### **VERS 45**

ब्रह्मा भवो भवन्तश्च मनवो विवुधेश्वराः । विभूतयो मम होता भृतानां भृतिहेतवः ॥४५॥ brahmā bhavo bhavantas ca manavo vibudhesvarāḥ vibhūtayo mama hy etā bhūtānām bhūti-hetavah

brahmā—Brahmā; bhavaḥ—Śiva; bhavantaḥ—all ihr prajāpatis; ca—und; manavaḥ—die Manus; vibudha-īśvarāḥ—alle verschiedenen Halbgötter (wie die Sonne, der Mond, Venus, Mars und Jupiter, die für die verschiedenen Tätigkeiten zum Wohl der Welt zuständig sind); vibhūtayaḥ—Erweiterungen von Energie; mama—Meine; hi—in der Tat; etāḥ—all diese; bhūtānām—der Lebewesen; bhūti—der Wohlfahrt; hetavah—verursacht.

### ÜBERSETZUNG

Brahmā, Śiva, die Manus, alle anderen Halbgötter auf den höheren Planetensystemen und ihr prajāpatis, die ihr die Bevölkerung vermehrt, arbeitet zum Segen aller Lebewesen. Daher seid ihr, die ihr Erweiterungen Meiner marginalen Energie seid, Inkarnationen Meiner verschiedenen Eigenschaften.

### **ERLÄUTERUNG**

Es gibt verschiedene Arten von Inkarnationen oder Erweiterungen der Höchsten Persönlichkeit Gottes. Die Erweiterungen Seines persönlichen Selbst oder viṣṇu-tattva werden svāmśa-Erweiterungen genannt, wohingegen die Lebewesen, die nicht viṣṇu-tattva, sondern jīva-tattva sind, vibhinnāmśa oder abgesonderte Erweiterungen genannt werden. Obgleich sich Prajāpati Dakṣa nicht auf der gleichen Ebene wie Brahmā und Śiva befindet, wird er mit ihnen verglichen, weil er sich im Dienst des Herrn beschäftigt. Im Dienste der Höchsten Persönlichkeit Gottes ist es nicht so, daß Brahmā als sehr großartig angesehen wird, während ein gewöhnlicher Mensch, der versucht, den Ruhm des Herrn zu predigen, als sehr niedrigstehend betrachtet wird. Es gibt keine solchen Unterscheidungen. Gleichgültig, ob man materiell hoch oder niedrig gestellt ist — jeder, der sich dem Dienst des Herrn widmet, ist Ihm spirituell sehr lieb. In diesem Zusammenhang führt Śrīla Madhvācārya folgendes Zitat aus dem Tantra-nirnaya an:

višeṣa-vyakti-pātratvād brahmādyās tu vibhūtayaḥ tad-antaryāmiṇaś caiva matsyādyā vibhavāḥ smṛtāḥ

Von Brahmā abwärts sind alle Lebewesen, die sich im Dienst des Herrn beschäftigen, außergewöhnlich und werden *vibhūti* genannt. Wie der Herr in der *Bhagavad-gītā* (10.41) sagt:

yad yad vibhūtimat sattvam śrīmad ūrjitam eva vā tat tad evāvagaccha tvam mama tejo-'mśa-sambhavam "Wisse, daß alle schönen, herrlichen und mächtigen Schöpfungen nur einem Funken Meiner Kraft entspringen."

Ein Lebewesen, das besonders ermächtigt ist, stellvertretend für den Herrn zu handeln, wird vibhūti genannt, während die viṣṇu-tattva-Inkarnationen des Herrn wie zum Beispiel der Matsya-avatāra (keśava dhṛta-mīna-śarīra jaya jagad-īśa hare) vibhava genannt werden.

#### **VERS 46**

# तपो मे हृदयं त्रह्मंस्तनुर्विद्या क्रियाकृतिः । अङ्गानि कृतवो जाता धर्मआत्मासवः सुराः ॥४६॥

tapo me hṛdayam brahmams tanur vidyā kriyākṛtiḥ aṅgāni kratavo jātā dharma ātmāsavah surāh

tapah—Entsagungen wie die Beherrschung des Geistes, mystischer yoga und Meditation; me—Mein; hrdayam—Herz; brahman— o brāhmana; tanuh—der Körper; vidyā—das Wissen, das man aus vedischen Schriften erhält; kriyā—spirituelle Tätigkeiten; ākrtih—Gestalt; angāni—die Gliedmaßen des Körpers; kratavah—die Ritualzeremonien und Opfer, die in der vedischen Literatur erwähnt werden; jātāh—vervollständigt; dharmah—die religiösen Prinzipien zur Ausführung der ritualistischen Zeremonien; ātmā—Meine Seelen; asavah—Lebenslüfte; surāh—die Halbgötter, die in verschiedenen Bereichen der materiellen Welt Meine Anweisungen ausführen.

### ÜBERSETZUNG

Mein lieber brāhmaṇa, Entsagung in Form von Meditation ist Mein Herz, vedisches Wissen in Form von Hymnen und mantras bildet Meinen Körper, und spirituelle Tätigkeiten und ekstatische Gefühle sind Meine wahre Gestalt. Die Ritualzermonien und Opfer sind, wenn sie richtig durchgeführt werden, die verschiedenen Gliedmaßen Meines Körpers; das unsichtbare Glück, das die Folge frommer oder spiritueller Handlungen ist, stellt Meinen Geist dar, und die Halbgötter, die in verschiedenen Bereichen Meine Anweisungen ausführen, sind Mein Leben und Meine Seele.

### **ERLÄUTERUNG**

Einige Atheisten behaupten, daß sie nicht an Gott glauben, da Gott ihren Augen nicht sichtbar sei. Für sie legt der Höchste Herr eine Methode dar, mit deren Hilfe sie Gott in Seiner unpersönlichen Form sehen können. Intelligente Menschen können Gott in Seiner persönlichen Gestalt sehen, wie in den śāstras erklärt wird, aber wenn man sehr begierig ist, die Höchste Persönlichkeit Gottes sofort von Angesicht zu Angesicht zu sehen, kann man den Herrn mittels dieser Beschreibung sehen, die die verschiedenen inneren und äußeren Teile Seines Körpers darstellt.

Das erste Prinzip des spirituellen Lebens besteht darin, tapasya (die Ablehnung materieller Tätigkeiten) auf sich zu nehmen. Dann folgen spirituelle Tätigkeiten wie der Vollzug ritueller Opfer, das Studium des vedischen Wissens, Meditation über die Höchste Persönlichkeit Gottes und das Chanten des Hare-Kṛṣṇa-mahā-mantra. Man sollte auch den Halbgöttern Ehre erweisen und verstehen, welche Stellung sie einnehmen, wie sie handeln und wie sie die Angelegenheiten der verschiedenen Bereiche der materiellen Welt verwalten. Auf diese Weise kann man sehen, wie Gott existiert und wie alles aufgrund der Anwesenheit des Höchsten Herrn vollkommen geregelt ist. Wie der Herr in der Bhagavad-gītā (9.10) sagt:

mayādhyakṣeṇa prakṛtiḥ sūyate sa-carācaram hetunānena kaunteya jagad viparivartate

"Die materielle Natur wirkt unter Meiner Führung, o Sohn Kuntīs, und bringt alle sich bewegenden und sich nicht bewegenden Wesen hervor. Nach ihrem Gesetz wird die kosmische Manifestation immer wieder erschaffen und immer wieder vernichtet."

Wenn man nicht in der Lage ist, den Höchsten Herrn zu sehen, obgleich Er in Seinen vielfältigen Inkarnationen als Krsna gegenwärtig ist, kann man nach Anleitung der *Veden* den unpersönlichen Aspekt des Höchsten Herrn sehen, indem man die Tätigkeiten der materiellen Natur sieht.

Alles, was nach Anleitung der vedischen Lehren getan wird, ist als *dharma* zu bezeichnen, wie von den Sendboten Yamarājas erklärt wird (SB. 6.1.40):

veda-praṇihito dharmo hy adharmas tad-viparyayaḥ vedo nārāyaṇaḥ sākṣāt svayambhūr iti śuśruma

"Das, was in den *Veden* vorgeschrieben wird, bildet *dharma* oder die religiösen Prinzipien, und das Gegenteil davon ist Irreligion. Die *Veden* sind direkt die Höchste Persönlichkeit Gottes, Nārāyaṇa, und sind selbstgeboren. Dies haben wir von Yamarāja vernommen."

In diesem Zusammenhang kommentiert Śrīla Madhvācārya:

tapo 'bhimānī rudras tu viṣṇor hṛdayām āśritaḥ vidyā rūpā tathaivomā viṣṇos tanum upāśritā

śṛṅgārādy-ākṛti-gataḥ kriyātmā pāka-śāsanaḥ aṅgeṣu kratavaḥ sarve madhya-dehe ca dharma-rāṭ prāņo vāyuś citta-gato brahmādyāḥ sveṣu devatāḥ

Die verschiedenen Halbgötter handeln alle unter dem Schutz der Höchsten Persönlichkeit Gottes, und gemäß ihren verschiedenen Tätigkeiten haben die Halbgötter verschiedene Namen.

### **VERS 47**

# अहमेवासमेवाग्रे नान्यत् किश्चान्तरं बहिः। संज्ञानमात्रमन्यक्तं प्रसुप्तमिव विश्वतः॥४७॥

aham evāsam evāgre nānyat kiñcāntaram bahiḥ samjñāna-mātram avyaktam prasuptam iva viśvataḥ

aham—Ich, die Höchste Persönlichkeit Gottes; eva—nur; āsam—war; eva—gewiß; agre—am Anfang, vor der Schöpfung; na—nicht; anyat—anderes; kiñca—irgend etwas; antaram—außer Mir; bahiḥ—äußerlich (da die kosmische Manifestation sich außerhalb der spirituellen Welt befindet, existierte die spirituelle Welt, als es keine materielle Welt gab); samjñāna-mātram—nur das Bewußtsein der Lebewesen; avyaktam—unmanifestiert; prasuptam—schlafend; iva—wie; viśvataḥ—überall.

### ÜBERSETZUNG

Vor der Schöpfung der kosmischen Manifestation existierte Ich allein mit Meinen besonderen spirituellen Kräften. Bewußtsein war zu der Zeit unmanifestiert, so wie das Bewußtsein eines Menschen während des Schlafes unmanifestiert ist.

### **ERLÄUTERUNG**

Das Wort aham weist auf eine Person hin. Wie in den Veden erklärt wird: nityo nityānām cetanaś cetanānām. Der Herr ist der höchste Ewige unter unzähligen Ewigen und das höchste Lebewesen unter unzähligen Lebewesen. Der Herr ist eine Person, die auch unpersönliche Aspekte hat. Wie im Śrīmad-Bhāgavatam (1.2.11) erklärt wird:

vadanti tat tattva-vidas tattvam yaj jñānam advayam brahmeti paramātmeti bhagavān iti śabdyate

"Gelehrte Transzendentalisten, die die Absolute Wahrheit kennen, nennen diese nichtduale Substanz Brahman, Paramātmā oder Bhagavān."

Die Aspekte des Paramātmā und des unpersönlichen Brahman entstanden nach der Schöpfung; vor der Schöpfung existierte nur die Höchste Persönlichkeit Gottes. Wie in der Bhagavad-gītā (18.55) mit Nachdruck erklärt wird, kann der Herr nur durch bhakti-yoga verstanden werden. Die endgültige Ursache, die höchste Ursache der Schöpfung, ist die Höchste Persönlichkeit Gottes, die nur durch bhakti-yoga zu verstehen ist. Er kann nicht durch spekulative philosophische Forschung oder durch Meditation verstanden werden, denn alle derartigen Vorgänge sind erst nach der materiellen Schöpfung entstanden. Die unpersönliche und die lokalisierte Auffassung vom Höchsten Herrn sind mehr oder weniger materiell verunreinigt. Der wahre spirituelle Vorgang ist daher bhakti-yoga. Der Herr erklärt: bhaktyā mām abhijānāti. "Nur durch hingebungsvollen Dienst kann Ich verstanden werden." Vor der Schöpfung existierte der Herr als eine Person, wie hier durch das Wort aham angedeutet wird. Als Prajāpati Dakşa Ihn als eine Persönlichkeit sah, die wunderschön gekleidet und mit Schmuck versehen war, erfuhr er tatsächlich die Bedeutung des Wortes aham durch hingebungsvollen Dienst.

Jede Person ist ewig. Weil der Herr sagt, daß Er vor der Schöpfung (agre) als eine Person existierte und auch nach der Vernichtung existieren wird, ist der Herr ewiglich eine Person. Śrīla Viśvanātha Cakravartī Ṭhākura zitiert daher die folgenden Verse aus dem Śrīmad-Bhāgavatam (10.9.13-14):

na cāntar na bahir yasya na pūrvaṁ nāpi cāparam pūrvāparaṁ bahiś cāntar jagato yo jagac ca yaḥ

tam matvātmajam avyaktam martya-lingam adhokşajam gopikolūkhale dāmnā babandha prākrtam yathā

Die Persönlichkeit Gottes erschien in Vrndavana als der Sohn Mutter Yasodas, die den Herrn mit einem Strick band, so wie eine Mutter ihr Kind bindet. Bei der Gestalt der Höchsten Persönlichkeit Gottes (sac-cid-ānanda-vigraha) gibt es im Grunde keine Trennung von innerlich und äußerlich, und doch halten Ihn die Unintelligenten für einen gewöhnlichen Menschen, wenn Er in Seiner eigenen Gestalt erscheint. Avajānanti mām mūdhā mānusīm tanum āśritam: Obgleich Er in Seinem eigenen Körper erscheint, der sich niemals wandelt, denken die mūdhas, die Unintelligenten, das unpersönliche Brahman habe einen materiellen Körper angenommen, um in der Gestalt einer Person zu erscheinen. Gewöhnliche Lebewesen nehmen materielle Körper an, die Höchste Persönlichkeit Gottes hingegen nicht. Da die Höchste Persönlichkeit Gottes das höchste Bewußtsein ist, wird hier erklärt, daß samjñānamätram, das ursprüngliche Bewußtsein oder Krsna-Bewußtsein, vor der Schöpfung unmanifestiert war, obgleich das Bewußtsein der Höchsten Persönlichkeit Gottes der Ursprung alles Existierenden ist. Der Herr sagt in der Bhagavad-gītā (2.12): "Niemals gab es eine Zeit, da Ich nicht existierte noch du, noch all diese Könige, noch wird in Zukunft einer von uns aufhören zu sein." Daher ist die Person des

Herrn die Absolute Wahrheit — in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft.

In diesem Zusammenhang zitiert Madhvācārya zwei Verse aus dem *Matsya Purāṇa*:

nānā-varņo haris tv eko bahu-śīrṣa-bhujo rūpāt āsīl laye tad-anyat tu sūkṣma-rūpaṁ śriyaṁ vinā

asuptaḥ supta iva ca
mīlitākṣo 'bhavad dhariḥ
anyatrānādarād viṣṇau
śrīś ca līneva kathyate
sūkṣmatvena harau sthānāl
līnam anyad apīsyate

Nach der Vernichtung aller Dinge bleibt der Höchste Herr wegen Seiner sac-cidananda-vigraha in Seiner ursprünglichen Form bestehen, doch da die anderen Lebewesen materielle Körper haben, geht die Materie wieder in die Materie ein, und die feinstoffliche Form der spirituellen Seele bleibt im Körper des Herrn. Der Herr schläft nicht, doch die gewöhnlichen Lebewesen schlafen bis zur nächsten Schöpfung. Ein unintelligenter Mensch denkt, die Pracht des Höchsten Herrn sei nach der Schöpfung nicht existent, doch das entspricht nicht den Tatsachen. Die Pracht der Höchsten Persönlichkeit Gottes bleibt in der spirituellen Welt, wie sie ist, bestehen: nur in der materiellen Welt wird alles aufgelöst. Brahma-līna, das Eingehen in das Höchste Brahman, ist nicht wirklich lina oder Vernichtung, denn die feinstoffliche Form, die in der Brahman-Ausstrahlung bleibt, wird nach der materiellen Schöpfung in die materielle Welt zurückkehren und wieder eine materielle Form annehmen. Dies wird als bhūtvā bhūtvā pralīyate beschrieben. Wenn der materielle Körper vernichtet wird, verbleibt die spirituelle Seele in einer feinstofflichen Form, bis sie später erneut einen materiellen Körper annimmt. Dies trifft auf die bedingten Seelen zu, doch die Höchste Persönlichkeit Gottes bleibt ewig in Seinem ursprünglichen Bewußtsein und spirituellen Körper.

#### VERS 48

मय्यनन्तगुणेऽनन्ते गुणतो गुणविग्रहः । यदासीत् तत एवाद्यः खयम्भूः समभूदजः॥४८॥

> mayy ananta-guṇe 'nante guṇato guṇa-vigrahaḥ yadāsīt tata evādyaḥ svayambhūḥ samabhūd ajaḥ

mayi—in Mir; ananta-gune—unbegrenzte Kraft besitzend; anante—unbegrenzt; gunatah—von Meiner Kraft, die als māyā bekannt ist; guna-vigrahah—das Universum, das ein Ergebnis der Erscheinungsweisen der Natur ist; yadā—als; āsīt—es ins Dasein trat; tatah—in ihm; eva—tatsächlich; ādyah—das erste Lebewesen; svayam-bhūh—Brahmā; samabhūt—wurde geboren; ajah—obwohl nicht von einer materiellen Mutter

#### ÜBERSETZUNG

Ich bin das Reservoir grenzenloser Kraft, und deshalb bin Ich als grenzenlos oder alldurchdringend bekannt. Aus Meiner materiellen Energie erschien die kosmische Manifestation in Mir, und in dieser universalen Manifestation erschien das oberste Wesen, Brahmä, der dein Ursprung ist und nicht von einer materiellen Mutter zur Welt gebracht wurde.

### **FRIÄUTFRUNG**

Dies ist eine Schilderung der Schöpfungsgeschichte des Universums. Die erste Ursache ist der Herr Selbst, die Höchste Person. Von Ihm wird Brahmā erschaffen, und Brahmā übernimmt die Verwaltung der Angelegenheiten des Universums. Die universalen Angelegenheiten der materiellen Schöpfung sind von der materiellen Energie der Höchsten Persönlichkeit Gottes abhängig, die deshalb die Ursache der materiellen Schöpfung ist. Die gesamte kosmische Manifestation wird hier als guṇavigrahah beschrieben, die Form der Eigenschaften des Herrn. Aus der kosmischen universalen Form ging als erste Schöpfung Brahmā hervor, der der Ursprung aller Lebewesen ist. In diesem Zusammenhang beschreibt Śrīla Madhvācārya die unbegrenzten Wesensmerkmale des Herrn:

praty-ekaśo guṇānām tu niḥsīmatvam udīryate tadānantyam tu guṇatas te cānantā hi saṅkhyayā ato 'nanta-guṇo viṣṇur guṇato 'nanta eva ca

Parāsya śaktir vividhaiva śrūyate: Der Herr besitzt zahllose Kräfte, die alle grenzenlos sind. Deshalb sind der Herr Selbst und alle Seine Eigenschaften, Gestalten, Spiele wie auch Sein Zubehör ebenfalls unbegrenzt. Weil Śrī Viṣṇu unbegrenzte Wesensmerkmale hat, ist Er als Ananta bekannt.

VFRS 49-50

स वै यदा महादेवो मम वीर्योपचंहितः। मेने खिलमिवात्मानमुद्यतः खर्गकर्मणि।।४९॥

# अय मेऽभिहितो देवस्तपोऽतप्यत दारुणम् । नव विश्वसृजो युष्मान् येनादावसृजद् विश्वः ॥५०॥

sa vai yadā mahādevo mama vīryopabṛṁhitaḥ mene khilam ivātmānam udyatah svarga-karmani

atha me 'bhihito devas tapo 'tapyata dāruṇam nava viśva-srjo yuṣmān yenādāv asrjad vibhuh

saḥ—dieser Brahmā; vai—tatsächlich; yadā—als; mahā-devaḥ—das Oberhaupt aller Halbgötter; mama—Mein; vīrya-upabṛmhitaḥ—gesteigert durch die Kraft; mene +Gedanke; khilam—unfähig; iva—als ob; ātmānam—selbst; udyataḥ—versuchend; svarga-karmani—bei der Schöpfung der universalen Angelegenheit; atha—zu jener Zeit; me—von Mir; abhihitaḥ—geraten; devah—dieser Brahmā; tapaḥ—Entsagung; atapyata—vollzog; dāruṇam—äußerst schwierig; nava—neun; viśva-sṛjaḥ—bedeutende Persönlichkeiten zur Schöpfung des Universums; yuṣmān—ihr alle; yena—von dem; ādau—am Anfang; asrjat—erschaffen; vibhuh—der große.

### ÜBERSETZUNG

Als oberster Herr des Universums versuchte Brahmā [Svayambhū], inspiriert durch Meine Energie, zu schöpfen, obgleich er sich für unfähig hielt. Deshalb beriet Ich ihn, und in Übereinstimmung mit Meinen Anweisungen unterzog er sich äußerst schwierigen Entsagungen. Wegen dieser Entsagungen gelang es dem großen Brahmā, neun große Persönlichkeiten, einschließlich deinerselbst, zu erschaffen, die ihm bei den Arbeiten der Schöpfung helfen sollten.

### **ERLÄUTERUNG**

Nichts ist ohne *tapasya* möglich. Brahmā jedoch wurde wegen seiner Entsagungen dazu ermächtigt, das gesamte Universum zu erschaffen. Je mehr wir uns Entsagungen auferlegen, desto mächtiger werden wir durch die Gnade des Herrn. Aus diesem Grunde riet Rsabhadeva seinen Söhnen: *tapo divyam putrakā yena sattvam suddhyed.* "Man sollte sich der Buße und der Entsagung widmen, um die göttliche Stellung des hingebungsvollen Dienstes zu erreichen. Durch solches Handeln wird das Herz geläutert." (SB. 5.5.1) In unserem materiellen Dasein sind wir unrein, und deshalb können wir nichts Wunderbares tun, doch wenn wir unser Dasein durch *tapasya* reinigen, können wir durch die Gnade des Herrn wunderbare Dinge vollbringen. Deshalb ist *tapasya*, wie in diesem Vers hervorgehoben wird, äußerst wichtig.

#### VERS 51

# एषा पश्चजनस्थाङ्ग दुहिता वै प्रजापतेः। असिक्री नाम पत्नीत्वे प्रजेश प्रतिगृद्यताम्।।५१।।

eṣā pañcajanasyāṅga duhitā vai prajāpateḥ asiknī nāma patnītve prajeśa pratigrhyatām

eṣā—dies; pañcajanasya—von Pañcajana; aṅga— o mein lieber Sohn; duhitā—die Tochter; vai—tatsächlich; prajāpateḥ—ein anderer prajāpati; asiknī nāma—mit dem Namen Asiknī; patnītve—als deine Ehefrau; praješa— o prajāpati; pratigṛhyatām—möge sie akzeptiert sein.

# ÜBERSETZUNG

O mein lieber Sohn Dakşa, Prajāpati Pañcajana hat eine Tochter mit Namen Asiknī, die ich dir übergebe, so daß du sie zur Frau nehmen kannst.

#### VERS 52

# मिथुनव्यवायधर्मस्त्वं प्रजासर्गमिमं पुनः। मिथुनव्यवायधर्मिण्यां भृतिशो भावयिष्यसि।।५२।।

mithuna-vyavāya-dharmas tvam prajā-sargam imam punah mithuna-vyavāya-dharmiņyām bhūriśo bhāvayisyasi

mithuna—von Mann und Frau; vyavāya—sexuelle Tätigkeiten; dharmah—wer durch religiöse Ausübung akzeptiert; tvam—dich; prajā-sargam—Schöpfung von Lebewesen; imam—dies; punah—wieder; mithuna—von Mann und Frau vereinigt; vyavāya-dharminyām—in ihr entsprechend der religiösen Ausführung des Geschlechtsverkehrs; bhūrišah—vielfältig; bhāvayiṣyasi—du wirst veranlassen.

# ÜBERSETZUNG

Vereinigt euch nun in geschlechtlicher Betätigung als Mann und Frau, und auf diese Weise wirst du durch Geschlechtsverkehr in der Lage sein, Hunderte von Kindern im Schoße dieses Mädchens zu zeugen, um die Bevölkerung zu vermehren.

### **ERLÄUTERUNG**

Der Herr sagt in der Bhagavad-gītā (7.11): dharmāviruddho bhūteṣu kāmo 'smi. "Ich bin die Sexualität, die nicht im Widerspruch zu religiösen Prinzipien steht." Geschlechtsverkehr, der von der Höchsten Persönlichkeit Gottes angeordnet wird, ist dharma, ein religiöses Prinzip, aber er ist nicht für den Genuß der Sinne bestimmt. Mittels des Geschlechtsverkehrs dem Sinnengenuß zu frönen ist nach den vedischen Prinzipien nicht erlaubt. Man darf dem natürlichen Trieb zum Geschlechtsverkehr nur folgen, um Kinder zu zeugen. Deshalb sagte der Herr in diesem Vers zu Dakṣa: "Dieses Mädchen wird dir nur gegeben, damit du durch den Geschlechtsverkehr Kinder mit ihr zeugst, doch nicht zu irgendeinem anderen Zweck. Sie ist sehr fruchtbar, und deshalb wirst du in der Lage sein, so viele Kinder von ihr zu erhalten, wie du zeugen kannst."

Śrīla Viśvanātha Cakravartī Thākura bemerkt in diesem Zusammenhang, daß Dakṣa die Möglichkeit zu unbegrenztem Geschlechtsverkehr gegeben wurde. Dakṣa war in seinem vorherigen Leben ebenfalls als Dakṣa bekannt gewesen, doch da er während seiner Opferdarbringungen Śiva beleidigte, wurde sein Kopf gegen den einer Ziege ausgetauscht. Daraufhin gab Dakṣa aufgrund seines schmachvollen Zustandes sein Leben auf, doch weil er die gleichen unbegrenzten sexuellen Verlangen aufrechterhielt, unterzog er sich Entsagungen, durch die er den Höchsten Herrn erfreute, der ihm daraufhin grenzenlose Kraft zum Geschlechtsverkehr gewährte.

Obgleich man eine solche Gelegenheit zum Geschlechtsverkehr durch die Gnade der Höchsten Persönlichkeit Gottes erhält, ist zu bemerken, daß Gottgeweihten, die frei von materiellen Wünschen sind (anväbhiläsitä-śūnvam), eine solche Gelegenheit nicht gegeben wird. In diesem Zusammenhang sollte man auch verstehen, daß die amerikanischen Jungen und Mädchen in der Bewegung für Krsna-Bewußtsein, wenn sie im Krsna-Bewußtsein Fortschritt machen wollen, um den höchsten Segen des liebevollen Dienstes für den Herrn zu erlangen, davon absehen sollten, diese Gelegenheit zum Geschlechtsverkehr auszuschöpfen. Deshalb raten wir, daß man sich zumindest des unzulässigen Geschlechtsverkehrs enthalten sollte. Selbst wenn sich Gelegenheit zum Geschlechtsverkehr bietet, sollte man sich freiwillig an die Einschränkung halten, sich nur zur Zeugung von Nachkommenschaft sexuell zu betätigen und nicht zu irgendeinem anderen Zweck. Auch Kardama Muni wurde Gelegenheit zum Geschlechtsverkehr geboten, doch er hatte nur ein geringes Verlangen danach. Aus diesem Grund wurde Kardama Muni völlig entsagt, nachdem er mit Devahūti Kinder gezeugt hatte. Die Erklärung lautet, daß man sich freiwillig der sexuellen Betätigung enthalten sollte, wenn man nach Hause, zu Gott, zurückkehren will. Sexualität sollte nur soweit wie notwendig akzeptiert werden, jedoch nicht in unbegrenztem Maße.

Man sollte nicht annehmen, daß Dakşa die Gunst des Herrn erwarb, weil er die Gelegenheit zu unbegrenztem Geschlechtsverkehr bekam. In späteren Versen wird deutlich, daß Dakşa abermals ein Vergehen beging, und zwar gegen die Lotosfüße Nāradas. Obgleich Geschlechtsverkehr die höchste Form des Genusses in der materiellen Welt ist und obgleich man durch die Gnade Gottes die Gelegenheit zur sexuellen Betätigung erhalten mag, ist damit ein Risiko verbunden, Vergehen zu begehen. Dakşa war für solche Vergehen anfällig, und deshalb wurde er genaugenom-

men vom Höchsten Herrn nicht wirklich begünstigt. Man sollte nicht die Gunst des Herrn erstreben, um unbegrenzte Kraft für sexuelle Betätigung zu erhalten.

#### VERS 53

# त्वत्तोऽधस्तात् प्रजाः सर्वा मिथुनीभूय मायया। मदीयया भविष्यन्ति हरिष्यन्ति च मे बलिम् ॥५३॥

tvatto 'dhastāt prajāḥ sarvā mithunī-bhūya māyayā madīyayā bhavişyanti harişyanti ca me balim

tvattaḥ—du; adhastāt—danach; prajāḥ—die Lebewesen; sarvāḥ—alle; mithunī-bhūya—Geschlechtsverkehr vollziehend; māyayā—wegen des Einflusses oder der Möglichkeiten, die von der illusionierenden Energie geboten werden; madīyayā—Meine; bhaviṣyanti—sie werden; hariṣyanti—sie werden darbringen; ca—auch; me—Mir; balim—Geschenke.

### ÜBERSETZUNG

Nachdem du viele Hunderte und Tausende von Kindern in die Welt gesetzt haben wirst, werden auch diese durch Meine illusionierende Energie bezaubert werden und sich wie du im Geschlechtsverkehr betätigen. Doch wegen Meiner Barmherzigkeit gegenüber dir und ihnen werden auch sie in der Lage sein, Mir mit Hingabe Geschenke darzubringen.

# **VERS 54** श्रीशक उवाच

# इत्युक्त्वा मिषतस्तस्य भगवान् विश्वभावनः । स्वप्नोपलञ्घार्थे इव तत्रैवान्तर्दधे हरिः ॥५४॥

śrī-śuka uvāca ity uktvā mişatas tasya bhagavān viśva-bhāvanaḥ svapnopalabdhārtha iva tatraivāntardadhe harih

śrī-śukaḥ uvāca—Śukadeva Gosvāmī fuhr fort zu sprechen; iti—somit; uktvā—sagend; miṣataḥ tasya—während er (Daksa) persönlich anblickte; bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; viśva-bhāvanaḥ—der die universalen Angelegenheiten erschafft; svapna-upalabdha-arthaḥ—etwas, was man im Traum wahrnimmt; iva—wie; tatra—dort; eva—gewiß; antardadhe—verschwand; hariḥ—der Herr, die Höchste Persönlichkeit Gottes.

### ÜBERSETZUNG

Sukadeva Gosvāmī fuhr fort: Nachdem der Schöpfer des gesamten Universums, die Höchste Persönlichkeit Gottes, Hari, in der Anwesenheit von Prajāpati Dakṣa diese Worte gesprochen hatte, verschwand Er sofort, gleich einem Objekt, das man im Traum wahrnimmt.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 4. Kapitel im Sechsten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Die Hamsa-guhya-Gebete Prajāpati Daksas an den Herrn".

# Nārada Muni wird von Prajāpati Dakṣa verflucht

Dieses Kapitel berichtet, wie alle Söhne Dakşas aus der Gewalt der materiellen Energie befreit wurden, indem sie dem Rat Nāradas folgten, der deshalb von Dakşa verflucht wurde.

Unter dem Einfluß der äußeren Energie Śrī Viṣṇus zeugte Prajāpati Dakṣa mit seiner Frau Pāñcajanī zehntausend Söhne. Diese Söhne, die sich alle in Charakter und Denkweise glichen, waren als die Haryaśvas bekannt. Als ihr Vater ihnen auftrug, mehr und mehr Bevölkerung zu erschaffen, begaben sich die Haryaśvas nach Westen, an den Ort, wo der Fluß Sindhu (der heutige Indus) in das arabische Meer mündet. In jenen Tagen befand sich an diesem Ort ein heiliger See, Nārāyaṇa-saras genannt, an dem viele Heilige lebten. Die Haryaśvas begannen, Entsagung, Buße und Meditation zu üben, denn dies sind die Dinge, denen man sich im fortgeschrittenen Lebensstand der Entsagung widmet. Als jedoch Śrīla Nārada Muni sah, daß diese Jungen nur zum Zwecke der materiellen Schöpfung solch lobenswerte Entsagungen auf sich nahmen, hielt er es für besser, sie von dieser Neigung zu befreien. Nārada Muni legte den Jungen ihr endgültiges Lebensziel dar und riet ihnen, nicht gewöhnliche karmīs zu werden, um Kinder zu zeugen. Dadurch wurden alle Söhne Dakṣas erleuchtet und verließen den Ort, um nie wieder zurückzukehren.

Prajāpati Dakṣa, der über den Verlust seiner Söhne sehr bekümmert war, zeugte mit seiner Frau Pāṇcajanī weitere eintausend Söhne und trug ihnen auf, seine Nachkommenschaft zu vermehren. Diese Söhne, die als die Savalāśvas bekannt waren, widmeten sich ebenfalls der Verehrung Śrī Viṣṇus, um Kinder zu zeugen, doch Nārada Muni überzeugte sie davon, daß es besser für sie sei, Mönche zu werden und keine Kinder zu zeugen. Als Prajāpati Dakṣas Bemühungen, die Bevölkerung zu vermehren, auf diese Weise zweimal vereitelt worden waren, wurde er äußerst zornig auf Nārada Muni und verfluchte ihn, indem er sagte, daß es ihm künftig nie möglich sein werde, an einem Ort zu bleiben. Da einer von Nārada Munis vollkommenen Vorzügen unerschütterliche Duldsamkeit war, nahm er Dakṣas Fluch an.

### VERS 1

श्रीशुक उवाच

तस्यां स पाञ्चजन्यां वै विष्णुमायोपचृंहितः । हर्यश्वसंज्ञानयुतं पुत्रानजनयद् विभुः ॥ १॥

> śrī-śuka uvāca tasyām sa pāñcajanyām vai viṣṇu-māyopabṛmhitah

### haryaśva-samjñān ayutam putrān ajanayad vibhuḥ

śrī-śukaḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; tasyām—in ihr; saḥ—Prajāpati Dakṣa; pāñcajanyām—seine Ehefrau mit Namen Pāñcajanī; vai—tatsächlich; viṣṇu-māyā-upabṛmhitaḥ—durch die illusionierende Energie Śrī Viṣṇus befāhigt; har-yaśva-samjñān—genannt die Haryaśvas; ayutam—zehntausend; putrān—Söhne; ajanayat—zeugte; vibhuḥ—machtvoll.

### ÜBERSETZUNG

Śrīla Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: Unter dem Einfluß der illusionierenden Energie Śrī Viṣṇus zeugte Prajāpati Dakṣa im Schoße Pāñcajanīs [Asiknī] zehntausend Söhne. Mein lieber König, diese Söhne wurden die Haryaśvas genannt.

#### VERS 2

# बपृथम्धर्मज्ञीतास्ते सर्वे दाक्षायणा नृप । पित्रा प्रोक्ताः प्रजासर्गे प्रतीचीं प्रययुर्दिज्ञम् ॥ २ ॥

apṛthag-dharma-śīlās te sarve dākṣāyaṇā nṛpa pitrā proktāḥ prajā-sarge pratīcīṁ prayayur diśam

apṛthak—ähnlich an; dharma-sīlāḥ—gutem Charakter und Benehmen; te—sie; sarve—alle; dākṣāyaṇāḥ—die Söhne Dakṣas; nṛpa— o König; pitrā—von ihrem Vater; proktāḥ—angewiesen; prajā-sarge—um die Bevölkerung zu vermehren; pratīcīm—westlich; prayayuh—sie begaben sich nach; diśam—die Richtung.

### ÜBERSETZUNG

Mein lieber König, alle Söhne Prajāpati Dakşas glichen sich darin, daß sie sehr sanftmütig und gegenüber den Anweisungen ihres Vaters gehorsam waren. Als ihr Vater ihnen auftrug, Kinder zu zeugen, begaben sie sich alle in die westliche Richtung.

### VERS 3

# तत्र नारायणसरस्तीर्थं सिन्धुसमुद्रयोः । सङ्गमो यत्र सुमहन्मुनिसिद्धनिषेवितम् ॥ ३ ॥

tatra nārāyaṇa-saras tīrtham sindhu-samudrayoh

### sangamo yatra sumahan muni-siddha-nisevitam

dieser Richtung: nārāyana-sarah—der See Nārāvana-saras: tīrtham—sehr heiliger Ort; sindhu-samudrayoh—des Flusses Sindhu und des Meeres; sangamah—Zusammenfluß: vatra—wo: sumahat—sehr groß: muni—von Weisen: siddha-und vollkommenen Menschen; nisevitam-häufig vorkommend.

### ÜRERSETZUNG

Im Westen, wo der Fluß Sindhu ins Meer mündet, befindet sich ein großer Pilgerort, der als Nārāyana-saras bekannt ist. Viele Weise und andere, die im spirituellen Bewußtsein fortgeschritten sind, leben dort.

#### **VFRS 4-5**

तदुपस्पर्शनादेव विनिर्धृतमलाशयाः। पारमहंस्ये च प्रोत्पन्नमतयोऽप्युत ॥ ४ ॥ तेपि रे तप एवोग्रं पित्रादेशेन यन्त्रिताः। प्रजाविष्टद्वये यत्तान् देवर्षिस्तान् ददर्श ह ॥ ५ ॥

> tad-upasparsanād eva vinirdhūta-malāśavāh dharme pāramahamsye ca protpanna-matavo 'pv uta

tepire tapa evogram pitrādeśena yantritāh prajā-vivrddhaye yattān devarsis tān dadarša ha

tat—dieses heiligen Ortes; upas parśanāt—vom Baden in diesem Wasser oder von der Berührung; eva-nur; vinirdhūta-völlig hinweggewaschen; mala-āśayāḥ-deren unreine Wünsche: dharme-den Übungen: pāramahamsve-ausgeführt von der höchsten Klasse der sannyāsīs; ca-auch; prot panna-stark zugetan; matayah-deren Gemüter: api uta—obgleich: tepire—sie vollzogen: tapah—Bußen: eva—gewiß; ugram—schwere; pitr-ādeśena—auf Anweisung ihres Vaters; vantritāh—beschäftigt; prajā-vivrddhaye-zum Zwecke der Vermehrung der Bevölkerung; yattān-breit; devarsih—der große Weise Nārada; tān—sie; dadarśa—besuchten; ha—tatsächlich.

#### ÜBERSETZUNG

An jenem heiligen Ort begannen die Haryasvas, regelmäßig das Wasser des Sees zu berühren und in ihm zu baden. Da sie allmählich sehr geläutert wurden, wuchs in ihnen eine Neigung zu den Tätigkeiten der paramahamsas. Nichtsdestoweniger unterzogen sie sich, da ihr Vater ihnen befohlen hatte, die Bevölkerung zu vermehren, schweren Entsagungen, um seine Wünsche zu erfüllen. Als der große Weise Nārada eines Tages sah, welche vortrefflichen Entsagungen diese Jungen auf sich nahmen, um die Bevölkerung zu vermehren, wandte er sich an sie.

### **VERS 6-8**

उवाच चाय हर्यभाः कथं स्नक्ष्यथं वै प्रजाः । अदृष्टान्तं भ्रुवो यूयं बालिशा बत पालकाः ॥ ६ ॥ तथैकपुरुषं राष्ट्रं बिलं चादृष्टनिर्गमम् । बहुरूपां स्नियं चापि पुमांसं पुंश्वलीपतिम् ॥ ७ ॥ नदीम्रभयतोवाहां पश्चपश्चाद्धतं गृहम् । कचिद्धंसं चित्रकथं क्षौरपच्यं खयं श्रमि ॥ ८ ॥

> uvāca cātha haryaśvāḥ katham srakṣyatha vai prajāḥ adṛṣṭvāntam bhuvo yūyam bāliśā bata pālakāḥ

tathaika-puruşam rāşiram bilam cādrşia-nirgamam bahu-rūpām striyam cāpi pumāmsam pumścalī-patim

nadīm ubhayato vāhām pañca-pañcādbhutam gṛham kvacid dhamsam citra-katham kṣaura-pavyam svayam bhrami

uvāca—er sagte; ca—auch; atha—somit; haryaśvāh— o Haryaśvas, Söhne des Prajāpati Dakṣa; katham—weshalb; srakṣyatha—werdet ihr zeugen; vai—tatsächlich; prajāḥ—Nachkommenschaft; adṛṣṭvā—nicht gesehen habend; antam—das Ende; bhuvaḥ—dieser Erde; yūyam—ihr alle; bāliśāḥ—unerfahren; bata— o weh; pāla-kāḥ—obgleich regierende Prinzen; tathā—so auch; eka—ein; puruṣam—Mann; rāṣṭram—Königreich; bilam—das Loch; ca—auch; adṛṣṭa-nirgamam—aus dem es kein Entkommen gibt; bahu-rūpām—viele Gestalten annehmend; striyam—die Frau; ca—und; api—sogar; pumāmsam—der Mann; pumścalī-patim—der Ehemann einer Prostituierten; nadīm—ein Fluß; ubhayataḥ—auf beide Arten; vāhām—welcher fließt; pañca-pañca—von fünf mal fünf (fünfundzwanzig); adbhutam—ein Wunder;

grham—das Haus; kvacit—irgendwo; hamsam—ein Schwan; citra-katham—dessen Geschichte wunderbar ist; kṣaura-pavyam—aus scharfen Rasiermessern und Blitzen bestehend; svayam—selbst; bhrami—sich drehend.

### ÜBERSETZUNG

Der große Weise Nārada sagte: Meine lieben Haryaśvas, ihr habt nichts von den äußersten Bereichen der Erde gesehen. Es gibt ein Königreich, in dem nur ein Mann lebt und in dem ein Loch existiert, aus dem niemand, der einmal hineingeraten ist, jemals wieder hervorkommt. Es lebt dort auch eine äußerst unkeusche Frau, die sich mit mancherlei attraktiven Kleidern schmückt, und der Mann, der dort wohnt, ist ihr Ehemann. In diesem Königreich existiert ein Fluß, der in beide Richtungen fließt, ein wunderbares Haus, das aus fünfundzwanzig Elementen besteht, ein Schwan, der vielerlei Klänge erzeugt, und ein Gerät, das aus scharfen Rasiermessern und Blitzen besteht und sich automatisch dreht. Ihr habt all dies nicht gesehen, und deshalb seid ihr unerfahrene Jungen ohne fortgeschrittenes Wissen. Wie werdet ihr also Nachkommenschaft erzeugen?

### **ERLÄUTERUNG**

Nārada Muni sah, daß die jungen Haryaśvas bereits geläutert waren, da sie an diesem heiligen Ort lebten und praktisch im Begriff waren, Befreiung zu erlangen. Warum also hätten sie ermutigt werden sollen, sich ins Familienleben zu verstrikken, welches so finster ist, daß man es nicht verlassen kann, wenn man einmal hineingeraten ist? Anhand dieses Vergleiches bat Nārada Muni sie zu überlegen, weshalb sie der Anweisung ihres Vaters, sich ins Familienleben zu verstricken, folgen sollten. Indirekt bat er sie, die Stellung der Überseele, Śrī Viṣṇus, im Innern ihres Herzens zu ergründen, denn dann wären sie wirklich erfahren. Mit anderen Worten, jemand, der zu sehr von seiner materiellen Umgebung beansprucht wird und nicht im Innern seines Herzens nachforscht, wird in zunehmendem Maße von der illusionierenden Energie verstrickt. Es war Nārada Munis Absicht, die Söhne Prajāpati Dakṣas dazu zu veranlassen, ihre Aufmerksamkeit der spirituellen Verwirklichung zuzuwenden, statt sich in die gewöhnlichen, aber sehr komplizierten Angelegenheiten der Bevölkerungsvermehrung zu verwickeln. Den gleichen Rat gab Prahlāda Mahārāja seinem Vater (SB. 7.5.5):

tat sādhu manye 'sura-varya dehinām sadā samudvigna-dhiyām asad-grahāt hitvātma-pātam grham andha-kūpam vanam gato yad dharim āśrayeta

Im finsteren Brunnen des Familienlebens ist man stets von Besorgnis erfüllt, weil man einen zeitweiligen Körper angenommen hat. Wenn man sich von dieser Besorgnis befreien will, sollte man unverzüglich das Familienleben hinter sich lassen, um bei der Höchsten Persönlichkeit Gottes in Vrndävana Zuflucht zu suchen. Nä-

rada Muni riet den Haryaśvas, sich nicht auf das Haushälterleben einzulassen. Warum sollten sie, da sie bereits im spirituellen Wissen fortgeschritten waren, sich auf diese Weise verstricken?

### VERS 9

# कथं स्विपतुरादेश्चमिवद्वांसो विपश्चितः। अनुरूपमिवज्ञाय अहो सर्ग करिष्यथ।।९।।

katham sva-pitur ādešam avidvāmso vipašcitaḥ anurūpam avijnāya aho sargam karisyatha

katham—wie; sva-pituh—von eurem eigenen Vater; ādeśam—die Anweisung; avidvāmsah—unwissend; vipaścitah—der alles kennt; anurūpam—geeignet für euch; avijñāya—ohne Wissen; aho— o weh; sargam—die Schöpfung; kariṣyatha—ihr werdet ausführen.

# ÜBERSETZUNG

O weh, euer Vater ist allwissend, aber ihr kennt nicht seine wahre Anweisung! Wie werdet ihr, ohne die wirkliche Absicht eures Vaters zu kennen, Nachkommenschaft erzeugen?

### **VERS 10**

# श्रीभुक उवाच

# तिश्वसम्याय हर्यश्वा औत्पत्तिकमनीषया। वाचःकूटं तु देवर्षेः खयं विममृशुर्धिया।।१०॥

śrī-śuka uvāca tan niśamyātha haryaśvā autpattika-manīşayā vācaḥ kūṭaṁ tu devarseḥ svayaṁ vimamrśur dhiyā

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; tat—das; niśamya—hörend; atha—danach; haryaśvāh—alle Söhne Prajāpati Dakşas; autpattika—natürlich erwacht; manī ṣayā—durch den Besitz der Fähigkeit zu überlegen; vācah—der Rede; kūṭam—das Rätsel; tu—aber; devarṣeh—von Nārada Muni; svayam—sie selbst; vimamṛśuḥ—nachgedacht über; dhiyā—mit vollständiger Intelligenz.

### ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte: Als die Harvaśvas die rätselhaften Worte Nārada Munis vernahmen, überdachten sie diese ohne Hilfe von anderen mit ihrer natürlichen Intelligenz.

#### VERS 11

# भूः क्षेत्रं जीवसंज्ञं यदनादि निजवन्धनम्। अदृष्टा तस्य निर्वाणं किमसत्कर्मिभवेत ।।११।।

bhūh ksetram jīva-saminam vad anādi nija-bandhanam adrstvā tasva nirvānam kim asat-karmahhir hhavet

bhūh-die Erde; ksetram-das Feld der Tätigkeiten; jīva-samijnam-die Bezeichnung des spirituellen Lebewesens, das an unterschiedliche Ergebnisse der Aktivität gebunden ist; yat-welches; anādi-seit unvordenklicher Zeit existierend; nija-bandhanam-seine eigene Fesselung verursachend; adrstvā-ohne zu sehen; tas yavon diesem; nirvānam-das Nachlassen; kim-welcher Nutzen; asat-karmabhih -mit zeitweiligen, fruchtbringenden Tätigkeiten; bhavet-kann es geben.

### ÜBERSETZUNG

Die Harvasvas verstanden die Bedeutung von Naradas Worten folgendermaßen.] Das Wort "bhūh" ["die Erde"] bezieht sich auf das Feld der Tätigkeiten. Der materielle Körper, der ein Ergebnis der Handlungen des Lebewesens ist, stellt dessen Feld der Tätigkeiten dar und gibt dem Lebewesen falsche Bezeichnungen. Seit unvordenklichen Zeiten hat das Lebewesen verschiedene Arten von materiellen Körpern empfangen, die die Wurzeln der Bindung an die materielle Welt darstellen. Wenn jemand sich törichterweise zeitweiligen, fruchtbringenden Tätigkeiten widmet und sich nicht um ein Nachlassen dieser Bindung bemüht, was wird dann der Nutzen seiner Handlungen sein?

### **FRIÄUTFRUNG**

Nārada Muni führte bei seiner Rede an die Haryaśvas, die Söhne Prajāpati Daksas, zehn Beispiele an — wie das Beispiel vom König, vom Königreich, vom Fluß, vom Haus, von den Elementen usw. Nachdem die Harvasvas darüber nachgedacht hatten, begriffen sie, daß das Lebewesen, das in seinem Körper gefangen ist, nach Glück sucht, aber kein Interesse daran hat, herauszufinden, wie es sich aus seiner Gefangenschaft befreien kann. Dies ist ein sehr wichtiger Vers, da alle Lebewesen in der materiellen Welt in ihren jeweiligen Arten von Körpern aktiv sind. Ein Mann bemüht sich Tag und Nacht hart um Sinnenbefriedigung, und Tiere wie die Schweine und die Hunde bemühen sich ebenfalls Tag und Nacht um Sinnenbefriedigung. Vögel, Vierbeiner und alle anderen bedingten Lebewesen widmen sich vielfältigen Tätigkeiten, ohne etwas von der Seele zu wissen, die im Körper gefangen ist. Besonders in der menschlichen Körperform ist es die Pflicht des Lebewesens, auf eine solche Weise zu handeln, daß es sich aus seiner Gefangenschaft befreien kann, doch ohne die Anweisungen Näradas oder seines Stellvertreters in der Schülernachfolge gehen die Menschen blindlings körperlichen Tätigkeiten nach, um māyā-sukha—flackerhaftes, zeitweiliges Glück—zu genießen. Sie wissen nicht, wie sie sich aus ihrer materiellen Gefangenschaft befreien können. Rşabhadeva erklärt daher, daß eine solche Handlungsweise überhaupt nicht gut ist, da sie die Ursache dafür darstellt, daß die Seele immer wieder in einen Körper eingekerkert wird, der den dreifachen Leiden des materiellen Daseins unterworfen ist.

Den Haryaśvas, den Söhnen Prajāpati Dakşas, gelang es sofort, den Sinn von Nāradas Lehren zu verstehen. Unsere Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein ist besonders für solche Erleuchtung bestimmt. Wir versuchen, die Menschen zu erleuchten, damit sie zu dem Verständnis gelangen, daß sie im Sinne von tapasya hart arbeiten sollten, um Selbstverwirklichung und Freiheit von der Bindung durch Geburt, Tod, Alter und Krankheit zu erreichen, die sich Körper für Körper fortsetzt. Māyā jedoch ist sehr stark; sie ist sehr geschickt darin, diesem Vorgang des Verstehens Hindernisse in den Weg zu legen. Deshalb schließt sich manchmal jemand der Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein an und verfällt nach einiger Zeit wieder der Gewalt māyās, da er die Bedeutung dieser Bewegung nicht versteht.

### VERS 12

# एक एवेश्वरस्तुर्यो मगवान् खाश्रयः परः। तमदृष्ट्वाभवं पुंसः किमसत्कर्ममिर्भवेत्।।१२॥

eka eveśvaras turyo bhagavān svāśrayaḥ paraḥ tam adrṣṭvābhavaṁ puṁsaḥ kim asat-karmabhir bhavet

ekaḥ—einer; eva—tatsächlich; īśvaraḥ—höchster Kontrollierender; turyaḥ—die vierte transzendentale Kategorie; bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; sva-āśrayaḥ—unabhängig, da Er Seine eigene Zuflucht ist; paraḥ—jenseits der materiellen Schöpfung; tam—Ihn; adṛṣṭvā—nicht sehend; abhavam—der nicht geboren oder erschaffen wurde; puṁsaḥ—von einem Menschen; kim—welcher Segen; asat-karmabhiḥ—mit zeitweiligen fruchtbringenden Tätigkeiten; bhavet—kann es geben.

## ÜBERSETZUNG

[Nārada Muni hatte gesagt, es gebe ein Königreich, in dem nur ein männlicher Bürger lebe. Die Haryaśvas erkannten den Sinn dieser Worte.] Der einzige Genießer ist der Herr, die Höchste Persönlichkeit Gottes, der alles an jedem Ort beobachtet. Er besitzt sechs Reichtümer in Vollkommenheit und ist völlig unabhängig von jedem anderen. Er ist niemals den drei Er-

scheinungsweisen der materiellen Natur unterworfen, denn Er ist immer transzendental zur materiellen Schöpfung. Wenn die Angehörigen der menschlichen Gesellschaft Ihn, den Höchsten, durch ihren Fortschritt im Wissen und in ihren Tätigkeiten nicht verstehen, sondern sich einfach wie Katzen und Hunde Tag und Nacht um zeitweiliges Glück bemühen, welchen Nutzen werden dann ihre Tätigkeiten haben?

### **FRIÄUTFRUNG**

Nārada Muni erwähnte ein Königreich, in dem es nur einen König ohne einen Rivalen gibt. Die gesamte spirituelle Welt und insbesondere die kosmische Manifestation hat nur einen Besitzer oder Genießer - die Höchste Persönlichkeit Gottes, die über der materiellen Manifestation steht. Aus diesem Grund wird der Herr als turva, als derjenige, der auf der vierten Ebene existiert, beschrieben. Er wird auch als abhava beschrieben. Das Wort bhava (geboren werden) stammt von dem Wort bhū (sein). Wie in der Bhagavad-gītā (8.19) erklärt wird: bhūtvā bhūtvā pralīvate. Die Lebewesen in der materiellen Welt sind wiederholter Geburt und Vernichtung ausgesetzt. Der Herr jedoch, die Höchste Persönlichkeit Gottes, ist weder bhūtva noch pralivate; Er ist ewig. Mit anderen Worten, Er ist nicht gezwungen, geboren zu werden wie Menschen und Tiere, die, weil sie sich hinsichtlich der Seele in Unwissenheit befinden, wiederholt geboren werden und sterben. Die Höchste Persönlichkeit Gottes, Krsna, ist solchen Wandlungen des Körpers nicht unterworfen, und jemand, der etwas anderes annimmt, muß als ein Narr angesehen werden (avajānanti mām mūdhā mānusīm tanum āśritam). Nārada Muni rät, daß die Menschen nicht ihre Zeit verschwenden sollten, indem sie ohne einen echten Nutzen einfach nur wie Katzen und Affen umherspringen. Es ist die Pflicht des Menschen, die Höchste Persönlichkeit Gottes zu verstehen.

#### **VERS 13**

# पुमान् नैवैति यद् गत्वा बिलखर्गं गतो यथा। प्रत्यग्थामाविद इह किमसत्कर्ममिर्भवेत ॥१३॥

pumān naivaiti vad gatvā bila-svargam gato yathā pratyag-dhāmāvida iha kim asat-karmabhir bhavet

pumān-ein Mensch; na-nicht; eva-tatsächlich; eti-kommt zurück; yat-zu dem; gatvā—hingegangen; bila-svargam—dem Bereich des niederen Planetensystems, das als Pātāla bekannt ist; gataḥ-gegangen; yathā-wie; pratyak-dhāma -die strahlende spirituelle Welt; avidah-des unintelligenten Menschen; iha-in der materiellen Welt; kim-welcher Nutzen; asat-karmabhih-mit zeitweiligen, fruchtbringenden Tätigkeiten; bhavet-kann es geben.

### ÜBERSETZUNG

[Nārada Muni hatte berichtet, daß es ein bila oder Loch gibt, aus dem man, wenn man einmal hineingeraten ist, nicht mehr wiederkehrt. Die Haryaśvas verstanden die Bedeutung dieses Beispiels.] Es ist kaum jemals beobachtet worden, daß jemand, der in das niedere Planetensystem gelangt ist, das man Pātāla nennt, wieder zurückkehrte. Ebenso kehrt man nicht wieder in die materielle Welt zurück, wenn man in den Vaikuṇṭha-dhāma [pratyag-dhāma] eingeht. Wenn es einen solchen Ort gibt, von dem man, wenn man dort einmal angelangt ist, nicht in den leidvollen Daseinszustand zurückkehrt, was ist denn der Sinn davon, wie Affen in der zeitweiligen, materiellen Welt umherzuspringen und diesen Ort nicht zu sehen oder zu verstehen? Was wird der Gewinn sein?

### **ERLÄUTERUNG**

Wie in der *Bhagavad-gītā* (15.6) erklärt wird: *yad gatvā na nivartante tad dhāma paramam mama*. Es gibt ein Reich, aus dem man, wenn man einmal dorthingelangt ist, nicht wieder in die materielle Welt zurückkehrt. Dieses Reich wird des öfteren beschrieben. An anderer Stelle in der *Bhagavad-gītā* (4.9) sagt Kṛṣṇa:

janma karma ca me divyam evam yo vetti tattvatah tyaktvā deham punar janma naiti mām eti so 'rjuna

"Wer die transzendentale Natur Meines Erscheinens und Meiner Taten kennt, wird nach Verlassen des Körpers nicht wieder in der materiellen Welt geboren, sondern gelangt in Mein ewiges Reich, o Arjuna."

Wenn man Kṛṣṇa, der bereits als der Höchste König beschrieben wurde, in rechter Weise verstehen kann, kehrt man nach dem Verlassen seines materiellen Körpers nicht mehr hierher zurück. Diese Tatsache wird im folgenden Vers des Śrīmad-Bhāgavatam beschrieben: pumān naivaiti yad gatvā. Man kehrt nicht in die materielle Welt zurück, sondern begibt sich zurück nach Hause, zu Gott, um ein ewiges, glückseliges Leben des Wissens zu führen. Warum kümmern sich die Leute nicht darum? Was wird es ihnen nützen, wieder in der materiellen Welt geboren zu werden — manchmal als Mensch, manchmal als Halbgott und manchmal als Hund oder Katze? Was nützt es, auf diese Weise Zeit zu verschwenden? Kṛṣṇa bringt dies in der Bhagavad-gītā (8.15) sehr deutlich zum Ausdruck:

mām upetya punar janma duḥkhālayam aśāśvatam nāpnuvanti mahātmānaḥ samsiddhim paramām gatāḥ

"Nachdem die großen Seelen, die hingegebenen yogīs, Mich erreicht haben, kehren sie niemals wieder zurück in diese zeitweilige Welt, die voller Leiden ist, da sie die höchste Vollkommenheit erreicht haben."

Es sollte das eigentliche Anliegen eines Menschen sein, sich von der Wiederholung von Geburt und Tod zu befreien und die höchste Vollkommenheit des Lebens zu erreichen, das heißt, mit dem Höchsten König in der spirituellen Welt zu leben. In diesen Versen sagen die Söhne Daksas wiederholt: kim asat-karmabhir bhavet. "Was ist der Nutzen von zeitweiligen, fruchtbringenden Tätigkeiten?"

#### VERS 14

# नानारूपात्मनो बुद्धिः स्वैरिणीव गुणान्विता। किमसत्कर्मभिभवेत ॥१४॥ तिन्नष्टामगतस्येह

nānā-rūpātmano buddhih svairinīva gunānvitā tan-nisthām agatasveha kim asat-karmabhir bhavet

nānā—vielfältige: rūvā—der Gestalten oder Gewänder hat: ātmanah—des Lebewesens; buddhih—die Intelligenz; svairinī—eine Prostituierte, die sich freimütig mit verschiedenen Arten von Kleidern und Schmuckstücken verschönert; iva-wie; guna-anvitā—mit der Erscheinungsweise der Leidenschaft usw. ausgestattet: tatnisthām—das Nachlassen dessen; agatasya—von jemand, der nicht erlangt hat; iha—in dieser materiellen Welt; kim asat-karmabhih bhayet—was nützt es, zeitweiligen, fruchtbringenden Tätigkeiten nachzugehen.

### ÜBERSETZUNG

Nărada Muni hatte eine Frau beschrieben, die eine berufsmäßige Prostituierte ist. Die Haryasvas begriffen, wer damit gemeint war.] Die unstetige Intelligenz eines jeden Lebewesens, die mit der Erscheinungsweise der Leidenschaft vermischt ist, gleicht einer Prostituierten, die ihre Kleidung wechselt, um die Aufmerksamkeit eines Mannes auf sich zu ziehen. Wenn man sich vollständig fruchtbringenden Tätigkeiten widmet, ohne daß man versteht, wie dies geschieht, was erreicht man dann wirklich?

#### **ERLÄUTERUNG**

Eine Frau ohne Ehemann erklärt sich für unabhängig, was bedeutet, daß sie zu einer Prostituierten wird. Eine Prostituierte kleidet sich im allgemeinen auf verschiedene Arten, die darauf abzielen, die Aufmerksamkeit eines Mannes auf den unteren Teil ihres Körpers zu richten. Heutzutage ist es eine weitverbreitete Modeerscheinung, daß die Frau fast nackt umherläuft, indem sie den unteren Teil ihres Körpers nur leicht verdeckt, um die Aufmerksamkeit eines Mannes zum sexuellen Genuß auf ihre intimen Körperteile zu ziehen. Die Intelligenz, die dafür benutzt wird, den Mann auf den unteren Teil des Körpers aufmerksam zu machen, ist die Intelligenz einer professionellen Prostituierten. Ebenso wechselt die Intelligenz eines Lebewesens, das seine Aufmerksamkeit nicht Krsna oder der Bewegung für KrsnaBewußtsein zuwendet, einfach nur Kleider wie eine Prostituierte. Was ist der Nutzen einer solch törichten Intelligenz? Man sollte seine Intelligenz bewußt auf eine solche Weise einsetzen, daß man nicht mehr von einem Körper zum andern wechseln muß.

Karmīs wechseln ständig ihre Tätigkeit, doch ein Kṛṣṇa-bewußter Mensch wechselt seine Tätigkeit nicht, denn es ist seine einzige Tätigkeit, die Aufmerksamkeit Kṛṣṇas auf sich zu ziehen, indem er den Hare-Kṛṣṇa-mantra chantet und ein sehr einfaches Leben führt, ohne den täglichen Veränderungen der Mode nachzugehen. In unserer Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein werden modebewußte Menschen gelehrt, eine Mode anzunehmen — die Kleidung eines Vaiṣṇavas, mit rasiertem Kopf und tilaka. Sie werden gelehrt, sich in Gedanken, Kleidung und Eßgewohnheiten stets sauber zu halten, damit sich ihr Kṛṣṇa-Bewußtsein festigt. Was nützt es, seine Kleidung zu ändern, indem man manchmal langes Haar und einen langen Bart trägt und sich manchmal anders kleidet? Das ist nicht gut. Man sollte nicht seine Zeit mit solchen frivolen Tätigkeiten verschwenden. Man sollte stets im Kṛṣṇa-Bewußtsein verankert sein und mit fester Entschlossenheit die Heilkur des hingebungsvollen Dienstes durchführen.

### VERS 15

# तत्सङ्गद्धंशितेश्वरं संसरन्तं कुमार्यवत् । तद्गतीरबुधस्येह किमसत्कर्मभिर्भवेत् ॥१५॥

tat-saṅga-bhraṁśitaiśvaryaṁ saṁsarantaṁ kubhāryavat tad-gatīr abudhasyeha kim asat-karmabhir bhavet

tat-saṅga—durch das Zusammensein mit der Prostituierten der Intelligenz; bhraṁśita—weggenommen; aiśvaryam—der Reichtum der Unabhängigkeit; saṁsarantam—sich der materiellen Lebensweise unterziehend; ku-bhārya-vat—genau wie ein Mensch, der eine verunreinigte Frau besitzt; tat-gatīḥ—die Bewegungen der verunreinigten Intelligenz; abudhasya—von jemandem, der nicht weiß; iha—in dieser Welt; kim asat-karmabhiḥ bhavet—was kann es nützen, zeitweiligen fruchtbringenden Tätigkeiten nachzugehen.

#### ÜBERSETZUNG

[Nārada Muni hatte auch von einem Mann gesprochen, der der Ehemann der Prostituierten ist. Die Haryaśvas verstanden dies folgendermaßen.] Wenn man der Ehemann einer Prostituierten wird, verliert man alle Unabhängigkeit. Ebenso verlängert ein Lebewesen, dessen Intelligenz verunreinigt ist, sein materialistisches Leben. Frustriert durch die materielle Natur, muß man den Bewegungen der Intelligenz folgen, die verschiedene Zustände von Glück und Leid erzeugt. Was wird es nützen, wenn man unter solchen Bedingungen fruchtbringenden Tätigkeiten nachgeht?

### **ERLÄUTERUNG**

Verunreinigte Intelligenz wird mit einer Prostituierten verglichen. Jemand, der seine Intelligenz nicht geläutert hat, wird, so sagt man, von dieser Prostituierten beherrscht. Wie in der Bhagavad-gītā (2.41) erklärt wird: vyavasā vātmikā buddhir ekeha kuru-nandana. Die jenigen, die wirklich ernsthaft sind, werden von einer Art der Intelligenz geleitet, nämlich der Intelligenz im Krsna-Bewußtsein, Bahu-śākhā hy anantāś ca buddhayo 'vyavasāyinām: Wer nicht in rechter Intelligenz verankert ist, entdeckt viele Lebensweisen. Auf diese Weise in materielle Tätigkeiten verwikkelt, ist man den verschiedenen Erscheinungsweisen der materiellen Natur ausgesetzt und einer Vielfalt sogenannten Glücks und Leids unterworfen. Wenn jemand der Ehemann einer Prostituierten wird, kann er nicht glücklich sein, und ebenso wird jemand, der den Anordnungen der materiellen Intelligenz und des materiellen Bewußtseins folgt, niemals glücklich sein.

Man muß die Tätigkeiten der materiellen Natur mit Vernunft verstehen. Wie in der Bhagavad-gītā (3.27) erklärt wird:

> prakrteh kriyamānāni gunaih karmāni sarvaśah ahankāra-vimūdhātmā kartāham iti manyate

"Die verwirrte spirituelle Seele hält sich unter dem Einfluß der drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur für den Ausführenden von Handlungen, die in Wirklichkeit von der Natur verrichtet werden."

Obgleich man den Anordnungen der materiellen Natur Folge leisten muß, hält man sich vergnügt für den Meister oder Ehemann der materiellen Natur. Wissenschaftler zum Beispiel versuchen. Leben für Leben die Herren der materiellen Natur zu sein, ohne sich darum zu kümmern, die Höchste Person zu verstehen, unter deren Führung sich alles in der materiellen Welt bewegt. Weil sie versuchen, die Herren der materiellen Natur zu spielen, sind sie Imitationsgötter, die in der Öffentlichkeit verkünden, der wissenschaftliche Fortschritt werde eines Tages die sogenannte Herrschaft Gottes vermeiden können. In Wirklichkeit jedoch ist das Lebewesen, das die Fügungen Gottes nicht kontrollieren kann, gezwungen, mit einer Prostituierten, der verunreinigten Intelligenz, zusammenzusein und verschiedene materielle Körper anzunehmen. In der Bhagavad-gītā (13.22) wird erklärt:

> purușah prakrti-stho hi bhunkte prakrti-jan gunan kāranam guna-sango 'sva sad-asad-yoni-janmasu

"So folgt das Lebewesen in der materiellen Welt den Wegen des Lebens und genießt die drei Erscheinungsweisen der Natur. Das hat seine Ursache in der Verbindung mit dieser materiellen Natur. Auf diese Weise trifft es mit Gut und Böse unter den verschiedenen Arten des Lebens zusammen."

Wenn man sich vollständig zeitweiligen, fruchtbringenden Tätigkeiten widmet und nicht das wahre Problem löst, welchen Gewinn wird man dann erlangen?

### **VERS 16**

# सृष्टयप्ययकरीं मायां वेलाक्कलान्तवेगिताम् । मत्तस्य तामविज्ञस्य किमसत्कर्ममिर्भवेत् ॥१६॥

sṛṣṭy-apyaya-karīṁ māyāṁ velā-kūlānta-vegitām mattasya tām avijñasya kim asat-karmabhir bhavet

sṛṣṭi—Schöpfung; apyaya—Auflösung; karīm—jemand, der veranlaßt; māyām—die illusionierende Energie; velā-kūla-anta—in der Nähe der Ufer; vegitām—sehr schnell; mattasya—an jemanden, der verrückt ist; tām—jene materielle Natur; avi-jñasya—jemand, der nicht weiß; kim asat-karmabhiḥ bhavet—welchen Nutzen kann es geben durch die Ausübung zeitweiliger fruchtbringender Tätigkeiten.

### ÜBERSETZUNG

[Nārada Muni hatte gesagt, daß es einen Fluß gibt, der in beide Richtungen fließt. Die Haryaśvas verstanden den Sinn dieser Aussage.] Die materielle Natur wirkt auf zweifache Weise — durch Schöpfung und durch Vernichtung. Deshalb fließt der Fluß der materiellen Natur in beide Richtungen. Ein Lebewesen, das versehentlich in diesen Fluß fällt, geht in dessen Wellen unter, und weil die Strömung in der Nähe der Flußufer schneller ist, gelingt es ihm nicht, den Fluß zu verlassen. Was wird es nützen, in diesem Fluß māyās fruchtbringende Tätigkeiten auszuführen?

# **ERLÄUTERUNG**

Man mag in den Wellen des Flusses der māyā treiben, doch man kann sich aus den Wellen befreien, wenn man an die Ufer des Wissens und der Entsagung gelangt. In der Nähe dieser Ufer jedoch sind die Wellen stark. Wenn man nicht einsieht, daß man von diesen Wellen hin- und hergeworfen wird, sondern sich einfach zeitweiligen, fruchtbringenden Tätigkeiten widmet, was wird man dann für einen Nutzen erhalten?

In der Brahma-samhitā (5.44) findet sich folgende Erklärung:

sṛṣṭi-sthiti-pralaya-sādhana-saktir ekā chāyeva yasya bhuvanāni vibharti durgā

Die māyā-śakti, Durgā, ist zuständig für sṛṣṭi-sthiti-pralaya, die Schöpfung und Vernichtung, und sie wirkt unter der Führung des Höchsten Herrn (mayādhyakṣena prakṛtiḥ sūyate sa-carācaram). Wenn man in den Fluß der Unwissenheit fällt, wird

man von den Wellen hin- und hergeworfen, doch die gleiche māyā kann einen auch retten, wenn man sich Kṛṣṇa ergibt oder Kṛṣṇa-bewußt wird. Kṛṣṇa-Bewußtsein ist Wissen und Entsagung. Ein Kṛṣṇa-bewußter Mensch erhält Wissen aus der vedischen Literatur, und gleichzeitig muß er Entsagung üben.

Um Freiheit vom materiellen Leben zu erlangen, muß man sich dem Kṛṣṇa-Bewußtsein zuwenden. Welchen Nutzen wird man andernfalls erhalten, wenn man sich nur fleißig dem sogenannten Fortschritt der Wissenschaft widmet? Was für einen Nutzen hat es, ein großer Wissenschaftler oder Philosoph zu sein, wenn man von den Wellen der Natur hinweggetragen wird? Die weltliche Wissenschaft und die weltliche Philosophie sind ebenfalls materielle Schöpfungen. Man muß begreifen, wie  $m\bar{a}y\bar{a}$  arbeitet und wie man sich aus den heftigen Wellen des Flusses der Unwissenheit rettet. Das ist die erste Pflicht des Menschen.

### **VERS 17**

# पश्चिवंश्वतितत्त्वानां पुरुषो>द्भुतदर्पण: । अध्यात्ममबुधस्येह किमसत्कर्मिभवेत् ॥१७॥

pañca-vimśati-tattvānām puruṣo 'dbhuta-darpaṇaḥ adhyātmam abudhasyeha kim asat-karmabhir bhayet

pañca-vimśati—fünfundzwanzig; tattvānām—der Elemente; puruṣaḥ—die Höchste Persönlichkeit Gottes; adbhuta-darpaṇaḥ—derjenige, der wunderbare Manifestationen bewirkt; adhyātmam—der Aufseher aller Ursachen und Wirkungen; abudhasya—von jemandem, der nicht weiß; iha—in dieser Welt; kim asat-karmabhih bhavet—was kann es nützen, zeitweiligen fruchtbringenden Tätigkeiten nachzugehen.

#### ÜBERSETZUNG

[Nārada Muni hatte gesagt, daß es ein Haus gibt, das aus fünfundzwanzig Elementen besteht. Die Haryaśvas verstanden dieses Gleichnis.] Der Höchste Herr ist das Reservoir der fünfundzwanzig Elemente, und als das Höchste Wesen, der Aufseher von Ursache und Wirkung, verursacht Er ihre Manifestation. Wenn man, ohne diese Höchste Persönlichkeit zu kennen, zeitweiligen fruchtbringenden Tätigkeiten nachgeht, welchen Nutzen wird man dann erhalten?

### **ERLÄUTERUNG**

Philosophen und Wissenschaftler führen gelehrte Forschungen durch, um die ursprüngliche Ursache zu entdecken, doch sie sollten dies auf wissenschaftliche Weise betreiben und nicht launenhaft oder mittels phantastischer Theorien. Die Wissenschaft von der ursprünglichen Ursache wird in verschiedenen vedischen Schriften

erklärt: Athāto brahma-jijñāsā / janmādy asya yataḥ. Das Vedānta-sūtra erklärt, daß man nach der Höchsten Seele fragen sollte. Solches Fragen nach dem Höchsten wird brahma-jijñāsā genannt. Die Absolute Wahrheit oder tattva wird im Śrīmad-Bhāgavatam (1.2.11) dargelegt:

vadanti tat tattva-vidas tattvam yaj jñānam advayam brahmeti paramātmeti bhagavān iti śabdyate

"Gelehrte Transzendentalisten, die die Absolute Wahrheit kennen, nennen diese nichtduale Substanz Brahman, Paramātmā oder Bhagavān."

Die Absolute Wahrheit erscheint Anfängern als unpersönliches Brahman und fortgeschrittenen mystischen *yogīs* als Paramātmā, als die Überseele, doch Gottgeweihte, die fortgeschritten sind, verstehen die Absolute Wahrheit als den Höchsten Herrn, Viṣṇu.

Die materielle kosmische Manifestation ist eine Erweiterung der Energie Śrī Kṛṣṇas bzw. Śrī Viṣṇus.

eka-deśa-sthitasyāgner jyotsnā vistāriņī yathā parasya brahmaṇaḥ śaktis tathedam akhilaṁ jagat

"Was auch immer wir in dieser Welt sehen, ist nichts anderes als eine Erweiterung verschiedener Energien der Höchsten Persönlichkeit Gottes, die einem Feuer gleicht, das sein Licht weithin verbreitet, obgleich es sich an einem Ort befindet." (Visnu Purāna)

Die gesamte kosmische Manifestation ist eine Erweiterung des Höchsten Herrn. Wenn man daher nicht Nachforschungen anstellt, um die höchste Ursache zu finden, sondern statt dessen fälschlich nichtigen, zeitweiligen Tätigkeiten nachgeht, was nützt dann die Forderung nach Anerkennung als ein bedeutender Wissenschaftler oder Philosoph? Wenn jemand die endgültige Ursache nicht kennt, was ist dann der Nutzen seiner wissenschaftlichen und philosophischen Forschung?

Der puruṣa, die ursprüngliche Person — Bhagavān, Viṣṇu — kann nur durch hingebungsvollen Dienst verstanden werden. Bhaktyā mām abhijānāti yāvān yaś cāsmi tattvataḥ: Nur durch hingebungsvollen Dienst kann man die Höchste Person verstehen, die hinter allem steht. Man muß versuchen zu begreifen, daß die materiellen Elemente die getrennte, niedere Energie des Herrn darstellen und daß das Lebewesen die spirituelle Energie des Herrn ist. Was auch immer wir erfahren, einschließlich der Materie und der spirituellen Seele, der Lebenskraft, ist nichts anderes als eine Verbindung zweier Energien Śrī Viṣṇus — der niederen Energie und der höheren Energie. Man sollte die Tatsachen bezüglich der Schöpfung, Erhaltung und Vernichtung ernsthaft studieren wie auch den ewigen Ort, von dem man niemals wieder zurückkehren muß (yad gatvā na nivartante). Die menschliche Gesellschaft sollte dies studieren, doch statt solches Wissen zu pflegen, fühlen sich die Menschen

zu zeitweiligem Glück und Sinnenbefriedigung hingezogen, welche in bodenlose und grenzenlose Leidenschaft ausarten. Man erhält keinen Gewinn durch derartige Tätigkeiten; man muß sich in der Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein betätigen.

### **VERS 18**

# ऐश्वरं शास्त्रग्रुत्सुज्य बन्धमोक्षानुदर्शनम् । विविक्तपदमज्ञाय किमसत्कर्मभिभेवेत् ॥१८॥

aiśvaram śāstram utsṛjya bandha-mokṣānudarśanam vivikta-padam ajñāya kim asat-karmabhir bhavet

aiśvaram—das Verständnis von Gott oder Kṛṣṇa-Bewußtsein überbringend; śāstram—vedische Literatur; utsṛjya—aufgebend; bandha—von Bindung; mokṣa—und von Befreiung; anudarśanam—uns über die Wege aufklärend; vivikta-padam—Spirituelles von Materiellem unterscheidend; ajñāya—nicht wissend; kim asat-karmabhiḥ bhavet—was können zeitweilige fruchtbringende Tätigkeiten nützen.

### ÜBERSETZUNG

[Nārada Muni hatte von einem Schwan gesprochen. Die Bedeutung dieses Schwans wird in diesem Vers erklärt.] Die vedischen Schriften [śāstras] beschreiben anschaulich, wie man den Höchsten Herrn, die Quelle aller materiellen und spirituellen Energie, verstehen kann. Tatsächlich erklären sie ausführlich diese beiden Energien. Der Schwan [hamsa] ist jemand, der zwischen Materiellem und Spirituellem unterscheidet, der die Essenz von allem annimmt und der die Wege der Bindung und die Wege der Befreiung erklärt. Die Worte der Schriften bestehen aus vielerlei Klangschwingungen. Wenn ein törichter Halunke das Studium dieser śāstras unterläßt, um sich zeitweiligen Tätigkeiten zu widmen, was wird das Ergebnis sein?

# **ERLÄUTERUNG**

Die Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein ist sehr begierig, vedische Schriften in modernen Sprachen, besonders in westlichen Sprachen wie Englisch, Französisch und Deutsch, zu veröffentlichen. Die Führer der westlichen Welt, nämlich die Amerikaner und die Europäer, sind zu den Idolen der modernen Zivilisation geworden, da die westlichen Menschen in zeitweiligen Tätigkeiten, die dem Fortschritt der materialistischen Zivilisation dienen, hoch entwickelt sind. Ein vernünftiger Mensch jedoch kann erkennen, daß all diese großartigen Taten, obgleich sie für das zeitweilige Leben vielleicht sehr wichtig sein mögen, nichts mit dem ewigen Leben zu tun haben. Die gesamte Welt versucht, die materialistische Zivilisation des Westens nachzuahmen, und deshalb ist die Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein sehr daran interes-

siert, den westlichen Menschen Wissen zu geben, indem sie die ursprünglichen vedischen Schriften aus der Sanskrit-Sprache in westliche Sprachen überträgt.

Das Wort vivikta-padam bezieht sich auf den Pfad logischer Abhandlungen hinsichtlich des Lebensziels. Wenn man das, was im Leben wichtig ist, nicht erörtert, wird man in Finsternis versetzt und muß ums Dasein kämpfen. Was nützt einem Menschen dann sein Fortschritt im Wissen? Die Menschen des Westens sehen, wie ihre Studenten trotz großartiger Einrichtungen zur Universitätsausbildung Hippies werden. Die Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein jedoch versucht, irregeführte, drogenabhängige Studenten für den Dienst Kṛṣṇas zu gewinnen und sie mit den besten Wohlfahrtstätigkeiten für die menschliche Gesellschaft zu beschäftigen.

#### **VERS 19**

## कालचक्रं भ्रमि तीक्ष्णं सर्वं निष्कर्षयञ्जगत् । खतन्त्रमबुधस्येह किमसत्कर्मभिर्भवेत् ॥१९॥

kāla-cakram bhrami tīkṣṇam sarvam niṣkarṣayaj jagat svatantram abudhasyeha kim asat-karmabhir bhayet

kāla-cakram—das Rad der ewigen Zeit; bhrami—sich automatisch drehend; tīkṣṇam—sehr scharf; sarvam—alle; niṣkarṣayat—treibend; jagat—die Welt; sva-tan-tram—unabhängig; sich nicht um die sogenannten Wissenschaftler und Philosophen kümmernd; abudhasya—von jemand, der nicht kennt (dieses Prinzip der Zeit); iha—in dieser materiellen Welt; kim asat-karmabhiḥ bhavet—was nützt es, zeitweiligen fruchtbringenden Tätigkeiten nachzugehen.

### ÜBERSETZUNG

[Nārada Muni hatte von einem Gerät gesprochen, das aus scharfen Klingen und Blitzen besteht. Die Haryaśvas verstanden dieses Beispiel folgendermaßen.] Die Bewegung der ewigen Zeit ist sehr scharf — so, als bestehe sie aus Rasiermessern und Blitzen. Ununterbrochen und völlig unabhängig hält sie die Tätigkeiten der gesamten Welt im Gange. Wenn man nicht versucht, das ewige Element der Zeit zu studieren, welchen Nutzen kann man dann von zeitweiligen, materiellen Tätigkeiten erhalten?

## **ERLÄUTERUNG**

Dieser Vers erklärt die Worte *kṣaura-pavyam svayam bhrami*, die sich besonders auf den Kreislauf der ewigen Zeit beziehen. Es heißt, daß die Zeit vor niemand Halt macht. Dies kommt auch in den Morallehren des großen Politikers Cāṇakya Paṇḍita zum Ausdruck:

āyuşaḥ kṣaṇa eko 'pi na labhya svarṇa-koṭibhiḥ na cen nirarthakaṁ nītiḥ kā ca hāṇis tato 'dhikā

Nicht einmal für Millionen von Dollars kann man auch nur einen Augenblick vom Leben eines Menschen zurückgewinnen. Deshalb sollte man überlegen, welch großen Verlust man erleidet, wenn man auch nur einen Augenblick seines Lebens für nichts verschwendet. Wie ein Tier lebend und ohne ein Verständnis vom Ziel des Lebens, denkt man törichterweise, es gebe keine Ewigkeit und seine Lebensspanne von fünfzig, sechzig oder im Höchstfall hundert Jahren sei alles. Das ist die größte Torheit. Die Zeit ist ewig, und in der materiellen Welt durchläuft man verschiedene Phasen des ewigen Lebens. Die Zeit wird hier mit einem scharfen Rasiermesser verglichen. Ein Rasiermesser ist dafür bestimmt, daß man sich die Barthaare vom Gesicht rasiert, doch wenn man nicht vorsichtig damit umgeht, wird das Rasiermesser Schaden anrichten. Es wird hier geraten, daß man nicht sein Leben mißbrauchen und dadurch Schaden anrichten sollte. Man sollte äußerst darauf bedacht sein, seine Lebensspanne zur spirituellen Verwirklichung, das heißt für Kṛṣṇa-Bewußtsein, zu nutzen.

#### VERS 20

## शास्त्रस्य पितुरादेशं यो न वेद निवर्तकम् । कथं तदनुरूपाय गुणविसम्म्युपक्रमेत् ॥२०॥

śāstrasya pitur ādeśam yo na veda nivartakam katham tad-anurūpāya guṇa-visrambhy upakramet

śāstrasya—der Schriften; pituḥ—des Vaters; ādeśam—die Anweisung; yaḥ—jemand, der; na—nicht; veda—versteht; nivartakam—was das Nachlassen der materiellen Lebensweise bewirkt; katham—wie; tat-anurūpāya—den Anweisungen der śāstras folgen; tat-visrambhī—ein Mensch, der in die drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur verstrickt ist; upakramet—kann sich der Erzeugung von Nachkommenschaft widmen.

#### ÜBERSETZUNG

[Nārada Muni hatte gefragt, wie man sich aus Unwissenheit seinem eigenen Vater widersetzen könne. Die Haryaśvas verstanden die Bedeutung dieser Frage.] Man muß die ursprünglichen Anweisungen der śāstras anerkennen. In der vedischen Zivilisation wird dem Menschen zum Zeichen der zweiten Geburt eine heilige Schnur übergeben. Man nimmt seine zweite Geburt, wenn man von einem echten spirituellen Meister Anweisungen aus

den śāstras empfangen hat. Deshalb ist die śāstra, die Schrift, der wirkliche Vater. Die śāstras lehren uns, daß man seine materielle Lebensweise beenden sollte. Wenn man nicht den Sinn der Anweisungen des Vaters, das heißt der śāstras, kennt, befindet man sich in Unwissenheit. Die Worte eines materiellen Vaters, der sich bemüht, seine Söhne mit materiellen Tätigkeiten zu beschäftigen, sind nicht die wahren Anweisungen des Vaters.

### FRIÄUTERUNG

Die Bhagavad-gītā (16.7) erklärt: pravrttim ca nivrttim ca janā na vidur āsurāh. Dämonen, die niedriger als Menschen stehen, aber nicht als Tiere bezeichnet werden, kennen nicht die Bedeutung von prayrtti und nivrtti – Arbeit, die getan werden soll, und Arbeit, die nicht getan werden soll. In der materiellen Welt hat jedes Lebewesen den Wunsch, die materielle Welt so weit wie möglich zu beherrschen. Das wird pravrtti-mārga genannt. Alle śāstras jedoch empfehlen nivrtti-mārga oder Befreiung von der materialistischen Lebensweise. Abgesehen von den sästras der vedischen Zivilisation, die die älteste der Welt ist, stimmen auch andere śāstras in diesem Punkt überein. In den buddhistischen sästras zum Beispiel erklärt Buddha, daß man das nirvāna erreicht, wenn man die materialistische Lebensweise aufgibt. In der Bibel, die auch eine śāstra ist, findet man die gleiche Anweisung: Man sollte das materialistische Leben beenden und in das Königreich Gottes zurückkehren. In jeder śāstra, die man untersuchen mag, besonders in der vedischen śāstra, wird der gleiche Rat gegeben: Man sollte sein materialistisches Leben aufgeben und zu seinem ursprünglichen, spirituellen Leben zurückkehren. Auch Sankarācārva trägt dieselbe Schlußfolgerung vor: brahma satyam jagan mithyā. Die materielle Welt oder das materialistische Leben ist eine bloße Illusion, und deshalb sollte man seine illusorischen Tätigkeiten beenden und zur Ebene des Brahmans gelangen.

Das Wort śāstra bezieht sich auf die Schriften, insbesondere auf die vedischen Bücher des Wissens. Die Veden - Sāma, Yajur, Rg und Atharva - und andere Bücher, die Wissen aus diesen Veden ableiten, werden als vedische Schriften angesehen. Die Bhagavad-gītā ist die Essenz allen vedischen Wissens, und deshalb ist sie die Schrift, deren Anweisungen ganz besonders akzeptiert werden sollten. In dieser Essenz aller sästras rät Krsna persönlich, daß man alle anderen Pflichten aufgeben und sich Ihm ergeben sollte (sarva-dharmān parityajya mām ekam śaraṇam vraja).

Man sollte darin eingeweiht werden, den Prinzipien der śāstras zu folgen. Wenn jemand Einweihung empfängt, bittet unsere Bewegung für Krsna-Bewußtsein den Anwärter, zur Schlußfolgerung der śāstras zu gelangen, indem er den Rat Krsnas, des höchsten Sprechers der śāstra, annimmt und die Prinzipien der materialistischen Lebensweise vergißt. Deshalb empfehlen wir folgende Prinzipien: keine unzulässige Sexualität, keine Berauschung, kein Glücksspiel und kein Essen von Fleisch. Die Einhaltung dieser vier Prinzipien wird einen intelligenten Menschen dazu befähigen, sich vom materialistischen Leben zu befreien und nach Hause, zu Gott, zurückzukehren.

Hinsichtlich der Anweisungen des Vaters und der Mutter ist zu sagen, daß jedes

Lebewesen, einschließlich sogar der unbedeutenden Katzen, Hunde und Schlangen, von einem Vater und einer Mutter in die Welt gesetzt wird. Einen materiellen Vater und eine materielle Mutter zu bekommen ist also kein Problem. In jeder Lebensform. Geburt für Geburt, erhält das Lebewesen einen Vater und eine Mutter. In der menschlichen Gesellschaft iedoch bleibt man sicherlich in Finsternis, wenn man sich mit seinem materiellen Vater und seiner materiellen Mutter und deren Anweisungen zufriedengibt und keinen weiteren Fortschritt macht, indem man einen spirituellen Meister annimmt und sich in den sästras ausbilden läßt. Die materiellen Eltern sind nur dann von Bedeutung, wenn sie daran interessiert sind, ihren Sohn darin auszubilden, sich aus der Gewalt des Todes zu befreien. Dies wird auch von Rsabhadeva (SB. 5.5.18) gelehrt: pitā na sa syāj jananī na sā syāt / na mocayed yah samupeta-mrtyum. Man sollte nicht danach streben, eine Mutter oder ein Vater zu werden, wenn man seine Schutzbefohlenen nicht vor der bevorstehenden Gefahr des Todes retten kann. Eltern, die nicht wissen, wie ihr Sohn gerettet werden kann, haben keinen Wert, weil man solche Eltern in jeder Lebensform erhalten kann, selbst unter den Katzen, den Hunden und so fort. Nur ein Vater und eine Mutter, die ihren Sohn zur spirituellen Ebene erheben können, sind echte Eltern. Deshalb heißt es nach dem vedischen System: janmanā jāvate śūdrah. Man wird von einem materiellen Vater und einer solchen Mutter als ein *śūdra* zur Welt gebracht. Der Sinn des Lebens jedoch ist es, ein brāhmana, ein erstklassiger Mensch, zu werden.

Ein erstklassiger, intelligenter Mensch wird als brahmana bezeichnet, weil er das Höchste Brahman, die Absolute Wahrheit kennt. Nach den vedischen Lehren (tadvijñānārtham sa gurum evābhigacchet) muß man sich, um diese Wissenschaft zu erlernen, an einen echten guru, einen spirituellen Meister, wenden, der den Schüler mit der heiligen Schnur einweihen wird, damit er in der Lage sein wird, das vedische Wissen zu verstehen. Janmanā jāvate śūdrah samskārād dhi bhaved dvijah. Durch die Bemühung eines echten spirituellen Meisters ein brahmana zu werden wird samskara genannt. Nach der Einweihung beschäftigt man sich mit dem Studium der sästras, die den Schüler lehren, wie man Befreiung vom materialistischen Leben erlangt und nach Hause, zu Gott, zurückkehrt.

Die Bewegung für Krsna-Bewußtsein lehrt dieses höhere Wissen der Abkehr vom materialistischen Leben und der Rückkehr zu Gott, doch unglücklicherweise sind viele nicht sehr zufrieden mit dieser Bewegung. Abgesehen von den Eltern unserer Schüler sind auch viele Geschäftsleute unzufrieden, weil wir unsere Schüler lehren, Berauschung, das Essen von Fleisch, unzulässige Sexualität und Glücksspiel aufzugeben. Wenn die Bewegung für Krsna-Bewußtsein sich verbreitet, werden die sogenannten Geschäftsleute ihre Schlachthäuser, Brauereien und Zigarettenfabriken schließen müssen. Deshalb fürchten auch sie uns sehr. Uns bleibt jedoch keine andere Wahl, als unsere Schüler zu lehren, sich vom materialistischen Leben zu befreien. Wir müssen sie das Gegenteil vom materiellen Leben lehren, um sie vor der Wiederholung von Geburt und Tod zu retten.

Nārada Muni riet deshalb den Harvaśvas, den Söhnen Prajāpati Daksas, daß es für sie besser wäre, statt Nachkommenschaft zu zeugen, den Ort zu verlassen und gemäß den Anweisungen der śāstras die Vollkommenheit des spirituellen Verstehens zu erlangen. Die Bedeutung der śāstras wird in der Bhagavad-gītā (16.23) erwähnt:

yaḥ śāstra-vidhim utsrjya vartate kāma-kārataḥ na sa siddhim avāpnoti na sukham na parām gatim

"Jemand, der die Anweisungen der śāstras mißachtet und launenhaft handelt, wie es ihm beliebt, erlangt niemals die Vollkommenheit des Lebens, ganz zu schweigen von Glück. Auch kehrt er nicht nach Hause, in die spirituelle Welt, zurück."

#### VERS 21

## इति व्यवसिता राजन् हर्यश्वा एकचेतसः । प्रययुक्तं परिक्रम्य पन्थानमनिवर्तनम् ॥२१॥

iti vyavasitā rājan haryaśvā eka-cetasaḥ prayayus tam parikramya panthānam anivartanam

iti—somit; vyavasitāh—völlig von den Anweisungen Nārada Munis überzeugt; rājan— o König; haryaśvāh—die Söhne Prajāpati Dakşas; eka-cetasah—alle von gleicher Meinung; prayayuh—verließen; tam—Nārada Muni; parikramya—umkreisend; panthānam—auf dem Pfad; anivartanam—der einen nicht wieder in die materielle Welt zurückführt.

#### ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: "Mein lieber König, nachdem die Haryaśvas, die Söhne Prajāpati Dakṣas, die Anweisungen Nāradas vernommen hatten, waren sie vollständig überzeugt. Sie alle schenkten seinen Anweisungen Glauben und gelangten zur gleichen Schlußfolgerung. Nachdem sie ihn als ihren spirituellen Meister anerkannt hatten, umkreisten sie den großen Weisen und folgten dem Pfad, auf dem man nie wieder in diese Welt zurückkehrt.

## **ERLÄUTERUNG**

Anhand dieses Verses können wir die Bedeutung der Einweihung und der Pflichten eines Schülers und eines spirituellen Meisters verstehen. Der spirituelle Meister lehrt seine Schüler nie: "Nimm einen mantra von mir, zahle etwas Geld, und du wirst durch das Praktizieren dieses yoga-Systems sehr geschickt im materialistischen Leben werden." Das ist nicht die Pflicht eines spirituellen Meisters. Der spirituelle Meister lehrt den Schüler vielmehr, wie er sich des materialistischen Lebens entledigen kann, und die Pflicht des Schülers ist es, seine Anweisungen in sich aufzunehmen und letzten Endes dem Pfad nach Hause, zurück zu Gott, zu folgen, von dem niemand wieder in die materielle Welt zurückkehrt.

Nachdem die Haryaśvas, die Söhne Prajāpati Daksas, die Anweisungen Nārada Munis vernommen hatten, beschlossen sie, sich nicht durch das Zeugen von Hunderten von Kindern und deren Versorgung in das materialistische Leben zu verstrikken. Diese Verstrickung wäre unnötig gewesen. Die Harvasvas zogen fromme und unfromme Handlungen nicht in Betracht. Ihr materialistischer Vater hatte sie angewiesen, die Bevölkerung zu vermehren, aber wegen der Worte Narada Munis wollten sie dieser Anweisung nicht nachkommen. Närada Muni gab ihnen als ihr spiritueller Meister die Anweisungen der sästra, daß sie die materielle Welt aufgeben sollten, und als echte Schüler folgten sie seinen Anweisungen. Man sollte nicht danach trachten, zu verschiedenen Planetensystemen im Universum zu wandern, denn selbst wenn man zum höchsten Planeten, nach Brahmaloka, gelangt, muß man wieder zurückkehren (ksine punye martya-lokam visanti). Die Bemühungen der karmis sind eine nutzlose Zeitverschwendung. Man sollte sich darum bemühen, nach Hause, zu Gott, zurückzukehren. Das ist die Vollkommenheit des Lebens. Wie der Herr in der Bhagavad-gītā (8.16) sagt:

> ābrahma-bhuvanāl lokāh punar āvartino 'rjuna mām upetya tu kaunteya punar janma na vidyate

"Alle Planeten in der materiellen Welt — vom höchsten bis hinab zum niedrigsten - sind Orte des Leids, an denen sich Geburt und Tod wiederholen. Wer aber in Mein Reich gelangt, o Sohn Kuntīs, wird niemals wieder geboren."

### VERS 22

# निर्भातहषीकेशपदाम्बुजे । अखण्डं चित्तमावेश्य लोकाननुचरन्य्रनिः॥२२॥

svara-brahmani nirbhātahrsīkeśa-padāmbuje akhandam cittam āvesya lokān anucaran munih

svara-brahmani—im spirituellen Klang; nirbhāta—sich klar vor Augen haltend; hrsīkeśa-der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Krsnas, des Meisters der Sinne; padāmbuje—die Lotosfüße; akhandam—ungebrochen; cittam—Bewußtsein; āveś ya -sich beschäftigend; lokān-alle Planetensysteme; anucarat-umhergereist; munih -der große Weise Nārada Muni.

### ÜBERSETZUNG

Die sieben Musiknoten — şa, r, gā, ma, pa, dha und ni — werden beim Spiel von Musikinstrumenten benutzt, doch ursprünglich stammen sie aus dem Sāma Veda. Der große Weise Nārada erzeugt Klangschwingungen, die die Spiele des Höchsten Herrn beschreiben. Durch solche transzendentalen Klangschwingungen wie Hare Kṛṣṇa, Hare Kṛṣṇa, Kṛṣṇa Kṛṣṇa, Hare Hare / Hare Rāma, Hare Rāma, Rāma Rāma, Hare Hare richtet er seinen Geist auf die Lotosfüße des Herrn. Auf diese Weise nimmt er Hṛṣīkeśa, den Meister der Sinne, direkt wahr. Nachdem Nārada Muni den Haryaśvas zur Befreiung verholfen hatte, setzte er seine Reise durch die Planetensysteme fort, und sein Geist war immer auf die Lotosfüße des Herrn gerichtet.

## **ERLÄUTERUNG**

Hier wird die Vortrefflichkeit des großen Weisen Nārada Muni beschrieben. Er chantet immer über die Spiele des Herrn und befreit die gefallenen Seelen, indem er sie zurück zu Gott führt. In diesem Zusammenhang schrieb Śrīla Bhaktivinoda Ṭhākura in einem seiner Lieder:

nārada-muni, bājāya vīṇā, 'rādhikā-ramaṇa'-nāme nāma amani, udita haya, bhakata-gīta-sāme

amiya-dhārā, variṣe ghana, śravaṇa-yugale giyā bhakata-jana, saghane nāce, bhariyā āpana hiyā

mādhurī-pūra, āsaba paśi', mātāya jagata-jane keha vā kāṅde, keha vā nāce, keha māte mane mane

pañca-vadana, nārade dhari', premera saghana rola kamalāsana, nāciyā bale, 'bola bola hari bola'

sahasrānana, parama-sukhe, 'hari hari' bali' gāya nāma-prabhāve, mātila viśva, nāma-rasa sabe pāya

śrī-kṛṣṇa-nāma, rasane sphuri', purā'la āmāra āśa śrī-rūpa-pade, yācaye ihā, bhakativinoda dāsa

Der Inhalt dieses Liedes ist, daß Nārada Muni, die große Seele, auf einem Saiteninstrument spielt, das vīnā genannt wird, und dabei den Klang rādhikā-ramana erzeugt, was ein anderer Name Krsnas ist. Sobald er die Saiten anschlägt, beginnen alle Gottgeweihten einzustimmen, indem sie überaus schöne Klänge erzeugen. Begleitet von dem Saiteninstrument, gleicht ihr Gesang einem Regen von Nektar, und alle Gottgeweihten tanzen in Ekstase zu ihrer vollsten Zufriedenheit. Während sie tanzen, scheinen sie im Rausch der Ekstase fast verrückt zu werden, als hätten sie das Getränk mādhurī-pūra zu sich genommen. Einige von ihnen weinen, einige tanzen, und einige, die nicht vor allen Leuten tanzen können, tanzen in ihrem Herzen. Siva umarmt Nārada Muni und beginnt mit ekstatischer Stimme zu sprechen, und auch Brahma, der sieht, wie Siva mit Narada tanzt, stimmt ein und sagt: "Chantet alle gütigerweise 'Hari bol! Hari bol!' "Auch Indra, der König des Himmels, stimmt mit großer Freude ein und beginnt zu tanzen und "Hari bol! Hari bol!" zu chanten. Auf diese Weise wird durch den Einfluß des transzendentalen Klanges des Heiligen Gottesnamens das gesamte Universum von Ekstase erfüllt. Bhaktivinoda Thākura sagt: "Wenn das Universum ekstatisch wird, ist mein Wunsch erfüllt. Ich bete deshalb zu den Lotosfüßen Rūpa Gosvāmīs, daß dieses Chanten des harer nāma so schön weitergehen möge."

Brahmā ist der guru Nārada Munis, der wiederum der guru Vyāsadevas ist, und Vvāsadeva ist der guru Madhvācārvas. Deshalb befindet sich die Gaudīva-Mādhvasampradāya in der Schülernachfolge von Nārada Muni. Die Angehörigen dieser Schülernachfolge - mit anderen Worten, die Mitglieder der Bewegung für Krsna-Bewußtsein - sollten den Fußstapfen Narada Munis folgen, indem sie die transzendentale Klangschwingung Hare Krsna, Hare Krsna, Krsna Krsna, Hare Hare / Hare Rāma, Hare Rāma, Rāma Rāma, Hare Hare chanten. Sie sollten überall hingehen, um die bedingten Seelen durch den Klang des Hare-Krsna-mantra und durch die Anweisungen der Bhagavad-gītā, des Śrīmad-Bhāgavatam und des Caitanva-caritāmrta zu retten. Das wird die Höchste Persönlichkeit Gottes erfreuen. Man kann spirituellen Fortschritt machen, wenn man die Anweisungen Narada Munis wirklich befolgt. Wenn man Narada Muni erfreut, dann ist auch die Höchste Persönlichkeit Gottes, Hrsīkeśa, erfreut (yasya prasādād bhagavat-prasādah). Der derzeitige spirituelle Meister ist der Vertreter Nārada Munis; es besteht kein Unterschied zwischen den Anweisungen Narada Munis und denen des gegenwärtigen spirituellen Meisters, Sowohl Nārada Muni als auch der gegenwärtige spirituelle Meister verkünden dieselben Lehren Kṛṣṇas, der in der Bhagavad-gītā (18.65-66) sagt:

> man-manā bhava mad-bhakto mad-yājī māṁ namaskuru mām evaiṣyasi satyaṁ te pratijāne priyo 'si me

sarva-dharmān parityajya mām ekam śaraṇam vraja aham tvām sarva-pāpebhyo mokṣayiṣyāmi mā śucah "Denke ständig an Mich, und werde Mein Geweihter. Verehre Mich und bringe Mir deine Ehrerbietungen dar. Auf diese Weise wirst du ohne Fehl zu Mir gelangen. Ich verspreche dir dies, weil du Mein inniger Freund bist. Gib alle Arten von Religion auf, und ergib dich einfach Mir. Ich werde dich von allen sündhaften Reaktionen befreien. Fürchte dich nicht."

#### VFRS 23

## नाशं निशम्य पुत्राणां नारदाञ्छीलशालिनाम्। अन्वतप्यतः कः शोचन् सुप्रजस्त्वं शुचां पदम्।।२३।।

nāśam niśamya putrāṇām nāradāc chīla-śālinām anvatapyata kaḥ śocan suprajastvam śucām padam

nāśam—der Verlust; niśamya—hörend von; putrāṇām—seinen Söhnen; nāradāt—von Nārada; śīla-śālinām—die die Besten waren unter denen, die sich gut benehmen; anvatapyata—erlitt; kaḥ—Prajāpati Dakṣa; śocan—beklagend; su-prajastvam—zehntausend Söhne von gutem Benehmen habend; śucām—der Klage; padam—Stellung.

### ÜBERSETZUNG

Die Haryaśvas, die Söhne Prajāpati Dakşas, waren wohlerzogene Söhne mit gutem Benehmen, doch unglücklicherweise wichen sie wegen der Lehren Nārada Munis von der Anordnung ihres Vaters ab. Als Dakşa diese Nachricht vernahm, die ihm von Nārada Muni überbracht wurde, begann er zu klagen. Obgleich er der Vater solch guter Söhne war, hatte er sie alle verloren. Dies war gewiß beklagenswert.

## **ERLÄUTERUNG**

Die Haryaśvas, die Söhne Prajāpati Dakşas, waren zweifellos wohlerzogen, gelehrt und fortgeschritten, und in Übereinstimmung mit der Anweisung ihres Vaters nahmen sie Entsagungen auf sich, um für ihre Familie gute Söhne zu zeugen. Doch Nārada Muni nutzte ihr gutes Verhalten und ihre Kultur, um sie in rechter Weise anzuleiten, sich in der materiellen Welt nicht zu verstricken, sondern ihre Kultur und ihr Wissen dafür zu verwenden, ihre materiellen Angelegenheiten zu beenden. Die Haryaśvas gehorchten der Anweisung Nārada Munis, doch als die Kunde davon Prajāpati Dakşa überbracht wurde, war er äußerst betrübt, statt sich über die Handlungen Nārada Munis zu freuen. Ebenso versuchen wir, so viele junge Menschen wie möglich zu ihrem letztlichen Nutzen zur Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein zu bringen, doch die Eltern der jungen Menschen, die sich der Bewegung anschließen, sind so bekümmert, daß sie beginnen, zu klagen und Gegenpropaganda zu machen.

Natürlich trieb Prajāpati Dakşa keine Propaganda gegen Nārada Muni, doch wie wir später sehen werden, versluchte er Nārada Muni wegen seiner wohlwollenden Taten. Das ist die materialistische Lebensweise. Materialistische Eltern wollen, daß ihre Söhne sich um verbesserte wirtschaftliche Bedingungen bemühen und im materialistischen Leben versaulen. Sie sind nicht unglücklich, wenn ihre Kinder verdorbene, nutzlose Bürger werden, doch sie wehklagen, wenn sie sich der Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein anschließen, um das endgültige Ziel ihres Lebens zu erreichen. Diese Feindschaft zwischen den Eltern und der Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein existiert seit unvordenklichen Zeiten. Selbst Nārada Muni wurde verdammt, ganz zu schweigen von anderen. Nichtsdestoweniger gab Nārada Muni seine Mission niemals auf. Um so viele gefallene Seelen wie möglich zu befreien, spielt er weiter sein Musikinstrument und erzeugt den transzendentalen Klang Hare Kṛṣṇa, Hare Kṛṣṇa, Kṛṣṇa Kṛṣṇa, Hare Hare / Hare Rāma, Hare Rāma, Rāma Rāma, Hare Hare.

#### **VERS 24**

## स भृयः पाश्चजन्यायामजेन परिसान्त्वितः । पुत्रानजनयद् दक्षः सवलाश्वान् सहस्रिणः ॥२४॥

sa bhūyah pāñcajanyāyām ajena parisāntvitah putrān ajanayad dakṣah savalāśvān sahasrinah

saḥ—Prajāpati Dakṣa; bhūyaḥ—wieder; pāñcajanyāyām—im Schoße seiner Frau Asiknī oder Pāñcajanī; ajena—von Brahmā; parisāntvitaḥ—beschwichtigt; putrān—Söhne; ajanayat—zeugte; dakṣaḥ—Prajāpati Dakṣa; savalāśvān—die Savalāśvas genannt wurden; sahasrinah—eintausend an der Zahl.

## ÜBERSETZUNG

Als Prajāpati Dakşa um seine verlorenen Kinder klagte, beschwichtigte Brahmā ihn mit Belehrungen, und danach zeugte Dakşa eintausend weitere Kinder im Schoße seiner Frau Pāñcajanī. Diesmal waren seine Söhne als die Savalāsvas bekannt.

### **ERLÄUTERUNG**

Prajāpati Dakşa erhielt seinen Namen, weil er ein großer Experte darin war, Kinder zu zeugen. (Das Wort dakṣa bedeutet "geschickt".) Erst zeugte er zehntausend Kinder im Schoße seiner Frau, und als die Kinder verlorengingen — als sie nach Hause, zu Gott, zurückkehrten —, zeugte er eine weitere Gruppe von Kindern, die als die Savalāśvas bekannt wurden. Prajāpati Dakṣa ist sehr geschickt in der Zeugung von Kindern, und Nārada Muni ist sehr geschickt darin, alle bedingten Seelen nach Hause, zu Gott, zurückzubefördern. Deshalb sind die materialistischen Exper-

ten mit dem spirituellen Experten Nārada Muni nicht einer Meinung, doch dies bedeutet nicht, daß Nārada Muni seine Beschäftigung, den Hare-Kṛṣṇa-mantra zu chanten, aufgeben wird.

#### VERS 25

## ते च पित्रा समादिष्टाः प्रजासर्गे धृतव्रताः । नारायणसरो जग्मुर्यत्र सिद्धाः स्वपूर्वजाः ॥२५॥

te ca pitrā samādiṣṭāḥ prajā-sarge dhṛta-vratāḥ nārāyaṇa-saro jagmur yatra siddhāh sva-pūrva jāḥ

te—diese Söhne (die Savalāśvas); ca—und; pitrā—von ihrem Vater; samādiṣṭāḥ—angewiesen; prajā-sarge—bei der Vermehrung der Nachkommenschaft oder Bevölkerung; dhṛta-vratāḥ—nahmen Gelübde an; nārāyaṇa-saraḥ—der heilige See Nārāyaṇa-saras; jagmuḥ—begaben sich zu; yatra—wo; siddhāḥ—Vollkommenheit erreicht; sva-pūrva-jāḥ—ihre älteren Brüder, die früher dorthin gegangen waren.

### ÜBERSETZUNG

In Übereinstimmung mit der Anordnung ihres Vaters, Kinder zu zeugen, begab sich auch die zweite Gruppe der Söhne nach Nārāyaṇa-saras, an denselben Ort, an dem ihre Brüder früher durch das Befolgen der Anweisungen Nāradas die Vollkommenheit erlangt hatten. Die Savalāśvas blieben an diesem heiligen Platz und nahmen große Gelübde der Entsagung auf sich.

#### **FRIÄUTFRUNG**

Prajāpati Dakşa sandte die zweite Gruppe seiner Söhne an den gleichen Ort, an dem seine ersten Söhne die Vollkommenheit erlangt hatten. Er zögerte nicht, die zweite Gruppe seiner Söhne an den gleichen Ort zu schicken, obgleich auch sie den Anweisungen Naradas zum Opfer fallen könnten. Gemäß der vedischen Kultur sollte man als ein brahmacārī im spirituellen Verständnis geschult werden, bevor man das Haushälterleben beginnt, um Kinder zu zeugen. Das ist das vedische System. Deshalb sandte Prajāpati Daksa trotz des Risikos, daß sie durch die Anweisungen Nāradas so intelligent werden könnten wie ihre älteren Brüder, die zweite Gruppe seiner Söhne zur geistigen Vervollkommnung an den heiligen See. Als pflichtbewußter Vater zögerte er nicht, seinen Söhnen zu erlauben, kulturelle Unterweisungen hinsichtlich der Vollkommenheit des Lebens zu empfangen; er mußte es ihnen überlassen, zu wählen, ob sie nach Hause, zu Gott, zurückkehren oder in den vielfältigen Lebensformen der materiellen Welt verderben wollten. Unter allen Umständen ist es die Pflicht des Vaters, seinen Söhnen eine kulturelle Erziehung zu gewähren, da sie später entscheiden müssen, welchen Weg sie gehen. Verantwortungsbewußte Väter sollten ihre Söhne nicht davon abhalten, in der Gemeinschaft der Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein kulturellen Fortschritt zu verwirklichen. Dies ist nicht die Pflicht eines Vaters. Es ist die Pflicht des Vaters, seinen Söhnen in der Frage, ob sie durch das Befolgen der Anweisungen des spirituellen Meisters spirituell voranschreiten wollen, vollständige Freiheit zu lassen.

#### VERS 26

## तदुपस्पर्शनादेव विविर्भूतमलाशयाः। जपन्तो ब्रह्म परमं तेपुस्तत्र महत् तपः॥२६॥

tad-upasparśanād eva vinirdhūta-malāśayāḥ japanto brahma paramam tepus tatra mahat tapaḥ

tat—jenes heiligen Ortes; upasparśanāt—durch das regelmäßige Bad im Wasser; eva—tatsächlich; vinirdhūta—vollständig geläutert; mala-āśayāḥ—von allem Schmutz im Herzen; japantaḥ—chantend oder murmelnd; brahma—mantras, die mit om beginnen (wie zum Beispiel om tad viṣṇoḥ paramam padam sadā paśyanti sūra-yaḥ); paramam—das endgültige Ziel; tepuḥ—führten aus; tatra—dort; mahat—große; tapaḥ—Bußen.

## ÜBERSETZUNG

Am Nārāyaṇa-saras nahm die zweite Gruppe der Söhne in gleicher Weise Bußen auf sich, wie es die erste getan hatte. Sie badeten im heiligen Wasser, und durch dessen Berührung wurden alle schmutzigen, materiellen Wünsche in ihren Herzen hinweggewaschen. Sie murmelten mantras, die mit omkāra begannen, und unterzogen sich einer Reihe schwerer Entsagungen.

### **ERLÄUTERUNG**

Jeder vedische mantra wird als brahma bezeichnet, da jedem mantra das brahmākṣara, aum oder omkāra, vorangestellt wird. Zum Beispiel heißt es: om namo bhagavate vāsudevāya. Śrī Kṛṣṇa sagt in der Bhagavad-gītā (7.8): praṇavaḥ sarvavedeṣu. "In allen vedischen mantras werde Ich durch praṇava oder omkāra repräsentiert." Deshalb beginnt das Chanten der vedischen mantras mit omkāra oder dem direkten Chanten von Kṛṣṇas Namen. Es gibt dabei keinen Unterschied. Ob man omkāra chantet oder den Herrn als Kṛṣṇa anredet — die Bedeutung ist die gleiche, doch Śrī Caitanya Mahāprabhu empfahl, daß man im gegenwärtigen Zeitalter den Hare-Kṛṣṇa-mantra chanten sollte (harer nāma eva kevalam). Obgleich kein Unterschied zwischen Hare Kṛṣṇa und den vedischen mantras, die mit omkāra beginnen, besteht, empfahl Śrī Caitanya Mahāprabhu, der Führer der spirituellen Bewegung für das gegenwärtige Zeitalter, daß man Hare Kṛṣṇa, Hare Kṛṣṇa, Kṛṣṇa, Kṛṣṇa, Hare Hare / Hare Rāma. Hare Rāma, Rāma Rāma, Hare Hare chanten sollte.

#### **VERS 27-28**

## अन्भक्षाः कतिचिन्मासान् कतिचिद् वायुभोजनाः। आराधयन् मन्त्रमिममभ्यस्यन्त इडस्पतिम् ॥२७॥ ॐ नमो नारायणाय पुरुषाय महात्मने। विशुद्धसत्त्वधिण्याय महाहंसाय धीमहि॥२८॥

ab-bhakṣāḥ katicin māsān katicid vāyu-bhojanāḥ ārādhayan mantram imam abhyasyanta iḍaspatim

om namo nārāyaṇāya puruṣāya mahātmane viśuddha-sattva-dhiṣṇyāya mahā-hamsāya dhīmahi

ap-bhakṣāḥ—nur Wasser trinkend; katicit māsān—für einige Monate; katicit—für einige; vāyu-bhojanāḥ—nur atmend oder Luft essend; ārādhayan—verehrt; mantram imam—dieser mantra, der nicht verschieden von Nārāyaṇa ist; abhyas-yantaḥ—praktizierend; iḍaḥ-patim—der Meister aller mantras, Śrī Viṣṇu; om— o Herr; namaḥ—respektvolle Ehrerbietungen; nārāyaṇāya—an Śrī Nārāyaṇa; puru-ṣāya—die Höchste Person; mahā-ātmane—die erhabene Überseele; viśuddha-sattva-dhiṣṇyāya—der stets im transzendentalen Reich weilt; mahā-hamsāya—die großartige, schwanengleiche Persönlichkeit Gottes; dhīmahi—wir bringen stets dar.

## ÜBERSETZUNG

Für einige Monate tranken die Söhne Prajāpati Dakşas nur Wasser und aßen ausschließlich Luft. Während sie sich auf diese Weise schweren Entsagungen unterzogen, trugen sie den folgenden mantra vor: "Laßt uns unsere achtungsvollen Ehrerbietungen Ihm, Nārāyaṇa, der Höchsten Persönlichkeit Gottes, darbringen, der stets in Seinem transzendentalen Reich weilt. Da Er die Höchste Person ist [paramahamsa], laßt uns Ihm unsere achtungsvollen Ehrerbietungen erweisen."

## **ERLÄUTERUNG**

Aus diesem Vers geht hervor, daß das Chanten des mahā-mantra oder der vedischen mantras mit schweren Entsagungen verbunden sein muß. Im Kali-yuga sind die Menschen nicht mehr imstande, sich schweren Entsagungen zu unterziehen, wie denen, die hier erwähnt werden — für viele Monate nur Wasser zu trinken und Luft zu essen. Man kann einen solchen Vorgang nicht imitieren. Man muß aber ein gewisses Maß an Entsagung auf sich nehmen, indem man vier unerwünschte Prinzipien aufgibt, nämlich unzulässige Sexualität, das Essen von Fleisch, Berauschung

und Glücksspiel. Diese tapasya kann jeder mit Leichtigkeit befolgen, und dann wird sich die Wirkung, die durch das Chanten des Hare-Kṛṣṇa-mantra entsteht, ohne Verzögerung einstellen. Man sollte nicht den Vorgang der Entsagung aufgeben. Wenn möglich, sollte man im Wasser der Gaṅgā oder der Yamunā baden, und wenn die Gaṅgā oder die Yamunā zu weit entfernt sind, kann man im Wasser des Meeres baden. Das ist ein Bestandteil der Entsagung. Unsere Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein hat deshalb zwei sehr große Zentren errichtet, von denen eines sich in Vṛndāvana befindet und das andere in Māyāpur, Navadvīpa. Dort kann man in der Gaṅgā oder in der Yamunā baden, den Hare-Kṛṣṇa-mantra chanten und so die Voll-kommenheit erlangen und nach Hause, zu Gott, zurückkehren.

#### **VERS 29**

## इति तानिप राजेन्द्र प्रजासर्गिधियो ग्रुनिः। उपेत्य नारदः प्राह वाचःक्रुटानि पूर्ववत्।।२९॥

iti tān api rājendra prajā-sarga-dhiyo muniḥ upetya nāradaḥ prāha vācaḥ kūṭāni pūrvavat

iti-somit; tān-sie (die Söhne Prajāpati Dakşas, die als die Savalāśvas bekannt waren); api-auch; rājendra- o König Parīkṣit; prajā-sarga-dhiyaḥ-die unter dem Eindruck standen, das Zeugen von Kindern sei die wichtigste Pflicht; muniḥ-der große Weise; upetya-sich nähernd; nāradaḥ-Nārada; prāha-sagte; vācaḥ-Worte; kūtāni-rätselhaft; pūrva-vat-wie er es zuvor getan hatte.

### ÜBERSETZUNG

O König Parīkşit, Nārada Muni näherte sich den Söhnen Prajāpati Dakşas, die sich mit tapasya beschäftigten, um Kinder zeugen zu können, und sprach ähnlich rätselhafte Worte zu ihnen, wie er sie vorher zu ihren älteren Brüdern gesprochen hatte.

#### VERS 30

दाक्षायणाः संश्रुणुत गदतो निगमं मम । अन्विच्छतानुपदवीं भ्रातृणां भ्रातृवत्सलाः ॥३०॥

> dākṣāyaṇāḥ samśṛṇuta gadato nigamam mama anvicchatānupadavīm bhrātṛṇām bhrātṛ-vatsalāḥ

dākṣāyaṇāḥ— o Söhne des Prajāpati Dakṣa; samsṛṇuta—hört bitte mit Aufmerk-samkeit; gadataḥ—der ich spreche; nigamam—Anweisungen; mama—meine; anvicchata—folgt; anupadavīm—der Pfad; bhrātṛṇām—von Euren Brüdern; bhrātṛ-vatsa-lāḥ— o ihr, die ihr euren Brüdern sehr zugetan seid.

### ÜBERSETZUNG

O Söhne Dakşas, vernehmt bitte mit Aufmerksamkeit meine Worte der Unterweisung. Ihr alle seid euren älteren Brüdern, den Haryaśvas, sehr zugetan. Deshalb solltet ihr ihrem Pfad folgen.

### **ERLÄUTERUNG**

Nārada Muni ermutigte die zweite Gruppe von Prajāpati Dakşas Söhnen, indem er ihre natürliche Zuneigung für ihre Brüder erweckte. Er forderte sie auf, ihren älteren Brüdern zu folgen, wenn sie auch nur die geringste Zuneigung zu diesen besäßen. Familiäre Zuneigung ist sehr stark, und deshalb wählte Nārada Muni diese Taktik, sie an ihre familiäre Beziehung zu den Haryaśvas zu erinnern. Im allgemeinen bezieht sich das Wort nigama auf die Veden, doch hier bezieht sich nigama auf die Anweisungen, die in den Veden enthalten sind. Das Śrīmad-Bhāgavatam sagt: nigama-kalpa-taror galitam phalam. Die vedischen Lehren sind wie ein Baum, dessen reifste Frucht das Śrīmad-Bhāgavatam ist. Nārada Muni ist mit der Verteilung dieser Frucht beschäftigt, und deshalb trug er Vyāsadeva auf, dieses Mahā-purāṇa, das Śrīmad-Bhāgavatam, zum Segen der unwissenden menschlichen Gesellschaft zu schreiben.

anarthopaśamam sākṣād bhakti-yogam adhokṣaje lokasyājānato vidvāmś cakre sātvata-samhitām (SB, 1.7.6)

"Die materiellen Leiden des Lebewesens, die für das Lebewesen überflüssig sind, können direkt durch den verbindenden Vorgang des hingebungsvollen Dienstes gelindert werden. Die Masse der Menschen weiß dies jedoch nicht, und deshalb verfaßte der gelehrte Vyāsadeva diese vedische Schrift, die in Beziehung zur Höchsten Wahrheit steht."

Die Menschen leiden aufgrund von Unwissenheit und folgen einem falschen Pfad zum Glück. Das wird anartha genannt. Die materiellen Tätigkeiten werden sie niemals glücklich machen, und deshalb trug Nārada Vyāsadeva auf, die Anweisungen des Śrīmad-Bhāgavatam niederzuschreiben. Vyāsadeva folgte Nārada auch wirklich und tat dies. Das Śrīmad-Bhāgavatam ist die höchste Unterweisung der Veden. Galitam phalam: Die reife Frucht der Veden ist das Śrīmad-Bhāgavatam.

## VERS 31 भ्रातृणां प्रायणं भ्राता योऽनुतिष्ठति धर्मवित् । स पुण्यबन्धुः पुरुषो मरुद्भिः सह मोदते ॥३१॥

bhrātēṇām prāyaṇam bhrātā yo 'nutiṣṭhati dharmavit sa puṇya-bandhuḥ puruṣo marudbhiḥ saha modate

bhrātṛnām—von älteren Brüdern; prāyaṇam—der Pfad; bhrātā—ein treuer Bruder; yaḥ—jemand, der; anutiṣṭhati—folgt; dharma-vit—die religiösen Prinzipien kennend; saḥ—jener; puṇya-bandhuḥ—überaus fromm; puruṣaḥ—Person; marudbhiḥ—die Halbgötter der Winde; saha—mit; modate—genießt das Leben.

### ÜBERSETZUNG

Ein Bruder, der sich der Prinzipien der Religion bewußt ist, folgt den Fußstapfen seiner älteren Brüder. Weil er auf eine hohe Stufe erhoben wird, erhält ein solcher frommer Bruder die Gelegenheit, mit den Halbgöttern wie den Maruts, die alle ihren Brüdern zugetan sind, Gemeinschaft zu haben und zu genießen.

### **ERLÄUTERUNG**

Je nach ihrem Glauben an materielle Beziehungen werden die Menschen zu verschiedenen Planeten befördert. Hier wird gesagt, daß jemand, der seinen Brüdern sehr treu ist, einem ähnlichen Pfad wie sie folgen sollte und so die Möglichkeit erlangen sollte, nach Marudloka erhoben zu werden. Närada Muni riet der zweiten Gruppe der Söhne Prajäpati Dakşas, ihren älteren Brüdern zu folgen und sich in die spirituelle Welt zu erheben.

#### **VERS 32**

# एतावदुक्त्वा प्रययौ नारदोऽमोघदर्शनः । तेऽपि चान्वगमन् मार्गं भ्रातृणामेव मारिष ॥३२॥

etāvad uktvā prayayau nārado 'mogha-darśanaḥ te 'pi cānvagamam mārgam bhrātṛṇām eva māriṣa

etāvat—so viel; uktvā—sprechend; prayayau—verließ jenen Ort; nāradaḥ—der große Weise Nārada; amogha-darśanaḥ—dessen Blick allglückverheißend ist; te—sie; api—auch; ca—und; anvagaman—folgten; mārgam—dem Pfad; bhrātēṇām—ihrer früheren Brüder; eva—tatsächlich; māriṣa— o großer Ārya-König.

#### ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: O bester der fortgeschrittenen Āryas, nachdem Nārada Muni, dessen barmherziger Blick niemals vergebens ist, soviel zu den Söhnen Prajāpati Dakşas gesagt hatte, verließ er den Ort, wie er es

geplant hatte. Die Söhne Dakşas folgten ihren älteren Brüdern. Ohne zu versuchen, Kinder zu zeugen, beschäftigten sie sich im Kṛṣṇa-Bewußtsein.

#### **VERS 33**

## सभ्रीचीनं प्रतीचीनं परस्यानुपथं गताः । नाद्यापि ते निवर्तन्ते पश्चिमा यामिनीरिव ॥३३॥

sadhrīcīnam pratīcīnam parasyānupatham gatāḥ nādyāpi te nivartante paścimā yāminīr iva

sadhrīcīnam—völlig richtig; pratīcīnam—durch die Annahme einer Lebensweise, die auf das höchste Ziel, den hingebungsvollen Dienst, abzielt, erhältlich; parasya—des Höchsten Herrn; anupatham—den Pfad; gatāḥ—beschreitend; na—nicht; adya api—selbst bis heute; te—sie (die Söhne Prajāpati Dakṣas); nivartante—sind zurückgekehrt; paścimāḥ—westlich (die vergangen sind); yāminīḥ—Nächte; iva—wie.

### ÜBERSETZUNG

Die Savalāśvas beschritten den rechten Pfad, der durch eine Lebensweise erreicht werden kann, die auf die Erlangung von hingebungsvollem Dienst oder der Barmherzigkeit der Höchsten Persönlichkeit Gottes abzielt. Wie Nächte, die westwärts gezogen sind, sind sie bis jetzt nicht zurückgekehrt.

#### VERS 34

## एतस्मिन्काल उत्पातान् बहून् पश्यन् प्रजापतिः । पूर्ववन्नारदकृतं पुत्रनाश्चमुपान्यणोत् ॥३४॥

etasmin kāla utpātān bahūn paśyan prajāpatiḥ pūrvavan nārada-kṛtaṁ putra-nāśam upāśrnot

etasmin—zu jener; kāle—Zeit; utpātān—Störungen; bahūn—viele; paśyan—sehend; prajāpatih—Prajāpati Dakṣa; pūrva-vat—wie zuvor; nārada—von dem großen Weisen Nārada Muni; kṛtam—getan; putra-nāśam—der Verlust seiner Kinder; upāśṛṇot—er hörte von.

#### ÜBERSETZUNG

Zu dieser Zeit beobachtete Prajāpati Dakşa viele unglückverheißende Zeichen, und er hörte von verschiedenen Seiten, daß seine zweite Gruppe von Söhnen, die Savalāśvas, im Einklang mit den Anweisungen Nāradas dem Pfad ihrer älteren Brüder gefolgt waren.

#### VERS 35

## नारदायासौ पुत्रशोकविमूर्च्छितः। रोषाद्विस्फरिताधरः ।।३५॥

cukrodha nāradāvāsau putra-śoka-vimūrcchitah devarsim upalabhyāha rosād visphuritādharah

cukrodha—wurde sehr zornig; nāradā ya—auf den großen Weisen Nārada Muni; asau-dieser eine (Daksa); putra-śoka-wegen der Klage um den Verlust seiner Kinder; vimūrcchitah-beinahe ohnmächtig werdend; devarsim-der große Weise Devarsi Nārada; upalabhya—sehend; āha—er sagte; rosāt—aus großem Zorn heraus; visphurita—zitternd; adharah—dessen Lippen.

### ÜBERSETZUNG

Als Dakşa vernahm, daß auch die Savalāśvas diese Welt verlassen hatten, um sich dem hingebungsvollen Dienst zu widmen, wurde er zornig auf Nārada und fiel unter der Last des Kummers beinahe in Ohnmacht. Als Daksa Nārada erblickte, begannen seine Lippen vor Zorn zu zittern, und er sprach folgende Worte.

#### **ERLÄUTERUNG**

Śrīla Viśvanātha Cakravartī Thākura bemerkt, daß Nārada Muni die gesamte Familie Svāyambhuva Manus, angefangen mit Priyavrata und Uttānapāda, befreit hatte. Er hatte Uttānapādas Sohn Dhruva zur Befreiung verholfen, und er hatte sogar Prācīnabarhi, der sich vorher fruchtbringenden Tätigkeiten gewidmet hatte, befreit. Nichtsdestoweniger gelang es ihm nicht, Prajāpati Daksa zu befreien. Prajāpati Daksa sah Nārada vor sich stehen, weil Nārada persönlich gekommen war, um auch ihn zu befreien. Nārada Muni nutzte die Gelegenheit, sich an den bekümmerten Prajāpati Daksa zu wenden, da die Zeit des Kummers eine geeignete Zeit ist, um bhaktiyoga wertzuschätzen. Wie in der Bhagavad-gītā (7.16) erklärt wird, gibt es vier Arten von Menschen, die versuchen, hingebungsvollen Dienst zu verstehen  $-\bar{a}rta$  (jemand, der bekümmert ist), arthārthī (jemand, der Geld benötigt), jijñāsu (jemand, der neugierig ist) und iñānī (ein Mensch mit Wissen). Prajāpati Daksa war wegen des Verlustes seiner Söhne sehr bekümmert, und deshalb nahm Nārada Muni die Gelegenheit wahr, ihn hinsichtlich der Befreiung von materieller Bedingtheit zu unterweisen.

VFRS 36

## श्रीदक्ष उवाच अहो असाधो साधूनां साधुलिङ्गेन नस्त्वया । असाध्वकार्यर्भकाणां मिक्षोर्मार्गः प्रदर्शितः ॥३६॥

śrī-dakṣa uvāca aho asādho sādhūnāṁ sādhu-liṅgena nas tvayā asādhv akāry arbhakāṇāṁ bhikṣor mārgaḥ pradarśitaḥ

śrī-dakṣaḥ uvāca—Prajāpati Dakṣa sagte; aho asādho— o höchst unehrenhafter Nichtgottgeweihter; sādhūnām—von der Gesellschaft von Gottgeweihten und großen Weisen; sādhu-liṅgena—Kleidung eines Heiligen tragend; naḥ—an uns; tva-yā—von dir; asādhu—ein Unrecht; akāri—ist getan worden; arbhakāṇām—von arfmen Jungen, die sehr unerfahren waren; bhikṣoḥ-mārgaḥ—der Pfad eines Bettlers oder sannyāsī-Mönches; pradarśitaḥ—gezeigt.

### ÜBERSETZUNG

Prajāpati Dakşa sagte: O weh, Nārada Muni, du trägst das Gewand eines Heiligen, doch in Wirklichkeit bist du kein Heiliger. In der Tat bin ich, obgleich ich ein grhastha-Leben führe, ein Heiliger. Dadurch, daß du meinen Söhnen den Pfad der Entsagung gewiesen hast, hast du ein verabscheuungswürdiges Unrecht an mir begangen.

### **ERLÄUTERUNG**

Śrī Caitanya Mahāprabhu sagte: sannyāsīra alpa chidra sarva-loke gāya (Cc. M. 12.51). In einer Gesellschaft findet man viele sannväsis, vänaprasthas, grhasthas und brahmacārīs, doch wenn sie alle in Übereinstimmung mit ihren Pflichten ein rechtschaffenes Leben führen, sind sie als sādhus anzusehen. Prajāpati Dakşa war gewiß ein sādhu, da er so schwere Entsagungen auf sich genommen hatte, daß die Höchste Persönlichkeit Gottes, Śrī Visnu, vor ihm erschien. Nichtsdestoweniger hatte er einen Hang zum Fehlerfinden. Er hielt Nārada Muni zu Unrecht für asādhu oder nicht heilig, da Nārada seine Absichten vereitelt hatte. Mit dem Wunsch, seine Söhne als mit Wissen vollständig ausgestattete grhasthas zu erziehen, hatte Dakşa sie an den Nārāyaṇa-saras geschickt, auf daß sie sich Entsagungen unterzögen. Nārada Muni jedoch, der ihre hohe Stufe der Entsagung nutzen wollte, lehrte sie, Vaisnavas im Stand der Entsagung zu werden. Das ist die Pflicht Nārada Munis und seiner Schüler. Sie müssen jedem den Pfad der Entsagung der materiellen Welt und der Rückkehr nach Hause, zu Gott, weisen. Prajāpati Daksa jedoch konnte nicht erkennen, wie hervorragend Nārada Muni bei seinen Söhnen diese Pflichten erfüllte. Weil Daksa unfähig war, Nārada Munis Verhalten wertzuschätzen, beschuldigte er ihn, asādhu zu sein.

Die Worte bhiksor märga (der Pfad des Lebensstandes der Entsagung) sind in diesem Zusammenhang sehr bedeutsam. Ein sannyāsī wird tridandi-bhiksu genannt, weil es seine Pflicht ist, in den Häusern der grhasthas Almosen zu erbetteln und ihnen spirituelle Unterweisungen zu erteilen. Es ist einem sannyāsī erlaubt, von Tür zu Tür gehend zu betteln, einem grhastha hingegen nicht. Grhasthas sollten im Einklang mit der vierfachen Unterteilung des spirituellen Lebens ihren Lebensunterhalt verdienen. Ein brähmana-grhastha kann seinen Lebensunterhalt dadurch verdienen, daß er ein sachkundiger Gelehrter wird und die Allgemeinheit lehrt, die Höchste Persönlichkeit Gottes zu verehren. Er kann auch die Pflicht der Verehrung selbst übernehmen. Deshalb heißt es, daß nur brāhmanas die Verehrung der Bildgestalten Gottes verrichten dürfen, und sie dürfen als prasada zu sich nehmen, was immer die Leute der Bildgestalt darbringen. Obgleich ein brähmana manchmal Spenden annehmen mag, dient dies nicht seinem persönlichen Lebensunterhalt, sondern der Verehrung der Bildgestalt. Deshalb hebt sich ein brahmana nichts für seinen zukünftigen Bedarf auf. Ebenso können ksatrivas von den Bürgern Steuern einziehen und müssen ihrerseits die Bürger beschützen, Regeln und Vorschriften erlassen und für Gesetz und Ordnung sorgen. Vaisyas sollten ihren Lebensunterhalt durch Landwirtschaft und den Schutz der Kühe verdienen, und die śūdras sollten sich dadurch ihr Brot verdienen, daß sie den drei höheren Klassen dienen. Solange man nicht ein brähmana wird, kann man auch nicht sannväsa annehmen. Sannväsis und brahmacārīs dürfen von Tür zu Tür gehen, um Almosen zu erbetteln, ein grhastha jedoch nicht.

Prajāpati Daksa verfluchte Nārada Muni, da Nārada, als ein brahmacārī, der, von Tür zu Tür gehend, betteln durfte, aus Daksas Söhnen, die zu grhasthas erzogen werden sollten, sannväsis gemacht hatte. Daksa war äußerst zornig auf Nārada, weil er dachte, Nārada hätte ihm ein gewaltiges Unrecht zugefügt. Nach Daksas Ansicht hatte Nārada Muni seine unerfahrenen Söhne irregeführt (asādhv akāry arbhakānām). Daksa hielt seine Söhne für unschuldige Knaben, die irregeführt worden waren, als Nārada sie auf den Lebensstand der Entsagung aufmerksam gemacht hatte. Aufgrund all dieser Überlegungen behauptete Prajāpati Dakşa, Nārada Muni sei asādhu und hätte nicht das Gewand eines sādhu anlegen sollen.

Manchmal wird ein Heiliger von grhasthas mißverstanden, besonders wenn er ihre jungen Söhne anweist, Krsna-Bewußtsein anzunehmen. Gewöhnlich denkt ein grhastha, man könne nicht wirklich in den Lebensstand der Entsagung treten, solange man nicht ein grhastha-Leben geführt habe. Wenn ein junger Mann gemäß den Anweisungen Naradas oder eines Angehörigen seiner Schülernachfolge sofort den Pfad der Entsagung beschreitet, werden seine Eltern äußerst zornig. Das gleiche Phänomen ist auch im Zusammenhang mit unserer Bewegung für Krsna-Bewußtsein zu beobachten, da wir alle jungen Männer in den westlichen Ländern lehren, dem Pfad der Entsagung zu folgen. Wir erlauben zwar das grhastha-Leben, doch auch ein grhastha folgt dem Pfad der Entsagung. Selbst ein grhastha muß so viele schlechte Gewohnheiten aufgeben, daß seine Eltern denken, sein Leben sei so gut wie zerstört. Wir erlauben kein Essen von Fleisch, keine unzulässige Sexualität, kein Glücksspiel und keine Berauschung, und infolgedessen fragen sich die Eltern, wie bei so viel Verneinung das Leben eines Menschen noch positiv sein könne. Besonders in den westlichen Ländern bilden diese vier verbotenen Tätigkeiten praktisch das Leben und die Seele der heutigen Bevölkerung. Deshalb mißbilligen manche Eltern unsere Bewegung, wie Prajāpati Dakşa, dem die Handlungen Nāradas mißfielen und der deshalb Nārada der Unredlichkeit bezichtigte. Nichtsdestoweniger müssen wir, obgleich einige Eltern zornig auf uns sein mögen, unsere Pflicht ohne Zögern erfüllen, da wir der Schülernachfolge Nārada Munis angehören.

Die Menschen, die am Haushälterleben hängen, wundern sich, wie man den Genuß des *grhastha*-Lebens aufgeben kann, das eine Konzession für sexuellen Genuß darstellt, um einfach ein Mönch im Kṛṣṇa-Bewußtsein zu werden. Sie wissen nicht, daß die Konzession eines Haushälters zur Sexualität sich nicht regulieren läßt, solange er nicht das Leben eines Mönches annimmt. In der vedischen Zivilisation ist es deshalb vorgeschrieben, daß man nach Beendigung seines fünfzigsten Lebensjahres sein Haushälterleben aufgeben muß. Dies ist Pflicht. Da jedoch die heutige Zivilisation irregeführt ist, wollen die Haushälter bis zum Tod im Familienleben verbleiben, und deshalb müssen sie leiden. In solchen Fällen raten die Schüler Nārada Munis den Angehörigen der jungen Generation, sich unverzüglich der Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein anzuschließen. Es ist nichts Falsches daran.

#### **VERS 37**

## ऋणैस्त्रिभिरमुक्तानाममीमांसितकर्मणाम् । विघातः श्रेयसः पाप लोकयोरुमयोः कृतः ॥३७॥

rṇais tribhir amuktānām amīmāmsita-karmaṇām vighātah śreyasah pāpa lokayor ubhayoh krtah

rnaih—von den Schulden; tribhih—drei; amuktānām—von Menschen, die nicht befreit sind; amīmāmista—nicht betrachtend; karmanām—den Pfad der Pflicht; vighātah—ruinieren; śreyasah—vom Pfad des guten Glücks; pāpa— o höchst sündhafter (Nārada Muni); lokayoh—von den Welten; ubhayoh—beide, krtah—getan.

### ÜBERSETZUNG

Prajāpati Dakşa sagte: Meine Söhne waren nicht im geringsten von den drei Arten ihrer Verschuldung befreit. In der Tat dachten sie nicht wirklich über ihre Verpflichtungen nach. O Nārada Muni, o Personifizierung sündhaften Handelns, du hast ihren Fortschritt zum guten Glück in dieser Welt und in der nächsten verhindert, da sie immer noch den Heiligen, den Halbgöttern und ihrem Vater verschuldet sind.

#### **FRIÄUTFRUNG**

Sobald man als *brāhmaṇa* Geburt nimmt, ist man auf dreifache Weise verschuldet — durch Schulden an die großen Heiligen, Schulden an die Halbgötter und Schulden an seinen Vater. Der Sohn eines *brāhmaṇa* muß sich dem Zölibat (*brahma-*

carya) unterziehen, um seine Schulden gegenüber den Heiligen zu bereinigen, er muß Ritualzeremonien vollziehen, um seine Schulden an den Halbgöttern zu beseitigen, und er muß Kinder zeugen, um sich von seinen Schulden gegenüber seinem Vater zu befreien. Prajāpati Daksa behauptete, daß man, obgleich der Lebensstand der Entsagung zur Befreiung empfohlen wird, nicht die Befreiung erlangen könne, wenn man seine Verpflichtungen gegenüber den Halbgöttern, den Heiligen und seinem Vater nicht erfüllt habe. Wie habe also Nārada Muni Daksas Söhne in den Lebensstand der Entsagung führen können, da sie sich noch nicht von dieser dreifachen Verschuldung befreit hätten? Anscheinend kannte Prajāpati Daksa nicht das endgültige Urteil der śāstras. Das Śrīmad-Bhāgavatam (11.5.40) erklärt:

> devarşi-bhūtāpta-nṛṇām pitṛṇām na kinkaro nā vam rnī ca rājan sarvātmanā yah śaranam śaranyam gato mukundam parihrtya kartam

Jeder ist den Halbgöttern verschuldet, den Lebewesen im allgemeinen, seiner Familie, den pitās usw., doch wenn man sich Krsna oder Mukunda, dem jenigen, der Befreiung gewähren kann, vollständig hingibt, wird man von aller Verschuldung befreit, selbst wenn man keine yaiñas ausführt. Selbst wenn man seine Schulden nicht begleicht, wird man von aller Verschuldung frei, wenn man um der Höchsten Persönlichkeit Gottes willen, deren Lotosfüße die Zuflucht eines jeden sind, der materiellen Welt entsagt. Das ist die Aussage der sästras. Aus diesem Grund handelte Nārada Muni völlig richtig, als er die Söhne Prajāpati Daksas anwies, der materiellen Welt sofort zu entsagen und bei der Höchsten Persönlichkeit Gottes Zuflucht zu suchen. Unglücklicherweise hatte Prajapati Daksa, der Vater der Harvasvas und Savalāśvas, kein Verständnis für den großartigen Dienst, den ihnen Nārada Muni erwies. Deshalb bezeichnete Dakşa ihn als pāpa (die Personifizierung sündhaften Handelns) und als asādhu (ein Nichtheiliger). Da Nārada Muni ein großer Heiliger und Vaisnava war, erduldete er alle diese Anschuldigungen Prajapati Daksas. Er tat lediglich seine Pflicht als Vaisnava, indem er alle Söhne Prajapati Daksas befreite und ihnen dazu verhalf, nach Hause, zu Gott, zurückzukehren.

#### VERS 38

## एवं त्वं निरनुकोशो बालानां मतिभिद्धरेः। पार्षदमच्ये चरसि यशोहा निरपत्रपः ॥३८॥

evam tvam niranukrośo bālānām mati-bhid dhareh pārsada-madhye carasi yaśo-hā nirapatrapah

evam—somit; tvam—dich (Nārada); niranukrośah—ohne Mitleid; bālānām—von unschuldigen, unerfahrenen Jungen; mati-bhit—das Bewußtsein verunreinigend; hareh—von der Höchsten Persönlichkeit Gottes; pārṣada-madhye—unter den persönlichen Beigesellten; carasi—reisen; yaśaḥ-hā—die Höchste Persönlichkeit Gottes verleumdend; nirapatrapaḥ—(obgleich du nicht weißt, was du tust, begehst du sündhafte Handlungen) ohne Schamgefühl.

#### ÜBERSETZUNG

Prajāpati Dakşa fuhr fort: Während du auf diese Weise anderen Lebewesen Gewalt antust und dennoch behauptest, ein Gefährte Śrī Viṣṇus zu sein, beleidigst du die Höchste Persönlichkeit Gottes. Unnötigerweise erzeugtest du eine Geisteshaltung der Entsagung in unschuldigen Knaben, und deshalb bist du schamlos, und es fehlt dir jedes Gefühl von Mitleid. Wie gelang es dir nur, mit den persönlichen Gefährten des Höchsten Herrn zu reisen?

### FRIÄUTFRUNG

Diese Denkweise Prajāpati Daksas ist selbst heute noch vorhanden. Wenn junge Leute sich der Bewegung für Krsna-Bewußtsein anschließen, sind ihre Väter und sogenannten Betreuer sehr zornig auf den Verkünder der Bewegung für Krsna-Bewußtsein, da sie annehmen, ihre Söhne seien unnötig dazu verleitet worden, sich der materiellen Genüsse wie Essen, Trinken und Sichbelustigen zu berauben. Karmīs, fruchtbringend handelnde Menschen, denken, man sollte sein gegenwärtiges Leben in der materiellen Welt vollständig genießen und auch einige fromme Werke tun, um zu weiterem Genuß im nächsten Leben zu höheren Planetensystemen zu gelangen. Ein yogī jedoch, besonders ein bhakti-yogī, kümmert sich nicht um die Meinungen der materiellen Welt. Er ist nicht daran interessiert, zu den höheren Planetensystemen der Halbgötter zu reisen, um in einer fortgeschrittenen materialistischen Zivilisation ein langes Leben zu genießen. Wie auch Prabodhānanda Sarasvatī erklärt: kaivalvam narakāvate tridasa-pūr ākāsa-puspāvate. Für einen Gottgeweihten ist es höllisch, in die Brahman-Existenz einzugehen, und das Leben auf den höheren Planetensystemen der Halbgötter ist für ihn so etwas wie ein Irrlicht, eine Art von Trugbild ohne jede wirkliche Existenz. Ein reiner Gottgeweihter ist nicht an yoga-Vollkommenheit, Reisen zu höheren Planetensystemen oder dem Verschmelzen mit dem Brahman interessiert. Ihm ist nur daran gelegen, der Persönlichkeit Gottes Dienste darzubringen. Da Prajāpati Daksa ein karmī war, wußte er den großartigen Dienst, den Nārada Muni seinen elftausend Söhnen erwiesen hatte, nicht zu schätzen. Statt dessen beschuldigte er Narada Muni, sündhaft zu sein, und behauptete, die Tatsache, daß Nārada Muni mit der Höchsten Persönlichkeit Gottes Umgang habe, sei eine Schändung des Herrn. Damit bezichtigte Daksa Nārada Muni, ein Frevler am Herrn zu sein, obgleich er als ein Gefährte des Herrn bekannt war.

**VERS 39** 

ननु भागवता नित्यं भृतानुग्रहकातराः । ऋते त्वां सौहदघ्नं वै वैरङ्करमवैरिणाम् ॥३९॥

nanu bhāgavatā nit yam bhūtānugraha-kātarāh rte tvām sauhrda-ghnam vai vairankaram avairinām

nanu-nun: bhāgavatāh-Geweihte der Höchsten Persönlichkeit Gottes: nityam-ewig; bhūta-anugraha-kātarāh-sehr begierig, den gefallenen bedingten Seelen Segnungen zu erteilen; rte-ausgenommen; tvām-du selbst; sauhrda-ghnam -ein Brecher der Freundschaft (und deshalb nicht zu den bhagavatas oder Geweihten des Herrn zu zählen): vai-tatsächlich: vairam-karam-du erzeugst Feindschaft: avairinām—gegenüber Menschen, die keine Feinde sind.

#### ÜBERSETZUNG

Alle Geweihten des Herrn außer dir sind gütig zu den bedingten Seelen, und sie sind darauf bedacht, anderen Segnungen zu erteilen. Obgleich du die Kleidung eines Gottgeweihten trägst, schaffst du Feindschaft mit Menschen, die nicht deine Feinde sind, oder du zerbrichst Freundschaften und erzeugst Feindseligkeit zwischen Freunden. Schämst du dich nicht, dich als ein Gottgeweihter auszugeben, während du diese abscheulichen Handlungen begehst?

### **FRIÄUTFRUNG**

Dies ist die Art von Kritik, die von den Dienern Narada Munis in der Schülernachfolge ertragen werden muß. Wir versuchen, durch die Bewegung für Krsna-Bewußtsein junge Menschen darin zu schulen. Gottgeweihte zu werden und nach Hause, zu Gott, zurückzukehren, indem sie strikt den regulierenden Prinzipien folgen. Aber unser Dienst wird weder in Indien noch in westlichen Ländern, in denen wir uns bemühen, die Bewegung für Krsna-Bewußtsein zu verbreiten, geschätzt. In Indien sind die Kasten-brahmanas zu Feinden der Bewegung für Krsna-Bewußtsein geworden, weil wir Ausländer, die als mlecchas und vavanas gelten, zur Stellung von brāhmanas erheben. Wir schulen sie in Entsagungen und Bußen und anerkennen sie als brāhmanas, indem wir ihnen die heilige Schnur übergeben. Deshalb sehen die Kasten-brahmanas in Indien unsere Tätigkeit in der westlichen Welt mit großem Mißfallen. Im Westen sind die Eltern der jungen Menschen, die sich unserer Bewegung anschließen, zu Gegnern geworden. Uns ist nicht daran gelegen, Feinde zu schaffen, doch es liegt in der Natur des Vorganges, daß Nichtgottgeweihte uns feindlich gesinnt sein werden. Nichtsdestoweniger sollte ein Gottgeweihter, wie in den śāstras erklärt wird, sowohl tolerant als auch gütig sein. Gottgeweihte, die sich dem Predigen widmen, sollten bereit sein, sich Anschuldigungen von unwissenden Menschen gefallen zu lassen, und dennoch müssen sie den gefallenen bedingten Seelen gegenüber sehr barmherzig sein. Wenn jemand seine Pflicht in der Schülernachfolge Nārada Munis erfüllt, wird sein Dienst mit Sicherheit anerkannt. Der Herr erklärt in der Bhagavad-gītā (18.68-69):

ya idam paramam guhyam mad-bhaktesv abhidhāsvati bhaktim mavi parām krtvā mām evaisvatv asamsavah

na ca tasmān manusvesu kaścin me priva-krttamah bhavitā na ca me tasmād anyah priyataro bhuvi

"Für jemanden, der das höchste Geheimnis den Gottgeweihten erklärt, ist hingebungsvoller Dienst garantiert, und am Ende wird er zu Mir zurückkehren. Es gibt keinen Diener, der Mir lieber ist als er, noch wird Mir jemals einer lieber sein."

Laßt uns fortfahren, die Botschaft Śrī Krsnas zu predigen, und uns nicht vor Gegnern fürchten. Unsere einzige Pflicht besteht darin, den Herrn durch dieses Predigen zu erfreuen, das von Śrī Caitanya und Śrī Krsna als Dienst anerkannt wird. Wir müssen dem Herrn aufrichtig dienen und dürfen uns von sogenannten Feinden nicht abschrecken lassen.

In diesem Vers wird das Wort sauhrda-ghnam (ein Brecher der Freundschaft) benutzt. Weil Nārada Muni und die Angehörigen seiner Schülernachfolge Freundschaften und Familien stören, werden sie manchmal beschuldigt, sauhrda-ghnam oder Erzeuger von Feindschaft zwischen Verwandten zu sein. In Wirklichkeit aber sind solche Gottgeweihten Freunde eines ieden Lebewesens (suhrdam sarva-bhūtānām), doch sie werden irrtümlich als Feinde angesehen. Das Predigen kann eine schwierige, undankbare Aufgabe sein, und doch muß ein Prediger den Anordnungen des Höchsten Herrn folgen und darf sich nicht vor materialistischen Menschen fürchten.

#### VFRS 40

## नेत्थं पुंसां विरागः स्यात् त्वया केवलिना मृषा । स्नेहपाश्चिनकुन्तनम् ॥४०॥

nettham pumsam viragah syat tvayā kevalinā mrsā manyase yady upaśamam sneha-pāśa-nikrntanam

na-nicht; ittham-auf diese Weise; pumsām-der Menschen; virāgah-Entsagung; syāt-ist möglich; tvayā-von dir; kevalinā mrsā-fälschlich Wissen besitzend; manyase-du denkst; yadi-wenn; upaśamam-Entsagung materieller Genüsse; sneha-pāśa-die Bindungen der Zuneigung; nikrntanam-zertrennend.

## ÜBERSETZUNG

Prajāpati Daksa fuhr fort: Wenn du denkst, man könne Loslösung von der materiellen Welt erlangen, indem man einfach das Gefühl für Entsagung erweckt, so muß ich sagen, daß Loslösung nicht einfach durch das Wechseln der Kleidung erreicht werden kann, wie du es veranlaßt hast, ohne daß vollständiges Wissen erweckt worden ist.

### **ERLÄUTERUNG**

Prajāpati Dakşa hatte recht mit der Feststellung, daß man nur durch das Wechseln seiner Kleidung nicht Loslösung von der materiellen Welt erreichen kann. Die sannyāsīs des Kali-yuga, die ihre weißen Gewänder gegen safranfarbene austauschen und dann denken, sie könnten tun, was ihnen beliebt, sind verabscheuungswürdiger als materialistische grhasthas. Etwas derartiges wird nirgendwo empfohlen. Prajāpati Dakşa hatte recht, als er auf diesen Mangel hinwies, doch er wußte nicht, daß Nārada Muni die Geisteshaltung der Entsagung in den Haryaśvas und Savalāśvas durch vollständiges Wissen erweckt hatte. Solche erleuchtete Entsagung ist wünschenswert. Man sollte mit vollständigem Wissen in den Lebensstand der Entsagung treten (jñāna-vairāgya), denn die Vollkommenheit des Lebens ist für denjenigen, der der materiellen Welt auf diese Weise entsagt, erreichbar. Diese fortgeschrittene Stufe läßt sich mit Leichtigkeit erreichen, wie durch die Aussagen des Śrīmad-Bhāgavatam (1.2.7) bestätigt wird:

vāsudeve bhagavati bhakti-yogaḥ prayojitaḥ janayaty āśu vairāgyaṁ jñānaṁ ca yad ahaitukam

"Durch die Darbringung von hingebungsvollem Dienst zur Persönlichkeit Gottes, Śrī Kṛṣṇa, erlangt man augenblicklich grundloses Wissen und Loslösung von der Welt."

Wenn sich jemand ernsthaft dem hingebungsvollen Dienst Väsudevas widmet, werden jñāna und vairāgya automatisch in seiner Persönlichkeit sichtbar. Darüber besteht kein Zweifel. Prajāpati Dakṣas Anschuldigung, Nārada habe seine Söhne nicht wirklich zur Ebene des Wissens erhoben, entsprach nicht den Tatsachen. Alle Söhne Prajāpati Dakṣas waren erst zur Ebene des jñāna erhoben worden und hatten dann automatisch der Welt entsagt. Zusammenfassend ist zu sagen, daß Entsagung nicht stattfinden kann, solange jemandes Wissen nicht erweckt ist, denn ohne fortgeschrittenes Wissen kann man nicht die Anhaftung an materiellen Genuß aufgeben.

#### VERS 41

नानुभूय न जानाति पुमान् विषयतीक्ष्णताम् । निर्विद्यते स्वयं तसान तथा मिन्नधीः परैः ॥४१॥

> nānubhūya na jānāti pumān visava-tīksnatām

## nirvidyate svayam tasmān na tathā bhinna-dhīh paraih

na—nicht; anubhūya—erfahrend; na—nicht; jānāti—kennt; pumān—eine Person; viṣaya-tīkṣṇatām—die Schärfe des materiellen Genusses; nirvidyate—steht darüber; svayam—selbst; tasmāt—von diesem; na tathā—nicht so; bhinna-dhīḥ—deren Intelligenz verändert ist; paraih—von anderen.

### ÜBERSETZUNG

Materieller Genuß ist tatsächlich die Ursache allen Unglücks, doch kann man ihn nicht aufgeben, solange man nicht persönlich erfahren hat, wie leidvoll er ist. Deshalb sollte es einem erlaubt sein, weiterhin sogenanntem materiellem Genuß nachzugehen, während man gleichzeitig im Wissen voranschreitet, um das Leid dieses falschen materiellen Glücks zu erfahren. Dann wird man ohne Hilfe von anderen materiellen Genuß abstoßend finden. Diejenigen, deren Gesinnung von anderen verändert wird, werden nicht so entsagt sein wie diejenigen, die persönliche Erfahrung haben.

## **ERLÄUTERUNG**

Es heißt, daß eine Frau nicht verstehen kann, welche Mühsal es ist, ein Kind zur Welt zu bringen, solange sie nicht selbst schwanger gewesen ist. Bandhyā ki bujhibe prasavavedanā. Das Wort bandhvā bedeutet eine unfruchtbare Frau. Eine solche Frau kann kein Kind zur Welt bringen. Wie also könnte sie die Mühsal der Niederkunft erfahren? Gemäß der Philosophie Prajāpati Daksas sollte eine Frau erst schwanger werden und dann die Mühe der Entbindung erfahren. Dann wird sie, wenn sie intelligent ist, nicht wieder schwanger sein wollen. In Wirklichkeit jedoch trifft dies nicht zu. Der sexuelle Genuß ist dermaßen stark, daß eine Frau zwar schwanger wird und zur Zeit der Niederkunft die Schmerzen ertragen muß, doch nach einiger Zeit wird sie trotz ihrer Erfahrung wieder schwanger. Nach Daksas Philosophie sollte man sich dem materiellen Genuß widmen, so daß man automatisch entsagt wird, nachdem man das Leid, das mit solchem Genuß verbunden ist, erfahren hat. Die materielle Natur jedoch ist so stark, daß ein Mensch, obgleich er bei jedem Schritt leidet, seine Bemühungen zu genießen nicht einstellen wird (trpyanti neha krpanā bahu-duhkha-bhājah). Unter diesen Umständen läßt sich der schlummernde Sinn für Entsagung in einem Menschen nicht erwecken, solange man nicht die Gemeinschaft eines Gottgeweihten wie Narada Muni oder seines Dieners in der Schülernachfolge erhält. Es ist nicht wahr, daß man automatisch Loslösung erlangt, weil der materielle Genuß mit so vielen schmerzhaften Bedingungen verbunden ist. Man benötigt die Segnungen eines Gottgeweihten wie Nārada Muni. Dann kann man seiner Anhaftung an die materielle Welt entsagen. Die Jungen und Mädchen der Bewegung für Krsna-Bewußtsein haben das Streben nach materiellem Genuß nicht aufgegeben, weil sie sich so lange darin geübt haben, sondern durch die Barmherzigkeit Śrī Caitanya Mahāprabhus und Seiner Diener.

#### **VERS 42**

# यन्नस्त्वं कर्मसन्थानां साधूनां गृहमेघिनाम् । कृतवानसि दुर्मषे विप्रियं तव मर्षितम् ॥४२॥

yan nas tvam karma-sandhānām sādhūnām grhamedhinām kṛtavān asi durmarṣam vipriyam tava marsitam

yat—was; nah—uns; tvam—dich; karma-sandhānām—wer strikt den fruchtbringenden Ritualzermonien in Übereinstimmung mit den vedischen Anweisungen folgt; sādhūnām—die wir rechtschaffen sind (weil wir rechtschaffen nach gesellschaftlichem Status und körperlichen Annehmlichkeiten streben); grha-medhinām—obgleich mit einer Frau und Kindern zusammen; kṛtavān asi—haben geschaffen; durmarṣam—unerträglich; vipriyam—falsch; tava—deine; marṣitam—verziehen.

#### ÜBERSETZUNG

Obgleich ich mit meiner Frau und meinen Kindern ein Haushälterleben führe, folge ich rechtschaffen den vedischen Anweisungen, indem ich mich fruchtbringenden Tätigkeiten widme, um das Leben ohne sündhafte Reaktionen zu genießen. Ich habe alle Arten von yajñas vollzogen, einschließlich des deva-yajña, ṛṣi-yajña, pitṛ-yajña und nṛ-yajña. Weil diese yajñas als vratas [Gelübde] bezeichnet werden, bin ich als ein gṛhavrata bekannt. Unglücklicherweise hast du mir großen Kummer bereitet, da du ohne Grund meine Söhne irregeführt hast, so daß sie dem Pfad der Entsagung folgten. Dies läßt sich einmal dulden.

#### **ERLÄUTERUNG**

Prajāpati Dakşa wollte beweisen, daß er höchst tolerant gewesen sei, da er nichts gesagt hatte, als Nārada Muni ohne Grund seine zehntausend unschuldigen Söhne dazu veranlaßt hatte, den Pfad der Entsagung zu beschreiten. Manchmal werden Haushälter beschuldigt, grhamedhīs zu sein, denn grhamedhīs geben sich mit einem Familienleben ohne spirituellen Fortschritt zufrieden. Grhasthas jedoch sind anders, denn obgleich grhasthas mit ihren Frauen und Kindern ein Haushälterleben führen, bemühen sie sich um spirituellen Fortschritt. Weil Prajāpati Dakşa beweisen wollte, daß er Nārada Muni gegenüber großmütig gewesen war, hob er hervor, daß er nichts unternommen habe, als Nārada Muni seine ersten Söhne auf Irrwege geleitet habe; er sei gütig und tolerant gewesen. Nun jedoch sei er bekümmert, weil Nārada Muni seine Söhne ein zweites Mal auf Irrwege geführt habe. Damit wollte er beweisen, daß Nārada Muni, obgleich er wie ein sādhu gekleidet war, nicht wirklich ein sādhu sei; er selbst jedoch sei, obgleich Haushälter, ein größerer sādhu als Nārada Muni.

#### **VERS 43**

## तन्तुक्रन्तन यनस्त्वमभद्रमचरः पुनः। तसाह्योकेषु ते मृढ न मवेद्धमतः पदम्॥४३॥

tantu-kṛntana yan nas tvam abhadram acaraḥ punaḥ tasmāl lokeṣu te mūḍha na bhaved bhramatah padam

tantu-kṛntana— o Übeltäter, der du gnadenlos meine Söhne von mir getrennt hast; yat—welches; naḥ—uns; tvam—dich; abhadram—eine unheilvolle Angelegenheit; acaraḥ—hast getan; punaḥ—wieder; tasmāt—deshalb; lokeṣu—in allen Planetensystemen des Universums; te—von dir; mūdha— o Schurke, der du nicht weißt, wie man zu handeln hat; na—nicht; bhavet—möge es geben; bhramataḥ—der du wanderst; padam—ein Reich.

## ÜBERSETZUNG

Bereits einmal hast du mich um meine Söhne gebracht, und nun hast du die gleiche unheilvolle Tat wiederholt. Deshalb bist du ein Schurke, der nicht weiß, wie man sich anderen gegenüber verhält. Du magst das gesamte Universum durchreisen, doch ich verfluche dich, nirgendwo einen Aufenthaltsort zu finden.

## **ERLÄUTERUNG**

Weil Prajāpati Daksa ein grhamedhī war, der im Haushälterleben bleiben wollte, dachte er, wenn Nārada Muni nicht an einem Ort bleiben könne, sondern über die ganze Welt reisen müsse, so sei dies eine gewaltige Strafe für ihn; aber in Wirklichkeit ist eine solche Strafe für einen Prediger eine Segnung. Ein Prediger ist als parivrājakācārva bekannt — ein ācārva oder Lehrer, der zum Wohl der menschlichen Gesellschaft ständig auf Reisen ist. Prajapati Dakşa verfluchte Narada Muni, daß er, obgleich er die Fähigkeit hatte, durch das gesamte Universum zu reisen, niemals in der Lage sein würde, an einem Ort zu bleiben. In dem paramparā-System, das von Nārada Muni ausgeht, bin auch ich verflucht worden. Obgleich ich viele Zentren habe, die geeignete Aufenthaltsorte wären, kann ich nirgendwo bleiben, denn ich bin von den Eltern meiner Schüler verflucht worden. Seit die Bewegung für Krsna-Bewußtsein begonnen wurde, reise ich zwei- oder dreimal im Jahr um die ganze Welt, und obgleich mir überall, wo ich hinkomme, bequeme Unterkünfte geboten werden, kann ich nirgendwo länger bleiben als drei Tage oder eine Woche. Dieser Fluch von den Eltern meiner Schüler stört mich nicht, doch jetzt ist es notwendig, daß ich an einem Ort bleibe, um eine andere Aufgabe zu vollenden — die Ubersetzung des Śrīmad-Bhāgavatam. Wenn meine jungen Schüler, besonders diejenigen, die sannyāsa angenommen haben, die Aufgabe übernehmen, um die ganze Welt zu reisen, könnte es für mich möglich sein, den Fluch der Eltern auf diese jungen Prediger zu übertragen. Dann könnte ich mich beruhigt an einem Ort niederlassen, um mich der Übersetzungsarbeit zu widmen.

#### VERS 44

## श्रीशुक उवाच प्रतिजग्राह तद् बाढं नारदः साधुसम्मतः । एतावान् साधुवादो हि तितिक्षेतेश्वरः स्वयम् ॥४४॥

śrī-śuka uvāca pratijagrāha tad bāḍham nāradaḥ sādhu-sammataḥ etāvān sādhu-vādo hi titikṣeteśvaraḥ svayam

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; pratijagrāha—angenommen; tat—das; bādham—so sei es; nāradah—Nārada Muni; sādhu-sammatah—der ein anerkannter sādhu ist; etāvān—so viel; sādhu-vādah—einem Heiligen angemessen; hi—tatsächlich; titikṣeta—er möge erdulden; īśvarah—obgleich er imstande ist, Prajāpati Dakṣa zu verfluchen; svayam—selbst.

### ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: Mein lieber König, da Nārada Muni ein anerkannter Heiliger ist, erwiderte er, als er von Prajāpati Dakşa verflucht wurde: tad bāḍham. "Ja, was du gesagt hast, ist gut. Ich nehme diesen Fluch an." Er hätte seinerseits Prajāpati Dakşa ebenfalls verfluchen können, doch weil er ein toleranter und gütiger sādhu ist, unternahm er nichts.

## **ERLÄUTERUNG**

Im Śrīmad-Bhāgavatam (3.25.21) wird erklärt:

titikşavah kāruṇikāḥ suhṛdaḥ sarva-dehinām ajāta-śatravaḥ śāntāḥ sādhavaḥ sādhu-bhūṣaṇāḥ

"Die Merkmale eines sādhu sind, daß er duldsam, barmherzig und allen Lebewesen freundlich gesinnt ist. Er hat keine Feinde, er ist friedfertig, er gehorcht den Schriften, und alle seine Wesensmerkmale sind von erhabener Art."

Weil Nārada Muni der fortgeschrittenste der sādhus oder Gottgeweihten ist, erduldete er den Fluch schweigend, um Prajāpati Dakṣa zur Befreiung zu verhelfen. Śrī Caitanya Mahāprabhu lehrte dieses Prinzip alle Seine Geweihten:

trṇād api sunīcena taror api sahiṣṇunā amāninā mānadena kīrtanīyaḥ sadā hariḥ

"Man sollte den Heiligen Namen des Herrn in einer demütigen Geisteshaltung chanten, sich niedriger dünkend als das Stroh in der Gasse; man sollte duldsamer sein als ein Baum, frei von falschem Geltungsbewußtsein und immer bereit, anderen alle Ehre zu erweisen. In einer solchen Geisteshaltung kann man den Heiligen Namen des Herrn ständig chanten."

Den Anweisungen Śrī Caitanya Mahāprabhus folgend, sollte jemand, der den Ruhm des Herrn auf der ganzen Welt oder im gesamten Universum predigt, demütiger sein als Gras und duldsamer als ein Baum, denn ein Prediger kann kein leichtes Leben führen. Ein Prediger muß vielmehr vielen Hindernissen ins Auge sehen. Er wird nicht nur verflucht, sondern muß manchmal sogar körperliche Verletzungen erleiden. Als zum Beispiel Nityānanda Prabhu sich an die beiden schurkischen Brüder Jagāi und Mādhāi wandte, um Kṛṣṇa-Bewußtsein zu predigen, verletzten sie Ihn dermaßen, daß Blut von Seinem Kopf strömte, doch nichtsdestoweniger war er so tolerant, daß er die beiden Schurken erlöste, so daß sie vollkommene Vaiṣṇavas wurden. Das ist die Pflicht eines Predigers. Jesus Christus erduldete sogar die Kreuzigung. Deshalb war die Verfluchung Nāradas nichts Erstaunliches, und er ertrug sie.

Man mag nun fragen, warum Nārada Muni in Prajāpati Dakṣas Nähe blieb und alle seine Anschuldigungen und Verfluchungen über sich ergehen ließ. Diente dies der Befreiung Dakṣas? Die Antwort lautet "ja". Śrīla Viśvanātha Cakravartī Ṭhākura erklärt, daß Nārada Muni, als Prajāpati Dakṣa ihn beleidigte, sofort den Ort hätte verlassen können, aber er blieb absichtlich, um alle heftigen Worte Dakṣas anzuhören, so daß Dakṣa sich seines Zornes entledigen konnte. Prajāpati Dakṣa war kein gewöhnlicher Mann; er hatte die Ergebnisse vieler frommer Handlungen angehäuft. Deshalb erwartete Nārada Muni, daß Dakṣa, nachdem er seinen Fluch gesprochen hatte und somit zufrieden und frei von Zorn war, sein Fehlverhalten bereuen und so eine Gelegenheit erhalten würde, zu einem Vaiṣṇava zu werden und die Befreiung zu erlangen. Als Jagāi und Mādhāi Frevel an Nityānanda Prabhu begingen, ertrug Nityānanda Prabhu es mit Standhaftigkeit, und deshalb fielen beide Brüder zu Seinen Füßen nieder und bereuten ihr Verhalten. Infolgedessen wurden sie später vollkommene Vaisnavas.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 5. Kapitel im Sechsten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Nārada Muni wird von Prajāpati Dakṣa verflucht".

## Die Nachkommen der Töchter Dakşas

Wie in diesem Kapitel beschrieben wird, zeugte Prajāpati Dakşa mit seiner Frau Asiknī sechzig Töchter. Diese Töchter wurden verschiedenen Persönlichkeiten als Spende übergeben, um die Bevölkerung zu vermehren. Da es sich bei diesen Kindern Dakşas um Mädchen handelte, versuchte Nārada Muni nicht, sie zum Lebensstand der Entsagung zu führen. Deshalb waren die Töchter Dakşas vor Nārada Muni sicher. Zehn der Töchter wurden mit Dharmarāja verheiratet, dreizehn mit Kaśyapa Muni und siebenundzwanzig mit dem Mondgott Candra. Auf diese Weise wurden fünfzig Töchter verteilt, und von den übrigen zehn Töchtern wurden vier Kaśyapa anvertraut und jeweils zwei Bhūta, Aṅgirā und Kṛśāśva. Wissenswert ist, daß es auf die Verbindung dieser sechzig Töchter mit verschiedenen hohen Persönlichkeiten zurückzuführen ist, daß das gesamte Universum mit verschiedenen Arten von Lebewesen wie Menschen, Halbgötter, Dämonen, Raubtiere, Vögel und Schlangen erfüllt wurde.

#### VERS 1

## श्रीश्क उवाच

ततः प्राचेतसोऽसिक्न्यामनुनीतः खयम्भ्रुचा । षष्टि सञ्जनयामास दुहितृः पितृवत्सलाः ॥ १ ॥

> śrī-śuka uvāca tataḥ prācetaso 'siknyām anunītaḥ svayambhuvā ṣaṣṭiṁ sañjanayām āsa duhitṛḥ pitṛ-vatsalāḥ

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; tatah—nach dieser Begebenheit; prācetasah—Dakṣa; asiknyām—in seiner Ehefrau namens Asiknī; anunītah—besänftigt; svayambhuvā—von Brahmā; şaṣṭim—sechzig; sañjanayām āsa—zeugte; duhitēh—Töchter; pitr-vatsalāh—alle ihrem Vater sehr zugetan.

#### ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte: Mein lieber König, danach zeugte Prajāpati Dakṣa, der als Prācetasa bekannt ist, auf Brahmās Bitte hin sechzig Töchter im Schoße seiner Frau Asiknī. Alle Töchter waren ihrem Vater sehr zugetan.

### **ERLÄUTERUNG**

Nach den Vorfällen, die den Verlust seiner vielen Söhne betrafen, bereute Dakşa sein Mißverständnis mit Nārada Muni. Daraufhin besuchte Brahmā Dakşa und gab ihm den Rat, weitere Kinder zu zeugen. Diesmal war Dakşa sehr darauf bedacht, weibliche statt männliche Kinder zu zeugen, damit Nārada Muni sie nicht wieder dadurch störe, daß er sie dränge, in den Lebensstand der Entsagung zu treten. Frauen sind nicht für den Lebensstand der Entsagung bestimmt; sie sollten ihren guten Ehemännern treu sein, denn wenn ein Ehemann qualifiziert ist, befreit zu werden, wird seine Frau ebenfalls mit ihm die Befreiung erlangen. Wie in der śāstra erklärt wird, werden die Ergebnisse der frommen Tätigkeiten eines Ehemannes von seiner Frau geteilt. Es ist deshalb die Pflicht einer Frau, sehr keusch und ihrem Mann treu zu sein. Dann wird sie ohne weitere Bemühung an allen Verdiensten ihres Ehemannes teilhaben.

#### VERS 2

## दश धर्माय कायादाद्द्विषट् त्रिणव चेन्दवे । भृताङ्गिरःकृशाश्चेम्यो द्वे द्वे ताक्ष्यीय चापराः ॥ २ ॥

daśa dharmāya kāyādād dvi-ṣaṭ tri-ṇava cendave bhūtāṅgiraḥ-kṛśāśvebhyo dve dve tārkṣyāya cāparāḥ

daśa—zehn; dharmāya—dem König Dharma, Yamarāja; kāya—dem Kaśyapa; adāt—gab; dvi-ṣaṭ—zweimal sechs und eine (dreizehn); tri-nava—dreimal neun (siebenundzwanzig); ca—auch; indave—dem Mondgott; bhūta-aṅgiraḥ-kṛśāśve-bhyaḥ—an Bhūta, Aṅgirā und Kṛśāśva; dve-dve—jeweils zwei; tārkṣyāya—wiederum an Kaśyapa; ca—und; aparāḥ—der Rest.

#### ÜBERSETZUNG

Er gab zehn Töchter als Almosen an Dharmarāja [Yamarāja], dreizehn an Kaśyapa [erst zwölf und dann eine weitere], siebenundzwanzig an den Mondgott und an Angirā, Kṛśāśva und Bhūta je zwei. Die übrigen vier Töchter wurden Kaśyapa übergeben. [Damit erhielt Kaśyapa siebzehn der Töchter.]

#### VERS 3

नामधेरान्यमुशं त्वं सापत्यानां च मे शृणु । यासां प्रद्वतिप्रसवैलोंका आपूरितास्त्रयः ॥ ३ ॥ nāmadheyāny amūṣām tvam sāpatyānām ca me śṛṇu yāsām prasūti-prasavair lokā āpūritās trayaḥ

nāmadheyāni—die verschiedenen Namen; amūṣām—von ihnen; tvam—du; sa-apatyānām—mit ihrer Nachkommenschaft; ca—und; me—von mir; śṛṇu—bitte höre; yāsām—von ihnen allen; prasūti-prasavaiḥ—von so vielen Kindern und Nachkommen; lokāḥ—die Welten; āpūritāḥ—bevölkert; trayaḥ—drei (die höheren, die mittleren und die niederen Welten).

## ÜBERSETZUNG

Vernimm nun bitte von mir die Namen dieser Töchter und ihrer Nachkommen, die alle drei Welten füllten.

#### VERS 4

## भानुर्लम्बा ककुद्यामिर्विश्वा साध्या मरुत्वती । वसुर्ग्रहुर्ता सङ्कल्पा धर्मपत्न्यः सुताञ् शृणु ॥ ४ ॥

bhānur lambā kakud yāmir viśvā sādhyā marutvatī vasur muhūrtā saṅkalpā dharma-patnyah sutāñ śrnu

bhānuḥ—Bhānu; lambā—Lambā; kakut—Kakud; yāmiḥ—Yāmi; viśvā—Viśvā; sādhyā—Sādhyā; marutvatī—Marutvatī; vasuḥ—Vasu; muhūrtā—Muhūrtā; sankal-pā—Sankalpā; dharma-patnyaḥ—die Frauen Yamarājas; sutān—ihre Söhne; śṛṇu—höre nun.

## ÜBERSETZUNG

Die zehn Töchter, die Yamarāja übergeben wurden, hießen Bhānu, Lambā, Kakud, Yāmi, Viśvā, Sādhyā, Marutvatī, Vasu, Muhūrtā und Saṅkalpā. Höre nun die Namen ihrer Söhne.

#### VFRS 5

## भानोस्तु देवऋषभ इन्द्रसेनस्ततो नृप। विद्योत आसीछम्बायास्ततश्च स्तनयितवः॥५॥

bhānos tu deva-ṛṣabha indrasenas tato nṛpa

## vidyota āsīl lambāyās tataś ca stanayitnavah

bhānoh—aus dem Schoße Bhānus; tu—natürlich; deva-ṛṣabhaḥ—Deva-ṛṣabha; indrasenaḥ—Indrasena; tataḥ—von ihm (Deva-ṛṣabha); nṛpa— o König; vidyotaḥ—Vidyota; āsīt—erschien; lambāyāḥ—aus dem Schoß Lambās; tataḥ—von ihm; ca—und; stanayitnavaḥ—alle Wolken.

### ÜBERSETZUNG

O König, aus dem Schoße Bhānus wurde ein Sohn mit Namen Devarsabha geboren, und von diesem stammte ein Sohn mit Namen Indrasena. Aus dem Schoße Lambās ging ein Sohn namens Vidyota hervor, der alle Wolken erschuf.

#### VERS 6

## ककुदः सङ्कटलस्य कीकटलनयो यतः। भ्रुवो दुर्गाणि यामेयः खर्गो नन्दिस्ततोऽमवत्।। ६।।

kakudaḥ saṅkaṭas tasya kīkaṭas tanayo yataḥ bhuvo durgāṇi yāmeyaḥ svargo nandis tato 'bhavat

kakudaḥ—aus dem Schoße Kakuds; sankaṭaḥ—Sankaṭa; tasya—von ihm; kīkaṭaḥ—Kīkaṭa; tanayaḥ—Sohn; yataḥ—von wem; bhuvaḥ—der Erde; durgāṇi—viele Halbgötter, Beschützer des Universums (das Durgā genannt wird); yāmeyaḥ—von Yāmi; svargaḥ—Svarga; nandiḥ—Nandi; tataḥ—von ihm (Svarga); abhavat—wurde geboren.

#### ÜBERSETZUNG

Von Kakud wurde ein Sohn namens Sankaṭa geboren, dessen Sohn Kīkaṭa hieß. Von Kīkaṭa stammen die Halbgötter namens Durga. Von Yāmi stammt ein Sohn mit Namen Svarga, dessen Sohn Nandi hieß.

#### VERS 7

## विश्वेदेवास्तु विश्वाया अप्रजांस्तान् प्रचक्षते । साच्योगणश्च साध्याया अर्थसिद्धिस्तु तत्सुतः॥७॥

viśve-devās tu viśvāyā aprajāms tān pracaksate

## sādhyo-gaṇaś ca sādhyāyā arthasiddhis tu tat-sutah

viśve-devāḥ—die Halbgötter, die Viśvadevas genannt werden; tu—aber; viśvāyāḥ

-von Viśvā; aprajān—ohne Söhne; tān—sie; pracakṣate—es wird gesagt; sādhyaḥ-gaṇaḥ—die Halbgötter, die man Sādhyas nennt; ca—und; sādhyāyāḥ—aus dem Schoße Sādhyās; arthasiddhiḥ—Arthasiddhi; tu—aber; tat-sutaḥ—der Sohn der Sādhyas.

### ÜBERSETZUNG

Die Söhne Viśvās waren die Viśvadevas, die keine Nachkommenschaft hatten. Von Sādhyā wurden die Sādhyas geboren, die einen Sohn hatten, der Arthasiddhi hieß.

#### **VERS 8**

## मरुत्वांश्र जयन्तश्र मरुत्वत्या बभृवतुः । जयन्तो वासुदेवांश उपेन्द्र इति यं विदुः ॥ ८॥

marutvāṁś ca jayantaś ca marutvatyā babhūvatuḥ jayanto vāsudevāṁśa upendra iti yaṁ viduh

marutvān—Marutvān; ca—auch; jayantaḥ—Jayanta; ca—und; marutvatyāḥ—von Marutvatī; babhūvatuḥ—wurde geboren; jayantaḥ—Jayanta; vāsudeva-amśaḥ—eine Erweiterung Vāsudevas; upendraḥ—Upendra; iti—somit; yam—wen; viduḥ—sie kennen.

### ÜBERSETZUNG

Die beiden Söhne, die Marutvatī geboren wurden, hießen Marutvān und Jayanta. Jayanta, der eine Erweiterung Śrī Vāsudevas ist, ist als Upendra bekannt.

#### VERS 9

## मौहूर्तिका देवगणा मुहूर्तायाश्च जिन्नरे। ये वे फलं प्रयच्छन्ति भृतानां खखकालजम् ॥ ९॥

mauhūrtikā deva-gaṇā muhūrtāyāś ca jajñire ye vai phalam prayacchanti bhūtānām sva-sva-kālajam mauhūrtikāḥ—Mauhūrtikas; deva-gaṇāḥ—die Halbgötter; muhūrtāyāḥ—aus dem Schoße Muhūrtās; ca—und; jajñire—wurden geboren; ye—sie alle; vai—in der Tat; phalam—Ergebnis; prayacchanti—befreien; bhūtānām—der Lebewesen; sva-sva—ihre eigenen; kāla-jam—von der Zeit geboren.

#### ÜBERSETZUNG

Die Halbgötter, die man Mauhūrtikas nennt, stammen aus den Schoße Muhūrtās. Diese Halbgötter lassen den Lebewesen zu den entsprechenden Zeiten die Ergebnisse ihrer Handlungen zukommen.

#### **VERS 10-11**

सङ्कल्पायास्तु सङ्कल्पः कामः सङ्कल्पजः स्मृतः। वसवोऽष्टौ वसोः पुत्रास्तेषां नामानि मे शृणु ।।१०।। द्रोणः प्राणो ध्रुवोऽकोंऽप्रिदोंषो वास्तुर्विमावसुः। द्रोणस्थामिमतेः पत्न्या हर्षशोकमयादयः॥११॥

> sankalpāyās tu sankalpaḥ kāmaḥ sankalpajaḥ smṛtaḥ vasavo 'ṣṭau vasoḥ putrās teṣāṁ nāmāni me śṛṇu

dronah prāno dhruvo 'rko 'gnir doṣo vāstur vibhāvasuḥ dronasyābhimateḥ patnyā harsa-śoka-bhayādayah

sankalpāyāḥ—aus dem Schoße Sankalpās; tu—aber; sankalpaḥ—Sankalpa; kā-maḥ—Kāma; sankalpa-jaḥ—der Sohn Sankalpas; smṛtaḥ—bekannt; vasavaḥ-aṣṭau—die acht Vasus; vasoḥ—von Vasu; putrāḥ—die Söhne; teṣām—von ihnen; nāmāni—die Namen; me—von mir; śṛṇu—höre nur; droṇaḥ—Droṇa; prāṇaḥ—Prāṇa; dhru-vaḥ—Dhruva; arkaḥ—Arka; agniḥ—Agni; doṣaḥ—Doṣa; vāstuḥ—Vāstu; vibhāva-suḥ—Vibhāvasu; droṇasya—von Droṇa; abhimateḥ—von Abhimati; patnyāḥ—die Frau; harṣa-śoka-bhaya-ādayah—die Söhne namens Harṣa, Śoka, Bhaya usw.

#### ÜBERSETZUNG

Der Sohn Sankalpās war als Sankalpa bekannt, und von ihm wurde die Lust geboren. Die Söhne Vasus waren als die acht Vasus bekannt. Höre nun ihre Namen von mir: Droṇa, Prāṇa, Dhruva, Arka, Agni, Doṣa, Vāstu und Vibhāvasu. Von Abhimati, der Frau des Vasu namens Droṇa, stammten die Söhne namens Harṣa, Śoka, Bhaya usw.

#### **VERS 12**

# प्राणस्रोर्जस्वती भार्या सह आयुः पुरोजनः । ध्रुवस्य भार्या धरणिरस्त विविधाः पुरः ॥१२॥

prāṇasyorjasvatī bhāryā saha āyuḥ purojavaḥ dhruvasya bhāryā dharaṇir asūta vividhāḥ puraḥ

prāṇasya—von Prāṇa; ūrjasvatī—Ūrjasvatī; bhāryā—die Frau; sahaḥ—Saha; āyuḥ—Āyus; purojavaḥ—Purojava; dhruvasya—von Dhruva; bhāryā—die Frau; dharaṇiḥ—Dharaṇi; asūta—gebar; vividhāḥ—die verschiedenen; puraḥ—Städte und Dörfer.

### ÜBERSETZUNG

Ūrjasvatī, die Frau Prāṇas, gebar drei Söhne namens Saha, Āyus und Purojava. Die Frau Dhruvas war als Dharaṇi bekannt, und aus ihrem Schoße wurden verschiedene Städte geboren.

#### VFRS 13

# अर्कस्य वासना मार्या पुत्रास्तर्षादयः स्पृताः । अग्नेर्मार्या वसोर्धारा पुत्रा द्रविणकादयः ॥१३॥

arkasya vāsanā bhāryā putrās tarṣādayaḥ smṛtāḥ agner bhāryā vasor dhārā putrā draviṇakādayaḥ

arkasya—von Arka; vāsanā—Vāsanā; bhāryā—die Frau; putrāḥ—die Söhne; tarṣa-ādayaḥ—namens Tarṣa usw.; smṛtāḥ—gerühmt; agneḥ—von Agni; bhāryā—Frau; vasoḥ—der Vasu; dhārā—Dhārā; putrāḥ—die Söhne; draviṇaka-ādayaḥ—bekannt als Draviṇaka usw.

# ÜBERSETZUNG

Aus dem Schoße Vāsanās, der Frau Arkas, kamen viele Söhne, angeführt von Tarşa. Dhārā, die Frau des Vasu namens Agni, gebar viele Söhne, allen voran Draviņaka.

#### VERS 14

स्कन्दश्च कृत्तिकापुत्रो ये विद्याखादयस्ततः । दोषस्य शर्वरीपुत्रः शिद्युमारो हरेः कला ।।१४॥ skandas ca kṛṭṭikā-puṭro ye visākhādayas tataḥ doṣasya śarvarī-puṭraḥ sisumāro hareh kalā

skandaḥ—Skanda; ca—auch; kṛttikā-putraḥ—der Sohn Kṛttikās; ye—ihr alle, viśākha-ādayaḥ—angeführt von Viśākha; tataḥ—von ihm (Skanda); doṣasya—von Doṣa; śarvarī-putraḥ—der Sohn seiner Frau Śarvarī; śiśumāraḥ—Śiśumāra; hareḥ kalā—eine Erweiterung der Höchsten Persönlichkeit Gottes.

#### ÜBERSETZUNG

Von Krttikā, einer anderen Frau Agnis, stammte ein Sohn namens Skanda oder Kārttikeya, dessen Söhne von Viśākha angeführt wurden. Aus dem Schoße Śarvarīs, der Frau des Vasu namens Doşa, stammte der Sohn, der als Śiśumāra bekannt ist und eine Erweiterung der Höchsten Persönlichkeit Gottes war.

#### VERS 15

# वास्तोराङ्गिरसीपुत्रो विश्वकर्माकृतीपतिः। ततो मनुश्राक्षुपोऽभृद् विश्वे साच्या मनोः सुताः॥१५॥

vāstor āṅgirasī-putro viśvakarmākṛtī-patiḥ tato manuś cākṣuṣo 'bhūd viśve sādhyā manoh sutāh

vāstoḥ—von Vāstu; āṅgirasī—seiner Frau namens Āṅgirasī; putraḥ—der Sohn; viśvakarmā—Viśvakarmā; ākṛtī-patiḥ—der Ehemann Ākṛtīs; tataḥ—von ihnen; manuh cākṣuṣaḥ—der Manu namens Cākṣuṣa; abhūt—wurde geboren; viśve—die Viśvadevas; sādhyāh—die Sādhyas; manoh—von Manu; sutāh—die Söhne.

### ÜBERSETZUNG

Āṅgirasī, die Frau des Vasu namens Vāstu, gebar den großen Architekten Viśvakarmā. Viśvakarmā wurde der Ehemann Ākṛtīs, die den Manu namens Cākṣuṣa zur Welt brachte. Die Söhne Manus waren als die Viśvadevas und die Sādhyas bekannt.

### VERS 16

विभावसोरस्रतोषा व्युष्टं रोचिषमातपम्। पश्चयामोऽथ भृतानि येन जाग्रति कर्मसु ॥१६॥ vibhāvasor asūtoṣā vyuṣṭaṁ rociṣam ātapam pañcayāmo 'tha bhūtāni yena jāgrati karmasu

vibhāvasoḥ—von Vibhāvasu; asūta—gebar; ūṣā—namens Ūṣā; vyuṣṭam—Vyuṣṭa; rociṣam—Rociṣa; ātapam—Ātapa; pañcayāmaḥ—Pañcayāma; atha—danach; bhūtāni—die Lebewesen; yena—von wem; jāgrati—werden erweckt; karmasu—bei materiellen Tätigkeiten.

#### ÜBERSETZUNG

Ūṣā, die Frau Vibhāvasus, gebar drei Söhne — Vyuṣṭa, Rociṣa und Ātapa. Von Ātapa stammte Pañcayāma, der Tagesabschnitt, der alle Lebewesen zu materiellen Tätigkeiten erweckt.

#### **VERS 17-18**

सरूपास्त भृतस्य भार्या रुद्रांश्व कोटिशः। रैवतोऽजो भवो भीमो वाम उग्रो वृषाकिपः॥१७॥ अजैकपादहिर्न्रध्नो बहुरूपो महानिति। रुद्रस्य पार्षदाश्वान्ये घोराः ग्रेतविनायकाः॥१८॥

> sarūpāsūta bhūtasya bhāryā rudrāms ca koṭisaḥ raivato 'jo bhavo bhīmo vāma ugro vṛṣākapih

ajaikapād ahirbradhno bahurūpo mahān iti rudrasya pārṣadāś cānye ghorāḥ preta-vināyakāḥ

sarūpā—Sarūpā; asūta—gebar; bhūtasya—von Bhūta; bhāryā—die Frau; rudrān—Rudras; ca—und; koṭiśaḥ—zehn Millionen; raivataḥ—Raivata; ajaḥ—Aja; bhavaḥ—Bhava; bhīmaḥ—Bhīma; vāmaḥ—Vāma; ugrah—Ugra; vṛṣākapiḥ—Vṛṣākapi; ajaikapāt—Ajaikapāt; ahirbradhnaḥ—Ahirbradhna; bahurūpaḥ—Bahurūpa; mahān—Mahān; iti—somit; rudrasya—von diesen Rudras; pārṣadāḥ—ihre Gefāhrten; ca—und; anye—andere; ghorāḥ—sehr furchterregend; preta—Geister; vināyakāḥ—und Kobolde.

#### ÜBERSETZUNG

Sarūpā, die Frau Bhūtas, gebar zehn Millionen Rudras, von denen die elf Haupt-Rudras folgendermaßen hießen: Raivata, Aja, Bhava, Bhīma, Vāma, Ugra, Vṛṣākapi, Ajaikapāt, Ahirbradhna, Bahurūpa und Mahān. Ihre Gefährten, die Geister und Kobolde, die sehr furchterregend sind, stammten von der anderen Frau Bhūtas.

#### **ERLÄUTERUNG**

Śrīla Viśvanātha Cakravartī Ṭhākura bemerkt in seinem Kommentar, daß Bhūta zwei Frauen hatte. Eine von ihnen, Sarūpā, gebar die elf Rudras, und die andere Frau gebar die Gefährten der Rudras, die man als Geister und Kobolde kennt.

#### **VERS 19**

# प्रजापतेरङ्गिरसः स्वधा पत्नी पितृनय। अथर्वाङ्गिरसं वेदं पुत्रत्वे चाकरोत् सती।।१९॥

prajāpater angirasaḥ svadhā patnī pitṛn atha atharvāngirasam vedam putratve cākarot satī

prajāpateh angirasaḥ—von einem anderen prajāpati, der als Angirā bekannt ist; svadhā—Svadhā; patnī—seine Ehefrau; pitr̄n—die Pitās; atha—danach; atharva-āngirasam—Atharvāngirasa; vedam—der personifizierte Veda; putratve—als Sohn; ca—und; akarot—nahm an; satī—Satī.

#### ÜBERSETZUNG

Der prajāpati Aṅgirā hatte zwei Frauen, nämlich Svadhā und Satī. Svadhā nahm alle Pitās als ihre Söhne an, und Satī nahm den Atharvāṅgirasa Veda als ihren Sohn an.

#### VERS 20

# क्रुशाश्चोऽर्चिषि भायीयां धूमकेतुमजीजनत् । धिषणायां वेदशिरो देवलं वयुनं मनुम् ॥२०॥

kṛśāśvo 'rcişi bhāryāyām dhūmaketum ajījanat dhişaṇāyām vedaśiro devalam vayunam manum

kṛśāśvaḥ—Kṛśāśva; arciṣi—Arcis; bhāryāyām—in seiner Frau; dhūmaketum—dem Dhūmaketu; ajījanat—gebar; dhiṣaṇāyām—in der Frau, die als Dhiṣanā bekannt ist; vedaśiraḥ—Vedaśirā; devalam—Devala; vayunam—Vayuna; manum—Manu.

#### ÜBERSETZUNG

Kṛśāśva hatte zwei Frauen, nämlich Arcis und Dhiṣaṇā. Mit Arcis zeugte er Dhūmaketu, und mit Dhiṣaṇā zeugte er vier Söhne namens Vedaśirā, Devala, Vayuna und Manu.

#### **VERS 21-22**

तार्स्यस्य विनता कद्रः पतङ्गी यामिनीति च । पतङ्गयस्त पतगान् यामिनी शलभानथ ॥२१॥ सुपणीस्त गरुडं साक्षाद् यज्ञेशवाहनम् । सूर्यस्तमन्हं च कदूर्नागाननेकशः ॥२२॥

> tārkşyasya vinatā kadrūḥ pataṅgī yāminīti ca pataṅgy asūta patagān yāminī śalabhān atha

suparṇāsūta garuḍam sākṣād yajñeśa-vāhanam sūrya-sūtam anūrum ca kadrūr nāgān anekaśah

tārkṣyasya—von Kaśyapa, dessen zweiter Name Tārkṣya lautet; vinatā—Vinatā; kadrūh—Kadrū; pataṅgī—Pataṅgī; yāminī—Yāminī; iti—somit; ca—und; pataṅgī—Pataṅgī; asūta—gebar; patagān—den Vögeln verschiedener Arten; yāminī—Yāminī; śalabhān—(gebar) Heuschrecken; atha—danach; suparṇā—die Frau namens Vinatā; asūta—gebar; garuḍam—den berühmten Vogel, der als Garuḍa bekannt ist; sākṣāt—direkt; yajñeśa-vāhanam—der Träger der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Viṣṇus; sūrya-sūtam—der Wagenlenker des Sonnengottes; anūrum—Anūru; ca—und; kadrūh—Kadrū; nāgān—Schlangen; anekaśah—in Vielfalt.

#### ÜBERSETZUNG

Kaśyapa, der auch Tārkṣya genannt wird, hatte vier Frauen — Vinatā [Suparṇā], Kadrū, Pataṅgī und Yāminī. Pataṅgī gebar viele Arten von Vögeln, und Yāminī brachte Heuschrecken zur Welt. Vinatā [Suparṇā] gebar Garuḍa, den Träger Śrī Viṣṇus, und Anūru oder Aruṇa, den Wagenlenker des Sonnengottes. Kadrū gebar viele Arten von Schlangen.

### **VERS 23**

कृत्तिकादीनि नक्षत्राणीन्दोः पत्न्यस्तु भारत । दक्षशापात् सोऽनपत्यस्तासु यक्ष्मग्रहार्दितः ॥२३॥ kṛttikādīni nakṣatrāṇīndoḥ patnyas tu bhārata dakṣa-śāpāt so 'napatyas tāsu yakṣma-grahārditah

kṛttikā-ādīni—angeführt von Kṛttikā; nakṣatrāni—die Sternbilder; indoḥ—des Mondgottes; patnyaḥ—die Frauen; tu—aber; bhārata— o Mahārāja Parīkṣit, Nachkomme der Dynastie Bharatas; dakṣa-śāpāt—aufgrund der Verfluchung durch Dakṣa; saḥ—der Mondgott; anapatyaḥ—ohne Kinder; tāsu—in so vielen Frauen; yakṣma-graha-arditaḥ—von einer Krankheit befallen, die den allmählichen Zerfall herbeiführt.

### ÜBERSETZUNG

O Mahārāja Parīkşit, bester der Bhāratas, die Sternbilder, die als Kṛttikā bekannt sind, waren alle Frauen des Mondgottes. Weil der Mondgott jedoch von Prajāpati Dakşa verflucht worden war, eine Krankheit zu erleiden, die den allmählichen Zerfall herbeiführt, konnte er mit seinen Frauen keine Kinder zeugen.

### **ERLÄUTERUNG**

Da der Mondgott sehr an Rohinī hing, vernachlässigte er alle seine anderen Frauen. Als Prajāpati Dakṣa die Verlassenheit dieser Töchter bemerkte, wurde er zornig und versluchte den Mondgott.

#### **VERS 24-26**

पुनः प्रसाद्य तं सोमः कला लेमे क्षये दिताः ।
भृण नामानि लोकानां मातृणां शङ्कराणि च ॥२४॥
अय कश्यपपत्नीनां यत्प्रसृतमिदं जगत् ।
अदितिर्दितिर्दनुः काष्टा अरिष्टा सुरसा इला ॥२५॥
स्नुनिः कोधवशा ताम्रा सुरभिः सरमा तिमिः ।
तिमेर्यादोगणा आसन् श्वापदाः सरमासुताः ॥२६॥

punaḥ prasādya taṁ somaḥ kalā lebhe kṣaye ditāḥ śṛṇu nāmāni lokānāṁ mātṛṇāṁ śaṅkarāṇi ca

atha kaśyapa-patnīnām yat-prasūtam idam jagat aditir ditir danuḥ kāṣṭhā ariṣṭā surasā ilā

muniḥ krodhavaśā tāmrā surabhiḥ saramā timiḥ timer yādo-gaṇā āsan śvapadāḥ saramā-sutāḥ

punah—wieder; prasādya—besänftigend; tam—ihn (Prajāpati Dakṣa); somaḥ—der Mondgott; kalāḥ—Abschnitte des Lichts; lebhe—erreichte; kṣaye—in allmählicher Vernichtung (die finstere Monatshälfte); ditāḥ—beseitigte; śṛṇu—bitte höre; nāmā-ni—alle Namen; lokānām—der Planeten; mātṛṇām—der Mütter; śaṅkarāṇi—erfreuend; ca—auch; atha—nun; kaśyapa-patnīnām—der Frauen Kaśyapas; yat-prasūtam—dem geboren wurde; idam—dieses; jagat—gesamte Universum; aditiḥ—Aditi; ditiḥ—Diti; danuḥ—Danu; kāṣṭhā—Kāṣṭhā; ariṣṭā—Ariṣṭā; surasā—Surasā; ilā—Ilā; muniḥ—Muni; krodhavasā—Krodhavasā; tāmrā—Tāmrā; surabhiḥ—Surabhi; saramā—Saramā; timiḥ—Timi; timeḥ—von Timi; yādaḥ-gaṇāḥ—die Wasserlebewesen; āsan—erschienen; śvāpadāḥ—die wilden Tiere wie die Löwen und die Tiger; saramā-sutāḥ—die Kinder Saramās.

#### ÜBERSETZUNG

Danach besänftigte der König des Mondes Prajāpati Dakşa mit höflichen Worten und erhielt so die Anteile des Lichtes zurück, das er während seiner Krankheit verloren hatte. Nichtsdestoweniger konnte er keine Kinder zeugen. Der Mond verliert seine Leuchtkraft während der dunklen Monatshälfte, und während der hellen Monatshälfte manifestiert er sie wieder. O König Parīkşit, vernimm nun von mir die Namen von Kaśyapas Frauen, aus deren Schößen die Bevölkerung des gesamten Universums stammt. Sie sind die Mütter von beinahe der gesamten Bevölkerung des Universums, und ihre Namen zu hören ist sehr glückverheißend. Sie lauten Aditi, Diti, Danu, Kāṣṭhā, Ariṣṭā, Surasā, Ilā, Muni, Krodhavaśā, Tāmrā, Surabhi, Saramā und Timi. Aus dem Schoße Timis wurden alle Wasserlebewesen geboren und aus dem Schoße Saramās die wilden Tiere wie die Tiger und die Löwen.

#### **VERS 27**

सुरभेर्मिहिषागावो ये चान्ये द्विशका नृप । ताम्रायाः भ्येनगृश्राद्या सुनेरप्सरसां गणाः ॥२७॥

> surabher mahişā gāvo ye cānye dvišaphā nṛpa tāmrāyāḥ śyena-gṛdhrādyā muner apsarasām gaṇāḥ

surabheḥ—aus dem Schoße Surabhis; mahiṣāḥ—Büffel; gāvaḥ—Kühe; ye—wer; ca—auch; anye—andere; dvi-śaphāḥ—mit gespaltenen Hufen; nrpa— o König; tām-rāyāḥ—von Tāmrā; śyena—Adler; gṛdhra-ādyāḥ—Geier usw.; muneḥ—von Muni; apsarasām—von Engeln; gaṇāḥ—die Scharen.

#### ÜBERSETZUNG

Mein lieber König Parīkṣit, aus dem Schoße Surabhis wurden der Büffel, die Kuh und andere Tiere mit gespaltenen Hufen geboren, aus dem Schoße Tāmrās die Adler, die Geier und andere große Raubvögel, und aus dem Schoße Munis gingen die Engel hervor.

#### **VERS 28**

दन्दरुकादयः सर्पा राजन् क्रोधवशात्मजाः । इलाया भुरुहाः सर्वे यातुधानाश्च सौरसाः ॥२८॥

> dandaśūkādayaḥ sarpā rājan krodhavaśātmajāḥ ilāyā bhūruhāḥ sarve yātudhānāś ca saurasāḥ

dandaśūka-ādayaḥ—angeführt von den dandaśūka-Schlangen; sarpāḥ—Reptilien; rājan— o König; krodhavaśā-ātma-jāḥ—von Krodhavaśā geboren; ilāyāḥ—aus dem Schoße Ilās; bhūruhāḥ—die Sträucher und Bäume; sarve—alle; yātudhānāḥ—die Menschenfresser (Rākṣasas); ca—auch; saurasāḥ—aus dem Schoße Surasās.

#### ÜBERSETZUNG

Die Söhne, die von Krodhavaśā geboren wurden, waren die Schlangen, die als dandaśūka bekannt sind, wie auch andere Schlangen und die Moskitos. Die gesamte Vielfalt der Sträucher und Bäume wurde aus dem Leib Ilās geboren. Die Rākṣasas oder bösen Geister stammten aus dem Schoße Surasās.

### **VERS 29-31**

अरिष्टायास्तु गन्धर्वाः काष्टाया द्विश्वफेतराः । स्रुता दनोरेकषष्टिस्तेषां प्राथानिकाञ् शृष्ण ॥२९॥ द्विमूर्था शम्बरोऽरिष्टो हयग्रीवो विभावसुः । अयोम्रुखः शङ्कश्चिराः स्वर्भातुः कपिलोऽरुणः ॥३०॥ पुलोमा वृषपर्वा च एकचक्रोऽनुतापनः । धूम्रकेशो विरूपाक्षो विप्रचित्तिश्च दुर्जयः ॥३१॥ ariştāyās tu gandharvāḥ kāṣṭhāyā dviśaphetarāḥ sutā danor eka-ṣaṣṭis teṣāṁ prādhānikāñ śṛṇu

dvimūrdhā śambaro 'riṣṭo hayagrīvo vibhāvasuḥ ayomukhaḥ śaṅkuśirāḥ svarbhānuḥ kapilo 'ruṇaḥ

pulomā vṛṣaparvā ca ekacakro 'nutāpanaḥ dhūmrakeśo virūpākṣo vipracittiś ca durjayaḥ

ariṣṭāyāḥ—aus dem Schoße Ariṣṭās; tu—aber; gandharvāḥ—die Gandharvas; kā-ṣṭhāyāḥ—aus dem Schoße Kāṣṭhās; dvi-śapha-itarāḥ—Tiere wie Pferde, die keine gespaltenen Hufe haben; sutāḥ—Söhne; danoḥ—aus dem Schoße Danus; eka-ṣaṣṭiḥ—einundsechzig; teṣām—von ihnen; prādhānikān—die wichtigen; śṛṇu—höre; dvimūr-dhā—Dvimūrdhā; śambaraḥ—Śambara; ariṣṭaḥ—Ariṣṭa; hayagrīvaḥ—Hayagrīva; vibhāvasuḥ—Vibhāvasu; ayomukhaḥ—Ayomukha; śankuśirāḥ—Śankuśirā; svarbhānuḥ—Svarbhānu; kapilaḥ—Kapila; aruṇaḥ—Aruṇa; pulomā—Pulomā; vṛṣaparvā—Vṛṣaparvā; ca—auch; ekacakraḥ—Ekacakra; anutāpanaḥ—Anutāpana; dhūmra-keśaḥ—Dhūmrakeśa; virūpākṣaḥ—Virūpākṣa; vipracittiḥ—Vipracitti; ca—und; dur-jayaḥ—Durjaya.

#### ÜBERSETZUNG

Die Gandharvas stammten aus dem Schoße Ariṣṭās, und die Tiere, deren Hufe nicht gespalten sind, wie zum Beispiel das Pferd, stammten aus dem Schoße Kāṣṭhās. O König, aus dem Schoße Danus gingen einundsechzig Söhne hervor, von denen die folgenden achtzehn äußerst bedeutend sind: Dvimūrdhā, Śambara, Ariṣṭa, Hayagrīva, Vibhāvasu, Ayomukha, Śaṅkuśirā, Svarbhānu, Kapila, Aruṇa, Pulomā, Vṛṣaparvā, Ekacakra, Anutāpana, Dhūmrakeśa, Virūpākṣa, Vipracitti und Durjaya.

#### **VERS 32**

# स्वर्भानोः सुप्रभां कन्याम्रवाह नम्रुचिः किल । वृषपर्वणस्तु शर्मिष्ठां ययातिनीहुषो बली ॥३२॥

svarbhānoḥ suprabhām kanyām uvāha namuciḥ kila vṛṣaparvaṇas tu śarmiṣṭhām yayātir nāhuṣo balī svarbhānoḥ—von Svarbhānu; suprabhām—Suprabhā; kanyām—die Tochter; uvā-ha—heiratete; namuciḥ—Namuci; kila—tatsächlich; vṛṣaparvaṇaḥ—von Vṛṣaparvā; tu—aber; sarmiṣṭhām—Śarmiṣṭhā; yayātiḥ—König Yayāti; nāhuṣaḥ—der Sohn Nā-huṣa; balī—sehr mächtig.

### ÜBERSETZUNG

Die Tochter Svarbhānus namens Suprabhā wurde von Namuci geheiratet. Die Tochter Vṛṣaparvās namens Śarmiṣṭhā wurde dem mächtigen König Ya-yāti, dem Sohn Nahuṣas, übergeben.

#### **VFRS 33-36**

वैश्वानरसुता याश्र चतस्तश्रारुदर्शनाः ।
उपदानवी हयशिरा पुलोमा कालका तथा ॥३३॥
उपदानवीं हिरण्याक्षः क्रतुर्हयशिरां नृप ।
पुलोमां कालकां च हे वैश्वानरसुते तु कः ॥३४॥
उपयेमेऽथ मगवान् कञ्यपो ब्रह्मचोदितः ।
पौलोमाः कालकेयाश्र दानवा युद्धशालिनः ॥३५॥
तयोः षष्टिसहस्राणि यज्ञन्नांस्ते पितुः पिता ।
जघान स्वर्गतो राजन्नेक इन्द्रप्रियङ्करः ॥३६॥

vaiśvānara-sutā yāś ca catasraś cāru-darśanāḥ upadānavī hayaśirā pulomā kālakā tathā

upadānavīm hiraṇyākṣaḥ kratur hayaśirām nṛpa pulomām kālakām ca dve vaiśvānara-sute tu kaḥ

upayeme 'tha bhagavān kasyapo brahma-coditaḥ paulomāḥ kālakeyās ca dānavā yuddha-sālinaḥ

tayoh şaşti-sahasrāṇi yajña-ghnāms te pituh pitā jaghāna svar-gato rājann eka indra-priyankaraḥ vaiśvānara-sutāh—die Töchter Vaiśvānaras; yāh—die; ca—und; catasrah—vier; cāru-darśanāh—sehr, sehr schöne; upadā-navī—Upadānavī; hayaśirā—Hayaśirā; pulomā—Pulomā; kālakā—Kālakā; tathā—wie auch; upadānavīm—Upadānavī; hiranyākṣah—der Dämon Hiranyākṣa; kratuh—Kratu; hayaśirām—Hayaśirā; nrpa— o König; pulomām kālakām ca—Pulomā und Kālakā; dve—die beiden; vaiśvānara-su-te—Töchter Vaiśvānaras; tu—aber; kah—der prajāpati; upayeme—heiratete; atha—dann; bhagavān—der Mächtigste; kaśyapah—Kaśyapa Muni; brahma-coditah—von Brahmā gebeten; paulomāh kālakeyāh ca—die Paulomas und Kālakeyas; dāna-vāh—Dämonen; yuddha-śālinah—sehr kampflustig; tayoh—von ihnen; ṣaṣṭi-sahas-rāṇi—sechzigtausend; yajña-ghnān—welche Opferungen störten; te—dein; pituh—von dem Vater; pitā—der Vater; jaghāna—tötete; svah-gatah—auf den himmlischen Planeten; rājan— o König; ekah—allein; indra-priyam-karah—um König Indra zu erfreuen.

### ÜBERSETZUNG

Vaiśvānara, der Sohn Danus, besaß vier wunderschöne Töchter mit Namen Upadānavī, Hayaśirā, Pulomā und Kālakā. Hiraṇyākṣa heiratete Upadānavī, und Kratu heiratete Hayaśirā. Sodann heiratete auf Bitten Brahmās Prajāpati Kaśyapa Pulomā und Kālakā, die anderen beiden Töchter Vaiśvānaras. Aus den Schößen dieser beiden Frauen Kaśyapas gingen sechzigtausend Söhne hervor, angeführt von Nivātakavaca, die als die Paulomas und die Kālakeyas bekannt sind. Sie besaßen gewaltige Körperkraft und Geschicklichkeit im Kampfe, und sie trachteten danach, die Opfer zu stören, die von großen Weisen vollzogen wurden. Mein lieber König, als dein Großvater Arjuna sich zu den himmlischen Planeten begab, tötete er allein diese Dämonen, und deshalb wurde ihm König Indra äußerst zugetan.

#### **VERS 37**

विप्रचित्तिः सिंहिकायां शतं चैकमजीजनत् । राहुज्येष्ठं केतुशतं ग्रहत्वं य उपागताः॥३७॥

> vipracittih simhikāyām śatam caikam ajījanat rāhu-jyeşṭham ketu-śatam grahatvam ya upāgatāh

vipracittiḥ—Vipracitti; simhikāyām—im Schoße seiner Frau Simhikā; śatam—einhundert; ca—und; ekam—einer; ajījanat—gab Geburt; rāhu-jyeṣṭham—unter denen Rāhu der älteste ist; ketu-śatam—einhundert Ketus; grahatvam—Planetenschaft; ye—sie alle; upāgatāḥ—erlangten.

### ÜBERSETZUNG

Vipracitti zeugte mit seiner Frau Simhikā einhundertundein Söhne, von denen Rāhu der älteste ist; die anderen sind die einhundert Ketus. Sie alle erlangten Stellungen auf den einflußreichen Planeten.

#### **VERS 38-39**

अथातः श्रूयतां वंशो योऽदितेरनुपूर्वशः। यत्र नारायणो देवः खांशेनावातरद्विग्धः।।३८॥ विवखानर्यमा पूषा त्वष्टाय सविता भगः। धाता विधाता वरुणो मित्रः शत्रु उरुक्रमः॥३९॥

> athātah śrūyatām vamso yo 'diter anupūrvasah yatra nārāyano devah svāmsenāvātarad vibhuh

> vivasvān aryamā pūṣā tvaṣṭātha savitā bhagaḥ dhātā vidhātā varuṇo mitraḥ śatru urukramaḥ

atha—danach; ataḥ—nun; śrūyatām—vernehme; vamśaḥ—die Dynastie; yaḥ—welche; aditeḥ—von Aditi; anupūrvaśaḥ—in chronologischer Reihenfolge; yatra—in der; nārāyaṇaḥ—die Höchste Persönlichkeit Gottes; devaḥ—der Herr; sva-amśena—durch seine vollständige Erweiterung; avātarat—erschien; vibhuḥ—der Höchste; vivasvān—Vivasvān; aryamā—Aryamā; pūṣā—Pūṣā; tvaṣṭā—Tvaṣṭā; atha—danach; savitā—Savitā; bhagaḥ—Bhaga; dhātā—Dhātā; vidhātā—Vidhātā; varunah—Varuna; mitrah—Mitra; śatruh—Śatru; urukramah—Urukrama.

#### ÜBERSETZUNG

Höre nun von mir, wie ich die Nachkommen Aditis in chronologischer Reihenfolge aufzähle. In dieser Dynastie erschien der Höchste Persönliche Gott, Nārāyaṇa, durch Seine vollständige Erweiterung. Die Namen der Söhne Aditis lauten folgendermaßen: Vivasvān, Aryamā, Pūṣā, Tvaṣṭā, Savitā, Bhaga, Dhātā, Vidhātā, Varuṇa, Mitra, Śatru und Urukrama.

#### VERS 40

# विवखतः श्राद्धदेवं संज्ञास्यत वै मनुम्। मिथुनं च महाभागा यमं देवं यमीं तथा। सैव भृत्वाथ वडवा नासत्यौ सुषुवे भ्रुवि॥४०॥

vivasvatah śrāddhadevam samjñāsūyata vai manum mithunam ca mahā-bhāgā yamam devam yamīm tathā saiva bhūtvātha vaḍavā nāsatvau susuve bhuvi

vivasvatah—vom Sonnengott; śrāddhadevam—mit Namen Śrāddhadeva; samjñā
—Samjñā; asūyata—gebar; vai—tatsächlich; manum—dem Manu; mithunam—
Zwillinge; ca—und; mahā-bhāgā—der glückliche Samjñā; yamam—dem Yamarāja; devam—dem Halbgott; yamīm—seiner Schwester namens Yamī; tathā—wie auch; sā—sie; eva—auch; bhūtvā—werdend; atha—dann; vaḍavā—eine Stute; nāsatyau—den Aśvinīkumāras; susuve—gebar; bhuvi—auf dieser Erde.

#### ÜBERSETZUNG

Samjñā, die Frau Vivasvāns, des Sonnengottes, gebar den Manu namens Śrāddhadeva, und dieselbe glückliche Frau brachte auch die Zwillinge Yamarāja und den Fluß Yamunā zur Welt. Als Yamī dann in der Gestalt einer Stute auf der Erde wandelte, gebar sie die Aśvinī-kumāras.

#### VERS 41

# छाया शनैश्वरं लेमे सावर्णि च मनुं ततः। कन्यां च तपतीं या वै वत्रे संवरणं पतिम् ॥४१॥

chāyā śanaiścaram lebhe sāvarņim ca manum tataḥ kanyām ca tapatīm yā vai vavre samvaranam patim

chāyā—Chāyā, eine andere Frau des Sonnengottes; sanaiscaram—Saturn; lebhe—zeugte; sāvarnim—Sāvarni; ca—und; manum—der Manu; tataḥ—von ihm (Vivasvān); kanyām—eine Tochter; ca—wie auch; tapatīm—namens Tapatī; yā—die; vai—in der Tat; vavre—heiratete; samvaranam—Samvarana; patim—Ehemann.

#### ÜRERSETZUNG

Chāyā, eine andere Frau des Sonnengottes, empfing zwei Söhne namens Sanaiscara und Sāvarṇi Manu wie auch eine Tochter namens Tapatī, die Samvarana heiratete.

#### VERS 42

# अर्यम्णो मातका पत्नी तयोश्वर्षणयः सताः । यत्र वै मानुषी जातिर्ब्रह्मणा चोपकल्पिता ।।४२॥

aryamno mātrkā patnī tayoś carsanayah sutāh vatra vai mānusī iātir brahmanā copakal pitā

aryamnah-von Aryamā; mātrkā-Mātrkā; patnī-die Ehefrau; tayoh-durch ihre Verbindung; carşanayah sutāh-viele Söhne, die große Gelehrte waren; yatra -worin; vai-tatsächlich; mānusī-menschliche; jātih-Lebensformen; brahmanā-von Brahmā; ca-und; upakalpitā-wurde erschaffen.

#### ÜRERSETZUNG

Mātrkā, die Frau Aryamās, gebar viele große Gelehrte. Aus ihren Reihen erschuf Brahmā die menschlichen Lebensformen, die mit einer Neigung zur Selbsterforschung ausgestattet sind.

#### **VERS 43**

# पूषानपत्यः पिष्टादो मग्नदन्तोऽभवत पुरा । योऽसौ दक्षाय कपितं जहास विवृतद्विजः ॥४३॥

pūṣānapatyah piṣṭādo bhagna-danto 'bhavat purā yo 'sau dakṣāya kupitam jahāsa vivrta-dvijah

pūsā—Pūsā; ana patvah—ohne Kinder; pista-adah—die von Mehl lebt; bhagnadantah-mit gebrochenen Zähnen; abhavat-wurde; purā-früher; yah-wer; asau -dies; daksāya-zu Daksa; kupitam-sehr zornig; jahāsa-lachte; vivrta-dvijah -seine Zähne entblößend.

#### ÜRERSETZUNG

Pūṣā hatte keine Söhne. Als Śiva auf Dakṣa zornig war, hatte Pūṣā Śiva ausgelacht und dabei seine Zähne gezeigt. Aus diesem Grunde verlor er seine Zähne und mußte sich ausschließlich von gemahlenem Mehl ernäh-

#### VFRS 44

# त्वष्टुर्दैत्यात्मजा भार्या रचना नाम कन्यका । संनिवेशस्तयोर्जेझे विश्वरूपश्च वीर्यवान् ॥४४॥

tvastur daitvātmajā bhārvā racanā nāma kanvakā sannivesas tavor jaiñe viśvarūpaś ca vīrvavān

tvastuh-von Tvastā; daitva-ātma-iā-die Tochter eines Dämons; bhārvā -Frau; racanā-Racanā; nāma-genannt; kanyakā-ein junges Mädchen; sannivesah-Sannivesa; tayoh-von den beiden; jajñe-wurde geboren; viśvarūpah-Viśvarūpa; ca-und; vīryavān-sehr mächtig an Körperstärke.

### ÜBERSETZUNG

Racanā, die Tochter der Daityas, wurde die Frau des Prajāpati Tvastā. Dieser zeugte durch seinen Samen in ihrem Schoße zwei machtvolle Söhne namens Sanniveśa und Viśvarūpa.

#### VFRS 45

# तं विवरे सुरगणा स्वस्तीयं द्विषतामपि। विमतेन परित्यक्ता गुरुणाङ्गिरसेन यत् ॥४५॥

tam vavrire sura-ganā svasrīyam dvisatām api vimatena paritvaktā gurunāngirasena yat

tam—ihm (Viśvarūpa); vavrire—nahmen als Priester an; sura-gaṇāḥ—die Halbgötter; svasrīyam-der Sohn einer Tochter; dvisatām-der gegnerischen Dämonen; api-obgleich; vimatena-Unehre erwiesen; parityaktāh-die aufgegeben wurden; gurunā—von ihrem spirituellen Meister; āngirasena—Brhaspati; yat—seitdem.

#### ÜBERSETZUNG

Obgleich Viśvarūpa der Sohn der Tochter ihrer ewigen Feinde, der Dämonen, war, akzeptierten die Halbgötter ihn, in Übereinstimmung mit der Anweisung Brahmās, als ihren Priester, als sie von ihrem spirituellen Meister, Brhaspati, dem sie Unehre erwiesen hatten, verlassen worden waren.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 6. Kapitel im Sechsten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Die Nachkommen der Töchter Daksas".

# Indra beleidigt seinen spirituellen Meister Brhaspati

Wie in diesem Kapitel erzählt wird, beging Indra, der König des Himmels, ein Vergehen gegen die Füße seines spirituellen Meisters Brhaspati. Deshalb verließ Brhaspati die Halbgötter, die nun keinen Priester mehr hatten. Doch auf Bitten der Halbgötter wurde Viśvarūpa, der Sohn des *brāhmaṇa* Tvaṣṭā, ihr Priester.

Eines Tages saß Indra, der König der Halbgötter, gepriesen von vielerlei Halbgöttern wie den Siddhas, Cāraṇas und Gandharvas, bei seiner Frau Śacīdevī, als Bṛhaspati, der spirituelle Meister der Halbgötter, in die Versammlung trat. Indra, der von seinem materiellen Reichtum zu sehr betört war, vergaß sich und erwies Bṛhaspati keinerlei Respekt, so daß dieser Indras Stolz auf seine materielle Pracht bemerkte und sofort aus der Versammlung verschwand, um ihm eine Lehre zu erteilen. Indra wurde sehr reumütig, als er erkannte, daß er wegen seines Reichtums vergessen hatte, seinen spirituellen Meister zu ehren. Er verließ den Palast, um Bṛhaspati um Vergebung zu bitten, doch konnte er seinen spirituellen Meister nirgends finden.

Wenig später verlor Indra wegen seines respektlosen Verhaltens gegenüber seinem spirituellen Meister all seinen Reichtum und wurde von den Dämonen besiegt, die die Halbgötter in einem gewaltigen Kampf unterwarfen und Indras Thron übernahmen. König Indra suchte gemeinsam mit den anderen Halbgöttern Zuflucht bei Brahmā. Brahmā, der die Sachlage verstand, tadelte die Halbgötter wegen ihres Vergehens gegen ihren spirituellen Meister. In Übereinstimmung mit den Anweisungen Brahmās nahmen die Halbgötter den brāhmaṇa Viśvarūpa, den Sohn Tvaṣṭās, als ihren Priester an. Mit Viśvarūpa als Priester vollzogen sie yajñas, und schließlich gelang es ihnen, die Dämonen zu besiegen.

### VERS 1

# श्रीराजीवा

कस्य हेतोः परित्यक्ता आचार्येणात्मनः सुराः। एतदाचक्ष्व भगवञ्छिष्याणामक्रमं गुरौ ॥ १।

> śrī-rājovāca kasya hetoḥ parityaktā ācāryeṇātmanaḥ surāḥ etad ācakṣva bhagavañ chiṣyāṇām akramam gurau

śrī-rājā uvāca—der König fragte; kasya hetoh—aus welchem Grund; parityaktāh—abgelehnt; ācāryeṇa—von dem spirituellen Meister Brhaspati; ātmanah—von ihm selbst; surāh—alle Halbgötter; etat—dies; ācakṣva—beschreibe gütigerweise; bhagavan— o großer Weiser (Śukadeva Gosvāmī); śiṣyāṇām—von den Schülern; akramam—das Vergehen; gurau—an dem spirituellen Meister.

#### ÜBERSETZUNG

Mahārāja Parīkşit fragte Śukadeva Gosvāmī: O großer Weiser, warum verwarf Bṛhaspati, der spirituelle Meister der Halbgötter, die Halbgötter, die doch seine eigenen Schüler waren? Welches Vergehen begingen die Halbgötter gegen ihren spirituellen Meister? Bitte beschreibe mir diese Begebenheit.

### **ERLÄUTERUNG**

Śrīla Viśvanātha Cakravartī Thākura kommentiert:

saptame guruņā tyaktair devair daitya-parājitaiḥ viśvarūpo gurutvena vṛto brahmopadeśataḥ

"Das 7. Kapitel beschreibt, wie Brhaspati von den Halbgöttern beleidigt wurde, wie er sie verließ, wie die Halbgötter besiegt wurden und wie die Halbgötter, den Anweisungen Brahmäs Folge leistend, Viśvarūpa als Priester für ihre Opferdarbringungen akzeptierten."

#### **VERS 2-8**

श्री बाद रायणिरुवाच इन्द्रसिश्चदनैश्वर्यमदोल्लिहितसत्पथः । मरुद्भिर्वसुभी रुद्रैरादित्यैर्ऋश्चिमर्नृप ॥ २ ॥ विश्वदेवैश्व साध्येश्व नासत्याभ्यां परिश्रितः । सिद्धचारणगन्धवैश्चनिमित्रीक्षवादिमिः ॥ ३ ॥ विद्याघराप्सरोमिश्व किन्नरैः पतगोरगैः । निषेन्यमाणो मघवान् स्तूयमानश्च भारत ॥ ४ ॥ उपगीयमानो ललितमास्थानाध्यासनाश्चितः । पाष्द्ररेणातपत्रेण चन्द्रमण्डलचारुणा ॥ ५ ॥ युक्तश्चान्यैः पारमेष्ठचैश्वामरन्यजनादिमिः ।

# Indra beleidigt Bṛhaspati

> śrī-bādarāyaṇir uvāca indras tribhuvanaiśvaryamadollanghita-satpathaḥ marudbhir vasubhī rudrair ādityair ṛbhubhir nṛpa

viśvedevaiś ca sādhyaiś ca nāsatyābhyām pariśritaḥ siddha-cāraṇa-gandharvair munibhir brahmavādibhiḥ

vidyādharāpsarobhiś ca kinnaraiḥ patagoragaiḥ niṣevyamāṇo maghavān stūyamānaś ca bhārata

upagīyamāno lalitam āsthānādhyāsanāśritaḥ pāṇḍureṇātapatreṇa candra-mandala-cārunā

yuktas cānyaiḥ pārameṣṭhyais cāmara-vyajanādibhiḥ virājamānaḥ paulamyā sahārdhāsanayā bhṛsam

sa yadā paramācāryam devānām ātmanas ca ha nābhyanandata samprāptam pratyutthānāsanādibhiḥ

vācaspatim muni-varam surāsura-namaskṛtam noccacālāsanād indraḥ paśyann api sabhāgatam

śrī-bādarāvanih uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī erwiderte; indrah—König Indra: tri-bhuvana-aiśvarva-weil er alle Reichtümer der drei Welten besaß; mada-aufgrund von Stolz; ullanghita-der überschritten hat; sat-pathah-den Pfad der vedischen Zivilisation; marudbhih-von den Windhalbgöttern, die als die Maruts bekannt sind; vasubhih-von den acht Vasus; rudraih-von den elf Rudras; āditvaih -von den Adityas; rbhubhih-von den Rbhus; nrpa- o König; viśvedevaih ca-und von den Viśvadevas: sādhvaih—von den Sādhvas: ca—auch: nāsatvābhvām—von den beiden Aśvinī-kumāras: pariśritah—umgeben: siddha—von den Bewohnern Siddhalokas: cārana—die Cāranas: gandharvaih—und die Gandharvas: munibhih—von den großen Weisen: brahma-vādibhih-von hochgelehrten Unpersönlichkeitsphilosophen; vivādhara-apsarobhih ca-und von den Vidvādharas und Apsarās; kinnaraih-von den Kinnaras: pataga-uragaih-von den Patagas (Vögeln) und Uragas (Schlangen); nisevyamānah—bedient; maghavān—König Indra; stūyamānah ca—dem Gebete dargebracht wurden; bhārata—o Mahārāja Parīksit; upagīyamānah vorgesungen; lalitam-sehr lieblich; āsthāna-in seiner Versammlung; adhvāsana-āśritah—auf dem Thron sitzend; pāndurena—weiß; ātapatrena—mit einem Schirm über dem Kopf; candra-mandala-cārunā-so schön wie die Mondscheibe; vuktah-ausgestattet; ca anvaih-und von anderen; pāramesthvaih-Merkmale eines erhabenen Königs; cāmara-aus Yak-Schwänzen; vyajana-ādibhih-Fächer und anderes Zubehör: virājamānah—leuchtend; paulamvā—seine Frau, Śacī: saha-mit; ardha-āsanayā-die die Hälfte des Thrones einnahm; bhrśamgroßartig; sah-er (Indra); yadā-als; parama-ācāryam-der erhabenste ācārya, der spirituelle Meister: devānām—von allen Halbgöttern; ātmanah—von ihm selbst; ca-und; ha-tatsächlich; na-nicht; abhyanandata-begrüßt; samprāptam-in der Versammlung erschienen: pratvutthāna—durch das Aufstehen vom Thron: āsanaādibhih—und mit einer Sitzgelegenheit und anderen Willkommenszeichen: vācaspatim-der Priester der Halbgötter, Brhaspati; muni-varam-der beste aller Weisen: sura-asura-namaskrtam-der sowohl von den Halbgöttern als auch von den asuras geachtet wird; na-nicht; uccacāla-erhob sich; āsanāt-von dem Thron; indrah -Indra: paśvan api-obgleich sehend: sabhā-āgatam-in die Versammlung tretend.

### ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī sagte: O König, eines Tages übertrat Indra, der König des Himmels, weil er wegen seines gewaltigen Reichtums in den drei Welten überaus stolz war, das Gesetz vedischer Etikette. Er saß auf seinem Thron und war umgeben von den Maruts, Vasus, Rudras, Ädityas, Rhus, Viśvadevas, Sādhyas, Aśvinī-kumāras, Siddhas, Cāraṇas und Gandharvas und von großen Heiligen. Auch die Vidyādharas, Apsarās, Kinnaras, Patagas [Vögel] und Uragas [Schlangen] weilten in seiner Nähe. Sie alle erwiesen Indra ihre Achtung und Dienste, und die Apsarās und Gandharvas tanzten und sangen, begleitet von überaus lieblicher Musik. Über Indras Haupt befand sich ein weißer Schirm, der wie der Vollmond strahlte. Indra saß bei seiner Gemahlin Śacīdevī, die die Hälfte des Thrones einnahm. Ihm wurde mit Wedeln aus Yak-Schwänzen zugefächert und mit anderen Requisiten eines großen Königs gedient, als der große Weise Brhaspati in der Versammlung

erschien. Brhaspati, der beste der Weisen, war der spirituelle Meister Indras und der Halbgötter und wurde von den Halbgöttern und den Dämonen gleichermaßen geachtet. Nichtsdestoweniger erhob sich Indra, obwohl er seinen spirituellen Meister vor sich sah, weder von seinem Sitz, noch bot er ihm einen Sitz oder eine respektvolle Begrüßung. Indra tat nichts, um ihm Respekt zu erweisen.

#### VERS 9

# ततो निर्गत्य सहसा कविराङ्गिरसः प्रश्चः । आययौ खगृहं तूष्णीं विद्वान् श्रीमद्विक्रियाम्।।९।।

tato nirgatya sahasā kavir āṅgirasaḥ prabhuḥ āyayau sva-gṛhaṁ tūṣṇīṁ vidvān śrī-mada-vikrivām

tataḥ—danach; nirgatya—hinausgehend; sahasā—plötzlich; kaviḥ—der große, gelehrte Weise; āṅgirasaḥ—Bṛhaspati; prabhuḥ—der Meister der Halbgötter; āyayau—kehrte zurück; sva-gṛham—in sein Heim; tūṣṇīm—schweigend; vidvān—gewußt habend; śrī-mada-vikriyām—Verfall aufgrund von Verrücktheit, verursacht durch Reichtum.

### ÜBERSETZUNG

Brhaspati wußte alles, was in der Zukunft geschehen würde. Als er sah, wie Indra die Höflichkeitsregeln verletzte, begriff er vollständig, daß Indra aufgrund seines materiellen Reichtums aufgeblasen war. Obgleich er in der Lage war, Indra zu verfluchen, tat er es nicht. Statt dessen verließ er die Versammlung und kehrte schweigend nach Hause zurück.

#### VERS 10

# तर्ह्येव प्रतिबुध्येन्द्रो गुरुहेलनमात्मनः । गर्हयामास सदसि स्वयमात्मानमात्मना ॥१०॥

tarhy eva pratibudhyendro guru-helanam ātmanaḥ garhayām āsa sadasi svayam ātmānam ātmanā

tarhi—dann, sofort; eva—tatsächlich; pratibudhya—erkennend; indraḥ—König Indra; guru-helanam—Respektlosigkeit gegenüber dem spirituellen Meister; ātma-naḥ—seine eigene; garhayām āsa—machte sich Vorwürfe; sadasi—in der Versammlung; svayam—persönlich; ātmānam—sich; ātmanā—von selbst.

### ÜBERSETZUNG

Indra, der König des Himmels, sah seinen Fehler sofort ein. Weil er erkannte, daß er sich seinem spirituellen Meister gegenüber respektlos verhalten hatte, verdammte er sich in Anwesenheit aller Mitglieder der Versammlung.

### **VERS 11**

# अहो बत मयासाधु कृतं वै दभ्रबुद्धिना। यन्मयैश्वर्यमत्तेन गुरुः सदसि कात्कृतः॥११॥

aho bata mayāsādhu kṛtaṁ vai dabhra-buddhinā yan mayaiśvarya-mattena guruh sadasi kātkṛtah

aho— o weh; bata—tatsächlich; mayā—von mir; asādhu—respektlos; kṛtam—die begangene Handlung; vai—gewiß; dabhra-buddhinā—von geringerer Intelligenz; yat—weil; mayā—von mir; aiśvarya-mattena—sehr stolz auf materiellen Reichtum; guruḥ—der spirituelle Meister; sadasi—in dieser Versammlung; kāt-kṛtaḥ—falsch behandelt.

### ÜBERSETZUNG

O weh, was für eine bedauernswerte Tat habe ich aufgrund meines Mangels an Intelligenz und meines Stolzes auf meine materiellen Reichtümer begangen! Ich unterließ es, meinem spirituellen Meister Achtung zu erweisen, als er in diese Versammlung trat, und habe ihn dadurch beleidigt.

#### VERS 12

# को गृष्येत् पण्डितो लक्ष्मीं त्रिपिष्टपपतेरपि । ययाहमासुरं मावं नीतोऽद्य विबुधेश्वरः ॥१२॥

ko gṛdhyet paṇḍito lakṣmīm tripiṣṭapa-pater api yayāham āsuram bhāvam nīto 'dya vibudheśvarah

kaḥ—wer; grdhyet—würde annehmen; panditaḥ—ein gelehrter Mann; lakṣmīm—Reichtümer; tri-piṣṭa-pa-pateḥ api—obgleich ich der König der Halbgötter bin; yayā—durch welche; aham—ich; āsuram—dämonisch; bhāvam—Denkweise; nītaḥ—hingetragen zu; adya—jetzt; vibudha—von den Halbgöttern, die sich in der Erscheinungsweise der Tugend befinden; īśvaraḥ—der König.

### ÜBERSETZUNG

Obgleich ich der König der Halbgötter bin, die sich in der Erscheinungsweise der Tugend befinden, war ich stolz auf ein wenig Reichtum und verunreinigt durch falsches Ego. Wer auf der Welt würde unter diesen Umständen solche Reichtümer annehmen — auf das Risiko hin, herunterzufallen? Oweh! Ich verdamme meinen Reichtum und meine Pracht.

### FRIÄUTFRUNG

Śrī Caitanya Mahāprabhu betete zur Höchsten Persönlichkeit Gottes: na dhanam na janam na sundarīm kavitām vā jagad-īśa kāmaye: "O mein Herr, ich wünsche mir weder materiellen Reichtum noch Pracht, noch möchte ich eine große Anzahl von Anhängern, die mich als ihren Führer anerkennen, noch möchte ich eine sehr schöne Frau, die mich erfreut." Mama janmani janmanīsvare bhavatād bhaktir ahaitukī tvavi: ..Ich möchte nicht einmal Befreiung. Alles, was ich will, Leben für Leben, ist, ein ergebener Diener Deiner Herrlichkeit zu sein." Es ist ein Naturgesetz, daß jemand, der übermäßig reich ist, entartet, und das trifft sowohl individuell als auch kollektiv zu. Die Halbgötter befinden sich in der Erscheinungsweise der Tugend, doch manchmal kommt selbst jemand, der eine solch hohe Stellung wie König Indra, der König aller Halbgötter, einnimmt, aufgrund von materiellem Reichtum zu Fall. In Amerika können wir dies nun tatsächlich beobachten. Die gesamte amerikanische Nation versucht, den materiellen Reichtum zu erhöhen, ohne danach zu streben, ideale Menschen hervorzubringen. Als Folge davon bedauern die Amerikaner ietzt die weitverbreitete Kriminalität in der amerikanischen Gesellschaft und fragen sich, wie Amerika nur so gesetzlos und unkontrollierbar werden konnte. Wie im Śrīmad-Bhāgavatam (7.5.31) erklärt wird: na te viduh svārtha-gatim hi visnum: Unerleuchtete Menschen kennen nicht das Ziel des Lebens, das darin besteht, nach Hause, zu Gott, zurückzukehren. Deshalb versuchen sie sowohl individuell als auch kollektiv sogenannte materielle Annehmlichkeiten zu genießen und werden süchtig nach Wein und Frauen. Die Menschen, die eine solche Gesellschaft hervorbringt, sind weniger als viertklassig. Sie bilden die unerwünschte Bevölkerung, die als varna-sankara bekannt ist, und wie in der Bhagavad-gītā erklärt wird, erzeugt eine Vermehrung der varna-sankara-Bevölkerung eine höllische Gesellschaft. Dies ist die Gesellschaft, in der sich die Amerikaner gegenwärtig befinden.

Glücklicherweise jedoch ist die Hare-Kṛṣṇa-Bewegung nach Amerika gekommen, und viele vom Glück gesegnete junge Menschen schenken dieser Bewegung ernsthafte Aufmerksamkeit, da sie ideale Menschen mit erstklassigem Charakter erzeugt, Menschen, die sich vollständig des Fleischessens, der unzulässigen Sexualität, der Berauschung und des Glücksspiels enthalten. Wenn das amerikanische Volk ernsthaft daran interessiert ist, das entartete kriminelle Leben seiner Nation zu bewältigen, muß es sich an die Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein wenden und versuchen, jene Art der menschlichen Gesellschaft zu erschaffen, die in der Bhagavad-gītā empfohlen wird (cātur varnyam mayā sṛṣṭam guṇa-karma-vibhāgaśaḥ). Sie müssen ihre Gesellschaft in erstklassige, zweitklassige, drittklassige und viertklassige Menschen unterteilen. Wie können sie gegenwärtig, da sie nur Menschen erzeugen, die weniger als viertklassig sind, die Gefahren einer kriminellen Gesellschaft umgehen?

Vor langer, langer Zeit bereute König Indra seine Respektlosigkeit gegenüber seinem spirituellen Meister Brhaspati. In ähnlicher Weise wird dem amerikanischen Volk geraten, seinen falschen Fortschritt der Zivilisation zu bedauern. Sie sollten sich vom spirituellen Meister, dem Stellvertreter Krsnas, beraten lassen. Wenn sie das tun, werden sie glücklich sein, und ihre Erben werden eine Nation bilden, die ideal dafür ist, die gesamte Welt zu führen.

#### **VERS 13**

# यः पारमेष्ठयं घिषणमधितिष्ठन् न कश्चन । प्रत्युत्तिष्ठेदिति ब्रूयुर्घमं ते न परं विदुः ॥१३॥

yah pārameşthyam dhişaṇam adhitişthan na kañcana pratyutthişthed iti brūyur dharmam te na param viduḥ

yah—jemand, der; pārameṣṭhyam—königlich; dhiṣaṇam—Thron; adhitiṣṭhan—sitzend auf; na—nicht; kañcaṇa—irgend jemand; pratyuttiṣṭhet—sollte sich erheben vor; iti—somit; bhrūyuh—diejenigen, die sagen; dharmam—die Gesetze der Religion; te—sie; na—nicht; param—höhere; viduh—wissen.

#### ÜBERSETZUNG

Wenn eine Person sagt: "Jemand, der auf dem hohen Thron eines Königs sitzt, sollte nicht aufstehen, um einem anderen König oder einem brähmana Achtung zu erweisen", so ist zu verstehen, daß er die höheren religiösen Prinzipien nicht kennt.

#### **ERLÄUTERUNG**

Śrīla Viśvanātha Cakravartī Ṭhākura sagt in diesem Zusammenhang, daß ein Präsident oder König, wenn er auf seinem Thron sitzt, nicht jedem, der in seine Versammlung tritt, Respekt zu erweisen braucht, doch Höherstehenden, wie seinem spirituellem Meister, den brāhmaṇas und den Vaiṣṇavas, muß er Ehre erweisen. Es gibt viele Beispiele, die zeigen, wie er sich verhalten sollte. Als Śrī Kṛṣṇa auf Seinem Thron saß und durch glückliche Fügung Nārada in seine Versammlung trat, erhob Sich Śrī Kṛṣṇa augenblicklich gemeinsam mit Seinen Beamten und Ministern, um Nārada achtungsvolle Ehrerbietungen zu erweisen. Nārada wußte, daß Kṛṣṇa die Höchste Persönlichkeit Gottes ist, und Kṛṣṇa wußte, daß Nārada Sein Geweihter war, doch obgleich Kṛṣṇa der Höchste Herr ist und Nārada der Geweihte des Herrn, hielt Sich der Herr an die religiöse Etikette. Da Nārada ein brahmacārī, ein brāhmaṇa und ein fortgeschrittener Gottgeweihter war, erwies selbst Kṛṣṇa, der als sein König auftrat, Nārada Seine achtungsvollen Ehrerbietungen. Dies ist das Verhalten, wie man es in der vedischen Zivilisation beobachten kann. Eine Zivilisation, in der die Menschen nicht wissen, wie der Stellvertreter Nāradas und Kṛṣṇas zu re-

spektieren ist, wie die Gesellschaft aufgebaut sein sollte und wie man Fortschritte im Kṛṣṇa-Bewußtsein macht — eine Gesellschaft, die sich nur damit befaßt, Jahr für Jahr neue Autos und Wolkenkratzer herzustellen, um sie dann wieder in Stücke zu zerschlagen und neue zu bauen —, mag technologisch fortgeschritten sein, ist jedoch keine menschliche Zivilisation. Eine menschliche Zivilisation ist fortgeschritten, wenn ihre Angehörigen dem cātur-varnya, dem System der vier Lebensstände, folgen. Es muß vorbildliche, erstklassige Menschen geben, die als Ratgeber handeln, zweitklassige Menschen, die als Verwalter arbeiten, drittklassige Menschen, die Nahrung produzieren und die Kühe beschützen, und viertklassige Menschen, die den drei höheren Gesellschaftsklassen gehorchen. Jemand, der nicht dem Standardsystem der Gesellschaft folgt, sollte als fünftklassiger Mensch betrachtet werden. Eine Gesellschaft ohne vedische Gesetze und Regeln wird für die Menschheit nicht sehr hilfreich sein. Wie in diesem Vers erklärt wird: dharmam te na param viduh. Eine solche Gesellschaft kennt das Ziel des Lebens und das höchste Prinzip der Religion nicht.

### VERS 14

# तेषां कुपथदेष्ट्रणां पततां तमसि हाधः। ये श्रद्दच्युर्वचस्ते वै मज्जन्त्यश्मप्रवा इव ॥१४॥

teşām kupatha-deşṭṛṇām patatām tamasi hy adhaḥ ye śraddadhyur vacas te vai majjanty aśma-plavā iva

teṣām—von ihnen (den Verführern); ku-patha-deṣṭṛṇām—die den Pfad der Gefahr zeigen; patatām—selbst fallend; tamasi—in Finsternis; hi—tatsächlich; adhaḥ—hinab; ye—jemand, der; śraddadhyuḥ—setzen Vertrauen in; vacaḥ—die Worte; te—sie; vai—tatsächlich; majjanti—sinken; aśma-plavāh—Boote aus Stein; iva—wie.

#### ÜBERSETZUNG

Führer, die in Unwissenheit geraten sind und die Menschen irreführen, indem sie sie auf den Pfad der Vernichtung führen [wie im vorhergehenden Vers beschrieben], besteigen sozusagen ein steinernes Boot und ebenso diejenigen, die ihnen blindlings folgen. Ein steinernes Boot kann unmöglich schwimmen und würde mit seinen Insassen im Wasser versinken. Ebenso fahren diejenigen, die das Volk irreführen, zur Hölle und ihre Anhänger mit ihnen.

#### **ERLÄUTERUNG**

Wie in der vedischen Literatur erklärt wird (SB. 11.20.17):

nṛ-deham ādyaṁ sulabhaṁ sudurlabhaṁ plavaṁ sukalpaṁ guru-karna-dhāram

Wir, die bedingten Seelen, sind in den Ozean der Unwissenheit gefallen, doch der menschliche Körper bietet uns glücklicherweise eine gute Gelegenheit, den Ozean zu überqueren, da der menschliche Körper einem sehr guten Boot gleicht. Wenn das Boot von einem spirituellen Meister als Kapitän gelenkt wird, kann es den Ozean mit Leichtigkeit überqueren. Weiterhin kommen dem Boot günstige Winde zu Hilfe, nämlich die Lehren des vedischen Wissens. Wenn man all diese Hilfen zur Überquerung des Ozeans der Unwissenheit nicht nutzt, begeht man mit Sicherheit Selbstmord.

Jemand, der ein Boot besteigt, das aus Stein besteht, ist verloren. Um zur Stufe der Vollkommenheit zu gelangen, muß die Menschheit als erstes falsche Führer aufgeben, die wie steinerne Boote sind. Die gesamte menschliche Gesellschaft befindet sich in einer solch gefährlichen Lage, daß sie, um gerettet zu werden, den Standardlehren der Veden folgen muß. Die Essenz dieser Lehren ist in der Bhagavad-gītā enthalten. Man sollte nicht bei irgendwelchen anderen Lehren Zuflucht suchen, denn die Bhagavad-gītā gibt direkte Anweisungen, wie das Ziel des menschlichen Lebens zu erreichen ist. Śrī Krsna sagt daher: sarva-dharmān paritvajva mām ekam saranam vraja. "Gib alle anderen Vorgänge der Religion auf, und ergib dich einfach Mir." Selbst wenn man Śrī Krsna nicht als die Höchste Persönlichkeit Gottes anerkennt, sind Seine Lehren so erhaben und segensreich für die Menschheit, daß man gerettet wird, wenn man Seinen Anweisungen folgt. Andernfalls wird man durch unautorisierte Meditation und Gymnastikmethoden des yoga betrogen. Auf diese Weise wird man ein steinernes Boot besteigen, das sinken und all seine Insassen ertrinken lassen wird. Unglücklicherweise kann man manchmal beobachten, daß die Amerikaner, obgleich sie äußerst begierig sind, dem materialistischen Chaos zu entkommen, die Hersteller von steinernen Booten unterstützen. Das wird ihnen nicht helfen. Sie müssen das richtige Boot nehmen, das von Krsna in Form der Bewegung für Krsna-Bewußtsein zur Verfügung gestellt wird. Dann werden sie mit Leichtigkeit gerettet werden. In diesem Zusammenhang kommentiert Srīla Viśvanātha Cakravartī Thākura: asmamayah plavo yesām te yathā majjantam plavam anumajjanti tatheti rāja-nīty-upadestrsu sva-sabhyesu kopo vyañjitah. Wenn sich die Gesellschaft durch politische Diplomatie leiten läßt und eine Nation gegen die andere manövriert, wird sie gewiß untergehen wie ein steinernes Boot. Politisches Umhermanövrieren und Diplomatie werden die menschliche Gesellschaft nicht retten. Die Menschen müssen sich an die Bewegung für Krsna-Bewußtsein wenden, um das Ziel des Lebens zu verstehen, um Gott zu verstehen und um die menschliche Mission zu erfüllen.

VERS 15

अथाहममराचार्यमगाधिषणं द्विजम् । प्रसादयिष्ये निश्चठः शीष्णी तचरणं स्पृशन् ॥१५॥

> athāham amarācāryam agādha-dhiṣaṇaṁ dvijam

# prasādayişye niśaṭhaḥ śīrsnā tac-caranam sprśan

atha—deshalb; aham—ich; amara-ācāryam—der spirituelle Meister der Halbgötter; agādha-dhiṣaṇam—dessen spirituelles Wissen tief ist; dvijam—der vollkommene brāhmaṇa; prasādayiṣye—ich werde erfreuen; niśaṭhaḥ—ohne Hintergedanken; śīrṣṇā—mit meinem Kopf; tat-caraṇam—seine Lotosfüße; spṛśan—berührend.

# ÜBERSETZUNG

König Indra sagte: Deshalb werde ich jetzt voller Offenheit und ohne Falschheit meinen Kopf vor den Lotosfüßen Brhaspatis, des spirituellen Meisters der Halbgötter, verneigen. Weil er sich in der Erscheinungsweise der Tugend befindet, ist er sich allen Wissens völlig bewußt, und er ist der beste der brähmanas. Ich werde jetzt seine Lotosfüße berühren und ihm meine Ehrerbietungen darbringen und so versuchen, ihn zufriedenzustellen.

#### **ERLÄUTERUNG**

Als König Indra zur Besinnung kam, erkannte er, daß er kein sehr aufrichtiger Schüler seines spirituellen Meisters Brhaspati war. Deshalb beschloß er, künftig nisatha oder frei von Falschheit zu sein. Nisathah sīrṣṇā tac-caraṇaṁ spṛśan. Er beschloß, mit seinem Kopf die Füße seines spirituellen Meisters zu berühren. Anhand dieses Beispiels sollten wir das Prinzip lernen, das von Viśvanātha Cakravartī Thākura erklärt wird:

yasya prasādād bhagavat-prasādo vasvāprasādān na gatih kuto 'pi

"Durch die Barmherzigkeit des spirituellen Meisters wird man mit der Barmherzigkeit Kṛṣṇas gesegnet. Ohne die Gnade des spirituellen Meisters kann man keinen Fortschritt machen."

Ein Schüler sollte seinem spirituellen Meister gegenüber niemals heuchlerisch oder ungläubig sein. Im Śrīmad-Bhāgavatam (11.17.27) wird der spirituelle Meister auch ācārya genannt. Ācāryam mām vijānīyān: Die Höchste Persönlichkeit Gottes sagt, daß man den spirituellen Meister ehren soll, indem man ihn als den Herrn Selbst ansieht. Nāvamanyeta karhicit: Man sollte dem ācārya gegenüber niemals respektlos sein. Na martya-buddhyāsūyeta: Man sollte den ācārya niemals für einen gewöhnlichen Menschen halten. Vertraulichkeit führt manchmal zu Verachtung, und deshalb sollte man in seinem Umgang mit dem ācārya sehr vorsichtig sein. Agādha-dhiṣaṇam dvijam: Der ācārya ist ein vollkommener brāhmaṇa und besitzt grenzenlose Intelligenz, um die Handlungen seines Schülers zu lenken. Deshalb rät Kṛṣṇa in der Bhagavad-gītā (4.34):

tad viddhi praṇipātena paripraśnena seva yā upadekşyanti te jñānam jñāninas tattva-darsinah

"Versuche die Wahrheit zu erfahren, indem du dich an einen spirituellen Meister wendest. Stelle ihm in ergebener Haltung Fragen, und diene ihm. Die selbstverwirklichte Seele kann dir Wissen zuteil werden lassen, weil sie die Wahrheit gesehen hat." Man sollte sich dem spirituellen Meister völlig ergeben und sich mit Diensten (sevayā) an ihn wenden, um weitere spirituelle Erleuchtung zu erlangen.

#### **VERS 16**

# एवं चिन्तयतस्तस्य मघोनो भगवान् गृहात् । बृहस्पतिर्गतोऽदृष्टां गतिमध्यात्ममायया ॥१६॥

evam cintayatas tasya maghono bhagavān gṛhāt bṛhaspatir gato 'dṛṣṭām gatim adhyātma-māyayā

evam—somit; cintayatah—während des ernsthaften Nachdenkens; tasya—er; maghonah—Indra; bhagavān—der höchst mächtige; grhāt—von seinem Heim; brhaspatih—Brhaspati; gatah—ging; adrṣṭām—unsichtbar; gatim—in einem Zustand; adhyātma—aufgrund seines hohen spirituellen Bewußtseins; māyayā—durch seine Kraft.

#### ÜBERSETZUNG

Während Indra, der König der Halbgötter, auf diese Weise überlegte und vor seiner eigenen Versammlung Reue zeigte, erkannte Bṛhaspati, der höchst mächtige spirituelle Meister, seine Gedanken. Deshalb wurde er für Indra unsichtbar und machte sich auf den Weg nach Hause, denn Bṛhaspati war spirituell mächtiger als König Indra.

#### VFRS 17

# गुरोर्नाघिगतः संज्ञां परीक्षन् मगवान् खराट्। घ्यायन् घिया सुरैर्युक्तः शर्म नालमतात्मनः।।१७॥

guror nādhigataḥ samjñām parīkṣan bhagavān svarāṭ dhyāyan dhiyā surair yuktaḥ śarma nālabhatātmanah

guroh-von seinem spirituellen Meister; na-nicht; adhigatah-findend; sam-jñām-Spur; parīkṣan-eifrig überall suchend; bhagavān-der höchst mächtige In-

dra; svarāṭ—unabhängig; dhyāyan—meditierend; dhiyā—durch Weisheit; suraiḥ—von den Halbgöttern; yuktaḥ—umgeben; śarma—Friede; na—nicht; alabhata—erlangte; ātmanah—vom Geist.

#### ÜBERSETZUNG

Obgleich Indra mit Hilfe der anderen Halbgötter tatkräftig suchte, gelang es ihm nicht, Brhaspati zu finden. Schließlich dachte Indra: "O weh, mein spiritueller Meister ist unzufrieden, und deshalb gibt es jetzt für mich keine Möglichkeit, Glück zu erlangen." Obgleich Indra von Halbgöttern umgeben war, konnte er im Innern keinen Frieden finden.

#### **VERS 18**

# तच्छुत्वैवासुराः सर्व आश्रित्यौशनसं मतम् । देवान् प्रत्युद्यमं चक्रुर्दुर्मदा आततायिनः ॥१८॥

tac chrutvaivāsurāḥ sarva āśrityauśanasaṁ matam devān pratyudyamaṁ cakrur durmadā ātatāyinaḥ

tat śrutvā—diese Neuigkeit vernehmend; eva—in der Tat; asurāh—die Dämonen; sarve—alle; āśritya—Zuflucht suchend bei; auśanasam—von Śukrācārya; matam—die Anweisung; devān—die Halbgötter; pratyudyamam—Unternehmung gegen; ca-kruh—vollzogen; durmadāh—nicht sehr intelligent; ātatāyinah—mit Waffen zum Kampf ausgerüstet.

# ÜBERSETZUNG

Als die Dämonen von der erbärmlichen Lage König Indras hörten, rüsteten sie sich, indem sie den Anweisungen ihres guru Sukrācārya folgten, mit Waffen aus und erklärten den Halbgöttern den Krieg.

#### VERS 19

तैर्विसृष्टेषुभिस्तीक्ष्णैर्निभिन्नाङ्गोरुबाहवः । ब्रह्माणं शरणं जग्मुः सहेन्द्रा नतकन्थराः ॥१९॥

> tair visṛṣṭeṣubhis tīkṣṇair nirbhinnāngoru-bāhavaḥ brahmāṇam saraṇam jagmuḥ sahendrā nata-kandharāḥ

taih—von ihnen (den Dämonen); visṛṣṭa—geschleudert; iṣubhih—von den Pfeilen; tīkṣṇaih—sehr scharf; nirbhinna—überall durchbohrt; anga—Körper; uru—Schenkel; bāhavah—und Arme; brahmāṇam—von Brahmā; śaraṇam—der Zuflucht; jagmuh—näherten sich; saha-indrāh—mit König Indra; nata-kandharāh—mit gesenkten Köpfen.

#### ÜBERSETZUNG

Die Köpfe, Schenkel, Arme und anderen Körperteile der Halbgötter wurden von den scharfen Pfeilen der Dämonen verletzt. Die Halbgötter, angeführt von Indra, sahen keinen anderen Ausweg, als sich unverzüglich mit gesenkten Köpfen an Brahmā zu wenden, um Schutz und angemessenen Rat zu erhalten.

#### VERS 20

# तांस्तथाभ्यर्दितान् वीक्ष्य भगवानात्मभूरजः । कृपया परया देव उवाच परिसान्त्वयन् ॥२०॥

tāms tathābhyarditān vīkşya bhagavān ātmabhūr ajaḥ kṛpayā parayā deva uvāca parisāntvayan

tān—sie (die Halbgötter); tathā—auf diese Weise; abhyarditān—von den Waffen der Dämonen bedrängt; vīkṣya—sehend; bhagavān—den höchst mächtigen; ātma-bhūḥ—Brahmā; ajaḥ—der nicht geboren war wie ein gewöhnlicher Mensch; kṛpa-yā—aus grundloser Barmherzigkeit; parayā—groß; devaḥ—Brahmā; uvāca—sagte; parisāntvayan—sie beschwichtigend.

### ÜBERSETZUNG

Als der höchst mächtige Brahmā die Halbgötter, die von den Pfeilen der Dämonen schwer verwundet waren, zu sich kommen sah, beschwichtigte er sie in seiner großen grundlosen Barmherzigkeit und sprach folgende Worte:

#### **VERS 21**

श्रीबद्घोवाच

अहो बत सुरश्रेष्ठा ह्यमद्रं वः कृतं महत् । ब्रह्मिष्ठं ब्राह्मणं दान्तमैश्वर्यान्नाभ्यनन्दत ॥२१॥

> śrī-brahmovāca aho bata sura-śresthā

hy abhadram vah kṛtam mahat brahmiṣṭham brāhmaṇam dāntam aiśvaryān nābhyanandata

śrī-brahmā uvāca—Brahmā sagte; aho— o weh; bata—es ist sehr erstaunlich; sura-śreṣṭhāḥ— o beste der Halbgötter; hi—in der Tat; abhadram—Unrecht; vah—von euch; kṛtam—getan; mahat—großes; brahmiṣṭham—einer Persönlichkeit, die dem Höchsten Brahman völlig gehorsam ist; brāhmaṇam—einem brāhmaṇa; dān-tam—der den Verstand und die Sinne vollständig beherrscht; aiśvaryāt—aufgrund eures materiellen Reichtums; na—nicht; abhvanandata—begrüßtet angemessen.

#### ÜBERSETZUNG

Brahmā sagte: O beste der Halbgötter, unglücklicherweise, aufgrund von Wahnsinn, der aus materiellem Reichtum entsteht, unterließt ihr es, Brhaspati angemessen zu empfangen, als er in eure Versammlung trat. Da er sich des Höchsten Brahmans bewußt ist und vollständig seine Sinne beherrscht, ist er der beste der brāhmaṇas. Deshalb ist es sehr erstaunlich, daß ihr euch ihm gegenüber unverschämt verhalten habt.

#### FRIÄUTFRUNG

Brahmā anerkannte die brahmanischen Vorzüge Brhaspatis, des spirituellen Meisters der Halbgötter, weil er sich des Höchsten Brahmans bewußt war. Brhaspati besaß in hohem Maße Herrschaft über seine Sinne, und deshalb war er ein höchst qualifizierter brāhmana. Brahmā tadelte die Halbgötter dafür, daß sie diesen brāhmana, der ihr guru war, nicht angemessen geehrt hatten. Brahmā wollte den Halbgöttern eindringlich vor Augen führen, daß man seinem guru gegenüber unter keinen Umständen respektlos sein sollte. Als Brhaspati in die Versammlung der Halbgötter trat, hielten diese und ihr Köng Indra ihn für etwas Selbstverständliches. Da er jeden Tag kam, dachten sie, sei es nicht nötig, ihm besonderen Respekt zu erweisen. Wie ein Sprichwort sagt, führt Vertraulichkeit zu Geringschätzung. Weil Brhaspati sehr unzufrieden war, verließ er unverzüglich Indras Palast. Damit wurden alle Halbgötter, angeführt von Indra, zu Frevlern an den Lotosfüßen Brhaspatis, und Brahmā, der sich dessen bewußt war, verurteilte ihre Nachlässigkeit. In einem Lied, das wir jeden Tag singen, erklärt Narottama dasa Thakura: cakşu-dana dila yei, janme janme prabhu sei. Der guru verleiht dem Schüler spirituelle Einsicht, und deshalb sollte man ihn Leben für Leben als seinen Meister betrachten. Unter keinen Umständen sollte man seinem guru gegenüber respektlos sein, doch die Halbgötter verhielten sich, stolz geworden durch ihre materiellen Besitztümer, ihrem guru gegenüber geringschätzig. Deshalb empfiehlt das Śrīmad-Bhāgavatam (1.17.17): ācāryam mām vijānīyān nāvamanyeta karhicit/ na martya-buddhyāsūyeta. Man sollte dem ācārya stets achtungsvolle Ehrerbietungen darbringen; man sollte niemals Mißgunst gegen den ācārya hegen und ihn als einen gewöhnlichen Menschen betrachten.

#### VERS 22

# तस्यायमनयस्यासीत् परेभ्यो वः परामवः। प्रक्षीणेभ्यः सवैरिभ्यः समृद्धानां च यत् सुराः॥२२॥

tasyāyam anayasyāsīt parebhyo vah parābhavah prakṣīṇebhyah sva-vairibhyah samṛddhānām ca yat surāh

tasya—jenes; ayam—dies; anayasya—von eurem undankbaren Verhalten; āsīt—war; parebhyaḥ—von anderen; vaḥ—von euch allen; parābhavaḥ—die Niederlage; prakṣīnebhyaḥ—obgleich sie schwach waren; sva-vairibhyaḥ—von euren Feinden, die früher von euch besiegt worden waren; samṛddhānām—die ihr selbst sehr reich seid; ca—und; yat—welches; surāḥ— o Halbgötter.

### ÜBERSETZUNG

Wegen eures schlechten Benehmens gegenüber Brhaspati seid ihr von den Dämonen besiegt worden. Wie sonst hättet ihr, meine lieben Halbgötter, die ihr so fortgeschritten im Reichtum seid, von ihnen besiegt werden können, da die Dämonen doch schwach waren, nachdem sie mehrere Male von euch geschlagen worden waren?

# **ERLÄUTERUNG**

Die devas sind berühmt dafür, daß sie in ständigem Kampf mit den asuras stehen. In solchen Kämpfen werden die asuras stets besiegt, doch diesmal waren es die Halbgötter, die eine Niederlage erlitten. — Warum? Der Grund dafür war, wie hier erkärt wird, daß sie ihren spirituellen Meister beleidigt hatten. Ihre unverschämte Respektlosigkeit gegenüber ihrem spirituellen Meister war die Ursache ihrer Niederlage gegen die Dämonen. Wie in den śāstras erklärt wird, verliert man seine Lebensdauer und die Ergebnisse seiner frommen Handlungen, wenn man einem ehrenwerten Höhergestellten gegenüber respektlos ist, und erniedrigt sich auf diese Weise.

#### **VERS 23**

मघवन् द्विषतः पश्य प्रक्षीणान् गुर्वतिक्रमात् । सम्प्रत्युपचितान् भूयः काञ्यमाराध्य मक्तितः । आददीरन् निलयनं ममापि भृगुदेवताः ॥२३॥

> maghavan dvişatah pasya praksīnān gurv-atikramāt

sampraty upacitān bhūyaḥ kāvyam ārādhya bhaktitaḥ ādadīran nilayanam mamāpi bhṛgu-devatāḥ

maghavan— o Indra; dviṣataḥ—deine Feinde; paśya—sieh nur; prakṣīṇān—sehr schwach (früher); guru-atikramāt—aufgrund von Respektlosigkeit gegenüber ihrem guru Śukrācārya; samprati—gegenwärtig; upacitān—mächtig; bhūyaḥ—wieder; kā-vyam—ihren spirituellen Meister Śukrācārya; ārādhya—verehrend; bhaktitaḥ—mit großer Hingabe; ādadīran—können einnehmen; nilayanam—das Reich von Satyaloka; mama—mein; api—sogar; bhrgu-devatāḥ—die jetzt starke Geweihte Śukrācāryas sind, der ein Schüler Bhrgus ist.

#### ÜBERSETZUNG

O Indra, deine Feinde, die Dämonen, waren wegen ihrer Respektlosigkeit gegenüber Sukrācārya äußerst schwach, doch da sie Sukrācārya jetzt mit großer Hingabe verehrt haben, sind sie wieder mächtig geworden. Durch ihre Hingabe an Sukrācārya haben sie ihre Stärke so sehr erhöht, daß sie jetzt sogar in der Lage sind, mir mein Reich mit Leichtigkeit zu entreißen.

#### FRIÄUTFRUNG

Brahmā wollte die Halbgötter darauf hinweisen, daß man durch die Kraft des *guru* zum Mächtigsten in dieser Welt werden und durch das Mißfallen des *guru* alles verlieren kann. Dies wird in einem Lied von Viśvanātha Cakravartī Ṭhākura bestätigt:

yasya prasādād bhagavat-prasādo yasyāprasādān na gatiķ kuto 'pi

"Durch die Barmherzigkeit des spirituellen Meisters wird man mit der Barmherzigkeit Kṛṣṇas gesegnet. Ohne die Gnade des spirituellen Meisters kann man keinen Fortschritt machen."

Obgleich die Dämonen, verglichen mit Brahmā, unbedeutend sind, waren sie durch die Kraft ihres guru so mächtig, daß sie Brahmā sogar Brahmaloka hätten entreißen können. Daher beten wir zum spirituellen Meister:

mūkaṁ karoti vācālaṁ paṅguṁ laṅghayate girim yat-kṛpā tam ahaṁ vande śrī-guruṁ dīna-tāraṇam

Durch die Barmherzigkeit des *guru* kann selbst ein Stummer zum größten Redner werden, und selbst ein Lahmer kann Berge überqueren. Wie von Brahmā empfohlen wird, sollte man sich an diese Anweisungen der śāstras erinnern, wenn man sich Erfolg in seinem Leben wünscht.

#### VERS 24

# त्रिपिष्टपं कि गणयन्त्यभेद्य-मन्त्रा भृगूणामनुशिक्षितार्थाः। न विप्रगोविन्दगवीश्वराणां भवन्त्यमद्राणि नरेश्वराणाम्।।२४॥

tripiştapam kim gaṇayanty abhedyamantrā bhṛgūṇām anuśikṣitārthāḥ na vipra-govinda-gav-īśvarāṇām bhavanty abhadrāṇi nareśvarānām

tri-piṣṭa-pam—alle Halbgötter einschließlich Brahmās; kim—was; gaṇayanti—sie sorgen sich um; abhedya-mantrāḥ—deren Entschlossenheit, die Anordnungen des spirituellen Meisters auszuführen, nicht zu brechen ist; bhṛgūṇām—von Schülern Bhṛgu Munis wie Śukrācārya; anuśikṣita-arthāḥ—den Anweisungen zu folgen beschließend; na—nicht; vipra—die brāhmaṇas; govinda—die Höchste Persönlichkeit Gottes, Kṛṣṇa; go—Kühe; īśvarāṇām—von Menschen, die begünstigen oder als verehrungswürdig betrachten; bhavanti—sind; abhadrāṇi—irgendwelche Unglücksfälle; nara-īśvarāṇām—oder von Königen, die diesem Prinzip folgen.

# ÜBERSETZUNG

Wegen ihrer festen Entschlossenheit, den Anweisungen Sukrācāryas zu folgen, kümmern sich seine Schüler, die Dämonen, gegenwärtig nicht im geringsten um die Halbgötter. Tatsächlich sind Könige oder andere, die starken Glauben an die Barmherzigkeit der brāhmaṇas, an die Kühe und an die Höchste Persönlichkeit Gottes, Kṛṣṇa, besitzen und die diese drei stets verehren, immer stark in ihrer Stellung.

# **ERLÄUTERUNG**

Aus den Lehren Brahmās wird deutlich, daß jeder sehr gläubig die brāhmaṇas, die Kühe und die Höchste Persönlichkeit Gottes verehren sollte. Die Höchste Persönlichkeit Gottes ist go-brāhmaṇa-hitāya ca. Sie ist stets sehr gütig zu den Kühen und den brāhmaṇas. Deshalb muß jemand, der Govinda verehrt, Ihn durch die Verehrung der brāhmaṇas und der Kühe erfreuen. Wenn eine Regierung die brāhmaṇas, die Kühe und Kṛṣṇa, Govinda, verehrt, wird sie nirgends geschlagen; andernfalls muß sie gezwungenermaßen immer und überall besiegt und verdammt werden. Gegenwärtig besitzen die Regierungen überall auf der Welt keinerlei Achtung für die brāhmaṇas, die Kühe und Govinda, und infolgedessen herrschen weltweit chaotische Zustände. Zusammenfassend ist zu sagen, daß die Dämonen die Halbgötter in der Schlacht besiegten, obgleich diese materiell sehr mächtig und reich waren, weil die Halbgötter sich gegenüber Bṛhaspati, der ihr spiritueller Meister und ein brāhmaṇa war, respektlos verhalten hatten.

#### VERS 25

# तद् विश्वरूपं भजताश्च विप्रं तपस्वनं त्वाष्ट्रमथात्मवन्तम्। सभाजितोऽर्थान् स विधास्यते वो यदि श्वमिष्यच्वम्रतास्य कर्म॥२५॥

tad viśvarūpam bhajatāśu vipram tapasvinam tvāṣṭram athātmavantam sabhājito 'rthān sa vidhāsyate vo yadi kṣamiṣyadhvam utāsya karma

tat—deshalb; viśvarūpam—Viśvarūpa; bhajata—verehrt nur als guru; āśu—unverzüglich; vipram—ein vollkommener brāhmaṇa; tapasvinam—sich großen Entsagungen und Bußen unterziehend; tvāṣṭram—der Sohn Tvaṣṭās; atha—wie auch; āt-ma-vantam—sehr unabhängig; sabhājitaḥ—verehrt; arthān—die Interessen; saḥ—er; vidhāsyate—wird erfüllen; vaḥ—von euch allen; yadi—wenn; kṣamiṣyadhvam—ihr erduldet; uta—in der Tat; asya—seine; karma—Tätigkeiten (zur Unterstützung der Daityas).

### ÜBERSETZUNG

O Halbgötter, ich gebe euch die Anweisung, euch an Viśvarūpa, den Sohn Tvaṣṭās, zu wenden und ihn als euren guru anzunehmen. Er ist ein reiner und sehr mächtiger brāhmaṇa, der Entsagungen und Bußen auf sich nimmt. Erfreut über die Verehrung, die ihr ihm erweist, wird er euch eure Wünsche erfüllen, vorausgesetzt, ihr duldet die Tatsache, daß er dazu neigt, für die Dämonen Partei zu ergreifen.

# **ERLÄUTERUNG**

Brahmā riet den Halbgöttern, den Sohn Tvaştās als ihren spirituellen Meister anzunehmen, obgleich dieser stets dem Wohl der asuras zugeneigt war.

**VERS 26** 

श्रीशुक उवाच

त एवम्रदिता राजन् ब्रह्मणा विगतज्वराः । ऋषि त्वाष्ट्रमुपत्रज्य परिष्वज्येदमब्रुवन् ॥२६॥

> śrī-śuka uvāca ta evam uditā rājan brahmaṇā vigata-jvarāḥ

# rşim tvāştram upavrajya parişvajyedam abruvan

śrī-śukah uvāca—Śukadeva Gosvāmī sagte; te—alle Halbgötter; evam—somit; uditāh—beraten; rājan— o König Parīkṣit; brahmaṇā—von Brahmā; vigata-jvarāḥ—erleichtert von Kummer, der von den Dämonen verursacht worden war; rṣim—der große Weise; tvāṣṭram—zum Sohn Tvaṣṭās; upavrajya—gehend; pariṣvajya—umarmend; idam—dies; abruvan—sprach.

# ÜBERSETZUNG

Śrīla Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: So beraten von Brahmā und erleichtert von ihrer Besorgnis, begaben sich alle Halbgötter zu dem Weisen Viśvarūpa, dem Sohn Tvaṣṭās. Mein lieber König, sie umarmten ihn und sprachen folgende Worte.

### **VERS 27**

श्रीदेवा ऊचः

# वयं तेऽतिथयः प्राप्ता आश्रमं मद्रमस्तु ते । कामः सम्पाद्यतां तात पितृणां समयोचितः ॥२७॥

śrī-devā ūcuḥ vayam te 'tithayaḥ prāptā āśramam bhadram astu te kāmaḥ sampādyatām tāta pitrnām samayocitaḥ

śrī-devāḥ ūcuḥ—die Halbgötter sagten; vayam—wir; te—deine; atithayaḥ—Gäste; prāptāḥ—angelangt; āśramam—dein Reich; bhadram—das Glück; astu—möge dort sein; te—dir; kāmaḥ—der Wunsch; sampādyatām—laß ausgeführt sein; tāta— o Liebling; pitṛṇām—von uns, die wir wie deine Väter sind; samayocitaḥ—der gegenwärtigen Zeit angemessen.

#### ÜBERSETZUNG

Die Halbgötter sagten: Geliebter Viśvarūpa, möge alles Glück mit dir sein. Wir, die Halbgötter, sind als deine Gäste in deinen āśrama gekommen. Bitte versuche, der Zeit entsprechend unsere Wünsche zu erfüllen, da wir auf der Stufe deiner Eltern stehen.

VFRS 28

पुत्राणां हि परो धर्मः पितृशुश्रूषणं सताम् । अपि पुत्रवतां ब्रह्मन् किम्रुत ब्रह्मचारिणाम् ॥२८॥ putrāṇām hi paro dharmaḥ pitṛ-śuśrūṣaṇam satām api putravatām brahman kim uta brahmacāriṇām

putrāṇām—von Söhnen; hi—tatsächlich; paraḥ—höher; dharmaḥ—religiöses Prinzip; pitṛ-śuśrūṣaṇam—der Dienst an den Eltern; satām—gut; api—sogar; putra-va-tām—von denjenigen, die Söhne haben; brahman— o lieber brāhmaṇa; kim uta—ganz zu schweigen; brahmacāriṇām—von brahmacārīs.

# ÜBERSETZUNG

O brāhmaṇa, die höchste Pflicht eines Sohnes besteht, sogar wenn er selbst bereits Söhne hat, darin, seinen Eltern zu dienen, ganz zu schweigen von einem Sohn, der ein brahmacārī ist.

#### **VERS 29-30**

आचार्यो ब्रह्मणो मूर्तिः पिता मूर्तिः प्रजापतेः । भ्राता मरुत्पतेर्मूर्तिर्माता साक्षात् क्षितेस्ततुः ॥२९॥ दयाया भगिनी मूर्तिर्धर्मस्यात्मातिष्यः स्वयम् । अग्रेरभ्यागतो मूर्तिः सर्वभूतानि चात्मनः ॥३०॥

> ācāryo brahmaņo mūrtiḥ pitā mūrtiḥ prajāpateḥ bhrātā marutpater mūrtir mātā sāksāt ksites tanuh

dayāyā bhaginī mūrtir dharmasyātmātithiḥ svayam agner abhyāgato mūrtiḥ sarva-bhūtāni cātmanah

ācāryaḥ—der Lehrer oder spirituelle Meister, der vedisches Wissen durch sein persönliches Verhalten lehrt; brahmanaḥ—von allen Veden; mūrtiḥ—die Personifikation; pitā—der Vater; mūrtiḥ—die Personifikation; prajāpateḥ—von Brahmā; bhrātā—der Bruder; marut-pateḥ mūrtiḥ—die Personifikation Indras; mātā—die Mutter; sākṣāt—direkt; kṣiteḥ—von der Erde; tanuḥ—der Körper; dayāyāḥ—von Barmherzigkeit; bhaginī—die Schwester; mūrtiḥ—die Personifikation; dharmasya—von religiösen Prinzipien; ātma—das Selbst; atithih—der Gast; svayam—persönlich; agneḥ—vom Feuergott; abhyāgataḥ—der eingeladene Gast; mūrtiḥ—die Personifikation; sarva-bhūtāni—alle Lebewesen; ca—und; ātmanaḥ—vom Höchsten Herrn, Viṣṇu.

# ÜBERSETZUNG

Der ācārya, der spirituelle Meister, der alles vedische Wissen lehrt und durch die Verleihung der heiligen Schnur Einweihung gibt, ist die Personifikation aller Veden. Ebenso verkörpert ein Vater Brahmā, ein Bruder König Indra, eine Mutter den Planeten Erde und eine Schwester Barmherzigkeit. Ein Gast verkörpert religiöse Prinzipien, ein geladener Gast verkörpert den Halbgott Agni, und alle Lebewesen verkörpern Śrī Viṣṇu, die Höchste Persönlichkeit Gottes.

# **ERLÄUTERUNG**

In den Morallehren Cāṇakya Paṇḍitas heißt es: ātmavat sarva-bhūteṣu. Man sollte alle Lebewesen so ansehen, als stünden sie auf gleicher Stufe mit einem selbst. Dies bedeutet, daß man niemanden als niedrigerstehend vernachlässigen sollte; weil sich Paramātmā im Körper eines jeden befindet, sollte jeder als ein Tempel der Höchsten Persönlichkeit Gottes betrachtet werden. Dieser Vers beschreibt die verschiedenen Arten, wie man einen guru, einen Vater, einen Bruder, eine Schwester, einen Gast und so fort ehren sollte.

### **VERS 31**

# तसात् पितृणामार्तानामार्ति परपराभवम् । तपसापनयंस्तात सन्देशं कर्त्तमईसि ॥३१॥

tasmāt pitrņām ārtānām ārtim para-parābhavam tapasāpanayams tāta sandeśam kartum arhasi

tasmāt—deshalb; pitṛṇām—von den Eltern; ārtānām—die in Not sind; ārtim—den Kummer; para-parābhavam—geschlagen von den Feinden; tapasā—durch die Kraft deiner Entsagungen; apanayan—hinwegnehmend; tāta— o lieber Sohn; sande-sam—unser Wunsch; kartum arhasi—du verdienst, auszuführen.

#### ÜBERSETZUNG

Lieber Sohn, wir sind von unseren Feinden besiegt worden, und deshalb sind wir zutiefst bekümmert. Bitte erfülle gütigerweise unsere Wünsche, indem du uns durch die Kraft deiner Entsagungen von unserem Leid befreist. Bitte erfülle unsere Gebete.

# **VERS 32**

वृणीमहे त्वोपाध्यायं ब्रह्मिष्ठं ब्राह्मणं गुरुम् । यथाञ्जसा विजेष्यामः सपनांस्तव तेजसा ॥३२॥ vṛṇīmahe tvopādhyāyam brahmiṣṭham brāhmaṇam gurum yathāñjasā vijeṣyāmaḥ sapatnāms tava tejasā

vṛṇīmahe—wir wählen; tvā—dich; upādhyāyam—als Lehrer und spirituellen Meister; brahmiṣṭham—vollständig des Höchsten Brahmans bewußt; brāhmaṇam—ein qualifizierter brāhmaṇa; gurum—der vollkommene spirituelle Meister; yathā—so daß; añjasā—sehr leicht; vijeṣyāmaḥ—wir werden besiegen; sapatnān—unsere Gegner; tava—deine; tejasā—durch die Macht der Entsagung.

# ÜBERSETZUNG

Da du dir vollständig des Höchsten Brahmans bewußt bist, bist du ein vollkommener brähmana und deshalb der spirituelle Meister aller Lebensstände. Wir erkennen dich als unseren spirituellen Meister und Führer an, auf daß wir durch die Macht deiner Entsagung mit Leichtigkeit die Feinde besiegen können, die uns bezwungen haben.

# **ERLÄUTERUNG**

Man muß sich an eine besondere Art von guru wenden, um eine besondere Art der Pflicht zu erfüllen. Obgleich daher Visvarüpa niedriger gestellt war als die Halbgötter, akzeptierten ihn die Halbgötter als ihren guru, um die Dämonen zu besiegen.

#### VERS 33

# न गईयन्ति ह्यर्थेषु यविष्ठाङ्घ्यमिवादनम् । छन्दोम्योऽन्यत्र न ब्रह्मन् वयोज्येष्ठचस्य कारणम् ॥ ३३॥

na garhayanti hy artheşu yavişthāṅghry-abhivādanam chandobhyo 'nyatra na brahman vayo jyaişthyasya kāranam

na—nicht; garhayanti—verbiete; hi—in der Tat; artheşu—bei der Verfolgung von Interessen; yaviştha-anghri—zu den Lotosfüßen eines Jüngeren; abhivādanam—Ehrerbietungen darbringend; chandobhyah—die vedischen mantras; anyatra—abgesehen von; na—nicht; brahman— o brāhmaṇa; vayaḥ—Alter; jyaişthyasya—von höherem Alter; kāraṇam—die Ursache.

#### ÜBERSETZUNG

Die Halbgötter fuhren fort: Fürchte nicht etwa Kritik dafür, daß du jünger bist als wir. Derartige Etikette findet in bezug auf vedische mantras keine Anwendung. Außer im Zusammenhang mit vedischen mantras wird Ehrwürdigkeit anhand des Alters bestimmt, doch wenn eine jüngere Person

im Chanten vedischer mantras fortgeschritten ist, darf man ihr achtungsvolle Ehrerbietungen erweisen. Obgleich du also, verglichen mit uns, von niederem Rang bist, kannst du ohne Zögern unser Priester werden.

# **ERLÄUTERUNG**

Es heißt: vṛddhatvaṁ vayasā vinā. Man kann von höherem Rang sein, ohne an Jahren reifer zu sein. Selbst wenn man nicht alt ist, erlangt man einen höheren Rang, wenn man im Wissen reifer ist. Viśvarūpa war, bezogen auf die Halbgötter, jünger, da er ihr Neffe war, doch die Halbgötter wollten ihn als ihren Priester annehmen, und deshalb würde er Ehrerbietungen von ihnen entgegennehmen müssen. Die Halbgötter erklärten, daß dies für ihn kein Anlaß zum Zögern sein sollte; er könne ihr Priester werden, da er im vedischen Wissen fortgeschritten sei. Ebenso rät Cāṇakya Paṇḍita: nīcād apy uttamaṁ jñānam. Man kann durchaus von einem Angehörigen eines niedrigeren Gesellschaftsstandes Belehrung annehmen. Die brāhmaṇas, die Angehörigen des höchsten varṇa, sind Lehrer, doch selbst ein Mensch aus einer niedrigeren Familie wie zum Beispiel aus einer Familie von kṣatriyas, vaiśyas oder sogar śūdras kann als Lehrer angenommen werden, wenn er Wissen besitzt. Śrī Caitanya Mahāprabhu bestätigte dies, als Er gegenüber Rāmānanda Rāya seine Meinung zum Ausdruck brachte (Cc.M. 8.128):

kibā vipra, kibā nyāsī, śūdra kene naya yei kṛṣṇa-tattva-vettā, sei 'guru' haya

Es ist gleichgültig, ob man ein brāhmaṇa, śūdra, gṛhastha oder sannyāsī ist. Dies sind alles materielle Bezeichnungen. Ein spirituell fortgeschrittener Mensch hat mit solchen Bezeichnungen nichts zu tun. Wenn man daher in der Wissenschaft des Kṛṣṇa-Bewußtseins fortgeschritten ist, kann man, ungeachtet seiner Stellung in der menschlichen Gesellschaft, ein spiritueller Meister werden.

#### VERS 34

# श्रीऋषिरुवाच अभ्यर्थितः सुरगणैः पौरहित्ये महातपाः। स विश्वरूपस्तानाह प्रसन्नः श्रक्षणया गिरा ॥३४॥

śrī-ṛṣir uvāca abhyarthitaḥ sura-gaṇaiḥ paurahitye mahā-tapāḥ sa viśvarūpas tān āha prasannaḥ ślakṣṇayā girā

śri-ṛṣiḥ uvāca—Śukadeva Gosvāmī fuhr fort zu sprechen; abhyarthitaḥ—gebeten; sura-ganaih—von den Halbgöttern; paurahitye—im Annehmen der Priesterschaft;

mahā-tapāḥ—weit fortgeschritten in den Entsagungen und Bußen; saḥ—er; viśvarū-paḥ—Viśvarūpa; tān—den Halbgöttern; āha—sprach; prasannaḥ—zufrieden; ślakṣ-nayā—lieblich; girā—mit Worten.

# ÜBERSETZUNG

Sukadeva Gosvāmī fuhr fort: Als alle Halbgötter den großen Viśvarūpa baten, ihr Priester zu sein, war der in Entsagungen fortgeschrittene Viśvarūpa erfreut. Er antwortete ihnen wie folgt.

#### VFRS 35

श्रीविसस्य उवाच विगहितं धर्मशीतेर्बसवर्चउपन्ययम् । कथं नु मद्विधो नाया लोकेशैरभियाचितम् । प्रत्याख्यास्यति तच्छिष्यः स एव खार्थ उच्यते।।३५॥

> śrī-viśvarūpa uvāca vigarhitam dharma-śīlair brahmavarca-upavyayam katham nu mad-vidho nāthā lokeśair abhiyācitam pratyākhyāsyati tac-chişyaḥ sa eva svārtha ucyate

śrī-viśvarūpaḥ uvāca—Śrī Viśvarūpa sagte; vigarhitam—verdammt; dharmaśīlaiḥ—von denjenigen, die religiöse Prinzipien achten; brahma-varcaḥ—von brahmanischer Stärke oder Macht; upavyayam—verursacht Verlust; katham—wie; nu—tatsächlich; mat-vidhaḥ—jemand wie ich; nāthāḥ— o Herren; loka-īśaiḥ—durch die Regierungsmacht über verschiedene Planeten; abhiyācitam—bitte; pratyākhyāsyati—werde ablehnen; tat-śiṣyaḥ—der sich auf der Stufe eures Schülers befindet; saḥ—daß; eva—in der Tat; sva-arthaḥ—wirkliches Interesse; ucyate—wird beschrieben als.

#### ÜRERSETZUNG

Śrī Viśvarūpa sagte: O Halbgötter, obgleich die Annahme der Priesterschaft in dem schlechten Ruf steht, den Verlust vorher gewonnener brahmanischer Macht zu verursachen — wie kann jemand wie ich sich weigern, eure persönliche Bitte zu erfüllen? Ihr alle seid ausgezeichnete Befehlshaber über das gesamte Universum. Ich bin euer Schüler und muß viele Lehren von euch empfangen. Deshalb kann ich euch nicht zurückweisen. Ich muß zu meinem eigenen Nutzen zustimmen.

# **FRIÄUTFRUNG**

Die Berufe eines qualifizierten brāhmaṇa sind paṭhana, pāṭhana, yajana, yājana, dāṇa und pratigraha. Die Wörter yajana und yājana bedeuten, daß ein brāhmaṇa zum Priester wird, um die Bevölkerung auf eine höhere Stufe zu erheben. Jemand, der das Amt des spirituellen Meisters annimmt, hebt die sündhaften Reaktionen des yajamāṇa auf, desjenigen, für den er den yajṇā vollzieht. Damit verringern sich die Ergebnisse der frommen Handlungen, die vorher von dem Priester oder spirituellen Meister vollbracht worden sind. Deshalb wird die Priesterschaft von gelehrten brāhmaṇas nicht angenommen. Nichtsdestoweniger wurde der hochgelehrte brāhmaṇa Viśvarūpa aus tiefer Achtung für die Halbgötter zu ihrem Priester.

#### **VERS 36**

अिकश्चनानां हि धनं शिलोञ्छनं तेनेह निर्वर्तितसाधुसिक्कयः। कथं विगर्द्धं नु करोम्यधीश्वराः पौरोधसं हृष्यति येन दुर्मतिः॥३६॥

akiñcanānām hi dhanam śiloñchanam teneha nirvartita-sādhu-satkriyaḥ katham vigarhyam nu karomy adhīśvarāḥ paurodhasam hrsyati yena durmatih

akiñcanānām—von denjenigen, die sich Entsagungen und Bußen widmen, um sich von der Anhaftung an weltliche Besitztümer zu lösen; hi—gewiß; dhanam—den Reichtum; śila—das Sammeln von Getreide, das auf dem Feld zurückgelassen wurde; unchanam—und das Sammeln von Getreide, das auf dem Marktplatz zurückgelassen wurde; tena—auf diesem Wege; iha—hier; nirvartita—vollbringen; sādhu—von den erhabenen Gottgeweihten; sat-kriyaḥ—alle frommen Handlungen; katham—wie; vigarhyam—tadelnswert; nu—in der Tat; karomi—ich werde ausführen; adhīśvarāḥ— o große Herrscher über die Planetensysteme; paurodhasam—die Pflicht der Priesterschaft; hṛṣyati—wird erfreut; yena—durch welche; durmatiḥ—jemand, der weniger intelligent ist.

#### ÜBERSETZUNG

O erhabene Herrscher der verschiedenen Planeten, der wahre brähmana, der keine materiellen Besitztümer sein eigen nennt, erhält sich durch den Beruf am Leben, bei dem man silonchana annimmt. Mit anderen Worten, man liest Getreidekörner vom Feld und vom Boden des Großhandels-Marktplatzes auf. Auf diese Weise erhalten Haushälter-brähmanas, die wirklich den Prinzipien der Entsagung und Buße folgen, sich und ihre Familien und vollziehen alle nötigen frommen Handlungen. Ein brähmana, der sich da-

durch Glück erhofft, daß er durch berufsmäßige Priesterschaft Reichtum gewinnt, muß gewiß von sehr niedriger Gesinnung sein. Wie soll ich eine solche Priesterschaft annehmen?

# **ERLÄUTERUNG**

Ein erstklassiger brähmana nimmt keine Belohnungen von Schülern oder yajamānas an. Indem er Entsagung und Buße übt, begibt er sich statt dessen zum Getreidefeld und liest die Getreidekörner auf, die von den Bauern für die brāhmanas zurückgelassen wurden. Ebenso gehen solche brahmanas zu Marktplätzen, auf denen Getreide im Großhandel gekauft und verkauft wird und lesen dort die Körner auf. die von den Händlern zurückgelassen wurden. Auf diese Weise erhalten solche erhabenen brāhmanas ihren Körper und ihre Familien. Solche Priester fordern niemals. die ksatriyas oder vais yas nachahmend, etwas von ihren Schülern. Mit anderen Worten, ein reiner brahmana nimmt freiwillig ein Leben der Armut in Kauf und lebt in vollständiger Abhängigkeit von der Gnade des Herrn. Vor sehr vielen Jahren wurde einem brāhmana in Krsnanagara, in der Nähe von Navadvīpa, von dem ortsansässigen Zamindar, Vraja Krsnacandra, Unterstützung angeboten. Der brāhmana weigerte sich jedoch, die Hilfe anzunehmen. Er sagte, da er ein sehr glückliches Haushälterleben führe, indem er den Reis nehme, der ihm von seinen Schülern angeboten werde, und sich aus Tamarindenblättern Gemüsegerichte zubereite. komme es für ihn nicht in Frage, die Hilfe des Zamindars in Anspruch zu nehmen. Die Schlußfolgerung lautet, daß ein brāhmaṇa, obgleich er von seinen Schülern viel Reichtum erhalten mag, die Belohnungen für seine Priesterschaft nicht für seinen persönlichen Vorteil verwenden sollte: er muß sie in den Dienst der Höchsten Persönlichkeit Gottes stellen.

#### **VERS 37**

# तथापि न प्रतिब्र्यां गुरुभिः प्रार्थितं कियत् । भवतां प्रार्थितं सर्वे प्राणैरथैश्व साधये ॥३७॥

tathāpi na pratibrūyām gurubhih prārthitam kiyat bhavatām prārthitam sarvam prānair arthais ca sādhaye

tathā api—dennoch; na—nicht; pratibrūyām—ich mag mich weigern; gurubhih—von Persönlichkeiten, die sich auf der Stufe eines spirituellen Meisters befinden; prārthitam—Bitte; kiyat—von geringem Wert; bhavatām—von euch allen; prārthitam—der Wunsch; sarvam—gesamte; prānaih—von meinem Leben; arthaih—von meinen Besitztümern; ca—auch; sādhaye—ich werde ausführen.

#### ÜBERSETZUNG

Ihr alle seid meine Vorgesetzten. Deshalb kann ich euch, obgleich die Annahme von Priesterschaft manchmal tadelnswert ist, nicht einmal eine

kleine Bitte abschlagen. Ich bin damit einverstanden, euer Priester zu sein. Ich werde eure Bitte durch die Hingabe meines Lebens und meiner Besitztümer erfüllen.

#### VERS 38

# श्री बाद रायणिरुवाच तेभ्य एवं प्रतिश्वत्य विश्वरूपो महातपाः। पौरहित्यं वृतश्चके परमेण समाधिना ॥३८॥

śrī-bādarāyaṇir uvāca tebhya evam pratiśrutya viśvarūpo mahā-tapāḥ paurahityam vṛtaś cakre parameṇa samādhinā

śrī-bādarāyaṇiḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; tebhyaḥ—ihnen (den Halbgöttern); evam—somit; pratiśrutya—versprechend; viśvarūpaḥ—Viśvarūpa; mahātapāḥ—die erhabenste Persönlichkeit; paurahityam—die Priesterschaft; vṛtaḥ—von ihnen umgeben; cakre—führte aus; parameṇa—höchste; samādhinā—mit Aufmerksamkeit.

#### ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: O König, nachdem der erhabene Viśvarūpa den Halbgöttern dieses Versprechen gegeben hatte, vollzog er, umgeben von den Halbgöttern, mit großem Eifer und voller Aufmerksamkeit die nötigen Priesterhandlungen.

#### FRLÄUTFRUNG

Das Wort samādhinā ist sehr bedeutungsvoll. Samādhi bedeutet vollständige Vertiefung mit ungeteilter Aufmerksamkeit. Viśvarūpa, der ein hochgelehrter brāhmaņa war, ging nicht nur auf die Bitte der Halbgötter ein, sondern nahm sie auch ernst und vollzog mit ungeteilter Aufmerksamkeit die Priesterhandlungen. Mit anderen Worten, er nahm die Priesterschaft nicht materieller Gewinne wegen an, sondern um den Halbgöttern zu nützen. Das ist die Pflicht eines Priesters. Das Wort purah heißt "Familie", und hita bedeutet "Segen". Deshalb deutet das Wort purohita darauf hin, daß der Priester der Gönner der Familie ist. Eine weitere Bedeutung des Wortes purah ist "erste". Die erste Pflicht eines Priesters besteht darin, mit allen Mitteln dafür zu sorgen, daß seine Schüler spirituellen und materiellen Nutzen erfahren. Dann ist er zufrieden. Ein Priester sollte niemals daran interessiert sein, zu seinem persönlichen Nutzen vedische Rituale zu vollziehen.

# **VERS 39**

# सुरद्विषां श्रियं गुप्तामौञ्चनस्यापि विद्यया । जाच्छिद्यादानमहेन्द्राय वैष्णव्या विद्यया विभ्रः॥३९॥

sura-dvişām śriyam guptām auśanasyāpi vidyayā ācchidyādān mahendrāya vaisnavyā vidyayā vibhuh

sura-dviṣām—von den Feinden der Halbgötter; śriyam—der Reichtum; guptām—beschützt; auśanasya—von Śukrācārya; api—obgleich; vidyayā—von den Fähigkeiten; ācchidya—sammelnd; adāt—ausgeliefert; mahā-indrāya—dem König Indra; vaiṣṇavyā—von Śrī Viṣṇu; vidyayā—durch ein Gebet; vibhuḥ—der überaus mächtige Viśvarūpa.

# ÜBERSETZUNG

Der Reichtum der Dämonen, die im allgemeinen als die Feinde der Halbgötter bekannt sind, wurde durch die Fähigkeit und Taktiken Sukrācāryas beschützt, doch Viśvarūpa, der überaus mächtig war, verfaßte ein schützendes Gebet, das als der Nārāyaṇa-kavaca bekannt ist. Durch diesen intelligenten mantra nahm er den Dämonen den Reichtum und gab ihn Mahendra, dem König des Himmels.

#### FRIÄUTFRUNG

Der Unterschied zwischen den Halbgöttern (devas) und den Dämonen (asuras) besteht darin, daß die Halbgötter alle Geweihte Śrī Viṣṇus sind, wohingegen die Dämonen Geweihte von Halbgöttern wie Śiva, der Göttin Kālī und der Göttin Durgā sind. Manchmal sind die Dämonen auch Geweihte Brahmās. Hiraṇyakaśipu zum Beispiel war ein Geweihter Brahmās, Rāvaṇa war ein Geweihter Śivas, und Mahiṣāsura war ein Geweihter der Göttin Durgā. Die Halbgötter sind Geweihte Śrī Viṣṇus (viṣṇu-bhaktaḥ smṛto daiva), während die Dämonen (āsuras tad-viparyayaḥ) den viṣṇu-bhaktas oder Vaiṣṇavas stets feindlich gesinnt sind. Um die Vaiṣṇavas zu bekämpfen, werden die Dämonen Geweihte Śivas, Brahmās, Kālīs, Durgās und so fort. In alten Zeiten, vor vielen, vielen Jahren, herrschte Feindschaft zwischen den devas und den asuras, und die gleiche Situation besteht heute noch, denn die Geweihten Śivas und der Göttin Durgā sind stets neidisch auf die Vaiṣṇavas, die Geweihte Śrī Viṣṇus sind. Diese Spannung zwischen den Geweihten Śivas und Śrī Viṣṇus existierte schon immer. Auf den höheren Planetensystemen dauern die Kämpfe zwischen den Dämonen und den Halbgöttern lange, lange Zeit an.

Hier sehen wir, daß Viśvarūpa für die Halbgötter eine Schutzbedeckung schuf, die von einem Viṣṇu-mantra durchdrungen war. Bisweilen wird der Viṣṇu-mantra Viṣṇu-jvara und der Śiva-mantra Śiva-jvara genannt. Manchmal entdecken wir in

den sästras, daß der Siva-jvara und der Visnu-jvara in den Kämpfen zwischen den Dämonen und den Halbgöttern angewandt werden.

Das Wort sura-dviṣām, das in diesem Vers "die Feinde der Halbgötter" bedeutet, bezieht sich auch auf die Atheisten. Das Śrīmad-Bhāgavatam erklärt an anderer Stelle, daß Buddha mit der Absicht erschien, die Dämonen oder Atheisten zu verwirren. Die Höchste Persönlichkeit Gottes gewährt den Gottgeweihten immer Ihren Segen. Der Herr bestätigt dies Selbst in der Bhagavad-gītā (9.31):

kaunteya pratijānīhi na me bhaktah pranasyati

"O Sohn Kuntīs, verkünde kühn, daß mein Geweihter niemals vergeht."

#### VERS 40

# यया गुप्तः सहस्राक्षो जिग्येऽसुरचमृर्विशः। तां प्राद्द स महेन्द्राय विश्वरूप उदारधीः॥४०॥

yayā guptaḥ sahasrākşo jigye 'sura-camūr vibhuḥ tām prāha sa mahendrāya viśvarūpa udāra-dhīh

yayā—durch welche; guptaḥ—beschützt; sahasra-akṣaḥ—der tausendäugige Halbgott Indra; jigye—bezwang; asura—der Dämonen; camūḥ—Streitmacht; vi-bhuḥ—sehr mächtig werdend; tām—jenes; prāha—sprach; saḥ—er; mahendrāya—zum Himmelskönig Mahendra; viśvarūpaḥ—Viśvarūpa; udāra-dhīḥ—sehr großmütig.

### ÜBERSETZUNG

Viśvarūpa, der überaus großmütig war, sprach die geheime Hymne zu König Indra [Sahasrākṣa], die Indra beschützte und die Streitmacht der Dämonen bezwang.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 7. Kapitel im Sechsten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Indra beleidigt seinen spirituellen Meister Bṛhaspati".

# Der Nārāyaṇa-kavaca-Schild

Dieses Kapitel schildert, wie Indra, der König des Himmels, die Soldaten der Dämonen besiegte, und es beschreibt auch den Schild des Visnu-mantra.

Um von diesem Schild beschützt zu werden, muß man als erstes kuśa-Gras berühren und seinen Mund mit acamana-mantras waschen. Man sollte schweigen und dann den achtsilbigen Visnu-mantra auf die Teile seines Körpers setzen und den zwölfsilbigen mantra auf seine Hände. Der achtsilbige mantra lautet om namo nārāyanāya. Dieser mantra sollte über die gesamte vordere und hintere Seite des Körpers verteilt werden. Der zwölfsilbige mantra, der mit dem pranava, omkara, beginnt, lautet om namo bhagavate vāsudevāva. Auf jeden der Finger sollte eine Silbe gesetzt werden, denen jeweils der pranava, omkāra, vorangestellt werden sollte. Danach muß man om visnave namah chanten, was ein sechssilbiger mantra ist. Man muß der Reihe nach die Silben des mantra auf das Herz, den Kopf, zwischen die beiden Augenbrauen, auf den śikhā und zwischen die beiden Augen setzen, und dann sollte man mah astrāya phat chanten und sich mit diesem mantra nach allen Richtungen hin schützen. Nādevo devam arca yet: Jemand, der nicht zur Ebene eines deva aufgestiegen ist, kann diesen mantra nicht chanten. Gemäß dieser Anweisung der sāstra muß man daran denken, daß man qualitativ nicht vom Höchsten verschieden ist.

Nach dieser Weihung muß man dem achtarmigen Śrī Viṣṇu, der auf den Schultern Garuḍadevas sitzt, ein Gebet darbringen. Man muß auch an die Fischinkarnation, an Vāmana, Kūrma, Nṛṣimha, Varāha, Paraśurāma, Rāmacandra (der ältere Bruder Lakṣmaṇas), Nara-Nārāyaṇa, Dattātreya (eine ermächtigte Inkarnation), Kapila, Sanat-kumāra, Hayagrīva, Nāradadeva (die Inkarnation eines Gottgeweihten), Dhanvantari, Rṣabhadeva, Yajña, Balarāma, Vyāsadeva, Buddhadeva und Keśava denken. Man sollte auch an Govinda, den Herrn von Vṛndāvana, denken und an Nārāyaṇa, den Herrn des spirituellen Himmels. Man sollte auch an Madhusūdana denken, an Tridhāmā, Mādhava, Hṛṣīkeśa, Padmanābha, Janārdana, Dāmodara und Viśveśvara wie auch an die Höchste Persönlichkeit Gottes, Kṛṣṇa Selbst. Nachdem man den persönlichen Erweiterungen des Herrn, die als die svāmśa und śaktyāveśa-avatāras bekannt sind, Gebete dargebracht hat, sollte man zu den Waffen Śrī Nārāyaṇas wie dem Sudarśana, dem gadā, dem śankha, dem khadga und dem Bogen beten.

Nachdem Śukadeva Gosvāmī diesen Vorgang erklärt hatte, erzählte er Mahārāja Parīkṣit, wie Viśvarūpa, der Bruder Vṛtrāsuras, Indra den Ruhm des Nārāyaṇa-kavaca beschrieb.

#### **VFRS 1-2**

# श्रीराजोवाच

यया गुप्तः सहस्राक्षः सवाहान् रिपुसैनिकान् । क्रीडिन्निव विनिर्जित्य त्रिलोक्या बुग्रुजे श्रियम् ॥१॥ भगवंस्तन्ममारूयाहि वर्म नारायणात्मकम् । यथाततायिनः शत्रुन् येन गुप्तोऽजयन्मृघे ॥ २ ॥

> śrī-rājovāca yayā guptaḥ sahasrākṣaḥ savāhān ripu-sainikān krīḍann iva vinirjitya tri-lokyā bubhuje śriyam

bhagavams tan mamākhyāhi varma nārāyaṇātmakam yathātatāyinah śatrūn yena gupto 'jayan mṛdhe

śrī-rājā uvāca—König Parīkṣit sagte; yayā—durch welche (die spirituelle Rüstung); guptaḥ—beschützt; sahasra-akṣaḥ—der tausendäugige König Indra; sa-vā-hān—mit ihren Trägern; ripu-sainikān—die Soldaten und Befehlshaber der Feinde; krīḍan iva—wie im Spiel; vinirjitya—bezwingend; tri-lokyāḥ—von den drei Welten (den höheren, den mittleren und den niederen Planetensystemen); bubhuje—genoß; śriyam—den Reichtum; bhagavan— o großer Weiser; tat—das; mama—mir; ākhyā-hi—bitte erkläre; varma—Verteidigungsrüstung, die aus einem mantra besteht; nā-rāyaṇa-ātmakam—die Barmherzigkeit Nārāyaṇas darstellend; yathā—auf welche Weise; ātatāyinaḥ—die sich bemühten, ihn zu töten; śatrūn—Feinde; yena—durch welche; guptaḥ—beschützt; ajayat—bezwang; mṛdhe—im Kampf.

# ÜBERSETZUNG

König Parīkşit fragte Śukadeva Gosvāmī: Mein Herr, erkläre gütigerweise die Viṣṇu-mantra-Rüstung, die König Indra beschützte und ihn befähigte, seine Feinde wie auch deren Träger zu bezwingen und den Reichtum der drei Welten zu genießen. Bitte erkläre mir diese Nārāyaṇa-Rüstung, durch die König Indra erfolgreich aus der Schlacht hervorging, indem er die Feinde bezwang, die sich bemühten, ihn zu töten.

#### VERS 3

# श्री बाद राय णिरुवाच

वृतः पुरोहितस्त्वाष्ट्रो महेन्द्रायानुपृच्छते । नारायणाख्यं वर्माह तदिहैकमनाः शृणु ।। ३ ।।

> śrī-bādarāyaṇir uvāca vṛtaḥ purohitas tvāṣṭro mahendrāyānupṛcchate nārāyaṇākhyam varmāha tad ihaika-manāḥ śṛṇu

śrī-bādarāyaniḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; vṛtaḥ—der Erwählte; puro-hitaḥ—Priester; tvāṣṭraḥ—der Sohn Tvaṣṭās; mahendrāya—zu König Indra; anuprc-chate—nachdem er (Indra) gefragt hatte; nārāyaṇa-ākhyam—Nārāyaṇa-kavaca genannt; varma—Verteidigungsrüstung, die aus einem mantra besteht; āha—er sagte; tat—jene; iha—dies; eka-manāḥ—mit großer Aufmerksamkeit; śṛṇu—höre von mir.

# ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte: König Indra, der Führer der Halbgötter, fragte Viśvarūpa, der von den Halbgöttern als Priester angestellt worden war, nach der Rüstung, die als Nārāyaṇa-kavaca bekannt ist. Bitte, vernimm Viśvarūpas Antwort mit großer Aufmerksamkeit.

#### **VERS 4-6**

# श्रीविश्वरूप उवाच

भौताङ्किपाणिराचम्य सपिवत्र उदङ्गुखः । कृतस्वाङ्गकरन्यासां मन्त्राभ्यां वाग्यतः शुचिः॥ ४ ॥ नारायणपरं वर्म सन्नहोद् भय आगते । पादयोजीनुनोरूवींरुदरे हृद्ययोरसि ॥ ५ ॥ मुखे शिरस्थानुपूर्व्यादोङ्कारादीनि विन्यसेत् । ॐ नमो नारायणायेति विपर्ययमयापि वा ॥ ६ ॥

> śrī-viśvarūpa uvāca dhautāṅghri-pāṇir ācamya sapavitra udaṅ-mukhaḥ kṛta-svāṅga-kara-nyāso mantrābhyāṁ vāg-yataḥ śuciḥ

nārāyaṇa-param varma sannahyed bhaya āgate pādayor jānunor ūrvor udare hṛḍy athorasi

mukhe śirasy ānupūrvyād omkārādīni vinyaset om namo nārāyaṇāyeti viparyayam athāpi vā

śrī-viśvarūpah uvāca—Śrī Viśvarūpa sagte; dhauta—vollständig gewaschen habend: anghri-Füße: pānih-die Hände: ācamva-ācamana ausführend (dreimal ein wenig Wasser schlürfend, nachdem er den vorgeschriebenen mantra gechantet hat): sa-pavitrah-Ringe aus kuśa-Gras tragend (am Ringfinger einer jeden Hand); udakmukhah-mit dem Gesicht nach Norden sitzend; krta-machend; sva-anga-karanvāsah—geistige Bestimmung der acht Teile des Körpers und der zwölf Teile der Hände: mantrābh vām—mit den beiden mantras (om namo bhagavate vāsudevāva und om namo nārāvanāva); vāk-vatah—sich schweigend verhaltend; śucih—geläutert; nārāyana-param—völlig auf Śrī Nārāyana ausgerichtet; varma—Rüstung; sannahvet-selbst anlegend; bhave-wenn Furcht; agate-gekommen ist; padayoh -auf die beiden Beine: jānunoh-auf die beiden Knie: ūrvoh-auf die beiden Schenkel: udare-auf den Bauch: hrdi-auf das Herz: atha-somit: urasi-auf die Brust: mukhe-auf den Mund; śirasi-auf den Kopf; ānupūrvyāt-eines nach dem anderen; omkāra-ādīni—beginnend mit omkāra; vinvaset—man sollte setzen; om-den pranava: namah—Ehrerbietungen: nārā vanā va—zu Nārā vana, der Höchsten Persönlichkeit Gottes: iti-somit: viparvavam-das Umgekehrte: atha api-überdies: vāoder.

# ÜBERSETZUNG

Viśvarūpa sagte: Wenn irgendeine Form von Furcht auftaucht, sollte man als erstes seine Hände und Beine sauber waschen und dann ācamana vollziehen, indem man diesen mantra chantet: om apavitrah pavitro va sarvavasthām gato 'pi va / yah smaret pundarīkāksam sa bahyābhyantarah śucih / śrī-visnu śrī-visnu śrī-visnu. Dann sollte man kuśa-Gras berühren und sich ernst und schweigend mit dem Gesicht nach Norden hinsetzen. Wenn man vollständig geläutert ist, sollte man mit dem mantra, der aus acht Silben besteht, die acht Teile seines Körpers berühren, und mit dem mantra, der aus zwölf Silben besteht, seine Hände berühren. Somit sollte man sich auf die folgende Art und Weise mit dem Nārāvana-Rüstungsmantel umhüllen. Als erstes sollte man, während man den mantra, der aus acht Silben besteht [om namo nārāyaṇāya], chantet, beginnend mit dem praṇava, der Silbe om, mit seinen Händen die acht Teile seines Körpers berühren, indem man bei den beiden Füßen beginnt und der Reihe nach systematisch auf die Knie, die Schenkel, den Bauch, das Herz, die Brust, den Mund und den Kopf übergeht. Dann sollte man den mantra umgekehrt chanten, indem man mit der letzten Silbe [ya] beginnt, während man die Teile seines Körpers in umgekehrter Reihenfolge berührt. Diese beiden Vorgänge sind jeweils als utpatti-nyāsa und samhāra-nyāsa bekannt.

#### VERS 7

# करन्यासं ततः कुर्गाद् द्वादशाक्षरिवधया। प्रणवादियकारान्तमङ्गुल्यङ्गुष्टपर्वसु ॥ ७॥

kara-nyāsam tataḥ kuryād dvādaśākṣara-vidyayā praṇavādi-ya-kārāntam aṅguly-aṅguṣṭha-parvasu

kara-nyāsam—das Ritual, das als kara-nyāsa bekannt ist und die Silben des mantra den Fingern zuweist; tataḥ—danach; kuryāt—sollte ausführen; dvādaśa-ak-ṣara—aus zwölf Silben zusammengesetzt; vidyayā—mit dem mantra; praṇava-ādi—angefangen mit dem omkāra; ya-kāra-antam—mit der Silbe ya endend; anguli—auf den Fingern, angefangen mit dem Zeigefinger; anguṣṭha-parvasu—an die Gelenke des Daumens.

# ÜBERSETZUNG

Daraufhin sollte man den mantra chanten, der aus zwölf Silben zusammengesetzt ist [om namo bhagavate vāsudevāya]. Während man jeder Silbe den omkāra voranstellt, sollte man die Silben des mantra auf die Spitzen seiner Finger setzen, indem man mit dem Zeigefinger der rechten Hand beginnt und mit dem Zeigefinger der linken schließt. Die vier übrigen Silben sollten auf die Gelenke der Daumen gesetzt werden.

#### **VERS 8-10**

न्यसेद्ध्य ओङ्कारं विकारमनु मूर्धनि ।
पकारं तु श्रुवोर्मध्ये णकारं शिखया न्यसेत् ॥ ८ ॥
वेकारं नेत्रयोर्थुञ्ज्यान्नकारं सर्वसन्धिषु ।
मकारमस्रमुद्दिश्य मन्त्रमूर्तिर्भवेद् बुधः ॥ ९ ॥
सविसर्गं फडन्तं तत् सर्वदिक्षु विनिर्दिशेत् ।
ॐ विष्णवे नम इति ॥१०॥

nyased dhṛdaya omkāram vi-kāram anu mūrdhani şa-kāram tu bhruvor madhye na-kāram śikhayā nyaset

ve-kāram netrayor yuñjyān na-kāram sarva-sandhişu ma-kāram astram uddisya mantra-mūrtir bhaved budhah

savisargam phad-antam tat sarva-dikṣu vinirdiśet om visnave nama iti

nyaset—sollte setzen; hrdaye—auf das Herz; omkāram—dem praṇava, omkāra; vi-kāram—die Silbe vi von viṣṇave; anu—danach; mūrdhani—auf den oberen Teil des Kopfes; ṣa-kāram—die Silbe ṣa; tu—und; bhruvoh-madhye—zwischen die Augenbrauen; na-kāram—die Silbe na; śikhayā—auf den śikhā, der sich auf dem Kopf befindet; nyaset—sollte setzen; ve-kāram—die Silbe ve; netrayoh—zwischen die beiden Augen; yuñjyāt—sollte gesetzt werden; na-kāram—die Silbe na des Wortes namaḥ; sarva-sandhiṣu—auf alle Gelenke; ma-kāram—die Silbe ma des Wortes namaḥ; astram—eine Waffe; uddiśya—denkend; mantra-mūrtih—die Form des mantra; bhavet—sollte werden; budhah—eine intelligente Person; sa-visargam—mit dem visarga (h); phaṭ-antam—mit dem Klang phaṭ endend; tat—das; sarva-dikṣu—in alle Richtungen; vinirdiśet—sollte fixieren; om—praṇava; viṣṇave—an Śrī Viṣṇu; namaḥ—Ehrerbietungen; iti—somit.

# ÜBERSETZUNG

Danach muß man den mantra chanten, der aus sechs Silben besteht [om viṣṇave namaḥ]. Man sollte die Silbe "om" auf sein Herz setzen, die Silbe "vi" auf den oberen Teil seines Kopfes, die Silbe "ṣa" zwischen seine Augenbrauen, die Silbe "na" auf seinen Haarzopf [śikhā] und die Silbe "ve" zwischen seine Augen. Der Chanter des mantra sollte dann die Silbe "na" auf alle Gelenke seines Körpers setzen und über die Silbe "ma" als eine Waffe meditieren. Er sollte somit die vollkommene Personifikation des mantra werden. Danach sollte man, indem man der letzen Silbe "ma" visarga beifügt, den mantra "maḥ astrāya phaṭ" in alle Richtungen chanten, angefangen vom Osten. Auf diese Weise werden alle Richtungen durch die schützende Wirkung des mantra beschirmt.

VERS 11

आत्मानं परमं घ्यायेद् ध्येयं षट्शक्तिभिर्युतम् । विद्यातेजस्तपोमृर्तिमिमं मन्त्रग्रुदाहरेत् ॥११॥

> ātmānam paramam dhyāyed dhyeyam ṣaṭ-śaktibhir yutam

# vidyā-tejas-tapo-mūrtim imam mantram udāharet

ātmānam—das Selbst; paramam—das höchste; dhyāyet—man sollte meditieren über; dhyeyam—würdig, daß man darüber meditiert; saṭ-śaktibhiḥ—die sechs Füllen; yutam—besitzend; vidyā—lehrend; tejaḥ—Einfluß; tapaḥ—Entsagung; mūrtim—personifiziert; imam—diesen; mantram—mantra; udāharet—sollte chanten.

# ÜBERSETZUNG

Nachdem man dieses Chanten beendet hat, sollte man denken, daß man qualitativ eins mit der Höchsten Persönlichkeit Gottes ist, die in sechs Füllen vollkommen ist und es wert ist, daß man über Sie meditiert. Dann sollte man das folgende Schutzgebet an Śrī Nārāyaṇa, den Nārāyaṇa-kavaca, chanten.

#### VERS 12

ॐ हरिविंदध्यान्मम सर्वरक्षां न्यस्ताङ्घिपद्यः पतगेन्द्रपृष्ठे । दरात्निर्मासिगदेश्चाप-पाञान् दधानोऽष्टगुणोऽष्टबाहुः ॥१२॥

om harir vidadhyān mama sarva-rakṣām nyastāṅghri-padmah patagendra-pṛṣṭhe darāri-carmāsi-gadeṣu-cāpapāśān dadhāno 'sta-guno 'sta-bāhuh

om— o Herr; harih—die Höchste Persönlichkeit Gottes; vidadhyāt—möge Er gewähren; mama—mein; sarva-rakṣām—Schutz von allen Seiten; nyasta—gesetzt; anghri-padmah—dessen Lotosfüße; patagendra-pṛṣṭhe—auf dem Rücken Garuḍas, des Königs aller Vögel; dara—Muschelhorn; ari—Feuerrad; carma—Schild; asi—Schwert; gadā—Keule; iṣu—Pfeile; cāpa—Bogen; pāśān—Stricke; dadhānah—haltend; aṣṭa—acht besitzend; guṇaḥ—Vollkommenheiten; aṣṭa—acht; bāhuḥ—Arme.

# ÜBERSETZUNG

Der Höchste Herr, der auf dem Rücken des Vogels Garuda sitzt und ihn dabei mit Seinen Lotosfüßen berührt, trägt acht Waffen — das Muschelhorn, das Feuerrad, den Schild, das Schwert, die Keule, die Pfeile, den Bogen und die Stricke. Möge dieser Höchste Persönliche Gott mich zu allen Zeiten mit Seinen acht Armen beschützen. Er ist allmächtig, weil Er die acht mystischen Kräfte besitzt [animā, laghimā usw.].

# **ERLÄUTERUNG**

Sich selbst für eins mit dem Höchsten anzusehen wird ahangrahopāsanā genannt. Durch ahangrahopāsanā wird man nicht Gott, sondern man sieht sich als qualitativ eins mit dem Höchsten. Indem man versteht, daß man als spirituelle Seele von gleicher Qualität ist wie die höchste Seele, so, wie das Wasser eines Flusses von gleicher Beschaffenheit ist wie das Wasser des Meeres, sollte man über den Höchsten Herrn meditieren, wie in diesem Vers beschrieben wird, und Seinen Schutz suchen. Die Lebewesen sind dem Höchsten stets untergeordnet. Infolgedessen ist es ihre Pflicht, immer die Barmherzigkeit des Herrn zu erstreben, um unter allen Umständen von Ihm beschützt zu werden.

#### **VERS 13**

जलेषु मां रश्वतु मत्स्यमृर्ति-र्यादोगणेभ्यो वरुणस्य पाशात्। स्थलेषु मायावदुवामनोऽच्यात् त्रिविक्रमः खेऽवतु विश्वरूपः॥१३॥

jaleşu mām rakşatu matsya-mūrtir yādo-gaṇebhyo varuṇasya pāśāt sthaleşu māyāvaṭu-vāmano 'vyāt trivikramaḥ khe 'vatu viśvarūpaḥ

jaleşu—im Wasser; mām—mich; rakşatu—beschütze; matsya-mūrtiḥ—der Höchste Herr in der Form eines großen Fisches; yādaḥ-gaṇebhyaḥ—vor furchterregenden Wassertieren; varuṇasya—von dem Halbgott, der als Varuṇa bekannt ist; pāśāt—vor dem Fangseil; sthaleṣu—auf dem Land; māyā-vaṭu—die barmherzige Form des Herrn als Zwerg; vāmanaḥ—mit Namen Vāmanadeva; avyāt—möge Er beschützen; trivikramaḥ—Trivikrama, dessen drei riesige Schritte Bali die drei Welten nahmen; khe—am Himmel; avatu—möge der Herr beschützen; viśvarūpaḥ—die gigantische universale Form.

# ÜBERSETZUNG

Möge der Herr, der den Körper eines großen Fisches annimmt, mich im Wasser vor den wilden Tieren beschützen, die die Gefährten des Halbgottes Varuna sind. Durch die Erweiterung Seiner illusionierenden Energie nahm der Herr die Gestalt des Zwerges Vämana an. Möge Vämana mich auf dem Land beschützen. Da die gigantische Form des Herrn, die Viśvarūpa, die drei Welten erobert, möge Er mich am Himmel beschützen.

# **ERLÄUTERUNG**

Dieser mantra erstrebt den Schutz der Höchsten Persönlichkeit Gottes im Wasser, auf dem Land und am Himmel in Seinen Inkarnationen als Fisch, als Vāmanadeva und als die Viśvarūpa.

#### VERS 14

दुर्गेष्वटच्याजिम्रुखादिषु प्रभुः पायान्नृसिंहोऽसुरयूथपारिः । विम्रुश्चतो यस्य महादृहासं दिश्चो विनेदुर्न्यपतंश्च गर्माः ॥१४॥

durgeşv aṭavy-āji-mukhādişu prabhuḥ pāyān nṛsimho 'sura-yūthapāriḥ vimuñcato yasya mahāṭṭa-hāsam diśo vinedur nyapatams ca garbhāḥ

durgeşu—an Orten, an denen das Reisen schwierig ist; aṭavi—im dichten Wald; āji-mukha-ādiṣu—an der Kriegsfront usw.; prabhuḥ—der Höchste Herr; pāyāt—möge Er beschützen; nṛsimhaḥ—Śrī Nṛsimhadeva; asura-yūthapa—von Hiraṇya-kaśipu, dem Führer der Dämonen; ariḥ—der Feind; vimuñcataḥ—loslassend; yasya—von wem; mahā-aṭṭa-hāsam—groß und furchterregend lachend; diśaḥ—alle Richtungen; vineduḥ—erschallte; nyapatan—fiel nieder; ca—und; garbhāḥ—die Embryos der Frauen der Dämonen.

#### ÜBERSETZUNG

Möge Śrī Nṛsimhadeva, der als der Feind Hiraṇyakaśipus erschien, mich in allen Richtungen beschützen. Sein lautes Gelächter erschallte in alle Richtungen und veranlaßte die schwangeren Frauen der asuras, Fehlgeburten zu erleiden. Möge dieser Herr so gütig sein, mich an beschwerlichen Orten wie im Wald und auf dem Schlachtfeld zu beschützen.

#### VERS 15

रक्षत्वसौ माध्यनि यज्ञकल्पः स्वदंष्ट्रयोन्नीतधरो वराहः। रामोऽद्रिक्टेष्वथ विप्रवासे सलक्ष्मणोऽज्यादु भरताग्रजोऽस्मान्॥१५॥ rakṣatv asau mādhvani yajña-kalpaḥ sva-damṣṭrayonnīta-dharo varāhaḥ rāmo 'dri-kūṭeṣv atha vipravāse salakṣmaṇo 'vyād bharatāgrajo 'smān

rakṣatu—möge der Herr beschützen; asau—jener; mā—mich; adhvani—auf der Straße; yajña-kalpaḥ—der durch den Vollzug ritueller Zeremonien entdeckt wird; sva-damṣṭrayā—auf Seinem eigenen Hauer; unnīta—hochhebend; dharaḥ—der Planet Erde; varāhaḥ—der Herr als Eber; rāmaḥ—Śrī Rāma; adri-kūṭeṣu—auf den Gipfeln der Berge; atha—dann; vipravāse—in fremden Ländern; sa-lakṣmanaḥ—mit seinem Bruder Lakṣmaṇa; avyāt—möge Er beschützen; bharata-agrajaḥ—der ältere Bruder Mahārā ja Bharatas; asmān—uns.

# ÜBERSETZUNG

Der unzerstörbare Höchste Herr wird durch den Vollzug ritueller Opferungen erkannt und ist deshalb bekannt als Yajñeśvara. In Seiner Inkarnation als der erhabene Eber hob Er den Planeten Erde aus dem Wasser am Grunde des Universums und hielt ihn auf Seinen spitzen Stoßzähnen. Möge dieser Herr mich vor Räubern auf der Straße beschützen. Möge Paraśurāma mich auf den Berggipfeln beschützen, und möge der ältere Bruder Bharatas, Śrī Rāmacandra, gemeinsam mit Seinem Bruder Lakṣmaṇa mich in fremden Ländern beschützen.

# **ERLÄUTERUNG**

Es gibt drei Rāmas. Ein Rāma ist Paraśurāma (Jāmadāgnya), ein anderer Rāma ist Śrī Rāmacandra, und ein dritter Rāma ist Śrī Balarāma. In diesem Vers weisen die Worte *rāmo 'dri-kūṭeṣv atha* auf Śrī Paraśurāma hin. Der Bruder Bharata Mahārājas und Lakṣmaṇas ist Śrī Rāmacandra.

#### VERS 16

माम्रग्रधर्मादखिलात् प्रमादा-न्नारायणः पातु नरश्च हासात्। दत्तस्त्वयोगादय योगनायः पायाद् गुणेशः कपिलः कर्मबन्धात्॥१६॥

mām ugra-dharmād akhilāt pramādān nārāyaṇaḥ pātu naraś ca hāsāt dattas tv ayogād atha yoga-nāthaḥ pāyād guneśah kapilah karma-bandhāt

mām-mich; ugra-dharmāt-vor unnötigen religiösen Prinzipien; akhilāt-vor allen Arten von Tätigkeiten; pramādāt-die aufgrund von Verrücktheit ausgeführt

werden; nārāyaṇaḥ—Śrī Nārāyaṇa; pātu—möge Er beschützen; naraḥ ca—und Nara; hāsāt—vor unnötigem Stolz; dattaḥ—Dattātreya; tu—natürlich; ayogāt—vor dem Pfad falschen yogas; atha—in der Tat; yoga-nāthaḥ—der Meister aller mystischen Kräfte; pāyāt—möge Er beschützen; guṇa-īśaḥ—der Meister aller spirituellen Eigenschaften; kapilaḥ—Śrī Kapila; karma-bandhāt—vor der Fesselung durch fruchtbringende Tätigkeiten.

# ÜBERSETZUNG

Möge Śrī Nārāyaṇa mich davor beschützen, unnötig falschen religiösen Systemen zu folgen und aufgrund von Verrücktheit von meinen Pflichten abzuweichen. Möge der Herr in Seiner Erscheinung als Nara mich vor unnötigem Stolz bewahren. Möge Śrī Dattātreya, der Meister aller mystischen Kraft, mich davor beschützen, während der Ausübung des bhakti-yoga zu Fall zu kommen, und möge Śrī Kapila, der Meister aller guten Eigenschaften, mich vor der materiellen Fesselung durch fruchtbringende Tätigkeiten beschützen.

#### **VERS 17**

सनत्कुमारोऽवतु कामदेवा-द्धयशीर्षा मां पथि देवहेलनात् । देवर्षिवर्यः पुरुषार्चनान्तरात् कूर्मो हरिर्मा निरयादशेषात् ॥१७॥

sanat-kumāro 'vatu kāmadevād dhayaśīrṣā mām pathi deva-helanāt devarṣi-varyaḥ puruṣārcanāntarāt kūrmo harir mām nirayād aśesāt

sanat-kumāraḥ—der große brahmacārī namens Sanat-kumāra; avatu—möge er beschützen; kāma-devāt—vor den Händen des Liebesgottes oder lustvollem Verlangen; haya-śīrṣā—Śrī Hayagrīva, die Inkarnation des Herrn, deren Kopf dem eines Pferdes gleicht; mām—mir; pathi—auf dem Pfad; deva-helanāt—davor, es zu unterlassen, brāhmaṇas, Vaiṣṇavas und dem Höchsten Herrn achtungsvolle Ehrerbietungen zu erweisen; devarṣi-varyaḥ—Nārada, der beste der heiligen Weisen; puruṣa-arcana-antarāt—vor den Vergehen bei der Verehrung der Bildgestalt Gottes; kūrmaḥ—Śrī Kūrma, die Schildkröte; hariḥ—die Höchste Persönlichkeit Gottes; mām—mich; nirayāt—vor der Hölle; aśeṣāt—grenzenlos.

#### ÜBERSETZUNG

Möge Sanat-kumāra mich vor lüsternen Wünschen schützen. Möge Śrī Hayagrīva mich, wenn ich eine glückverheißende Tätigkeit beginne, davor beschützen, ein Frevler zu werden, indem ich es unterlasse, dem Höchsten

Herrn achtungsvolle Ehrerbietungen zu erweisen. Möge Devarşi Nārada mich davor bewahren, bei der Verehrung der Bildgestalt Gottes Vergehen zu begehen, und möge Kūrma, der Herr als Schildkröte, mich davor bewahren, zu den grenzenlosen höllischen Planeten hinabzufallen.

# **ERLÄUTERUNG**

Lüsterne Wünsche sind in einem jeden sehr stark, und sie sind das größte Hindernis für die Ausführung hingebungsvollen Dienstes. Deshalb wird denjenigen, die sehr stark von lüsternen Wünschen beeinflußt werden, geraten, bei Sanat-kumāra, dem großen brahmacārī-Gottgeweihten, Zuflucht zu suchen. Nārada Muni, die Autorität auf dem Gebiet des arcana, ist der Verfasser des Nārada-pañcarātra, das die regulierenden Prinzipien für die Verehrung der Bildgestalt Gottes darlegt. Jeder, der sich, ob zu Hause oder im Tempel, der Verehrung der Bildgestalt Gottes widmet, sollte stets die Barmherzigkeit Devarşi Nāradas erstreben, um die zweiunddreißig Vergehen bei der Verehrung der Bildgestalt zu vermeiden. Diese Vergehen bei der Verehrung der Bildgestalt Gottes werden im Nektar der Hingabe erwähnt.

# **VERS 18**

# धन्यन्तरिर्भगवान् पात्यपथ्याद् द्वन्द्वाद् भयादृषभो निर्जितात्मा । यज्ञश्च लोकाद्वताज्जनान्ताद् बलो गणात् क्रोधवशादृहीन्द्रः ॥१८॥

dhanvantarir bhagavān pātv apathyād dvandvād bhayād ṛṣabho nirjitātmā yajñaś ca lokād avatāj janāntād balo ganāt krodha-vaśād ahīndrah

dhanvantarih—die Inkarnation Dhanvantari, der Arzt; bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; pātu—möge Er mich beschützen; apathyāt—vor Dingen, die schädlich für die Gesundheit sind wie Fleisch und Rauschmittel; dvandvāt—vor Dualität; bhayāt—vor Furcht; rṣabhaḥ—Śrī Rṣabhadeva; nirjita-ātmā—der seinen Geist und sein Selbst vollständig beherrschte; yajñaḥ—Yajña; ca—und; lokāt—vor der Verleumdung durch die Bevölkerung; avatāt—möge Er beschützen; jana-antāt—vor gefährlichen Situationen, die durch andere Leute hervorgerufen werden; balaḥ—Śrī Balarāma; gaṇāt—vor den Horden der; krodha-vaśāt—die zornigen Schlangen; ahīndrah—Śrī Balarāma in der Gestalt der Schlange Śeṣa Nāga.

# ÜBERSETZUNG

Möge die Höchste Persönlichkeit Gottes in Ihrer Inkarnation als Dhanvantari mich vor nicht wünschenswerten Speisen und körperlicher Krankheit beschützen. Möge Śrī Rsabhadeva, der Seine inneren und äußeren

Sinne meisterte, mich vor der Furcht beschützen, die aus der Dualität von Hitze und Kälte entsteht. Möge Yajña mich vor Schande und Schaden durch die Allgemeinheit bewahren, und möge Śrī Balarāma als Śeşa mich vor neidischen Schlangen beschützen.

# **ERLÄUTERUNG**

Wenn man in der materiellen Welt lebt, ist man zwangsweise vielen Gefahren ausgesetzt, wie hier beschrieben wird. Unerwünschte Speisen zum Beispiel stellen eine Gefahr für die Gesundheit dar, und deshalb muß man derartige Speisen aufgeben. Die Dhanvantari-Inkarnation beschützt uns in dieser Hinsicht. Da Śrī Viṣṇu die Überseele aller Lebewesen ist, kann Er uns, wenn es Ihm gefällt, vor adhibhautika-Störungen, Störungen durch andere Lebewesen, bewahren. Śrī Balarāma ist die Śeṣa-Inkarnation, und deshalb kann Er uns vor zornigen Schlangen oder neidischen Personen retten, die stets bereit sind, anzugreifen.

#### **VERS 19**

द्वैपायनो भगवानप्रबोधाद् बुद्धस्तु पाषण्डगणप्रमादात्। कल्किः कलेः कालमलात् प्रपातु धर्मावनायोरुकृतावतारः॥१९॥

dvaipāyano bhagavān aprabodhād buddhas tu pāṣaṇḍa-gaṇa-pramādāt kalkiḥ kaleḥ kāla-malāt prapātu dharmāvanāyoru-krtāvatārah

dvaipāyanaḥ—Śrīla Vyāsadeva, der Geber allen vedischen Wissens; bhagavān—die überaus mächtige Inkarnation der Höchsten Persönlichkeit Gottes; aprabodhāt—vor Unkenntnis hinsichtlich der śāstra; buddhaḥ tu—auch der Herr als Buddha; pāṣaṇḍa-gaṇa—von Atheisten, die unschuldige Menschen enttäuschen; pramādāt—vor der Verrücktheit; kalkiḥ—Kalki, die Inkarnation Keśavas; kaleḥ—von diesem Kali-yuga; kāla-malāt—vor der Finsternis des Zeitalters; prapātu—möge Er beschützen; dharma-avanāya—zum Schutze der religiösen Prinzipien; uru—sehr groß; krta-avatārah—der eine Inkarnation annahm.

### ÜBERSETZUNG

Möge die Persönlichkeit Gottes in Ihrer Inkarnation als Vyāsadeva mich vor allen Arten der Unwissenheit beschützen, die aus der Abwesenheit des vedischen Wissens entsteht. Möge der Herr als Buddhadeva mich vor Tätigkeiten schützen, die im Widerspruch zu vedischen Prinzipien stehen, und vor Trägheit, die einen veranlaßt, verrückterweise die vedischen Prinzipien

des Wissens und der rituellen Handlungen zu vergessen. Möge Kalkideva, die Höchste Persönlichkeit Gottes, die als eine Inkarnation erschien, um die religiösen Prinzipien zu beschützen, mich vor dem Schmutz des Kali-Zeitalters bewahren.

# **ERLÄUTERUNG**

Dieser Vers erwähnt verschiedene Inkarnationen der Höchsten Persönlichkeit Gottes, die mit verschiedenen Absichten erscheinen. Śrīla Vyāsadeva, Mahāmuni, verfaßte die vedische Literatur zum Segen der gesamten menschlichen Gesellschaft. Wenn man selbst im Zeitalter des Kali vor den Reaktionen der Unwissenheit beschützt werden will, kann man die Bücher zu Rate ziehen, die von Śrīla Vyāsadeva hinterlassen worden sind, nämlich die vier Veden (Sāma, Yajur, Rg und Atharva), die 108 Upaniṣaden, das Vedānta-sūtra (Brahma-sūtra), das Mahābhārata, das Śrīmad-Bhāgavatam Mahā-purāṇa (Vyāsadevas Kommentar zum Brahma-sūtra) und die anderen siebzehn Purāṇas. Nur durch die Barmherzigkeit Śrīla Vyāsadevas stehen uns so viele Bände transzendentalen Wissens zur Verfügung, um uns aus der Gewalt der Unwissenheit zu retten.

Wie Śrīla Jayadeva Gosvāmī in seinem *Daśāvatāra-stotra* schildert, verleugnete Buddha anscheinend das vedische Wissen:

nindasi yajña-vidher ahaha śruti-jātam sadaya-hṛdaya-darśita-paśu-ghātam keśava dhṛta-buddha-śarīra jaya jagad-īśa hare

Es war die Mission Buddhas, die Menschen vor der abscheulichen Tätigkeit des Tieretötens zu retten und die armen Tiere davor zu retten, unnötig geschlachtet zu werden. Als pāṣaṇḍīs Betrug begingen, indem sie unter dem Vorwand, die Tiere in vedischen yajñas als Opfer darzubringen, Schlachtungen durchführten, sagte der Herr: "Wenn die vedischen Lehren das Töten von Tieren zulassen, anerkenne ich die vedischen Prinzipien nicht." Damit rettete er im Grunde genommen die Menschen, die nach den vedischen Prinzipien handelten. Man sollte sich deshalb dem Herrn als Buddha ergeben, da Er einem helfen kann, es zu vermeiden, die Anweisungen der Veden zu mißbrauchen.

Der Kalki-avatāra ist die furchterregende Inkarnation, die die im Zeitalter des Kali geborene Atheistenklasse vernichtet. Gegenwärtig, am Anfang des Kali-yuga, sind bereits viele pseudoreligiöse Prinzipien eingeführt worden. Die Menschen werden die wahren religiösen Prinzipien, wie sie von Śrī Kṛṣṇa vor Beginn des Kali-yuga dargelegt worden sind, nämlich die Prinzipien der Hingabe zu den Lotosfüßen des Herrn, vergessen. Unglücklicherweise ergeben sich die Menschen aufgrund des Kali-yuga den Lotosfüßen des Herrn nicht. Selbst die meisten Menschen, die behaupten, dem vedischen System der Religion anzugehören, sind in Wirklichkeit gegen die vedischen Prinzipien. Mit der Behauptung, alles, was man erfinde, sei ebenfalls ein Pfad der Befreiung, stellen sie täglich eine neue Art von dharma her. Die atheistischen Menschen sagen im allgemeinen: Yata mata tata patha. Nach dieser Sichtweise gibt es Hunderte und Tausende von verschiedenen Meinungen in der Gesellschaft, und jede Meinung ist ein gültiges religiöses Prinzip. Diese Philosophie der

Halunken hat die religiösen Prinzipien, die in den *Veden* erwähnt werden, getötet, und derartige Philosophien werden in zunehmendem Maße an Einfluß gewinnen, je weiter das Kali-yuga voranschreitet. Im letzten Stadium des Kali-yuga wird Kalkideva, die furchterregende Inkarnation Keśavas, erscheinen, um alle Atheisten zu töten, und sie wird nur die Geweihten des Herrn verschonen.

### **VERS 20**

मां केशवो गदया प्रातरव्याद् गोविन्द आसङ्गवमात्तवेणुः। नारायणः प्राह्ण उदात्तशक्ति-र्मध्यन्दिने विष्णुररीन्द्रपाणिः॥२०॥

mām keśavo gadayā prātar avyād govinda āsangavam ātta-veņuh nārāyaṇah prāhṇa udātta-śaktir madhyan-dine viṣṇur arīndra-pāṇih

mām—mich; keśavaḥ—Śrī Keśava; gadayā—mit Seiner Keule; prātaḥ—in den Morgenstunden; avyāt—möge Er beschützen; govindaḥ—Śrī Govinda; āsangavam—während des zweiten Tagesabschnittes; ātta-venuh—Seine Flöte haltend; nārāya-naḥ—Śrī Nārāyaṇa mit vier Händen; prāhṇaḥ—während des dritten Tagesabschnittes; udātta-śaktiḥ—verschiedene Arten von Kräften beherrschend; madhyam-dine—während des vierten Tagesabschnittes; viṣṇuḥ—Śrī Viṣṇu; arīndra-pāṇiḥ—das Feuerrad in Seiner Hand tragend, um die Feinde zu töten.

#### ÜBERSETZUNG

Möge mich Śrī Keśava mit Seiner Keule im ersten Teil des Tages beschützen, und möge Govinda, der immer damit beschäftigt ist, Seine Flöte zu spielen, mich im zweiten Tagesabschnitt beschützen. Möge Śrī Nārāyaṇa, der mit allen Kräften ausgestattet ist, mich im dritten Abschnitt des Tages beschützen, und möge Śrī Viṣṇu, der ein Feuerrad trägt, um Seine Feinde zu töten, mir im vierten Teil des Tages Schutz gewähren.

#### **ERLÄUTERUNG**

Nach vedischen astronomischen Berechnungen werden Tag und Nacht in jeweils dreißig ghaţikās (ein ghaţikā = vierundzwanzig Minuten) unterteilt statt in zwölf Stunden. Im allgemeinen werden Tag und Nacht in jeweils sechs Abschnitte unterteilt, die wiederum aus jeweils fünf ghaţikās bestehen. In jedem dieser sechs Abschnitte von Tag und Nacht kann man sich mit einem anderen Namen an den Herrn wenden, wenn man Ihn um Schutz bittet. Śrī Keśava, der Besitzer des heiligen Ortes von Mathurā, ist der Herr des ersten Tagesabschnittes, und Govinda, der Herr von Vrndāvana, ist der Meister des zweiten Abschnittes.

**VERS 21** 

देवोऽपराहे मधुहोग्रथन्वा सायं त्रिधामावतु माधवो माम्। दोषे हृषीकेश उतार्धरात्रे निशीय एकोऽवतु पद्मनाभः॥२१॥

devo 'parāḥṇe madhu-hogradhanvā sāyam tri-dhāmāvatu mādhavo mām doṣe ḥṛṣīkeśa utārdha-rātre niśītha eko 'vatu padmanābhaḥ

devaḥ—der Herr; aparāhṇe—im fünften Teil des Tages; madhu-hā—Madhusūda-na genannt; ugra-dhanvā—den sehr furchterregenden Bogen tragend, der als Śārṅga bekannt ist; sāyam—der sechste Teil des Tages; tri-dhāmā—sich als die drei Gottheiten Brahmā, Viṣṇu und Maheśvara manifestierend; avatu—möge Er beschützen; mādhavaḥ—mit Namen Mādhava; mām—mich; doṣe—während des ersten Teiles der Nacht; hṛṣīkeśa—Śrī Hṛṣīkeśa; uta—auch; ardha-rātre—während des zweiten Abschnittes der Nacht; niśīthe—während des dritten Abschnittes der Nacht; ekaḥ—allein; avatu—möge Er beschützen; padmanābhaḥ—Śrī Padmanābha.

# ÜBERSETZUNG

Möge Śrī Madhusūdana, der einen Bogen trägt, welcher für die Dämonen sehr furchterregend ist, mich während des fünften Tagesabschnittes beschützen. Möge Śrī Mādhava, der als Brahmā, Viṣṇu und Maheśvara erscheint, mich am Abend beschützen, und möge mir Śrī Hṛṣīkeśa am Anfang der Nacht Schutz gewähren. Möge mich in der Mitte der Nacht [während des zweiten und dritten Teiles der Nacht] Śrī Padmanābha allein behüten.

VERS 22

श्रीवत्सधामापररात्र ईशः प्रत्यूष ईशोऽसिधरो जनार्दनः । दामोदरोऽव्यादनुसन्ध्यं प्रमाते विक्वेश्वरो मगवान् कालमूर्तिः ॥२२॥

śrīvatsa-dhāmāpara-rātra īśaḥ pratyūṣa īśo 'si-dharo janārdanaḥ dāmodaro 'vyād anusandhyam prabhāte viśveśvaro bhagavān kāla-mūrtiḥ śrīvatsa-dhāmā—der Herr, auf dessen Brust das Śrīvatsa-Zeichen ruht; apara-rā-tre—während des vierten Teiles der Nacht; īśaḥ—der Höchste Herr; pratyūṣe—am Ende der Nacht; īśaḥ—der Höchste Herr; asi-dharaḥ—ein Schwert in der Hand tragend; janārdanaḥ—Śrī Janārdana; dāmodaraḥ—Śrī Dāmodara; avyāt—möge Er beschützen; anusandhyam—während eines jeden Überganges oder einer jeden Dämmerung; prabhāte—am frühen Morgen (während des sechsten Teiles der Nacht); viśva-īśvaraḥ—der Herr des gesamten Universums; bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; kāla-mūrtih—die Personifikation der Zeit.

# ÜBERSETZUNG

Möge der Herr, die Höchste Persönlichkeit Gottes, der den Śrīvatsa auf Seiner Brust trägt, mich nach Mitternacht beschützen, bis sich der Himmel rosa färbt. Möge Śrī Janārdana, der ein Schwert in Seiner Hand trägt, mich am Ende der Nacht [während der letzten vier ghaṭikās der Nacht] beschützen. Möge Śrī Dāmodara mich am frühen Morgen beschützen, und möge Śrī Viśveśvara mir während der Übergänge von Tag und Nacht Schutz gewähren.

#### VERS 23

चक्रं युगान्तानलितग्मनेमि
भ्रमत् समन्ताद् मगवत्प्रयुक्तम् ।
दन्दग्धि दन्दग्ध्यरिसैन्यमाग्रु
कक्षं यथा वातसरवो हुताशः ॥२३॥

cakram yugāntānala-tigma-nemi bhramat samantād bhagavat-prayuktam dandagdhi dandagdhy ari-sainyam āśu kaksam yathā vāta-sakho hutāśah

cakram—das Feuerrad des Herrn; yuga-anta—am Ende der Zeitalter; anala—wie das Feuer der Vernichtung; tigma-nemi—mit einem scharfen Rand; bhramat—wandernd; samantāt—auf allen Seiten; bhagavat-prayuktam—angewandt vom Herrn; dandagdhi dandagdhi—bitte verbrenne vollständig, bitte verbrenne vollständig; ari-sainyam—die Armee unserer Feinde; āśu—augenblicklich; kakṣam—trokkenes Gras; yathā—wie; vāta-sakhaḥ—der Freund des Windes; hutāśaḥ—loderndes Feuer.

#### ÜBERSETZUNG

Von der Höchsten Persönlichkeit Gottes in Bewegung gesetzt und in alle vier Richtungen wandernd, besitzt das Rad des Höchsten Herrn scharfe Ränder, die so vernichtend sind wie das Feuer der Vernichtung am Ende der

Zeitalter. Möge dieses Sudarsana-cakra unsere Feinde zu Asche verbrennen, so wie ein loderndes Feuer mit Hilfe des Windes trockenes Gras zu Asche verbrennt.

# VERS 24

# गदेऽश्विनस्पर्शनविस्फुलिङ्गे निष्पिण्ढि निष्पिण्ढ्यजितप्रियासि । कुष्माण्डवैनायकयक्षरक्षो-भृतग्रहांश्चर्णय चूर्णयारीन् ॥२६

gade 'śani-sparśana-visphulinge nişpiṇḍhi niṣpiṇḍhy ajita-priyāsi kuṣmāṇḍa-vaināyaka-yakṣa-rakṣobhūta-grahāmś cūrṇaya cūrṇayārīn

gade— o Keule in den Händen der Höchsten Persönlichkeit Gottes; aśani—wie Blitze; sparśana—deren Berührung; visphulinge—Feuerfunken von sich gebend; nispindhi nispindhi—schlage in Stücke, schlage in Stücke; ajita-priyā—der Höchsten Persönlichkeit Gottes sehr lieb; asi—du bist; kuṣmāṇḍa—Kobolde, die Kuṣmāṇḍas genannt werden; vaināyaka—Gespenster, die man Vaināyakas nennt; yakṣa—Geister, die Yakṣas genannt werden; rakṣaḥ—Geister, die Rākṣasas genannt werden; bhūta—Gespenster, die man Bhūtas nennt; grahān—und üble Dämonen, die als Grahas bekannt sind; cūrṇaya—zermalme; cūrṇaya—zermalme; arīn—meine Feinde.

# ÜBERSETZUNG

O Keule in der Hand der Höchsten Persönlichkeit Gottes, du erzeugst Funken von Feuer, die so mächtig sind wie Blitze, und du bist dem Herrn überaus lieb. Auch ich bin Sein Diener. Deshalb hilf mir gütigerweise, und schlage die üblen Lebewesen in Stücke, die bekannt sind als Kuşmāṇḍas, Vaināyakas, Yakṣas, Rākṣasas, Bhūtas und Grahas. Bitte zermalme sie.

#### VERS 25

त्वं यातुधानप्रमथप्रेतमातृ-पिञ्चाचित्रप्रहघोरदृष्टीन् । दरेन्द्र विद्रावय कृष्णपूरितो मीमखनोऽरेहृदयानि कम्पयन् ॥२५॥ tvam yātudhāna-pramatha-preta-mātṛpiśāca-vipragraha-ghora-dṛṣṭīn darendra vidrāvaya kṛṣṇa-pūrito bhīma-svano 'rer hṛdayāni kampayan

tvam—dich; yātudhāna—Rākṣasas; pramatha—Pramathas; preta—Pretas; mātṛ—Mātās; pisāca—Pisācas; vipra-graha—brāhmaṇa-Geister; ghora-dṛṣṭīn—die äußerst furchterregende Augen haben; darendra— o Pāñcajanya, das Muschelhorn in den Händen des Herrn; vidrāvaya—vertreibe; kṛṣṇa-pūritaḥ—erfüllt von Luft aus dem Munde Kṛṣṇas; bhīma-svanaḥ—überaus furchterregend ertönend; areḥ—des Feindes; hṛdayāni—das Innere der Herzen; kampayan—veranlaßt zu zittern.

# ÜBERSETZUNG

O bestes der Muschelhörner, o Pāñcajanya in den Händen des Herrn, du bist immer vom Atem Śrī Kṛṣṇas erfüllt. Deshalb erzeugst du stets eine furchterregende Klangschwingung, die in den Herzen der Feinde, wie der Rākṣasas, der Pramatha-Geister, der Pretas, der Mātās, der Piśācas und der brāhmaṇa-Geister, ein Zittern verursacht und ihre Augen mit Angst erfüllt.

#### VERS 26

# त्वं तिग्मधारासिवरारिसैन्य-मीशप्रयुक्तो मम छिन्धि छिन्धि। चक्षूंषि चर्मञ्छतचन्द्र छादय द्विषामघोनां हर पापचक्षुषाम्।।२६॥

tvam tigma-dhārāsi-varāri-sainyam īśa-prayukto mama chindhi chindhi cakṣūmṣi carmañ chata-candra chādaya dviṣām aghonām hara pāpa-cakṣuṣām

tvam—du; tigma-dhāra-asi-vara— o bestes der Schwerter, das du sehr scharfe Schneiden besitzest; ari-sainyam—die Soldaten des Feindes; īśa-prayuktaḥ—beschäftigt von der Höchsten Persönlichkeit Gottes; mama—meine; chindhi chindhi—hacke sie in Stücke, hacke sie in Stücke; cakṣūmṣi—die Augen; carman— o Schild; śata-candra—das strahlende Kreise trägt, die einhundert Monden gleichen; chādaya—bitte bedecke; dviṣām—die jenigen, die neidisch auf mich sind; aghonām—die völlig sündvoll sind; hara—bitte nimm hinweg; pāpa-cakṣuṣām—von denjenigen, deren Augen sehr sündig sind.

### ÜBERSETZUNG

O König der scharfschneidigen Schwerter, du wirst von der Höchsten Persönlichkeit Gottes gehandhabt. Bitte schneide die Soldaten meiner

Feinde in Stücke. Bitte schneide sie in Stücke! O Schild, der du mit einhundert strahlenden, mondähnlichen Kreisen gekennzeichnet bist, bitte bedecke die Augen der sündhaften Feinde. Reiße ihnen ihre sündhaften Augen aus.

#### **VERS 27-28**

यन्नो भयं ग्रहेभ्योऽभृत् केतुभ्यो नृभ्य एव च । सरीसृपेभ्यो दंष्ट्रिभ्यो भृतेभ्योंऽहोभ्य एव च।।२७॥ सर्वाण्येतानि भगवन्नामरूपानुकीर्तनात् । प्रयानतु संक्षयं सद्यो ये नः श्रेयःप्रतीपकाः ॥२८॥

> yan no bhayam grahebhyo 'bhūt ketubhyo nrbhya eva ca sarīsr pebhyo damstribhyo bhūtebhyo 'mhobhya eva ca

sarvāṇy etāni bhagavannāma-rūpānukīrtanāt prayāntu sankṣayam sadyo ye nah śreyah-pratīpakāh

yat—welche; naḥ—unsere; bhayam—Furcht; grahebhyaḥ—vor den Graha-Dämonen; abhūt—war; ketubhyaḥ—vor Meteoren oder herabstürzenden Sternen; nrbhyaḥ—vor neidischen Menschen; eva ca—auch; sarīsrpebhyaḥ—vor Schlangen oder Skorpionen; damṣṭribhyaḥ—vor Tieren mit schrecklichen Zähnen wie Tigern, Wölfen und Wildschweinen; bhūtebhyaḥ—vor Geistern oder materiellen Elementen (Erde, Wasser, Feuer usw.); amhobhyaḥ—vor sündhaften Handlungen; eva ca—wie auch; sarvāṇi etāni—all diese; bhagavat-nāma-rūpa-anukīrtanāt—durch die Lobpreisung der transzendentalen Gestalt, des Namens, der Merkmale und des Zubehörs der Höchsten Persönlichkeit Gottes; prayāntu—laß sie gehen; sankṣayam—der völligen Vernichtung entgegen; sadyaḥ—augenblicklich; ye—welche; naḥ—unsere; śreyaḥ-pratī pakāḥ—Hindernisse für das Wohlergehen.

# ÜBERSETZUNG

Möge die Lobpreisung des transzendentalen Namens, der Gestalt, der Eigenschaften und der Ausstattung der Höchsten Persönlichkeit Gottes mich vor dem Einfluß übler Planeten, vor Meteoren, neidischen Menschen, Schlangen, Skorpionen und Tieren wie Tigern und Wölfen beschützen. Möge sie uns vor Geistern und den materiellen Elementen wie Erde, Wasser, Feuer und Luft beschützen; möge sie uns auch vor Blitzen und unseren frü-

heren Sünden Schutz gewähren. Wir fürchten uns stets vor diesen Hindernissen für unser glückverheißendes Leben. Mögen sie deshalb allesamt durch das Chanten des Hare-Kṛṣṇa-mahā-mantra vernichtet werden.

# **VERS 29**

# गरुडो मगवान् स्तोत्रस्तोमञ्छन्दोमयः प्रश्चः । रक्षत्वशेषकुच्छ्रेम्यो विष्वक्सेनः खनामिमः ॥२९॥

garudo bhagavān stotrastobhaś chandomayah prabhuh rakṣatv aśeṣa-kṛcchrebhyo viṣvaksenah sva-nāmabhih

garudah—Seine Heiligkeit Garuda, der Träger Śrī Viṣṇus; bhagavān—so mächtig wie die Höchste Persönlichkeit Gottes; stotra-stobhah—der mit erlesenen Versen und Liedern gepriesen wird; chandah-mayah—die personifizierten Veden; prabhuh—der Herr; rakṣatu—möge Er beschützen; aśeṣa-kṛcchrebhyah—vor grenzenlosen Leiden; viṣvaksenah—Śrī Viṣvaksena; sva-nāmabhih—durch Seine Heiligen Namen.

# ÜBERSETZUNG

Śrī Garuḍa, der Träger Śrī Viṣṇus, ist der verehrungswürdigste Herr, denn er ist so mächtig wie der Höchste Herr Selbst. Er ist die Veden in Person und wird mit auserlesenen Versen verehrt. Möge er uns, vor allen gefährlichen Umständen bewahren, und möge Śrī Viṣvaksena, der Persönliche Gott, uns ebenfalls durch Seine Heiligen Namen vor allen Gefahren bewahren.

#### **VERS 30**

# सर्वापद्भ्यो हरेर्नामरूपयानायुधानि नः। बुद्धीन्द्रियमनःप्राणान् पान्तु पार्षदभूषणाः॥३०॥

sarvāpadbhyo harer nāmarūpa-yānāyudhāni naḥ buddhīndriya-manaḥ-prāṇān pāntu pārṣada-bhūṣaṇāḥ

sarva-āpadbhyaḥ—vor allen Arten der Gefahr; hareḥ—der Höchsten Persönlichkeit Gottes; nāma—der Heilige Name; rūpa—die transzendentale Gestalt; yāna—die Träger; āyudhāni—und alle Waffen; nah—unsere; buddhi—Intelligenz; indriya—Sinne; manaḥ—Geist; prāṇān—Lebensluft; pāntu—mögen sie beschützen und erhalten; pārṣada-bhūṣaṇāḥ—die schmückenden Gegenstände, die persönliche Gefährten sind.

# ÜBERSETZUNG

Mögen die Heiligen Namen der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Seine transzendentalen Gestalten, Seine Träger und alle Waffen, die Ihn als persönliche Gefährten schmücken, unsere Intelligenz, unsere Sinne, unseren Geist und unsere Lebensluft vor allen Gefahren beschützen.

# **ERLÄUTERUNG**

Es gibt verschiedene Gefährten der transzendentalen Persönlichkeit Gottes, und Seine Waffen und Träger zählen zu ihnen. In der spirituellen Welt ist nichts materiell. Das Schwert, der Bogen, die Keule, das Feuerrad und alles, was den persönlichen Körper des Herrn schmückt, ist spirituelle Lebenskraft. Deshalb wird der Herr advaya-jñāna genannt, was darauf hinweist, daß kein Unterschied zwischen Ihm und Seinen Namen, Seinen Formen, Seinen Eigenschaften, Seinen Waffen und so fort besteht. Alles, was mit Ihm zusammenhängt, gehört zur gleichen Kategorie spirituellen Daseins. Sie alle beschäftigen sich in mannigfachen spirituellen Formen im Dienste des Herrn.

# **VERS 31**

# यया हि भगवानेव वस्तुतः सदसच यत्। सत्येनानेन नः सर्वे यान्तु नाश्रप्रपद्रवाः ॥३१॥

yathā hi bhagavān eva vastutah sad asac ca yat satyenānena nah sarve yāntu nāśam upadravāh

yathā—so wie; hi—in der Tat; bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; eva—zweifellos; vastutah—letzten Endes; sat—manifestiert; asat—unmanifestiert; ca—und; yat—was auch immer; satyena—durch die Wahrheit; anena—dies; nah—unsere; sarve—alle; yāntu—laß sie gehen; nāśam—der Vernichtung entgegen; upadravāh—Störungen.

#### ÜBERSETZUNG

Die feinstoffliche und grobstoffliche kosmische Manifestation ist materiell, doch nichtsdestoweniger ist sie nicht verschieden vom Herrn, der Höchsten Persönlichkeit Gottes, denn Er ist letzten Endes die Ursache aller Ursachen. Ursache und Wirkung sind im Grunde genommen eins, weil die Ursache in der Wirkung gegenwärtig ist. Deshalb kann die Absolute Wahrheit, die Höchste Persönlichkeit Gottes, alle unsere Gefahren durch jeden Ihrer mächtigen Teile vernichten.

#### **VERS 32-33**

यथैकात्म्यातुभावानां विकल्परहितः खयम् । भृषणायुधिलिङ्गाख्या धत्ते शक्तीः खमायया ॥३२॥ तेनैव सत्यमानेन सर्वज्ञो भगवान् हरिः । पातु सर्वैः खरूपैर्नः सदा सर्वत्र सर्वगः ॥३३॥

> yathaikātmyānubhāvānām vikalpa-rahitah svayam bhūşaṇāyudha-lingākhyā dhatte śaktīh sva-māyayā

tenaiva satya-mānena sarva-jño bhagavān hariḥ pātu sarvaiḥ svarūpair naḥ sadā sarvatra sarva-gah

yathā—so wie; aikātmya—gemäß der Einheit, die sich in der Vielfalt manifestiert; anubhāvānām—von denjenigen, die denken; vikalpa-rahitaḥ—die Abwesenheit des Unterschieds; svayam—Ihm Selbst; bhūṣaṇa—schmückende Gegenstände; āyudha—Waffen; linga-ākhyāḥ—charakteristische Merkmale und verschiedene Namen; dhatte—besitzt; śaktīḥ—Kräfte wie Reichtum, Einfluß, Macht, Wissen, Schönheit und Entsagung; sva-māyayā—durch die Erweiterung Seiner spirituellen Energie; tena-eva—durch jene; satya-mānena—wahres Verständnis; sarva-jāaḥ—allwissend; bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; hariḥ—der alle Illusion von den Lebewesen nehmen kann; pātu—möge Er beschützen; sarvaiḥ—mit allen; sva-rūpaih—Seinen Formen; naḥ—uns; sadā—immer; sarvatra—überall; sarva-gaḥ—der all-durchdringend ist.

### ÜBERSETZUNG

Die Höchste Persönlichkeit Gottes, die Lebewesen, die materielle Energie, die spirituelle Energie und die gesamte Schöpfung sind alles individuelle Substanzen. In der endgültigen Analyse jedoch ergeben sie zusammen den Höchsten Einen, die Persönlichkeit Gottes. Deshalb sehen diejenigen, die im spirituellen Wissen fortgeschritten sind, Einheit in Verschiedenheit. Für solche fortgeschrittenen Persönlichkeiten sind die schmückenden Gegenstände am Körper des Herrn, Sein Name, Sein Ruhm, Seine Merkmale und Gestalten wie auch die Waffen in Seinen Händen Manifestationen der Stärke Seiner Kraft. Nach ihrem fortgeschrittenen spirituellen Verständnis ist der allwissende Herr, der Sich in vielerlei Formen manifestiert, überall gegenwärtig. Möge Er uns überall vor allen Nöten schützen.

# **ERLÄUTERUNG**

Ein Mensch, der im spirituellen Wissen weit fortgeschritten ist, weiß, daß nichts außer der Höchsten Persönlichkeit Gottes existiert. Dies wird auch in der Bhagavad-gītā (9.4) bestätigt, in der Śrī Kṛṣṇa sagt: mayā tatam idam sarvam, was darauf hinweist, daß alles, was wir sehen, eine Erweiterung Seiner Energie ist. Dies wird im Viṣṇu Purāṇa (1.22.52) bestätigt:

ekadeśa-sthitasyāgner jyotsnā vistāriņī yathā parasya brahmaṇaḥ śaktis tathedam akhilam jagat

So, wie Feuer, obgleich es an einem Ort existiert, sein Licht und seine Hitze überall verbreitet, erstreckt Sich der allmächtige Herr, die Höchste Persönlichkeit Gottes, obgleich Er sich in Seinem spirituellen Reich befindet, durch Seine vielfältigen Energien sowohl über die materiellen als auch die spirituellen Welten. Da sowohl Ursache als auch Wirkung der Höchste Herr ist, besteht kein Unterschied zwischen Ursache und Wirkung. Deshalb sind die Waffen und Schmuckstücke des Herrn als Erweiterungen Seiner spirituellen Energie nicht von Ihm verschieden. Es besteht kein Unterschied zwischen dem Herrn und Seinen in vielfältigen Formen auftretenden Energien. Dies wird auch im *Padma Purāṇa* bestätigt:

nāma cintāmaṇih kṛṣṇaś caitanya-rasa-vigrahaḥ pūrṇaḥ śuddho nitya-mukto 'bhinnatyān nāma-nāminoh

Der Heilige Name des Herrn ist völlig mit dem Herrn identisch, nicht nur teilweise. Das Wort pūrna bedeutet "vollständig". Der Herr ist allmächtig und allwissend, und ebenso sind Sein Name, Seine Gestalt, Seine Eigenschaften, Sein Zubehör und alles, was mit Ihm zusammenhängt, vollkommen, rein, ewig und frei von materieller Verunreinigung. Das Gebet an die Schmuckstücke und Träger des Herrn ist nicht falsch, denn diese sind so gut wie der Herr. Da der Herr alldurchdringend ist, existiert Er in allen Dingen, und alles existiert in Ihm. Deshalb hat selbst die Verehrung der Waffen oder der Schmuckstücke des Herrn die gleiche Kraft wie die Verehrung des Herrn. Māyāvādīs weigern sich, die Form des Herrn anzuerkennen, oder sie sagen, die Form des Herrn sei māyā oder falsch. Doch man sollte sehr aufmerksam zur Kenntnis nehmen, daß dies nicht akzeptiert werden kann. Obgleich die ursprüngliche Form des Herrn und Seine unpersönliche Erweiterung eins sind, erhält der Herr ewig Seine Gestalt, Seine Eigenschaften und Sein Reich. Deshalb heißt es in diesem Gebet: pātu sarvaih svarūpair nah sadā sarvatra sarva-gah. "Möge der Herr, der in Seinen verschiedenen Formen alldurchdringend ist, uns überall beschützen." Der Herr ist stets überall durch Seinen Namen, Seine Form, Seine Eigenschaften, Seine Merkmale und Sein Zubehör gegenwärtig, und sie alle besitzen die gleiche Macht, die Gottgeweihten zu beschützen. Śrīla Madhvācārya erklärt dies folgendermaßen:

eka eva paro viṣṇur bhūṣāheti dhvajeṣv ajaḥ tat-tac-chakti-pradatvena svayam eva vyavasthitaḥ satyenānena mām devaḥ pātu sarveśvaro hariḥ

### **VERS 34**

विदिश्च दिश्चर्ष्यमधः समन्ता-दन्तर्बहिभेगवान् नारसिंहः । प्रहापयँ छोकभयं स्वनेन स्वतेजसा यस्तसमस्ततेजाः ॥३४॥

vidikşu dikşūrdhvam adhah samantād antar bahir bhagavān nārasimhah prahāpayal loka-bhayam svanena sva-tejasā grasta-samasta-tejāh

vidikṣu—in allen Winkeln; dikṣu—in allen Himmelsrichtungen (Osten, Westen, Norden und Süden); ūrdhvam—oben; adhaḥ—unten; samantāt—auf allen Seiten; antaḥ—innen; bahiḥ—außen; bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; nārasimhaḥ—in der Gestalt Nṛṣimhadevas (halb Löwe und halb Mensch); prahāpayan—völlig vernichtend; loka-bhayam—Furcht, die durch Tiere, Gift, Waffen, Wasser, Luft, Feuer usw. hervorgerufen wird; svanena—durch Sein Gebrüll oder den Klang Seines Namens von den Lippen Seines Gottgeweihten Prahlāda Mahārāja; sva-te-jasā—durch Seine persönliche Ausstrahlung; grasta—bedeckte; samasta—alle anderen; tejāḥ—Einflüsse.

# ÜBERSETZUNG

Prahlāda Mahārāja chantete laut den Heiligen Namen Śrī Nṛsimhadevas. Möge Śrī Nṛsimhadeva, für Seinen Geweihten Prahlāda Mahārāja brüllend, uns vor aller Furcht vor Gefahren beschützen, die von mächtigen Führern in allen Richtungen durch Gift, Waffen, Feuer, Luft usw. erzeugt werden. Möge der Herr ihren Einfluß durch Seinen eigenen transzendentalen Einfluß bedecken. Möge Nṛsimhadeva uns in allen Richtungen und in allen Winkeln — oben, unten, innen und außen — Schutz gewähren.

VERS 35

मघवित्रदमाख्यातं वर्म नारायणात्मकम् । विजेष्यसेऽञ्जसा येन दंशितोऽसुरयूथपान् ॥३५॥ maghavann idam ākhyātam varma nārāyaṇātmakam vijeṣyase 'ñjasā yena damśito 'sura-yūthapān

maghavan— o König Indra; idam—dies; ākhyātam—beschrieb; varma—mystische Rüstung; nārāyaṇa-ātmakam—in Beziehung zu Nārāyaṇa; vijeṣyase—du wirst bezwingen; añjasā—sehr leicht; yena—durch welche; damsitah—beschützt; asura-yūthapān—die obersten Führer der Dämonen.

# ÜBERSETZUNG

Viśvarūpa fuhr fort: O Indra, diese mystische Rüstung, die in Beziehung zu Śrī Nārāyaṇa steht, ist dir von mir beschrieben worden. Dadurch, daß du diese Schutzbedeckung anlegst, wirst du gewiß in der Lage sein, die Führer der Dämonen zu bezwingen.

# **VERS 36**

# एतद् धारयमाणस्तु यं यं पश्यति चक्षुषा । पदा वा संस्पृशेत् सद्यः साध्वसात् स विग्रुच्यते।।३६।।

etad dhārayamānas tu yam yam paśyati cakşuşā padā vā samspṛśet sadyaḥ sādhvasāt sa vimucyate

etat—dies; dhārayamāṇah—ein Mensch, der anwendet; tu—aber; yam yam—wen auch immer; paśyati—er sieht; cakṣuṣā—mit seinen Augen; padā—mit seinen Füßen; vā—oder; saṁspṛśet—berühren mag; sadyaḥ—sofort; sādhvasāt—von aller Furcht; sah—er; vimucyate—wird befreit.

# ÜBERSETZUNG

Wenn jemand diese Rüstung anwendet, wird jeder, den er mit seinen Augen ansieht oder mit seinen Füßen berührt, augenblicklich von allen erwähnten Gefahren befreit.

### **VERS 37**

न कुतश्रिद् भयं तस्य विद्यां धारयतो भवेत् । राजदस्युग्रहादिभ्यो व्याध्यादिभ्यश्रकहिंचित्।।३७।।

> na kutaścid bhayaṁ tasya vidyāṁ dhārayato bhavet

rāja-dasyu-grahādibhyo vyādhy-ādibhyaś ca karhicit

na—nicht; kutaścit—von irgendwo; bhayam—Furcht; tasya—von ihm; vidyām—dieses mystische Gebet; dhārayatah—anwendend; bhavet—mag erscheinen; rāja—von der Regierung; dasyu—von Räubern und Dieben; graha-ādibhyah—von Dämonen und so fort; vyādhi-ādibhyah—von Krankheiten und so fort; ca—auch; karhicit—zu irgendeiner Zeit.

# ÜBERSETZUNG

Dieses Gebet, der Nārāyaṇa-kavaca, stellt feinstoffliches Wissen dar, das transzendental mit Nārāyaṇa verbunden ist. Jemand, der dieses Gebet anwendet, wird niemals durch die Regierung, durch Plünderer, durch üble Dämonen oder durch irgendeine Art von Krankheit gestört oder in Gefahr gebracht.

### VERS 38

# इमां विद्यां पुरा कश्चित कौशिको धारयन् द्विजः। योगधारणया खाङ्गं जही स मरुथन्वनि।।३८।।

imām vidyām purā kaścit kauśiko dhārayan dvijaḥ yoga-dhāraṇayā svāṅgam iahau sa maru-dhanvani

imām—dieses; vidyām—Gebet; purā—einstmals; kaścit—jemand; kauśikaḥ—Kauśika; dhārayan—benutzend; dvijaḥ—ein brāhmaṇa; yoga-dhāraṇayā—durch mystische Kraft; sva-aṅgam—seinen eigenen Körper; jahau—gab auf; saḥ—er; maru-dhanvani—in der Wüste.

# ÜBERSETZUNG

O König des Himmels, ein brāhmaṇa namens Kauśika benutzte einstmals diese Rüstung, als er seinen Körper absichtlich durch mystische Kraft in der Wüste aufgab.

# **VERS 39**

तस्योपरि विमानेन गन्धर्वपतिरेकदा। ययौ चित्ररथः स्त्रीमिर्द्वतो यत्र द्विजक्षयः ॥३९॥

> tasyopari vimānena gandharva-patir ekadā

# yayau citrarathah strībhir vrto yatra dvija-kṣayah

tasya—seinen toten Körper; upari—oben; vimānena—vom Luftschiff; gandharva-patiḥ—Citraratha, der König von Gandharvaloka; ekadā—eines Tages; yayau—begab sich; citrarathaḥ—Citraratha; strībhiḥ—von vielen schönen Frauen; vrtaḥ—umgeben; yatra—wo; dvija-ksayaḥ—der brāhmaṇa Kauśika gestorben war.

# ÜBERSETZUNG

Umgeben von vielen schönen Frauen, flog Citraratha, der König von Gandharvaloka, eines Tages in seinem Luftschiff an der Stelle, wo der brähmana gestorben war, über dessen Körper hinweg.

### **VFRS 40**

# गगनान्न्यपतत् सद्यः सविमानो द्यवाक्शिराः। स वालिखिल्यवचनादस्थीन्यादाय विस्मितः। प्रास्य प्राचीसरखत्यां स्नात्वा धाम खमन्वगात्॥४०॥

gaganān nyapatat sadyah savimāno hy avāk-sirāḥ sa vālikhilya-vacanād asthīny ādāya vismitaḥ prāsya prācī-sarasvatyāṁ snātvā dhāma svam anvagāt

gaganāt—aus dem Himmel; nyapatat—fiel; sadyaḥ—plötzlich; savimānaḥ—mit seinem Luftschiff; hi—gewiß; avāk-śirāḥ—mit seinem Kopf nach unten; saḥ—er; vā-likhilya—von den großen Weisen, die man die Vālikhilyas nennt; vacanāt—durch die Lehren; asthīni—alle Knochen; ādāya—nehmend; vismitaḥ—von Verwunderung ergriffen; prāsya—werfend; prācī-sarasvatyām—in den Fluß Sarasvatī, der nach Osten fließt; snātvā—in dem Fluß badend; dhāma—in das Reich; svam—sein eigenes; anvagāt—kehrte zurück.

### ÜBERSETZUNG

Plötzlich wurde Citraratha dazu gezwungen, mit seinem Luftschiff kopfüber vom Himmel zu fallen. Dem von Verwunderung Ergriffenen wurde von den großen Weisen, die man die Vālikhilyas nennt, befohlen, die Knochen des brāhmaṇa in den nahegelegenen Fluß Sarasvatī zu werfen. Er mußte dies tun und in dem Fluß baden, bevor er in sein Reich zurückkehrte.

# श्रीशुक उवाच

# य इदं शृणुयात् काले यो धारयति चादतः । तं नमस्यन्ति भृतानि शुच्यते सर्वतो भयात् ॥४१॥

śrī-śuka uvāca ya idam śrnuyāt kāle yo dhārayati cādṛtaḥ tam namasyanti bhūtāni mucyate sarvato bhayāt

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; yaḥ—jemand, der; idam—dies; śṛṇuyāt—hören mag; kāle—zu einer Zeit der Furcht; yaḥ—jemand, der; dhārayati—dieses Gebet anwendet; ca—auch; ādṛtaḥ—mit Vertrauen und Bewunderung; tam—ihm; namasyanti—respektvolle Ehrerbietungen darbringen; bhūtāni—alle Lebewesen; mucyate—wird befreit; sarvataḥ—von allen; bhayāt—furchterregenden Umständen.

# ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte: Mein lieber Mahārāja Parīkşit, jemand, der diese Rüstung anwendet oder mit Vertrauen und Bewunderung von ihr hört, wenn er aufgrund von irgendwelchen Umständen in der materiellen Welt Furcht empfindet, wird sofort von allen Gefahren befreit und von allen Lebewesen verehrt.

### **VERS 42**

# एतां विद्यामिषगतो विश्वरूपाच्छतक्रतुः। त्रैलोक्यलक्ष्मीं बुभुजे विनिर्जित्य मृषेऽसुरान्॥४२॥

etām vidyām adhigato viśvarūpāc chatakratuḥ trailokya-lakṣmīm bubhuje vinirjitya mṛdhe 'surān

etām—dieses; vidyām—Gebet; adhigataḥ—empfing; viśvarūpāt—von dem brāhmaṇa Viśvarūpa; śata-kratuḥ—Indra, der König des Himmels; trailokya-lakṣmīm—allen Reichtum der drei Welten; bubhuje—genoß; vinirjitya—erobernd; mṛdhe—in der Schlacht; asurān—alle Dämonen.

# ÜBERSETZUNG

König Indra, der einhundert Opfer vollzogen hatte, empfing dieses Schutzgebet von Viśvarūpa. Nach seinem Sieg über die Dämonen genoß er alle Reichtümer der drei Welten.

# **ERLÄUTERUNG**

Diese mystische *mantra*-Rüstung, die Indra, der König des Himmels, von Viśvarüpa erhielt, wirkte mit solcher Macht, daß es Indra gelang, die *asuras* zu bezwingen und ungehindert den Reichtum der drei Welten zu genießen. In diesem Zusammenhang hebt Madhvācārya hervor:

vidyāḥ karmāṇi ca sadā guroḥ prāptāḥ phala-pradāḥ anyathā naiva phaladāḥ prasannoktāḥ phala-pradāḥ

Man muß alle Arten von *mantras* von einem echten spirituellen Meister empfangen; andernfalls werden die *mantras* wirkungslos sein. Darauf wird auch in der *Bhagavad-gītā* (4.34) hingewiesen:

tad viddhi praṇipātena paripraśnena sevayā upadekṣyanti te jñānaṁ jñāninas tattva-darśinaḥ

"Versuche die Wahrheit zu erfahren, indem du dich an einen spirituellen Meister wendest. Stelle ihm in ergebener Haltung Fragen, und diene ihm. Die selbstverwirklichte Seele kann dir Wissen zuteil werden lassen, weil sie die Wahrheit gesehen hat."

Alle mantras sollten vom autorisierten guru empfangen werden, und der Schüler muß den guru in jeder Hinsicht erfreuen, nachdem er sich seinen Lotosfüßen ergeben hat. Im Padma Purāṇa heißt es auch: sampradāya-vihīnā ye mantrās te niṣphalā matāḥ. Es gibt vier sampradāyas oder Schülernachfolgen, nämlich die Brahma-sampradāya, die Rudra-sampradāya, die Śrī-sampradāya und die Kumāra-sampradāya. Wenn man in der Entwicklung spiritueller Kraft Fortschritt erzielen will, muß man seine mantras von einer dieser echten sampradāyas empfangen; andernfalls wird man niemals erfolgreich im spirituellen Leben voranschreiten.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 8. Kapitel im Sechsten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Der Nārāyaṇa-kavaca-Schild".

# Das Erscheinen des Dämons Vrtrasura

Wie in diesem Kapitel berichtet wird, tötete Indra, der König des Himmels, Viśvarūpa, und deshalb vollzog Viśvarūpas Vater einen yajña, um Indra zu töten. Als aus diesem yajña Vṛṭrāsura hervorging, suchten die Halbgötter in ihrer Furcht Zuflucht beim Herrn, der Höchsten Persönlichkeit Gottes, und priesen Ihn.

Weil Viśvarūpa Sympathie für die Dämonen hegte, hatte er sie insgeheim mit den yajñā-Überbleibseln beliefert. Als Indra davon erfuhr, enthauptete er Viśvarūpa, doch später bereute er seine Tat, da Viśvarūpa ein brāhmaṇa gewesen war. Obgleich Indra in der Lage war, sündhafte Reaktionen für den Mord an einem brāhmaṇa aufzuheben, tat er dies nicht. Statt dessen nahm er die Reaktionen entgegen. Später verteilte er diese Reaktionen auf das Land, das Wasser, die Bäume und die Frauen im allgemeinen. Da das Land ein Viertel der sündhaften Reaktionen annahm, wurde ein Teil des Landes zur Wüste. Die Bäume erhielten ebenfalls ein Viertel der sündhaften Reaktionen, und deshalb träufelt aus ihnen ein Saft hervor, der nicht getrunken werden darf. Weil die Frauen ein Viertel der sündhaften Reaktionen auf sich nahmen, sind sie während ihrer Menstruationsphase unberührbar. Da auch das Wasser mit sündhaften Reaktionen versehen wurde, läßt sich Wasser, wenn Blasen in ihm erscheinen, für keinerlei Zwecke verwenden.

Nachdem Viśvarūpa getötet worden war, vollzog sein Vater Tvastā ein Opfer, um König Indra zu töten. Unglücklicherweise erzeugen mantras, wenn sie unkorrekt gechantet werden, das gegenteilige Ergebnis. Dies geschah auch, als Tvastā seinen yajña vollzog. Während Tvasta das Opfer vollzog, um Indra zu töten, chantete er einen mantra, der Indras Feinde vermehren sollte, doch weil er den mantra falsch chantete, brachte das Opfer einen asura namens Vrträsura hervor, dessen Feind Indra war. Als Vrträsura aus dem Opfer erschien, versetzte sein wildes Aussehen die gesamte Welt in Angst und Schrecken, und seine persönliche Ausstrahlung stellte selbst die Macht der Halbgötter in den Schatten. Die Halbgötter, die keinen anderen Weg sahen, sich zu schützen, begannen daraufhin, die Höchste Persönlichkeit Gottes, den Genießer der Ergebnisse aller Opfer, der die Höchste Persönlichkeit im gesamten Universum ist, zu verehren. Die Halbgötter verehrten Ihn, weil letzten Endes niemand außer Ihm ein Lebewesen vor Furcht und Gefahr bewahren kann. Wenn man, statt die Höchste Persönlichkeit Gottes zu verehren, bei einem Halbgott Zuflucht sucht, so wird dies mit dem Versuch verglichen, den Ozean zu übergueren. indem man sich am Schwanz eines Hundes festhält. Ein Hund kann zwar schwimmen, aber das bedeutet noch nicht, daß man den Ozean überqueren kann, wenn man sich an seinem Schwanz festhält.

Erfreut über die Halbgötter, riet die Höchste Persönlichkeit Gottes ihnen, sich an Dadhīci zu wenden und ihn um die Knochen seines eigenen Körpers zu bitten. Dadhīci würde die Bitte der Halbgötter erfüllen, und mit Hilfe dieser Knochen würde es ihnen gelingen, Vrtrāsura zu töten.

# थीशुक उवाच

# तस्यासन् विश्वरूपस्य शिरांसि त्रीणि भारत । सोमपीथं सुरापीयमञ्जादमिति शुश्रुम ॥ १ ॥

śrī-śuka uvāca tasyāsan viśvarūpasya śirāṁsi trīṇi bhārata soma-pīthaṁ surā-pītham annādam iti śuśruma

śrī-śukaḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; tasya—von ihm; āsan—es gab; viśvarūpasya—von Viśvarūpa, dem Priester der Halbgötter; śirāmsi—Köpfe; trīṇi—drei; bhārata— o Mahārāja Parīkṣit; soma-pītham—zum Trinken des soma-Trankes benutzt; surā-pītham—zum Trinken von Wein benutzt; anna-adam—zum Essen benutzt; iti—somit; śuśruma—ich habe von der paramparā-Nachfolge gehört.

# ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: Viśvarūpa, der als der Priester der Halbgötter beschäftigt wurde, besaß drei Köpfe. Einen benutzte er dazu, den soma-Trank zu sich zu nehmen, einen anderen zum Trinken von Wein und den dritten, um Speisen zu essen. O König Parīkşit, dies habe ich von Autoritäten vernommen.

# **ERLÄUTERUNG**

Man kann das Himmelskönigreich, dessen König und dessen Bewohner oder ihre Art, wie sie ihren verschiedenen Tätigkeiten nachgehen, nicht direkt wahrnehmen, denn niemand kann sich auf die himmlischen Planeten begeben. Obgleich moderne Wissenschaftler viele mächtige Raumschiffe erfunden haben, gelingt es ihnen nicht einmal, den Mond zu erreichen, ganz zu schweigen von anderen Planeten. Durch direkte Erfahrung kann man nichts lernen, was über den Bereich menschlicher Wahrnehmungskraft hinausgeht. Man muß von Autoritäten hören. Deshalb sagt Śukadeva Gosvāmī, eine große Persönlichkeit: "Was ich dir schildere, o König, ist das, was ich von autoritativen Quellen vernommen habe." Das ist das vedische System. Das vedische Wissen wird śruti genannt, weil es dadurch empfangen werden muß, daß man von Autoritäten hört. Es befindet sich jenseits der Reichweite unseres fehlerhaften experimentellen Wissens.

### VERS 2

स वै बहिंपि देवेम्यो भागं प्रत्यक्षमुचकैः। अददद् यस्य पितरो देवाः सप्रश्रयं नृप ॥ २ ॥

sa vai barhişi devebhyo bhāgam pratyakşam uccakaiḥ adadad yasya pitaro devāḥ sapraśrayam nṛpa

saḥ—er (Viśvarūpa); vai—tatsächlich; barhişi—im Opferfeuer; devebhyaḥ—den bestimmten Halbgöttern; bhāgam—den rechten Anteil; pratyakṣam—sichtbar; uccakaiḥ—durch lautes Chanten der mantras; adadat—brachte dar; yasya—von wem; pituraḥ—die Väter; devāḥ—Halbgötter; sa-praśrayam—sehr demütig und mit sanfter Stimme; nrpa— o König Parīkṣit.

# ÜBERSETZUNG

O Mahārāja Parīkṣit, die Halbgötter waren mit Viśvarūpa von väterlicher Seite her verwandt, und deshalb opferte er, für alle sichtbar, geklärte Butter im Feuer, während er mantras chantete wie "indrāya idam svāhā" ["dies ist für König Indra bestimmt"] und "idam agnaye" ["dies ist für den Halbgott des Feuers"]. Er chantete laut diese mantras und brachte jedem der Halbgötter seinen rechtmäßigen Anteil dar.

# VERS 3

# स एव हि ददौ भागं परोक्षमसुरान् प्रति । यजमानोऽवहदु भागं मातृस्नेहवशानुगः ॥ ३॥

sa eva hi dadau bhāgam parokṣam asurān prati yajamāno 'vahad bhāgam mātṛ-sneha-vaśānugaḥ

saḥ—er (Viśvarūpa); eva—tatsächlich; hi—gewiß; dadau—brachte dar; bhā-gam—Anteil; parokṣam— ohne das Wissen der Halbgötter; asurān—die Dämonen; prati—zu; yajamānaḥ— Opfer vollziehend; avahat—brachte dar; bhāgam—Anteil; mātr-sneha—aus Zuneigung zu seiner Mutter; vaśa-anugaḥ—getrieben.

# ÜBERSETZUNG

Obgleich er aber im Namen der Halbgötter geklärte Butter im Opferfeuer darbrachte, opferte er auch, ohne daß die Halbgötter es wußten, den Dämonen Opfergaben, da diese über seine Mutter mit ihm verwandt waren.

# **ERLÄUTERUNG**

Weil Viśvarūpa sowohl für die Familien der Halbgötter als auch für die der Dämonen Zuneigung hegte, erflehte er für beide Dynastien die Gunst des Höchsten Herrn. Als er für die *asuras* Opfergaben im Feuer darbrachte, tat er dies im geheimen — ohne das Wissen der Halbgötter.

# तद् देवहेलनं तस्य घर्मालीकं सुरेश्वरः । आलक्ष्य तरसा मीतस्तच्छीर्पाण्यच्छिनद् रुषा ॥४॥

tad deva-helanam tasya dharmālīkam sureśvaraḥ ālakṣya tarasā bhītas tac-chīrṣāṇy acchinad ruṣā

tat—das; deva-helanam—Vergehen gegen die Halbgötter; tasya—von ihm (Viśvarūpa); dharma-alīkam—betrügend in religiösen Prinzipien (vorgebend, der Priester der Halbgötter zu sein, aber insgeheim auch als Priester der Dämonen handelnd); sura-īśvaraḥ—der König der Halbgötter; ālakṣya—beobachtend; tarasā—schnell; bhītaḥ—da er befürchtete (daß die Dämonen durch die Segnungen Viśvarūpas an Stärke gewinnen würden); tat—seine (Viśvarūpas); śīrṣāṇi—Köpfe; acchinat—schnitt ab; ruṣā—in großem Zorn.

# ÜBERSETZUNG

Eines Tages jedoch begriff Indra, der König des Himmels, daß Viśvarūpa insgeheim die Halbgötter betrog, indem er auch für die Dämonen Opfergaben darbrachte. Er fürchtete sich sehr davor, von den Dämonen besiegt zu werden, und voller Zorn auf Viśvarūpa schlug er diesem seine drei Köpfe von den Schultern.

### VFRS 5

# सोमपीयंतु यत् तस्य शिर आसीत् कपिञ्जलः । कलविद्धः सुरापीयमञादं यत् स तित्तिरिः ॥ ५ ॥

soma-pītham tu yat tasya śira āsīt kapiñjalaḥ kalaviṅkaḥ surā-pītham annādam yat sa tittirih

soma-pītham—zum Trinken von soma-rasa benutzt; tu—jedoch; yat—welcher; tasya—von ihm (Viśvarūpa); śiraḥ—der Kopf; āsīt—wurde; kapiñjalaḥ—ein orientalisches Rebhuhn; kalavinkaḥ—ein Sperling; surā-pītham—zum Trinken von Wein bestimmt; anna-adam—zum Essen von Speisen bestimmt; yat—welcher; saḥ—jener; tittiriḥ—ein gewöhnliches Rebhuhn.

### ÜBERSETZUNG

Danach verwandelte sich der Kopf, der zum Trinken von soma-rasa bestimmt war, in ein kapiñjala [orientalisches Rebhuhn]. In ähnlicher Weise verwandelte sich der Kopf, der zum Trinken von Wein bestimmt war, in einen kalavinka [Sperling], und der Kopf, der zum Essen von Speisen bestimmt war, wurde zu einem tittiri (gewöhnliches Rebhuhn).

# जग्राह संवत्सरान्ते तद्घं भूतानां स विशुद्धये। भूम्यम्बुद्धमयोषिद्भ्यश्चतुर्धा व्यमजद्धरिः ॥ ६ ॥

brahma-hatvām añjalinā jagrāha yad apīśvarah samvatsarānte tad agham bhūtānām sa visuddhave bhūmy-ambu-druma-vosidbhyaś caturdhā vyabha jad dharih

brahma-hatvām—die sündhafte Reaktion für das Töten eines brāhmana; añjalinā -mit gefalteten Händen; jagrāha-übernahm die Verantwortung für; yat api-obgleich; *īśvarah*—sehr mächtig; *saṁvatsara-ante*—nach einem Jahr; *tat agham*—jene sündhafte Reaktion; bhūtānām-von den materiellen Elementen; sah-er; viśuddhaye-zur Läuterung; bhūmi-an die Erde; ambu-Wasser; druma-Bäume; yoşidbhyah—und an die Frauen; caturdhā—in vier Teile; vyabhajat—teilte; harih— König Indra.

# ÜBERSETZUNG

Obgleich Indra so mächtig war, daß er die sündhaften Reaktionen für den Mord an einem brāhmaṇa hätte aufheben können, nahm er reumütig die Last dieser Reaktionen mit gefalteten Händen auf sich. Er ertrug die Leiden für ein Jahr und verteilte dann, um sich zu läutern, die Reaktionen für diesen sündigen Mord an die Erde, das Wasser, die Bäume und die Frauen.

# जग्राह खातपुरवरेण वै। ब्रह्महत्याया रूपं भूमी प्रदृश्यते ।। ७।।

bhūmis turīvam jagrāha khāta-pūra-varena vai īriņam brahma-hatyāyā rūpam bhūmau pradršvate

bhūmih—die Erde; turīyam—ein Viertel; jagrāha—nahm an; khāta-pūra—vom Füllen der Löcher; varena-wegen der Segnung; vai-tatsächlich; īrinam-die Wüsten; brahma-hatyāyāḥ—von der Reaktion auf das Töten eines brāhmaṇa; rūpam—Form; bhūmau—auf der Erde; pradṛṣyate—ist sichtbar.

# ÜBERSETZUNG

Als Gegenleistung für König Indras Segnung, daß Spalten in der Erde sich von allein füllen würden, nahm das Land ein Viertel der sündhaften Reaktionen für das Töten eines brähmana auf sich. Wegen dieser sündhaften Reaktionen finden wir viele Wüsten auf der Oberfläche der Erde.

# **ERLÄUTERUNG**

Weil Wüsten Manifestationen des krankhaften Zustandes der Erde sind, kann in einer Wüste keine glückverheißende rituelle Zeremonie vollzogen werden. Von Menschen, denen es bestimmt ist, in Wüsten zu leben, muß man annehmen, daß sie an den Reaktionen auf die Sünde des *brahma-hatyā*, des Mordes an einem *brāhmaṇa*, Anteil haben.

### VERS 8

# तुर्य छेदिवरोहेण वरेण जगृहुर्द्धमाः। तेषां निर्यासरूपेण ब्रह्महत्या प्रदक्यते॥८॥

turyam cheda-viroheṇa vareṇa jagṛhur drumāḥ teṣām niryāsa-rūpeṇa brahma-hatyā pradṛṣyate

turyam—ein Viertel; cheda— obgleich abgetrennt; virohena—des Wiederhervorwachsens; varena—wegen der Segnung; jagrhuh—nahmen an; drumāh—die Bäume; teṣām—von ihnen; niryāsa-rūpeṇa—durch die Flüssigkeit, die aus den Bäumen hervorträufelt; brahma-hatyā—die Reaktion auf das Töten eines brāhmaṇa; pradṛśya-te—ist sichtbar.

# ÜBERSETZUNG

Als Gegenleistung für König Indras Segnung, daß ihre Äste und Zweige wieder nachwachsen würden, wenn man sie stutzt, nahmen die Bäume ein Viertel der Reaktionen für das Töten eines brähmana auf sich. Diese Reaktionen sind in Form von Saft, der aus Bäumen fließt, sichtbar. [Deshalb ist es verboten, diesen Saft zu trinken.]

### VERS 9

श्वयत्कामवरेणांहस्तुरीयं जगृहुः स्त्रियः। रजोरूपेण तास्वंहो मासि मासि प्रदृश्यते॥९॥ śaśvat-kāma-varenāmhas turīvam jagrhuh strivah rajo-rūpena tāsv amho māsi māsi pradršvate

sásvat—ständig; kāma—von sexuellem Verlangen; varena—wegen der Segnung; amhah—die sündhafte Reaktion für das Töten eines brāhmana; turīvam—ein Viertel; iagrhuh—nahmen an; strivah—Frauen; rajah-rūpena—in der Menstruationsperiode; tāsu-bei ihnen; amhah-die sündhafte Reaktion; māsi māsi-jeden Monat; pradrśvate-wird sichtbar.

# ÜBERSETZUNG

Als Gegenleistung für König Indras Segnung, daß sie ständig in der Lage sein würden, lüsterne Wünsche zu genießen, selbst während der Schwangerschaft, solange der Geschlechtsverkehr dem Embryo nicht schadet, nahmen die Frauen ein Viertel der sündhaften Reaktionen auf sich. Als Ergebnis dieser Reaktionen stellen sich bei den Frauen jeden Monat die Anzeichen der Menstruation ein.

# FRLÄUTERUNG

Die Frauen an sich sind sehr lustvoll, und anscheinend sind ihre unablässigen lüsternen Wünsche niemals zu befriedigen. Als Gegenleistung für König Indras Segnung, daß ihre lüsternen Wünsche niemals nachlassen würden, nahmen die Frauen ein Viertel der sündhaften Reaktionen für das Töten eines brāhmana auf sich.

# द्रव्यमुयोवरेणापस्तुरीयं जगृहर्मलम् । तास बुदबुदफेनाभ्यां दृष्टं तद्वरति क्षिपन ।।१०।।

dravva-bhūvo-varenāpas turiyam jagrhur malam tāsu budbuda-phenābh vām drstam tad dharati ksipan

dravva—andere Dinge; bhūvah—der Vermehrung; varena—durch die Segnung; āpaḥ-Wasser; turīyam-ein Viertel; jagrhuḥ-nahm an; malam-die sündhafte Reaktion: tāsu—im Wasser: budbuda-phenābhyām—durch Blasen und Schaum: drstam—sichtbar; tat—das; harati—man sammelt; ksipan—hinwegwerfend.

# ÜBERSETZUNG

Und als Gegenleistung für König Indras Segnung, daß Wasser das Volumen anderer Substanzen, mit denen es vermischt wird, vergrößert, nahm das Wasser ein Viertel der sündhaften Reaktionen auf sich. Aus diesem Grund gibt es Blasen und Schaum im Wasser. Wenn man Wasser schöpft, sollte man diese vermeiden.

# **ERLÄUTERUNG**

Wenn Wasser mit Milch, Fruchtsaft oder ähnlichen Substanzen vermischt wird, nimmt es an Volumen zu, und niemand kann feststellen, welche von beiden Substanzen sich vergrößert hat. Als Gegenleistung für diese Segnung nahm das Wasser ein Viertel der sündhaften Reaktionen Indras auf sich. Diese sündhaften Reaktionen sind als Schaum und Blasen sichtbar. Deshalb sollte man stets Schaum und Blasen vermeiden, wenn man Trinkwasser schöpft.

# VERS 11

# हतपुत्रस्ततस्त्वष्टा जुहावेन्द्राय श्वत्रवे । इन्द्रशत्रो विवर्धस माचिरं जहि विद्विषम् ॥११॥

hata-putras tatas tvasṭā juhāvendrāya śatrave indra-śatro vivardhasva mā ciram jahi vidvisam

hata-putrah—der seinen Sohn verlor; tatah—danach; tvaṣṭā—Tvaṣṭā; juhāva—vollzog ein Opfer; indrāya—von Indra; śatrave—zur Erschaffung eines Feindes; indra-śatro— o Feind Indras; vivardhasva—vermehre; mā—nicht; ciram—nach einer langen Zeit; jahi—töte; vidviṣam—deinen Feind.

# ÜBERSETZUNG

Nachdem Viśvarūpa getötet worden war, vollzog sein Vater Tvaṣṭā rituelle Zeremonien, um Indra zu vernichten. Er brachte Gaben im Opferfeuer dar und sprach: "O Feind Indras, erscheine in all deiner Pracht, um deinen Feind unverzüglich zu töten."

# **ERLÄUTERUNG**

Als Tvaṣṭā den mantra chantete, unterlief ihm ein Fehler, denn er chantete ihn mit langem Vokal statt mit kurzem, und deshalb veränderte sich die Bedeutung. Tvaṣṭā beabsichtigte, das Wort indra-śatro zu chanten, was bedeutet: "O Feind Indras". In diesem mantra steht das Wort Indra im Genitiv (ṣaṣṭhī), und das Wort indra-śatro wird als tat-puruṣa-Verbindung (tatpuruṣasamāsa) bezeichnet. Unglücklicherweise jedoch chantete Tvaṣṭā den mantra nicht kurz, sondern lang, und deshalb wandelte sich dessen Bedeutung von "der Feind Indras" in "Indra, der ein Feind ist". Infolgedessen erschien nicht, wie beabsichtigt, ein Feind Indras, sondern der Leib Vṛtrāsuras, dessen Feind Indra war.

# अथान्वाहार्यपचनादुत्थितो घोरदर्शनः । कृतान्त इव लोकानां युगान्तसमये यथा ॥१२॥

athānvāhārya-pacanād utthito ghora-darśanaḥ kṛtānta iva lokānāṁ yugānta-samaye yathā

atha—danach; anvāhārya-pacanāt—aus dem Feuer, das als Anvāhārya bekannt ist; utthitaḥ—aufgestanden; ghora-darśanaḥ—sehr furchterregend erscheinend; kṛtāntaḥ—personifizierte Vernichtung; iva—wie; lokānām—von allen Planeten; yuga-anta—am Ende der Zeitalter; samaye—zu jener Zeit; yathā—so wie.

# ÜBERSETZUNG

Daraufhin kam aus der südlichen Seite des Opferfeuers, das als Anvähärya bekannt ist, eine furchterregende Persönlichkeit hervor, die wie der Vernichter der gesamten Schöpfung am Ende der Zeitalter aussah.

# **VERS 13-17**

विच्चित्वर्घमानं तिमिष्ठमात्रं दिने दिने ।
दग्धश्रैलप्रतीकाशं सन्ध्याश्रानीकवर्चसम् ॥१३॥
तप्तताप्रिप्तारमश्रं मध्याद्वाकोंग्रलोचनम् ॥१४॥
देदीप्यमाने त्रिशिखे शूल आरोप्य रोदसी ।
त्रत्यन्तमुबदन्तं च चालयन्तं पदा महीम् ॥१५॥
दरीगम्भीरवक्त्रेण पिवता च नभस्तलम् ।
लिहता जिह्वयर्क्षाणि ग्रसता भ्रवनत्रयम् ॥१६॥
महता रौद्रदंष्ट्रेण जृम्भमाणं मुहुर्ग्रहुः ।
वित्रस्ता दुद्ववुर्लोका वीक्ष्य सर्वे दिशो दश्च ॥१७॥

vişvag vivardhamānam tam işu-mātram dine dine dagdha-śaila-pratīkāśam sandhyābhrānīka-varcasam

tapta-tāmra-śikhā-śmaśrum madhyāhnārkogra-locanam dedīpvamāne tri-sikhe śūla āropya rodasī nrtvantam unnadantam ca cālavantam padā mahīm

darī-gambhīra-vaktrena pibatā ca nabhastalam lihatā jihvavarksāni grasatā bhuvana-travam

mahatā raudra-damstrena irmbhamānam muhur muhuh vitrastā dudruvur lokā vīksva sarve diśo daśa

visvak—überall umher; vivardhamānam—anwachsend; tam—ihn; isu-mātram -der Flug eines Pfeils: dine dine-Tag für Tag: dagdha-brannte: śaila-Berg: pratīkāśam-ähnelnd; sandhyā-am Abend; abhra-anīka-wie eine Gruppe von Wolken: varcasam—eine Ausstrahlung habend: tapta—geschmolzen: tāmra—wie Kupfer: śikhā-Haar: śmaśrum-Lippenbart und Backenbart: madhvāhna-zur Mittagszeit: arka-wie die Sonne: ugra-locanam-mächtige Augen besitzend: dedīnvamāne—lodernd: tri-śikhe—mit drei Spitzen: śūle—auf seinem Speer: āropva -haltend; rodasī-Himmel und Erde; nrtyantam-tanzend; unnadantam-laut schreiend; ca-und; cālayantam-bewegend; padā-durch seinen Fuß; mahīm-die Erde; darī-gambhīra-so tief wie eine Höhle; vaktrena-durch den Mund; pibatā -trinkend; ca-auch; nabhastalam-den Himmel; lihatā-aufleckend; iihva vā-mit der Zunge; rksāni—die Sterne; grasatā—verschlingend; bhuvana-travam—die drei Welten: mahatā—sehr groß; raudra-damstrena—mit furchterregenden Zähnen: irmbhamānam—gähnend; muhuh muhuh—wieder und wieder; vitrastāh—furchterregend; dudruvuh-liefen; lokāh-Leute; vīksva-sehend; sarve-alle; diśah daśa -zehn Richtungen.

### ÜBFRSFTZUNG

Wie Pfeile, die in vier Richtungen abgeschossen werden, wuchs der Körper des Dämons von Tag zu Tag. Riesig und schwärzlich, wie er war, glich er einem verbrannten Berg, und er glänzte wie eine leuchtende Wolkengruppe am Abend. Die Haare am Körper des Dämons und sein Bart waren von der Farbe geschmolzenen Kupfers, und seine Augen waren so durchdringend wie die Mittagssonne. Er schien unbesiegbar, als halte er die drei Welten auf den Spitzen seines lodernden Dreizacks. Tanzend und mit lauter Stimme brüllend, ließ er die gesamte Erdoberfläche wie durch ein Erdbeben erzittern. Als er wieder und wieder den Mund aufriß, schien er den gesamten Himmel mit seinem Rachen zu verschlingen, der so tief war wie eine Berghöhle. Er schien mit seiner Zunge alle Sterne vom Himmel aufzulecken und das gesamte Universum mit seinen langen, scharfen Zähnen zu verzehren. Alle, die diesen riesigen Dämon erblickten, rannten, von schrecklicher Furcht ergriffen, ziellos in alle Himmelsrichtungen.

# येनाष्ट्रता इमे लोकास्तपसा त्वाष्ट्रमूर्तिना । स वै वृत्र इति प्रोक्तः पापः परमदारुणः ॥१८॥

yenāvṛtā ime lokās tapasā tvāṣṭra-mūrtinā sa vai vṛtra iti proktaḥ pāpaḥ parama-dāruṇaḥ

yena—von dem; āvṛtāḥ—bedeckt; ime—all diese; lokāḥ—Planeten; tapasā—durch die Entsagung; tvāṣṭra-mūrtinā—in der Gestalt von Tvaṣṭās Sohn; saḥ—er; vai—tatsächlich; vṛṭraḥ—Vṛṭra; iti—somit; proktaḥ—genannt; pāpaḥ—personifizierte Sünde; parama-dāruṇaḥ—äußerst furchterregend.

# ÜBERSETZUNG

Dieser äußerst furchterregende Dämon, der im Grunde der Sohn Tvastas war, bedeckte kraft seiner Entsagung alle Planetensysteme. Aus diesem Grunde wurde er Vrtra genannt oder "jemand, der alles bedeckt".

# **ERLÄUTERUNG**

In den Veden heißt es: sa imāl lokān āvrņot tad vrtrasya vrtratvam. Weil der Dämon alle Planetensysteme bedeckte, lautete sein Name Vrtrāsura.

### VFRS 19

# तं निजञ्जरभिद्धत्य सगणा विबुधर्षमाः । स्वैः स्वैदिव्यास्रशस्त्रीयैः सोऽग्रसत् तानि कृतस्रशः॥१९॥

tam nijaghnur abhidrutya saganā vibudharşabhāḥ svaiḥ svair divyāstra-śastraughaiḥ so 'grasat tāni krtsnaśah

tam—ihn; nijaghnuḥ—schlugen; abhidrutya—entgegenlaufend; sa-gaṇāḥ—mit Soldaten; vibudha-ṛṣabhāḥ—all die großen Halbgötter; svaiḥ svaiḥ—mit ihren jeweiligen; divya—transzendentalen; astra—Bögen und Pfeilen; sastra-oghaiḥ—verschiedene Waffen; saḥ—er (Vṛṭra); agrasat—verschlang; tāni—sie (die Waffen); kṛṭsnasaḥ—alle gemeinsam.

# ÜBERSETZUNG

Die Halbgötter, allen voran Indra, griffen den Dämon mit ihren Soldaten an und beschossen ihn mit ihren transzendentalen Pfeilen und anderen Kampfwerkzeugen, doch Vṛtrāsura verschlang all ihre Waffen.

# ततस्ते विसिताः सर्वे विषण्णा ग्रस्ततेजसः । प्रत्यश्चमादिपुरुषग्रुपतस्थुः समाहिताः ॥२०॥

tatas te vismitāh sarve vişannā grasta-tejasah pratyancam ādi-puruṣam upatasthuh samāhitāh

tatah—danach; te—sie (die Halbgötter); vismitāh—von Verwunderung ergriffen; sarve—alle; viṣaṇṇāh—sehr bekümmert; grasta-tejasah—all ihre persönliche Stärke verloren habend; pratyañcam—zur Überseele; ādi-puruṣam—die ursprüngliche Person; upatasthuh—beteten; samāhitāh—alle gemeinsam versammelt.

# ÜBERSETZUNG

Die Halbgötter wurden von Verwunderung und Enttäuschung überwältigt, als sie die Stärke des Dämons bemerkten, und verloren all ihre Kräfte. Deshalb kamen sie alle zusammen, um die Überseele, die Höchste Persönlichkeit Gottes, Nārāyaṇa, zu erfreuen, indem sie Ihn verehrten.

VERS 21

श्रीदेवा उचुः

वाय्वम्बराग्न्यिष्क्षितयस्त्रिलोका ब्रह्मादयो ये वयमुद्धिजन्तः। इराम यस्मै बलिमन्तकोऽसौ बिभेति यस्मादरणं ततो नः॥२१॥

śrī-devā ūcuḥ vāyv-ambarāgny-ap-kṣitayas tri-lokā brahmādayo ye vayam udvijantaḥ harāma yasmai balim antako 'sau bibheti yasmād araṇam tato naḥ

śrī-devāḥ ūcuḥ—die Halbgötter sagten; vāyu—aus Luft bestehend; ambara—Himmel; agni—Feuer; ap—Wasser; kṣitayaḥ—und Land; tri-lokāḥ—die drei Welten; brahma-ādayaḥ—angefangen mit Brahmā; ye—wer; vayam—wir; udvijantaḥ—sich sehr fürchtend; harāma—darbringen; yasmai—zu welchem; balim—Geschenke; anta-kaḥ—der Vernichter, der Tod; asau—jenes; bibheti—fürchtet; yasmāt—vor dem; araṇam—Zuflucht; tataḥ—deshalb; naḥ—unsere.

# ÜBERSETZUNG

Die Halbgötter sagten: Die drei Welten sind aus den fünf Elementen — Äther, Luft, Feuer, Wasser und Erde — geschaffen, die von verschiedenen Halbgöttern, angefangen mit Brahmā, beherrscht werden. Da wir uns sehr davor fürchten, daß der Zeitfaktor unser Dasein beenden wird, bringen wir der Zeit Gaben dar, indem wir unsere Arbeit so ausführen, wie es die Zeit befiehlt. Der Zeitfaktor selbst jedoch fürchtet sich vor der Höchsten Persönlichkeit Gottes. Laßt uns deshalb nun den Höchsten Herrn verehren, der allein uns vollständigen Schutz gewähren kann.

# **ERLÄUTERUNG**

Wenn jemand sich davor fürchtet, getötet zu werden, muß er bei der Höchsten Persönlichkeit Gottes Zuflucht suchen. Jemand, der dies tut, wird von allen Halbgöttern, angefangen mit Brahmā, verehrt, obgleich die Halbgötter über die verschiedenen Elemente der materiellen Welt regieren. Die Worte bibheti yasmāt weisen darauf hin, daß alle Dämonen, ganz gleich, wie groß und mächtig sie sein mögen, die Höchste Persönlichkeit Gottes fürchten. Die Halbgötter, die sich vor dem Tod fürchteten, suchten Zuflucht beim Herrn und brachten Ihm Gebete dar. Obgleich der Zeitfaktor jedem Furcht einflößt, fürchtet sich die Furcht in Person vor dem Höchsten Herrn, der deshalb als abhaya oder furchtlos bekannt ist. Wenn man beim Höchsten Herrn Zuflucht sucht, hat dies wirkliche Furchtlosigkeit zur Folge, und deshalb beschlossen die Halbgötter, sich dem Schutz des Herrn anzuvertrauen.

# VERS 22 अविसातं तं परिपूर्णकामं स्वेनैव लाभेन समं प्रशान्तम् ।

# विनोपसर्पत्यपरं हि बालिशः श्वलाङ्गुलेनातितितर्ति सिन्धुम् ॥२२॥

avismitam tam paripūrņa-kāmam svenaiva lābhena samam prašāntam vinopasarpaty aparam hi bālišaḥ śva-lāngulenātititarti sindhum

avismitam—der niemals von Verwunderung ergriffen wird; tam—Ihm; paripūrņa-kāmam—der völlig zufrieden ist; svena—durch Seine eigenen; eva—tatsächlich; lābhena—Errungenschaften; samam—gleichgesinnt; praśāntam—sehr stetig; vinā—ohne; upasarpati—nähert sich; aparam—ein anderer; hi—tatsächlich; bāliśaḥ—ein Narr; śva—von einem Hund; lāngulena—mit Hilfe des Schwanzes; atititarti—will überqueren; sindhum—das Meer.

# ÜBERSETZUNG

Frei von allen materiellen Auffassungen vom Dasein und niemals über irgend etwas verwundert, ist der Herr stets voller Freude und durch Seine eigene spirituelle Vollkommenheit völlig zufrieden. Er trägt keine materiellen Bezeichnungen, und deshalb ist Er ausgeglichen und ohne Anhaftung. Diese Höchste Persönlichkeit Gottes ist die einzige Zuflucht eines jeden. Jeder, der sich wünscht, von anderen beschützt zu werden, ist gewiß ein großer Narr, der versucht, das Meer zu überqueren, indem er sich am Schwanz eines Hundes festhält.

# FRIÄUTFRUNG

Ein Hund kann im Wasser schwimmen, doch wenn ein Hund in den Ozean springt und jemand den Ozean überqueren möchte, indem\_er sich am Schwanz des Hundes festhält, so ist dieser gewiß ein außerordentlicher Narr. Ein Hund kann den Ozean nicht überqueren, und schon gar nicht jemand, der versucht, sich am Schwanz des Hundes festzuhalten. Ebenso sollte jemand, der den Ozean der Unwissenheit zu überqueren wünscht, nicht bei irgendeinem Halbgott oder jemand anderem Zuflucht suchen, sondern bei der Höchsten Persönlichkeit Gottes, der Zufluchtstätte, die frei von Furcht ist. Das Śrīmad-Bhāgavatam (10.14.58) sagt deshalb:

samāśritā ye pada-pallava-plavam mahat-padam puṇya-yaśo-murāreḥ bhavāmbudhir vatsa-padam param padam padam padam yad vipadām na teṣām

Die Lotosfüße des Herrn sind ein unzerstörbares Boot, und wenn man in diesem Boot Zuflucht sucht, kann man den Ozean der Unwissenheit mit Leichtigkeit überqueren. Deshalb gibt es keine Gefahren für einen Gottgeweihten, obgleich er in der materiellen Welt lebt, in der auf jedem Schritt Gefahren lauern. Man sollte beim Allmächtigen Zuflucht suchen, statt zu versuchen, sich durch seine eigenen erfundenen Vorstellungen zu beschützen.

VERS 23

यस्रोरुशृङ्गे जगतीं खनावं मनुर्यथाबध्य ततार दुर्गम् । स एव नस्त्वाष्ट्रभयाद् दुरन्तात् त्राताश्रितान् वारिचरोऽपि नूनम् ॥२३॥

> yasyoru-śṛṅge jagatīṁ sva-nāvaṁ manur yathābadhya tatāra durgam

sa eva nas tvāṣṭra-bhayād durantāt trātāśritān vāricaro 'pi nūnam

yasya—von dem; uru—sehr stark und hoch; śṛṅge—am Horn; jagatīm—in der Gestalt der Welt; sva-nāvam—sein eigenes Boot; manuḥ—Manu, König Satyavrata; ya-thā—so wie; ābadhya—bindend; tatāra—überquerte; durgam—die sehr schwer zu überquerende (Überschwemmung); saḥ—Er (die Höchste Persönlichkeit Gottes); eva—gewiß; naḥ—uns; tvāṣṭra-bhayāt—aus Furcht vor dem Sohne Tvaṣṭās; durantāt—endlos; trātā—Erretter; āśritān—Abhängige (wie wir); vāri-caraḥ api—obgleich die Gestalt eines Fisches annehmend; nūnam—tatsächlich.

# ÜBERSETZUNG

Der Manu mit dem Namen König Satyavrata rettete sich einstmals, indem er das kleine Boot der gesamten Welt am Horn des Matsya-avatāra, der Fischinkarnation, festband. Durch die Gnade des Matsya-avatāra rettete sich Manu vor der großen Gefahr der Flut. Möge uns die gleiche Fischinkarnation vor der großen und furchterregenden Gefahr erretten, die von dem Sohn Tvaṣṭās verursacht worden ist.

### VERS 24

# पुरा स्वयम्भूरिप संयमाम्भ-स्युदीणवातोर्भिरवैः कराले । एकोऽरिवन्दात् पतितस्ततार तसादुभयादु येन स नोऽस्त पारः॥२४॥

purā svayambhūr api samyamāmbhasy udīrņa-vātormi-ravaiḥ karāle eko 'ravindāt patitas tatāra tasmād bhayād yena sa no 'stu pārah

purā—einstmals (während der Zeit der Schöpfung); svayambhūḥ—Brahmā; api—auch; samyama-ambhasi—im Wasser der Überschwemmung; udīrna—sehr hoch; vāta—vom Wind; ūrmi—und von Wellen; ravaiḥ—von den Klängen; karāle—sehr furchterregend; ekah—allein; aravindāt—vom Lotossitz; patitaḥ—beinahe gefallen; tatāra—entkam; tasmāt—von jenem; bhayāt—furchterregende Situation; yena—von wem (dem Herrn); sah—Er; nah—von uns; astu—möge es geben; pārah—Befreiung.

### ÜBERSETZUNG

Am Anfang der Schöpfung ließ ein gewaltiger Wind furchterregende Flutwellen entstehen. Die riesigen Wellen erzeugten ein derart schrecken-

erregendes Tosen, daß Brahmā beinahe von seinem Sitz auf dem Lotos in das Wasser der Vernichtung gefallen wäre, doch mit der Hilfe des Herrn wurde er gerettet. Daher erwarten wir auch, daß der Herr uns vor dieser Gefahr beschützt.

# VERS 25

# य एक ईशो निजमायया नः ससर्ज येनानुसृजाम विश्वम् ।

# वयं न यस्यापि पुरः समीहतः पश्याम लिङ्गं पृथगीश्चमानिनः॥२५॥

ya eka īśo nija-māyayā naḥ sasarja yenānusrjāma viśvam vayam na yasyāpi puraḥ samīhataḥ paśyāma lingam pṛthag īśa-māninaḥ

yah—Er, der; ekah—einer; īśah—der Herrscher; nija-māyayā—durch Seine transzendentale Kraft; nah—uns; sasarja—erschuf; yena—von wem (durch dessen Barmherzigkeit); anusrjāma—wir erschaffen auch; viśvam—das Universum; vayam—wir; na—nicht; yasya—von dem; api—obgleich; purah—vor uns; samīhatah—von Ihm, der handelt; paśyāma—sehen; lingam—die Form; pṛthak—getrennt; īśa—für Herrscher; māninah—uns haltend.

# ÜBERSETZUNG

Der Herr, die Höchste Persönlichkeit Gottes, der uns durch Seine Kraft erschuf und durch dessen Barmherzigkeit wir die Schöpfung des Universums erweitern, ist stets als Überseele vor uns gegenwärtig, doch wir können Seine Gestalt nicht sehen. Wir sind nicht in der Lage, Ihn zu sehen, weil wir alle denken, wir seien getrennte und unabhängige Halbgötter.

# **ERLÄUTERUNG**

Hier wird erklärt, weshalb die bedingte Seele die Höchste Persönlichkeit Gottes nicht von Angesicht zu Angesicht sehen kann. Obgleich der Herr vor uns als Śrī Kṛṣṇa oder Śrī Rāmacandra lebt und obwohl Er als Führer oder König in der menschlichen Gesellschaft wirkt, kann die bedingte Seele Ihn nicht verstehen. Avajānanti mām mūḍhā mānuṣīm tanum āśritam: Halunken (mūḍhas) verleugnen die Höchste Persönlichkeit Gottes, weil sie Sie für einen gewöhnlichen Menschen halten. Wie unbedeutend wir auch seien mögen — wir denken, wir seien ebenfalls Gott, wir könnten ein Universum erschaffen oder wir könnten sogar einen anderen Gott erschaffen. Aus diesem Grund können wir die Höchste Persönlichkeit Gottes nicht sehen oder verstehen. In diesem Zusammenhang erklärt Śrīla Madhvācārya:

lingam eva pasyāmaḥ kadācid abhimānas tu devānām api sann iva prāyaḥ kāleşu nāsty eva tāratamyena so 'pi tu

Wir sind alle in verschiedenem Maße bedingt, und doch denken wir, wir seien Gott. Deswegen können wir weder verstehen, wer Gott ist, noch können wir Ihn von Angesicht zu Angesicht sehen.

### **VERS 26-27**

यो नः सपत्नैर्भृशमर्धमानान् देविषितिर्यङ्नृषु नित्य एव । कृतावतारस्तनुभिः स्वमायया कृत्वात्मसात्पाति युगे युगे च ॥२६॥ तमेव देवं वयमात्मदैवतं परं प्रधानं पुरुषं विश्वमन्यम् । व्रजाम सर्वे शरणं शरण्यं स्वानां स नो धास्यति शं महात्मा॥२७॥

yo nah sapatnair bhṛśam ardyamānān devarṣi-tiryaṅ-nṛṣu nitya eva kṛtāvatāras tanubhiḥ sva-māyayā kṛtvātmasāt pāti yuge yuge ca

tam eva devam vayam ātma-daivatam param pradhānam puruṣam viśvam anyam vrajāma sarve śaraṇam śaraṇyam svānām sa no dhāsyati śam mahātmā

yaḥ—Er, der; naḥ—uns; sapatnaiḥ—von unseren Feinden, den Dämonen; bhṛśam—beinahe immer; ardyamānān—verfolgt; deva—unter den Halbgöttern; ṛṣi—die Heiligen; tiryak—die Tiere; nṛṣu—und Menschen; nityaḥ—immer; eva—gewiß; kṛta-avatāraḥ—als eine Inkarnation erscheinend; tanubhiḥ—mit verschiedenen Gestalten; sva-māyayā—durch Seine innere Kraft; kṛtvā ātmasāt—als Ihm sehr nahestehend und lieb betrachtend; pāti—beschützt; yuge yuge—in jedem Zeitalter; ca—und; tam—Ihn; eva—tatsächlich; devam—der Höchste Herr; vayam—uns alle; ātma-daivatam—der Herr aller Lebewesen; param—transzendental; pradhānam—die ursprüngliche Ursache der materiellen Energie; puruṣam—der höchste Genießer;

viśvam—dessen Energie dieses Universum bildet; anyam—getrennt gelegen; vrajāma—wir nähern uns; sarve—alle; śaraṇam—Zuflucht; śaraṇyam—als Zuflucht geeignet; svānām—Seinen Geweihten; sah—Er; nah—uns; dhāsyati—soll geben; śam —Glück; mahātmā—die Überseele.

# ÜBERSETZUNG

Durch Ihre unbegreifliche innere Kraft erweitert Sich die Höchste Persönlichkeit Gottes in vielerlei transzendentale Körper, wie zum Beispiel als Vāmanadeva, die Inkarnation der Stärke unter den Halbgöttern; Paraśurāma, die Inkarnation unter Heiligen; Nṛṣimhadeva und Varāha, die Inkarnationen unter den Tieren, und Matsya und Kūrma, die Inkarnationen unter den Wassertieren. Er nimmt verschiedene transzendentale Körper in allen Arten von Lebensformen an, und unter Menschen erscheint Er insbesondere als Śrī Kṛṣṇa und Śrī Rāma. Aus Seiner grundlosen Barmherzigkeit schützt Er die Halbgötter, die stets von den Dämonen geplagt werden. Er ist die höchste verehrungswürdige Gottheit unter allen Lebewesen. Er ist die höchste Ursache, die durch die männlichen und weiblichen schöpferischen Energien repräsentiert wird. Obgleich Er verschieden vom Universum ist, existiert Er in Seiner universalen Form [virāṭa-rūpa]. Laßt uns in unserem furchterfüllten Zustand bei Ihm Zuflucht suchen, denn wir sind uns sicher, daß der Höchste Herr, die Höchste Seele, uns Seinen Schutz gewähren wird.

# FRLÄUTFRUNG

In diesem Vers wird die Höchste Persönlichkeit Gottes, Viṣṇu, als die ursprüngliche Ursache der Schöpfung hervorgehoben. Śrīdhara Svāmī geht in seinem Kommentar, dem Bhāvārtha-dīpikā, auf die Vorstellung ein, daß prakṛti und puruṣa die Ursachen der kosmischen Manifestation seien. Wie hier erklärt wird: paraṁ pradhānaṁ puruṣaṁ viśvam anyam. "Er ist die höchste Ursache, die durch die männlichen und weiblichen schöpferischen Energien repräsentiert wird. Obgleich Er vom Universum verschieden ist, existiert Er in Seiner universalen Form [virāṭa-rūpa]." Das Wort prakṛti, das als Bezeichnung für die Ursache des Entstehens benutzt wird, bezieht sich auf die materielle Energie des Höchsten Herrn, und das Wort puruṣa bezieht sich auf die Lebewesen, die die höhere Energie des Herrn darstellen. Sowohl prakṛti als auch puruṣa gehen letzten Endes in den Höchsten Herrn ein, wie in der Bhagavad-gītā erklärt wird (prakṛtiṁ yānti māmikām).

Obgleich prakrti und puruṣa oberflächlich gesehen die Ursachen der materiellen Manifestation zu sein scheinen, sind beide Erweiterungen verschiedener Energien des Höchsten Herrn. Deshalb ist der Höchste Herr die Ursache von prakrti und puruṣa. Er ist die ursprüngliche Ursache (sarva-kāraṇa-kāraṇam). Das Nāradīya Purāṇa sagt:

avikāro 'pi paramaḥ prakṛtis tu vikāriṇī anupraviśya govindaḥ prakṛtiś cābhidhīyate

Sowohl prakrti als auch purusa, die niedere und höhere Energien sind, gehen von der Höchsten Persönlichkeit Gottes aus. Wie in der Bhagavad-gītā (gām āviśva) erklärt wird, geht der Herr in die prakrti ein, und die prakrti erschafft sodann verschiedene Manifestationen. Prakrti ist nicht unabhängig oder jenseits Seiner Energien. Vāsudeva, Śrī Kṛṣṇa, ist die ursprüngliche Ursache alles Existierenden. Deshalb sagt der Herr in der Bhagavad-gītā (10.8):

> aham sarvasya prabhavo mattah sarvam pravartate tit matvā bhajante mām budhā bhāva-samanvitāh

"Ich bin die Quelle aller spirituellen und materiellen Welten. Alles geht von Mir aus. Die Weisen, die dies vollständig wissen, beschäftigen sich in Meinem hingebungsvollen Dienst und verehren Mich von ganzem Herzen."

Im Śrīmad-Bhāgavatam (2.9.33) sagt der Herr auch: aham evāsam evāgre. "Ich allein existierte vor der Schöpfung." Dies wird im Brahmanda Purana folgendermaßen bestätigt:

> smrtir av yavadhānena prakrtitvam iti sthitih ubha vātmaka-sūtitvād vāsudevah parah pumān prakrtih purusas ceti śabdair eko 'bhidhīvate

Um das Universum zu erschaffen, handelt der Herr indirekt als der purusa und direkt als die prakrti. Weil beide Energien von Vasudeva, der alldurchdringenden Höchsten Persönlichkeit Gottes ausgehen, ist Er sowohl als prakrti als auch als purusa bekannt. Deshalb ist Vasudeva die Ursache alles Existierenden (sarva-kāranakāranam).

### VFRS 28

श्रीशक उवाच

तेषां महाराज सराणाग्रपतिष्ठताम् । प्रतीच्यां दिश्यभूदाविः शङ्खचकगदाधरः ॥२८॥

śrī-śuka uvāca iti tesām mahārāja surānām upatisthatām pratīcyām diśy abhūd āviḥ śaṅkha-cakra-gadā-dharah śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; iti—somit; teṣām—von ihnen; mahārāja— o König; surāṇām—der Halbgötter; upatiṣṭhatām—betend; pratī-cvām—ihnen; diśi—in der Richtung; abhūt—wurde; āviḥ—sichtbar; śankha-cakragadā-dharaḥ—die transzendentalen Waffen tragend: das Muschelhorn, das Feuerrad und die Keule.

# ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte: Mein lieber König, als alle Halbgötter der Höchsten Persönlichkeit Gottes ihre Gebete darbrachten, erschien Er, Śrī Hari, mit Seinen Waffen — dem Muschelhorn, dem Feuerrad und der Keule — erst in ihren Herzen und dann vor ihnen.

# **VERS 29-30**

आत्मतुल्यैः षोडशिमिर्विना श्रीवत्सकीस्तुमी । पर्युपासितग्रुनिद्रशरदम्बुरुहेक्षणम् ॥२९॥ दृष्ट्वा तमवनी सर्व ईक्षणाह्नादविक्कवाः । दण्डवत् पतिता राजञ्छनैरुत्थाय तुष्दुवुः ॥३०॥

> ātma-tulyaiḥ şoḍaśabhir vinā śrīvatsa-kaustubhau paryupāsitam unnidraśarad-amburuhekṣaṇam

> dṛṣṭvā tam avanau sarva īkṣaṇāhlāda-viklavāḥ daṇḍavat patitā rājañ chanair utthāya tuṣṭuvuḥ

ātma-tulyaiḥ—beinahe gleich; soḍaśabhiḥ—durch sechzehn (Diener); vinā— ohne; śrīvatsa-kaustubhau—das Śrīvatsa-Zeichen und der Kaustubha-Juwel; paryupāsitam—von allen Seiten bedient; unnidra—erblühend; śarat—des Herbstes; amburuha—wie Lotosblumen; īkṣaṇam—Augen habend; dṛṣṭvā—sehend; tam—Ihn (die Höchste Persönlichkeit Gottes, Nārāyaṇa); avanau—am Boden; sarve—sie alle; īkṣaṇa—vom direkten Anblick; āhlāda—von Glück; viklavāḥ—überwältigt; daṇḍa-vat—wie ein Stab; patitāḥ—fielen; rājan— o König; śanaiḥ—langsam; utthāya—aufstehend; tuṣṭuvuḥ—Gebete darbringend.

# ÜBERSETZUNG

Die Höchste Persönlichkeit Gottes, Nārāyaṇa, war von sechzehn persönlichen Beigesellten umgeben, die dem Herrn dienten und wunderschönen Schmuck trugen. Sie sahen genauso aus wie Er, nur fehlte ihnen das Zeichen

des Śrīvatsa und der Kaustubha-Juwel. O König, als alle Halbgötter den Höchsten Herrn in dieser Haltung sahen — lächelnd und mit Augen, die den Blütenblättern von im Herbst gewachsenen Lotosblumen glichen —, wurden sie von Freude überwältigt und fielen sofort wie Stöcke nieder, um ihre dandavats zu erweisen. Dann erhoben sie sich langsam und erfreuten den Herrn durch das Darbringen von Gebeten.

# **ERLÄUTERUNG**

Auf Vaikunthaloka hat die Höchste Persönlichkeit Gottes vier Hände und Verzierungen wie das Śrīvatsa-Zeichen sowie den Edelstein, der als Kaustubha bekannt ist, auf Seiner Brust. Dies sind besondere Kennzeichen der Höchsten Persönlichkeit Gottes. Die persönlichen Diener des Herrn und die anderen Gottgeweihten in Vaikuntha besitzen, abgesehen vom Śrīvatsa-Zeichen und dem Kaustubha-Edelstein, die gleichen Merkmale.

# **VERS 31**

श्रीदेवा ऊचुः

नमस्ते यज्ञवीर्याय वयसे उत ते नमः। नमस्ते ह्यस्तचक्राय नमः सुपुरुहृतये॥३१॥

> śrī-devā ūcuḥ namas te yajña-vīryāya vayase uta te namaḥ namas te hy asta-cakrāya namah supuru-hūtave

śrī-devāḥ ūcuḥ—die Halbgötter sagten; namaḥ—Ehrerbietungen; te—Dir; yajña-vīryāya—der Höchsten Persönlichkeit Gottes, die in der Lage ist, die Ergebnisse des Opfers zu gewähren; vayase—die der Zeitfaktor ist, der die Ergebnisse des yajña beendet; uta—obgleich; te—Dir; namaḥ—Ehrerbietungen; namaḥ—Ehrerbietungen; te—Dir; hi—tatsächlich; asta-cakrāya—der das Feuerrad wirft; namaḥ—achtungsvolle Ehrerbietungen; supuru-hūtaye—eine Vielzahl von transzendentalen Namen besitzend.

### ÜBERSETZUNG

Die Halbgötter sagten: O Höchste Persönlichkeit Gottes, Du bist in der Lage, die Ergebnisse des Opfers zu gewähren, und Du bist auch der Zeitfaktor, der alle derartigen Ergebnisse im Laufe der Zeit vernichtet. Du bist derjenige, der das cakra schleudert, um die Dämonen zu töten. O Herr, der Du vielerlei Namen besitzt, wir erweisen Dir unsere achtungsvollen Ehrerbietungen.

### VFRS 32

# यत् ते गतीनां तिसृणामीशितुः परमं पदम् । नार्वाचीनो विसर्गस्य धातर्वेदितुमहिति ॥३२॥

yat te gatīnām tisrṇām īśituh paramam padam nārvācīno visargasya dhātar veditum arhati

yat—welche; te—von Dir; gatīnām tisṛṇām—von den drei Bestimmungsorten (den himmlischen Planeten, den irdischen Planeten und der Hölle); īsituḥ—der Du der Kontrollierende bist; paramam padam—das höchste Reich, Vaikuṇṭhaloka; na—nicht; arvācīnaḥ—eine Person, die erscheint nach; visargasya—der Schöpfung; dhātaḥ— o Höchster Herrscher; veditum—zu verstehen; arhati—ist imstande.

# ÜBERSETZUNG

O Höchster Herrscher, Du gebietest über die drei Bestimmungsorte [Erhebung zu den himmlischen Planeten, Geburt als Mensch und Verdammung in die Hölle], und doch ist Dein höchstes Reich Vaikuntha-dhāma. Da wir erschienen, nachdem Du die kosmische Manifestation erschaffen hattest, ist es für uns unmöglich, Deine Taten zu verstehen. Deshalb haben wir außer unseren demütigen Ehrerbietungen nichts, was wir Dir darbringen könnten.

# **ERLÄUTERUNG**

Ein unerfahrener Mensch weiß im allgemeinen nicht, um was er die Höchste Persönlichkeit Gottes bitten sollte. Jeder befindet sich im Bereich der erschaffenen Welt, und niemand weiß, welche Segnung er sich wünschen soll, wenn er zum Höchsten Herrn betet. Im allgemeinen beten die Menschen, um zu himmlischen Planeten erhoben zu werden, da sie nichts von Vaikuntha wissen. Śrīla Madhvācārya zitiert den folgenden Vers:

deva-lokāt pitṛ-lokāt nirayāc cāpi yat param tisṛbhyaḥ paramam sthānam vaiṣṇavam viduṣām gatiḥ

Es gibt verschiedene Planetensysteme, die als Devaloka (die Planeten der Halbgötter), Pitrloka (der Planet der Pitās) und Niraya (die höllischen Planeten) bekannt sind. Wenn man diese verschiedenen Planetensysteme transzendiert und nach Vaikunthaloka gelangt, erreicht man die endgültige Zuflucht der Vaisnavas haben mit den anderen Planetensystemen nichts zu tun.

ॐ नमस्तेऽस्तु भगवन् नारायण वासुदेवादिपुरुष महापुरुष महानुभाव परममङ्गल परमकल्याण परमकारुणिक केवल जगदाधार लोकेकनाथ सर्वेश्वर लक्ष्मीनाथ परमहंसपरिवाजकेः परमेणात्मयोगसमाधिना परिभावितपरि-स्फुटपारमहंस्यधर्मेणोद्धाटिततमःकपाटद्वारे चित्तेऽपावृत आत्मलोके स्वयम्रप-लब्धनिजसुखानुभवो भवान् ॥ ३३॥

om namas te 'stu bhagavan nārāyaṇa vāsudevādi-puruṣa mahāpuruṣa mahānubhāva parama-maṅgala parama-kalyāṇa paramakāruṇika kevala jagad-ādhāra lokaika-nātha sarveśvara lakṣmī-nātha paramahamsa-parivrājakaiḥ parameṇātma-yoga-samādhinā paribhāvita-parisphuṭa-pāramahamsya-dharmeṇodghāṭita-tamaḥkapāṭa-dvāre citte 'pāvṛṭa ātma-loke svayam upalabdha-nijasukhānubhavo bhayān.

om— o Herr; namah—achtungsvolle Ehrerbietungen; te—Dir; astu—es möge geben: bhagavan- o Höchste Persönlichkeit Gottes: nārāvana-die Zuflucht aller Lebewesen, Nārāyana; vāsudeva—Vāsudeva, Śrī Kṛṣṇa; ādi-puruṣa—die ursprüngliche Person; mahā-purusa—die erhabenste Persönlichkeit; mahā-anubhāva—der überaus Reiche: parama-mangala-der Glückverheißendste: parama-kalvāna-die höchste Segnung; parama-kārunika—der höchste Barmherzige; kevala—unwandelbar; jagat-ādhāra—der Erhalter der kosmischen Manifestation; loka-eka-nātha—der einzige Besitzer aller Planetensysteme: sarva-īśvara—der höchste Herrscher: laksmīnātha-der Gemahl der Glücksgöttin; paramahamsa-parivrājakaih-von den höchsten sannyāsīs, die über die ganze Welt wandern; paramena—durch höchste; ātmavoga-samādhinā—Vertiefung in bhakti-voga; paribhāvita—vollständig geläutert; parisphuta-und vollständig manifestiert; pāramahams va-dharmena-durch die Ausführung des transzendentalen Vorganges des hingebungsvollen Dienstes; udghātita-aufgestoßen; tamah-von illusorischer Existenz; kapāta-in welcher das Tor; dvāre—als der Eingang existierend; citte—im Geiste; apāvrte—ohne Verunreinigung; ātma-loke-in der spirituellen Welt; svayam-selbst; upalabdha-erfahren; nijapersönlich: sukha-anubhavah-Wahrnehmung von Glück: bhavān-Deine Herrlichkeit.

### ÜBERSETZUNG

O Höchste Persönlichkeit Gottes, o Nārāyaṇa, Vāsudeva, ursprüngliche Person! O erhabenstes Wesen, höchste Erfahrung, personifizierte Wohlfahrt! O höchster Segenspender, überaus Barmherziger und Unwandelbarer! O Erhalter der kosmischen Manifestation, einziger Besitzer aller Planetensysteme, Meister über alles und Gemahl der Glücksgöttin! O Herr, Du wirst von den hervorragendsten sannyāsīs erkannt, die über die ganze Welt wandern, um Kṛṣṇa-Bewußtsein zu predigen, und die durch bhakti-yoga völlig im samādhi vertieft sind. Weil ihre Gedanken auf Dich gerichtet sind,

können sie Deine Persönlichkeit in ihrem vollständig geläuterten Herzen wahrnehmen. Wenn die Finsternis in ihrem Herzen vollständig vernichtet wird und Du Dich ihnen offenbarst, ist Deine transzendentale Gestalt, o Herr, die transzendentale Glückseligkeit, die sie genießen. Niemand außer solchen Persönlichkeiten kann Dich erkennen. Deshalb erweisen wir Dir einfach unsere achtungsvollen Ehrerbietungen.

# **ERLÄUTERUNG**

Die Höchste Persönlichkeit Gottes hat unzählige transzendentale Namen, die sich auf verschiedene Grade der Offenbarung gegenüber verschiedenen Arten von Gottgeweihten und Transzendentalisten beziehen. Wenn Er in Seiner unpersönlichen Form erkannt wird, nennt man Ihn das höchste Brahman, wenn Er als der Paramātmā erkannt wird, nennt man Ihn antaryāmī, und wenn Er sich zum Zweck der materiellen Schöpfung in verschiedene Gestalten erweitert, nennt man Ihn Kṣīrodakaśāyī Viṣṇu, Garbhodakaśāyī Viṣṇu und Kāraṇodakaśāyī Viṣṇu. Wenn Er als Vāsudeva, Saṅkarṣana, Pradyumna und Aniruddha — als das Caturvyūha, das über den drei Formen Viṣṇus steht — erkannt wird, ist Er der Vaikuṇṭha-Nārāyaṇa. Über der Erkenntnis Nārāyaṇas steht die Erkenntnis Baladevas, und noch höher steht die Erkenntnis Kṛṣṇas. Alle diese Arten der Erkenntnis sind möglich, wenn man sich vollständig im hingebungsvollen Dienst beschäftigt. Das bedeckte Innere des Herzens ist dann völlig offen, um ein Verständnis von der Höchsten Persönlichkeit Gottes in Seinen vielfältigen Formen zu empfangen.

# **VERS 34**

# दुरवबोध इव तवायं विहारयोगो यदशरणोऽशरीर इदमनवेक्षितासत्सभवाय आत्मनैवाविक्रियमाणेन सगुणमगुणः सृजसि पासि हरसि ॥ ३४॥

duravabodha iva tavāyam vihāra-yogo yad asaraņo 'sarīra idam anaveksitāsmat-samavāya ātmanaivāvikriyamāņena saguņam aguņaḥ srjasi pāsi harasi.

duravabodhah—schwierig zu verstehen; iva—ziemlich; tava—Deine; ayam—diese; vihāra-yogah—Beschäftigung mit den Spielen der materiellen Schöpfung, Erhaltung und Vernichtung; yat—welche; aśaranah—nicht abhängig von irgendeiner anderen Unterstützung; aśarīrah—ohne einen materiellen Körper zu besitzen; idam—dies; anavekṣita—ohne zu warten auf; asmat—von uns; samavāyah—die Zusammenarbeit; ātmanā—durch Dein eigenes Selbst; eva—tatsächlich; avikriyamānena—ohne umgewandelt zu werden; sa-gunam—die materiellen Erscheinungsweisen der Natur; agunah—obgleich transzendental zu solch materiellen Eigenschaften; srjasi—Du erschaffst; pāsi—erhältst; harasi—vernichtest.

### ÜBERSETZUNG

O Herr, Du benötigst keine Unterstützung, und weil Du keinen materiellen Körper hast, bedarfst Du nicht unserer Hilfe. Da Du die Ursache der kosmischen Manifestation bist und ihre materiellen Bestandteile zur Verfügung stellst, ohne Dich umzuwandeln, erschaffst, erhältst und vernichtest Du die kosmische Manifestation aus Dir Selbst heraus. Nichtsdestoweniger bist Du, obgleich Du scheinbar materiellen Tätigkeiten nachgehst, transzendental zu allen materiellen Eigenschaften. Deshalb sind diese Deine transzendentalen Taten äußerst schwierig zu verstehen.

# **ERLÄUTERUNG**

Die Brahma-samhitā (5.37) sagt: goloka eva nivasaty akhilātma-bhūtah. Die Höchste Persönlichkeit Gottes, Krsna, weilt stets in Goloka Vrndavana. Es heißt auch: vrndāvanam paritvajva padam ekam na gacchati. Krsna begibt Sich niemals auch nur einen Schritt aus Vrndavana hinaus. Nichtsdestoweniger ist Krsna, obgleich Er Sich in Seinem eigenen Reich, in Goloka Vrndavana, befindet, gleichzeitig alldurchdringend und deshalb überall gegenwärtig. Dies ist für eine bedingte Seele sehr schwer zu verstehen, doch Gottgeweihte können verstehen, wie Krsna, ohne Sich zu wandeln, gleichzeitig in Seinem Reich und alldurchdringend sein kann. Die Halbgötter werden als verschiedene Gliedmaßen am Körper des Höchsten Herrn angesehen, obgleich der Herr keinen materiellen Körper hat und niemandes Hilfe benötigt. Er erstreckt Sich überallhin (mayā tatam idam sarvam jagad avyakta-mūrtinā). Nichtsdestoweniger ist Er nicht überall in Seiner spirituellen Form gegenwärtig. Gemäß der Māyāvāda-Philosophie benötigt die Höchste Wahrheit, da sie alldurchdringend ist, keine transzendentale Form. Die Māyāvādīs glauben, da Seine Form sich über alles erstrecke, habe Er keine eigentliche Form; doch das ist unwahr. Der Herr behält Seine transzendentale Form, und gleichzeitig erweitert Er Sich überallhin, in jeden Winkel und jede Ecke der materiellen Schöpfung.

### VFRS 35

# अय तत्र भवान् किं देवदत्तवदिह गुणविसर्गपतितः पारतन्त्रयेण खकुतकुशला-कुशलं फलमुपाददात्याहोखिदात्माराम उपशमशीलः समझसदर्शन उदास्त इति ह वाव न विदामः ॥ ३५॥

atha tatra bhavān kim devadattavad iha guṇa-visarga-patitaḥ pāratantryeṇa sva-kṛta-kuśalākuśalam phalam upādadāty āhosvid ātmārāma upaśama-śīlaḥ samañjasa-darśana udāsta iti ha vāva na vidāmah.

atha—deshalb; tatra—in jenem; bhavān—Deine Herrlichkeit; kim—ob; devadatta-vat—wie ein gewöhnlicher Mensch, der unter dem Zwang der Früchte seiner Handlungen steht; iha—in dieser materiellen Welt; guna-visarga-patitah—in einen materiellen Körper geraten, der unter dem Zwang der Erscheinungsweisen der materiellen Natur steht; pāratantryeṇa—abhängig von den Bedingungen von Zeit, Raum, Aktivität und Natur; sva-kṛta—selbst ausgeführt; kuśala—glückverheißend; akuśalam—unglückverheißend; phalam—Ergebnisse der Handlung; upādadāti

—nimmt an; āhosvit— oder; ātmārāmaḥ—vollständig in sich selbst zufrieden; upa-sama-sīlaḥ—von Natur aus selbstbeherrscht; samanjasa-darsanaḥ—vollständiger spiritueller Kräfte nicht beraubt; udāste—bleibt als Zeuge neutral; iti—somit; ha vā-va—gewiß; na vidāmaḥ—wir verstehen nicht.

# ÜBERSETZUNG

Dies sind unsere Fragen. Die gewöhnliche bedingte Seele ist den materiellen Gesetzen unterworfen und erhält somit die Früchte ihrer Handlungen. Existierst Du, o Herr, wie ein gewöhnlicher Mensch in dieser materiellen Welt in einem Körper, der von den materiellen Erscheinungsweisen erzeugt wurde? Genießt und erleidest Du die guten und schlechten Ergebnisse von Handlungen, die unter dem Einfluß der Zeit, früherer Tätigkeiten usw. stehen? Oder bist Du, im Gegenteil, lediglich als ein neutraler Zeuge hier gegenwärtig, der in Sich Selbst vollkommen, frei von allen materiellen Wünschen und stets von spiritueller Kraft erfüllt ist? Wir können gewiß nicht Deine eigentliche Stellung verstehen.

# **ERLÄUTERUNG**

In der Bhagavad-gītā erklärt Krsna, daß Er mit Seinem Erscheinen in der materiellen Welt zwei Absichten verfolgt, und zwar: paritrānāya sādhūnām vināśāya ca duskrtām — den Gottgeweihten zu helfen und die Dämonen oder Nichtgottgeweihten zu vernichten. Diese beiden Handlungsweisen sind für die Absolute Wahrheit ein und dasselbe. Wenn der Herr kommt, um die Dämonen zu bestrafen, gewährt Er ihnen Seine Gunst, und ebenso erweist Er auch den Gottgeweihten Seine Gunst, indem Er ihnen hilft. Daher erweist der Herr den bedingten Seelen Seine Gunst in gleichem Maße. Wenn eine bedingte Seele anderen hilft, handelt sie fromm, und wenn sie andere in Schwierigkeiten bringt, handelt sie unfromm. Der Herr ist weder fromm noch unfromm; Er ist stets vollkommen in Seiner spirituellen Kraft, durch die Er den zu Bestrafenden und den zu Beschützenden gleichermaßen Barmherzigkeit erweist. Der Herr ist apāpa-viddham; Er ist niemals verunreinigt durch die Reaktionen sogenannter sündhafter Handlungen. Als Krsna auf unserer Erde weilte, tötete Er viele feindselige Nichtgottgeweihte, doch sie alle erlangten sārūpya; mit anderen Worten, sie erlangten wieder ihren ursprünglichen spirituellen Körper, Jemand, der die Stellung des Herrn nicht kennt, sagt, der Herr sei ihm gegenüber unbarmherzig, anderen gegenüber jedoch barmherzig. In Wirklichkeit aber erklärt der Herr in der Bhagavad-gītā (9.29): samo 'ham sarva-bhūtesu na me dvesyo 'sti na priyah. "Ich bin jedem gleichgesinnt. Niemand ist Mein Feind, und niemand ist Mein Freund." Aber Er sagt auch: ye bhajanti tu mām bhaktyā mayi te tesu cāpy aham. "Wenn jemand Mein Geweihter wird und sich Mir völlig hingibt, schenke Ich ihm besondere Aufmerksamkeit."

### **VERS 36**

न हि विरोध उभयं मगवत्यपरिमितगुणगण ईश्वरेऽनवगाह्यमाहात्म्येऽर्वाची-नविकल्पवितर्कविचारप्रमाणामासक्कतर्कशास्त्रकलिलान्तःकरणाश्रयदुरवग्रहवादि-

# नां विवादानवसर उपरतसमस्तमायामये केवल एवात्ममायामन्तर्धाय को न्वर्थो दुर्घट इव भवति खरूपद्वयामावात् ॥ ३६॥

na hi virodha ubhayam bhagavaty aparimita-guṇa-gaṇa īśvare 'navagāhya-māhātmye 'rvācīna-vikalpa-vitarka-vicāra-pramāṇābhāsa-kutarka-śāstra-kalilāntaḥkaraṇāśraya-duravagraha-vādinām vivādānavasara uparata-samasta-māyāmaye kevala evātma-māyām antardhāya ko nv artho durghaṭa iva bhavati svarūpa-dvayābhāvāt.

na-nicht; hi-gewiß; virodhah-Widerspruch; ubhayam-beides; bhagavati-in der Höchsten Persönlichkeit Gottes: aparimita-grenzenlos: guna-gane-dessen transzendentale Merkmale; *īśvare*—im höchsten Herrscher; anavagāhva—besitzend; māhātmye—unerschöpfliche Fähigkeit und Herrlichkeiten; arvācīna—neu; vikalpa—erfüllt von gleichlautenden Berechnungen; vitarka—sich widersprechende Argumente; vicāra—Urteile; pramāna-ābhāsa—unvollkommene Beweisführung; kutarka-nutzlose Argumente: śāstra-von unautorisierten Schriften: kalila-in Erregung versetzt; antahkarana-Gemüter; āśraya-dessen Zuflucht; duravagraha -mit boshafter Hartnäckigkeit; vādinām-von Theoretikern; vivāda-von den Kontroversen: anavasare—nicht innerhalb des Bereiches: uparata—zurückgezogen: samasta-von dem alle; māyā-maye-illusionierende Energie; kevale- ohne einen zweiten: eva-tatsächlich: ātma-māvām-die illusionierende Energie, die das Unbegreifliche geschehen und ungeschehen machen kann; antardhäva-dazwischensetzend; kah-was; nu-tatsächlich; arthah-Bedeutung; durghatah-unmöglich; iva-als ware es; bhavati-es ist; sva-rūpa-Wesen; dvaya-von zwei; abhāvātwährend der Abwesenheit.

# ÜBERSETZUNG

O Höchste Persönlichkeit Gottes, alle Widersprüche lassen sich in Dir auflösen. O Herr, da Du die Höchste Person bist, das Behältnis grenzenloser spiritueller Eigenschaften und der höchste Kontrollierende, sind Deine grenzenlosen Herrlichkeiten für die bedingten Seelen unfaßbar. Viele moderne Theologen streiten über richtig und falsch, ohne zu wissen, was wirklich richtig ist. Ihre Argumente sind immer falsch und ihre Urteile nicht stichhaltig, da sie keine autorisierten Beweise haben, mit deren Hilfe man Wissen über Dich erwerben könnte. Weil ihre Gemüter von Schriften in Erregung versetzt werden, die falsche Schlußfolgerungen enthalten, sind sie nicht in der Lage, die Wahrheit über Dich zu verstehen. Weil darüber hinaus ihr Bestreben, zur richtigen Schlußfolgerung zu gelangen, verunreinigt ist, vermögen ihre Theorien es nicht, Dich, der Du transzendental zu ihren materiellen Auffassungen bist, zu offenbaren. Du bist einer ohne einen zweiten, und deshalb sind in Deinem Fall Widersprüche, wie Handeln und Nichthandeln, Glück und Leid, nicht widersprüchlich. Deine Kraft ist so groß, daß sie alles geschehen und ungeschehen machen kann, wie es Dir beliebt. Da Du über diese Kraft verfügst, was könnte für Dich unmöglich sein? Da in Deiner wesenseigenen Stellung keine Dualität vorhanden ist, vermagst Du durch den Einfluß Deiner Energie alles zu vollbringen.

# **ERLÄUTERUNG**

Der Herr, die Höchste Persönlichkeit Gottes, ist, da Er in Sich Selbst vollkommen ist, voller transzendentaler Glückseligkeit (ātmārāma). Er genießt Glückseligkeit auf zweifache Weise — wenn Er froh zu sein scheint und wenn Er bekümmert zu sein scheint. Unterschiede und Widersprüche sind in Ihm unmöglich, da sie aus Ihm allein hervorgegangen sind. Die Höchste Persönlichkeit Gottes ist das Behältnis allen Wissens, aller Kraft, aller Stärke, allen Reichtums und aller Einflußgewalt. Seine Macht kennt keine Grenzen. Da Er mit allen transzendentalen Merkmalen vollständig ausgestattet ist, kann nichts Abscheuliches aus der materiellen Welt in Ihm existieren. Er ist transzendental und spirituell, und deshalb lassen sich Auffassungen von materiellem Glück und materiellem Leid nicht auf Ihn anwenden.

Wir sollten uns nicht darüber wundern, Widersprüche in der Höchsten Persönlichkeit Gottes zu entdecken. In Wirklichkeit sind es keine Widersprüche. Das ist die Bedeutung davon, daß Er der Höchste ist. Weil Er allmächtig ist, ist Er den Argumenten der bedingten Seele hinsichtlich Seiner Existenz oder Nichtexistenz nicht unterworfen. Er findet Freude daran, Seine Geweihten zu beschützen, indem Er ihre Feinde tötet. Er genießt sowohl das Töten als auch das Beschützen.

Solche Freiheit von Dualität kennzeichnet nicht nur den Herrn, sondern auch Seine Geweihten. In Vṛndāvana genießen die Mädchen von Vrajabhūmi zusammen mit der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Kṛṣṇa, transzendentale Glückseligkeit, und sie empfinden dieselbe transzendentale Glückseligkeit in der Trennung, wenn Kṛṣṇa und Balarāma Vṛndāvana verlassen, um Sich nach Mathurā zu begeben. Weder für die Höchste Persönlichkeit Gottes noch für Ihre reinen Geweihten gibt es auch nur die geringste Spur materieller Leiden oder Freuden, obgleich sie manchmal, oberflächlich gesehen, als traurig oder froh bezeichnet werden. Jemand, der ātmārāma ist, ist in beiden Fällen glückselig.

Nichtgottgeweihte können die Widersprüche, die im Höchsten Herrn oder Seinen Geweihten zu finden sind, nicht verstehen. Deshalb sagt der Herr in der Bhagavad-gītā: bhaktyā mām abhijānāti. Die transzendentalen Spiele können nur durch hingebungsvollen Dienst verstanden werden; für Nichtgottgeweihte sind sie unbegreiflich: acintyāḥ khalu ye bhāvā na tāms tarkeṇa yojayet. Der Höchste Herr und Seine Gestalt, Sein Name, Seine Spiele und Seine Ausstattung sind für die Nichtgottgeweihten unbegreiflich, und man sollte nicht versuchen, diese einfach nur durch logische Argumente zu verstehen. Sie werden einem nicht zur richtigen Schlußfolgerung bezüglich der Absoluten Wahrheit verhelfen.

# **VERS 37**

# समविषममतीनां मतमनुसरसि यथा रज्जुखण्डः सपीदिधियाम् ॥ ३७॥

sama-vişama-matīnām matam anusarasi yathā rajju-khaṇḍaḥ sarpādidhiyām. sama—gleich oder angemessen; viṣama—und ungleich oder fälschlich; matīnām—von denjenigen, die Intelligenz besitzen; matam—Schlußfolgerung; anusarasi—Du folgst; yathā—so wie; rajju-khaṇḍaḥ—ein Stück Seil; sarpa-ādi—eine Schlange oder etwas ähnliches; dhiyām—von denjenigen, die wahrnehmen.

# ÜBERSETZUNG

Ein Seil verursacht bei einem verwirrten Menschen, der es für eine Schlange hält, Furcht, nicht aber bei einem Menschen mit ausreichender Intelligenz, der weiß, daß es sich nur um ein Seil handelt. Ebenso regst Du als Überseele im Herzen eines jeden, je nach seiner Intelligenz, zu Furcht oder Furchtlosigkeit an, doch in Dir gibt es keine Dualität.

# **ERLÄUTERUNG**

In der Bhagavad-gītā (4.11) sagt der Herr: ve vathā mām prapadvante tāms tathaiva bhajāmy aham. "In dem Maße, wie jemand sich Mir hingibt, belohne Ich ihn." Die Höchste Persönlichkeit Gottes ist das Behältnis alles Existierenden, einschließlich allen Wissens, aller Wahrheit und aller Widersprüche. Das hier angeführte Beispiel ist äußerst zutreffend. Ein Seil ist etwas, was wirklich existiert, doch einige halten es fälschlich für eine Schlange, während andere wissen, daß es sich um ein Seil handelt. Ebenso sehen Gottgeweihte, die die Höchste Persönlichkeit Gottes kennen, keine Widersprüche in Ihm, doch Nichtgottgeweihte betrachten Ihn als die schlangengleiche Quelle aller Furcht. Als zum Beispiel Nrsimhadeva erschien, sah Prahlada Maharaja den Herrn als den höchsten Trost, wohingegen sein Vater, ein Dämon. Ihn als den unausweichlichen Tod betrachtete. Wie im Śrīmad-Bhāgavatam (11.2.37) erklärt wird: bhayam dvitīyābhinivesatah syāt. Furcht entsteht, wenn man in Dualität vertieft ist. Wenn man die Dualität erkannt hat, kennt man sowohl Furcht als auch Glückseligkeit. Der gleiche Höchste Herr ist die Quelle der Glückseligkeit für die Gottgeweihten und die Ursache der Furcht für Nichtgottgeweihte, die wenig Wissen besitzen. Gott ist eins, doch die Menschen verstehen die Absolute Wahrheit aus verschiedenen Blickwinkeln. Die Unintelligenten sehen Widersprüche in Ihm, doch vernünftige Gottgeweihte können keine Widersprüche feststellen.

### **VERS 38**

# स एव हि पुनः सर्ववस्तुनि वस्तुखरूपः सर्वेश्वरः सकलजगत्कारणभृतः सर्वप्रत्यगात्मत्वात् सर्वगुणाभासोपलक्षित एक एव पर्यवशेषितः ॥ ३८॥

sa eva hi punah sarva-vastuni vastu-svarūpah sarveśvarah sakala-jagatkāraṇa-kāraṇa-bhūtah sarva-pratyag-ātmatvāt sarvaguṇābhāsopalakṣita eka eva paryavaśeṣitah.

sah—Er (die Höchste Persönlichkeit Gottes); eva—tatsächlich; hi—gewiß; punah—wieder; sarva-vastuni—in allem, materiell wie spirituell; vastu-svarūpah—die Substanz; sarva-īśvarah—der alles beherrscht; sakala-jagat—des gesamten Universums;

kāraṇa—von den Ursachen; kāraṇa-bhūtaḥ—als die Ursache existierend; sarva-pratyak-ātmatvāt—da Er die Überseele eines jeden Lebewesens ist oder in allem, selbst in den Atomen, gegenwärtig ist; sarva-guṇa—von allen Auswirkungen der materiellen Erscheinungsweisen der Natur (wie Intelligenz und die Sinne); ābhāsa—durch die Manifestationen; upalakṣitaḥ—wahrgenommen; ekaḥ—allein; eva—tatsächlich; paryavaśeṣitaḥ—übriggeblieben.

# ÜBERSETZUNG

Wenn man sorgfältig überlegt, wird man erkennen, daß die Höchste Seele, obgleich Sie Sich auf vielfältige Weise manifestiert, in Wirklichkeit das zugrundeliegende Prinzip alles Existierenden ist. Die gesamte materielle Energie ist die Ursache der materiellen Manifestation, doch die materielle Energie wird durch Ihn verursacht. Deshalb ist Er die Ursache aller Ursachen, derjenige, der die Intelligenz und die Sinne manifestiert. Er wird als die Überseele alles Existierenden wahrgenommen. Ohne Ihn wäre alles tot. Da Du diese Überseele, der höchste Herrscher bist, bist Du der einzige, der bleibt.

# **ERLÄUTERUNG**

Die Worte sarva-vastuni vastu-svarūpah weisen darauf hin, daß der Höchste Herr das aktive Prinzip in allen Dingen ist. In der Brahma-samhitā (5.35) wird dies folgendermaßen dargestellt:

eko 'py asau racayitum jagad-anda-koṭim yac-chaktir asti jagad-anda-cayā yad-antaḥ aṇḍāntara-stha-paramāṇu-cayāntara-stham govindam ādi-purusam tam aham bhajāmi

"Ich verehre die Persönlichkeit Gottes, Govinda, der in das Dasein eines jeden Universums und eines jeden Atoms durch einer Seiner vollständigen Teile eingeht und somit Seine unendliche Energie überall in der materiellen Schöpfung manifestiert."

Der Herr durchdringt mit Hilfe Seiner vollständigen Teilerweiterung als Paramātmā (antaryāmī) alles in den grenzenlosen Universen. Er ist der pratyak oder antaryāmī aller Lebewesen. Der Herr sagt in der Bhagavad-gītā (13.3): kṣetrajñam cāpi mām viddhi sarva-kṣetreṣu bhārata. "O Nachkomme Bharatas, du solltest verstehen, daß Ich auch der Wissende in allen Körpern bin." Da der Herr die Überseele ist, ist Er das aktive Prinzip eines jeden Lebewesens und sogar des Atoms (anḍāntara-stha-paramānu-cayāntara-stham). Er ist die wirkliche Realität. Je nach den verschiedenen Graden der Intelligenz erkennt man die Gegenwart des Höchsten in allem durch die Manifestationen Seiner Energie. Die Welt wird von den drei guṇas durchdrungen, und man kann Seine Gegenwart je nach den Erscheinungsweisen der materiellen Natur, denen man unterworfen ist, verstehen.

अय इ वाव तव महिमामृतरससमुद्रविपुषा सकृदवलीढया स्वमनसि निष्यन्द-मानानवरतसुखेन विसारित दृष्टश्चतविषयसुखलेश्वामासाः परमभागवता एकान्तिनो भगवति सर्वभूतप्रियसुहृदि सर्वोत्मिन नितरां निरन्तरं निर्मृत-मनसः कथमु इ वा एते मधुमयन पुनः स्वार्यकुशला ह्यात्मप्रियसुहृदः साधव-स्त्वचरणाम्बुजानुसेवां विसुचन्ति न यत्र पुनरयं संसारपर्यावर्तः।। ३९।।

atha ha vāva tava mahimāmṛta-rasa-samudra-vipruṣā sakṛd avalīḍhayā sva-manasi niṣyandamānānavarata-sukhena vismārita-dṛṣṭa-śruta-viṣaya-sukha-leśābhāsāḥ parama-bhāgavatā ekāntino bhagavati sarva-bhūta-priya-suhṛdi sarvātmani nitarām nirantaram nirvṛta-manasaḥ katham u ha vā ete madhumathana punaḥ svārtha-kuśalā hy ātma-priya-suhṛdaḥ sādhavas tvac-caraṇāmbujānusevām visrjanti na yatra punar ayam samsāra-paryāvartah.

atha ha—deshalb: vāva—tatsächlich: tava—Deine: mahima—von Herrlichkeiten: amrta—des Nektars; rasa—des Geschmacks; samudra—des Ozeans; vi prusā—durch einen Tropfen; sakrt-nur einmal; avalīdhayā-gekostet; sva-manasi-in seinem Geiste: nisvandamāna—fließend: anavarata—unablässig: sukhena—durch die transzendentale Glückseligkeit; vismārita—vergessen; drsta—aus materieller Sicht; śruta-und Klang; visaya-sukha-vom materiellen Glück; leśa-ābhāsāh-die leichte Reflektion eines winziges Teils; parama-bhāgavatāh-große, fortgeschrittene Gottgeweihte: ekāntinah—die nur an den Höchsten Herrn glauben und an nichts anderes; bhagavati-an die Höchste Persönlichkeit Gottes; sarva-bhūta-allen Lebewesen: priva—der lieb ist: suhrdi—der Freund: sarva-ātmani—die Überseele von allem: nitarām—vollständig: nirantaram—fortgesetzt: nirvrta—mit Glück: manasah -diejenigen, deren Gemüter; katham-wie; u ha-dann; vā-oder; ete-diese; madhu-mathana— o Vernichter des Madhu-Dämons: punah—wieder: sva-artha-kuśalāh—die geschickt darin sind, in ihrem Leben ihre Interessen wahrzunehmen; hi -tatsächlich; ātma-priya-suhrdah-die Dich als Überseele, den höchsten Geliebten und Freund anerkannt haben; sādhavah—die Gottgeweihten; tvat-carana-ambujaanusevām-Dienst zu den Lotosfüßen Deiner Herrlichkeit; visrjanti-können aufgeben; na-nicht; yatra-worin; punah-wieder; ayam-dies; samsāra-paryāvartah -Wiederholung von Geburt und Tod in der materiellen Welt.

### ÜBERSETZUNG

Deshalb, o Vernichter des Madhu-Dämons, strömt unablässig transzendentale Glückseligkeit in die Gemüter derjenigen, die auch nur einmal einen einzigen Tropfen des Nektars aus dem Ozean Deiner Herrlichkeit gekostet haben. Solche erhabenen Gottgeweihten vergessen die winzige Reflexion sogenannten materiellen Glücks, das von den materiellen Sinnen des Sehens und des Hörens erzeugt wird. Frei von allen solchen Wünschen,

sind die Gottgeweihten die wahren Freunde aller Lebewesen. Da sie Dir ihre Gedanken darbringen und transzendentale Glückseligkeit genießen, sind sie Experten darin, das wahre Ziel des Lebens zu erreichen. O Herr, Du bist die Seele und der geliebte Freund solcher Gottgeweihten, die niemals wieder in diese materielle Welt zurückkehren müssen. Wie könnten sie die Beschäftigung in Deinem hingebungsvollen Dienst aufgeben?

#### FRIÄUTFRUNG

Obgleich Nichtgottgeweihte aufgrund ihres spärlichen Wissens und ihrer spekulativen Gewohnheiten das wahre Wesen des Herrn nicht verstehen können, kann ein Gottgeweihter, der einmal den Nektar von den Lotosfüßen des Herrn gekostet hat, erkennen, welche transzendentale Freude im hingebungsvollen Dienst des Herrn enthalten ist. Ein Gottgeweihter weiß, daß er einfach dadurch, daß er dem Herrn Dienste darbringt, einem jeden dient. Deshalb sind die Gottgeweihten die wahren Freunde aller Lebewesen. Nur ein reiner Gottgeweihter kann den Ruhm des Herrn zum Segen aller bedingten Seelen predigen.

#### **VERS 40**

त्रिश्चवनात्मभवन त्रिविकम त्रिन्यन त्रिलोकमनोहरानुभाव तर्वेव विभ्वतयो दितिजदनुजादयश्चापि तेषामुपक्रमसमयोऽयमिति स्वात्ममायया सुरनरमृगमि-श्चितजलचराकृतिभिर्यथापराधं दण्डं दण्डघर दधर्थ एवमेनमपि भगवज्जहि त्वा-ष्ट्रमुत यदि मन्यसे ॥४०॥

tri-bhuvanātma-bhavana trivikrama tri-nayana tri-lokamanoharānubhāva tavaiva vibhūtayo ditija-danujādayaś cāpi teṣām upakrama-samayo 'yam iti svātma-māyayā sura-nara-mṛga-miśritajalacarākṛtibhir yathāparādham daṇḍam daṇḍa-dhara dadhartha evam enam api bhagavañ jahi tvāstram uta yadi manyase.

tri-bhuvana-ātma-bhavana— o Herr, der Du als Überseele der drei Welten die Zuflucht der drei Welten bist; tri-vikrama— o Herr, der Du die Gestalt Vāmanas annimmst, Deine Macht und Dein Reichtum sind über die drei Welten verbreitet; tri-nayana— o Erhalter und Aufseher der drei Welten; tri-loka-manohara-anubhāva— o Du, der Du als der Schönste in den drei Welten wahrgenommen wirst; tava—von Dir; eva—gewiß; vibhūtayaḥ—die Erweiterungen der Energie; diti-ja-danu-ja-ādayaḥ—die dämonischen Söhne Ditis und die Dānavas, eine Art von Dämonen; ca—und; api—auch (die Menschen); teṣām—von ihnen allen; upakrama-samayaḥ—die Zeit der Unternehmungen; ayam—dies; iti—somit; sva-ātma-māyayā—durch Deine eigene Energie; sura-nara-mṛga-miśrita-jalacara-ākṛtibhiḥ—mit verschiedenen Gestalten wie denen der Halbgötter, der Menschen, der Tiere, der Mischarten und der Wasserlebewesen (die Inkarnationen Vāmana, Śrī Rāmacandra, Kṛṣṇa, Varāha, Hayagrīva, Nṛṣimha, Matsya und Kūrma); yathā-aparādham—je nach

ihren Vergehen; dandam—Strafe; danda-dhara— o höchster Bestrafer; dadhar-tha—Du belohntest; evam—somit; enam—diesen einen (Vṛtrāsura); api—auch; bhagavan— o Höchste Persönlichkeit Gottes; jahi—töte; tvāṣṭram—den Sohn Tvaṣṭās; uta—tatsächlich; yadi manyase—wenn Du es für richtig hältst.

### ÜBERSETZUNG

O Herr, o Verkörperung der drei Welten, o Vater der drei Welten! O Stärke der drei Welten in der Gestalt der Vāmana-Inkarnation! O dreiäugige Gestalt Nṛṣiṁhadevas! O schönste Persönlichkeit in den drei Welten! Alles und jeder, einschließlich der Menschen und selbst der Daitya-Dämonen und der Dānavas, ist nichts anderes als die Erweiterung Deiner Energie. O überaus Mächtiger, Du bist immer in Deinen Gestalten als verschiedene Inkarnationen erschienen, um die Dämonen zu bestrafen, sobald sie sehr mächtig wurden. Du erscheinst als Śrī Vāmanadeva, Śrī Rāma und Śrī Kṛṣṇa. Du erscheinst manchmal als Tier wie in der Eberinkarnation, manchmal als eine vermischte Inkarnation, wie als Śrī Nṛṣiṁhadeva und Śrī Hayagrīva, und manchmal als ein Wassertier, wie in Deinen Inkarnationen als Fisch und Schildkröte. Indem Du solch unterschiedliche Gestalten annahmst, bestraftest Du stets die Dämonen und Dānavas. Wir beten deshalb, daß Du, o Herr, wenn es Dir beliebt, als weitere Inkarnation erscheinen mögest, um den gewaltigen Dämon Vṛtrāsura zu töten.

# **ERLÄUTERUNG**

Es gibt zwei Arten von Gottgeweihten, die als sakāma und akāma bekannt sind. Reine Gottgeweihte sind akāma, während Gottgeweihte auf den höheren Planetensystemen, wie die Halbgötter, als sakāma bezeichnet werden, weil sie immer noch materiellen Reichtum genießen wollen. Wegen ihrer frommen Taten werden die sakāma-Gottgeweihten zu den höheren Planetensystemen erhoben, doch im Herzen wünschen sie sich immer noch, über die materiellen Reichtümer zu herrschen. Die sakāma-Gottgeweihten werden manchmal von den Dämonen und Rākṣasas belästigt, und der Herr ist so gütig, daß Er sie immer rettet, indem Er als eine Inkarnation erscheint. Die Inkarnationen des Herrn sind so mächtig, daß Śrī Vāmanadeva zum Beispiel das gesamte Universum mit zwei Schritten durchmaß und deshalb nirgendwo Seinen dritten Schritt hinsetzen konnte. Der Herr ist als Trivikrama bekannt, weil Er Seine Stärke zeigte, indem Er das gesamte Universum mit nur drei Schritten befreite.

Der Unterschied zwischen sakāma- und akāma-Gottgeweihten besteht darin, daß sakāma-Gottgeweihte wie die Halbgötter, wenn sie in Schwierigkeiten geraten, sich an die Höchste Persönlichkeit Gottes wenden und Ihn um Hilfe bitten, wohingegen akāma-Gottgeweihte selbst in der größten Gefahr niemals den Herrn stören, um materielle Vorteile zu erlangen. Selbst wenn ein akāma-Gottgeweihter leidet, denkt er, daß dies auf seine früheren unfrommen Handlungen zurückzuführen ist, und erleidet bereitwillig die Folgen. Er belästigt den Herrn niemals. Sakāma-Gottgeweihte beten, sobald sie sich in Not befinden, sofort zum Herrn, und sie müssen als

fromm angesehen werden, da sie sich für völlig von der Barmherzigkeit des Herrn abhängig halten. Wie im  $Sr\bar{\imath}mad\text{-}Bh\bar{a}gavatam$  (10.14.8) erklärt wird:

tat te 'nukampām susamīkṣamāṇo bhuñjāna evātma-kṛtam vipākam hṛd-vāg-vapurbhir vidadhan namas te jīveta yo mukti-pade sa dāya-bhāk

Selbst wenn Gottgeweihte inmitten von Schwierigkeiten leiden, bringen sie einfach mit noch größerer Begeisterung ihre Gebete und Dienste dar. Auf diese Weise werden sie im hingebungsvollen Dienst fest verankert und damit geeignet, ohne einen Zweifel nach Hause, zu Gott, zurückzukehren. Sakāma-Gottgeweihte erhalten natürlich vom Herrn die Ergebnisse, die sie sich von ihren Gebeten erhoffen, doch sie qualifizieren sich nicht sofort für die Rückkehr zu Gott. Es ist hier zu bemerken, daß Śrī Viṣṇu in Seinen vielfältigen Inkarnationen immer der Beschützer Seiner Geweihten ist. Śrīla Madhvācārya sagt: vividham bhāva-pātratvāt sarve viṣṇor vibhūtayaḥ. Kṛṣṇa ist die ursprüngliche Persönlichkeit Gottes (kṛṣṇas tu bhagavān sva-yam). Alle anderen Inkarnationen gehen von Śrī Viṣṇu aus.

#### **VERS 41**

# असाकं तावकानां तततत नतानां हरे तव चरणनिलनयुगलध्यानानु -बद्धहृदयनिगडानां खिलक्किविवरणेनात्मसात्कृतानामनुकम्पानुरिक्कितिक्यदरुचिर-शिश्विरिस्तावलोकेन विगलितमधुरमुखरसामृतकलया चान्तस्तापमनघाईसि श्रमियतुम् ॥४१॥

asmākam tāvakānām tatatata natānām hare tava caraṇa-nalinayugala-dhyānānubaddha-hṛdaya-nigaḍānām sva-lingavivaraṇenātmasāt-kṛtānām anukampānurañjita-viśada-rucira-śiśirasmitāvalokena vigalita-madhura-mukha-rasāmṛta-kalayā cāntas tāpam anaghārhasi śamayitum.

asmākam—von uns; tāvakānām—die völlig und einzig von Dir abhängig sind; tata-tata— o Großvater, Vater des Vaters; natānām—die Dir völlig ergeben sind; hare— o Śrī Hari; tava—Deine; caraṇa—über die Füße; nalina-yugala—wie zwei blaue Lotosblumen; dhyāna—durch Meditation; anubaddha—gebunden; hrdaya—im Herzen; nigadānām—deren Ketten; sva-linga-vivaranena—indem Du Deine Gestalt manifestierst; ātmasāt-kṛtānām—von denjenigen, die Du als Deine eigenen anerkannt hast; anukampā—aus Mitleid; anurañjita—gefärbt; viśada—hell; rucira—sehr erfreulich; śiśira—kühl; smita—mit einem Lächeln; avalokena—von Deinem Blick; vigalita—vor Mitleid geschmolzen; madhura-mukha-rasa—von den sehr lieblichen Worten aus Deinem Mund; amṛta-kalayā—von den Tropfen des Nektars; ca—und; antah—im Innern unserer Herzen; tāpam—der große Schmerz; anagha— o höchster Reiner; arhasi—Du verdienst; śamayitum—zu bezwingen.

#### ÜBERSETZUNG

O höchster Beschützer, o Großvater, o höchster Reiner, o Herr! Wir alle sind Seelen, die Deinen Lotosfüßen ergeben sind. Tatsächlich sind unsere Gemüter durch Ketten der Liebe in Meditation an Deine Lotosfüße gebunden. Manifestiere jetzt bitte Deine Inkarnation. Akzeptiere uns als Deine eigenen ewigen Diener und Geweihten, sei erfreut über uns, und sei uns wohlgesinnt. Durch Deinen liebevollen Blick, der vom kühlen und herzerfreuenden Lächeln der Zuneigung begleitet ist, und durch die lieblichen, nektargleichen Worte, die von Deinem wunderschönen Antlitz ausströmen, befreie uns von der Angst, die von diesem Vṛtrāsura hervorgerufen worden ist, der dem Innern unseres Herzens stets Qualen bereitet.

# **ERLÄUTERUNG**

Brahmā ist der Vater der Halbgötter, doch Kṛṣṇa oder Śrī Viṣṇu ist der Vater Brahmās, da Brahmā in der Lotosblume Geburt nahm, die aus dem Leib des Herrn gewachsen war.

#### **VERS 42**

अथ मगवंस्तवास्माभिरित्वलजगदुत्पित्तिस्यितिलयनिमित्तायमानिद्वन्यमाय। विनोदस्यसकलजीवनिकायानामन्तिहृदयेषु बहिरिप च ब्रह्मप्रत्यगातमस्यरूपेण प्रधानरूपेण च यथादेशकालदेहावस्थानिवशेषं तदुपादानोपलम्भकतयानुभवतः सर्वप्रत्ययसाक्षिण आकाशशरीरस्य साक्षात्परब्रह्मणः परमात्मनः कियानिह वार्थविशेषो विद्यापनीयः स्याद् विस्फुलिङ्गादिभिरिव हिरण्यरेतसः ॥ ४२ ॥

atha bhagavams tavāsmābhir akhila-jagad-utpatti-sthiti-layanimittāyamāna-divya-māyā-vinodasya sakala-jīva-nikāyānām antarhṛdayeşu bahir api ca brahma-pratyag-ātma-svarūpeṇa pradhānarūpeṇa ca yathā-deśa-kāla-dehāvasthāna-viśeṣam tadupādānopalambhakatayānubhavataḥ sarva-pratyaya-sākṣiṇa ākāśaśarīrasya sākṣāt para-brahmaṇaḥ paramātmanaḥ kiyān iha vārthaviśeso vijñāpanīyah syād visphulingādibhir iva hiranya-retasah.

atha—deshalb; bhagavan— o Herr; tava—von Dir; asamābhiḥ—von uns; akhi-la—alle; jagat—der materiellen Welt; utpatti—der Schöpfung; sthiti—Erhaltung; la-ya—und Vernichtung; nimittāyamāna—die Ursache seiend; divya-māyā—der spirituellen Energie; vinodasya—von Dir, der Du Dich belustigst; sakala—alle; jīva-ni-kāyānām—von den Scharen der Lebewesen; antaḥ-hṛdayeṣu—im Innern der Herzen; bahih api—auch äußerlich; ca—und; brahma—vom unpersönlichen Brahman oder von der Absoluten Wahrheit; pratyak-ātma—von der Überseele; sva-rūpeṇa—von Deinen Gestalten; pradhāna-rūpeṇa—von Deiner Gestalt als die äußeren Bestandteile; ca—auch; yathā—gemäß; deśa-kāla-deha-avasthāna—des Landes, der Zeit, des

Körpers und der Stellung; viśeṣam—die Besonderheiten; tat—von ihnen; upādāna—von den materiellen Ursachen; upalambhakatayā—derjenige sein, der ausstellt; anubhavatah—bezeugend; sarva-pratyaya-sākṣinaḥ—der Zeuge aller verschiedenen Tätigkeiten; ākāśa-śarīrasya—die Überseele des gesamten Universums; sākṣāt—direkt; para-brahmaṇaḥ—die Höchste Absolute Wahrheit; paramātmanaḥ—die Überseele; kiyān—welchen Ausmaßes; iha—hierin; vā— oder; artha-viśeṣaḥ—besondere Notwendigkeit; vijñāpanīyaḥ—um informiert zu sein; syāt—möge sein; visphulinga-ādibhiḥ—durch die Feuerfunken; iva—wie; hiranya-retasah—dem ursprünglichen Feuer.

### ÜBERSETZUNG

O Herr, so, wie die Funken eines Feuers unmöglich das gleiche bewirken können wie das vollständige Feuer, können wir, die Funken Deiner Herrlichkeit. Dir nichts über die Bedürfnisse unseres Lebens mitteilen. Du bist das vollständige Ganze. Worüber müßten wir Dich daher in Kenntnis setzen? Du weißt alles, da Du die ursprüngliche Ursache der kosmischen Manifestation und der Erhalter und Vernichter der gesamten universalen Schöpfung bist. Du widmest Dich stets Deinen Spielen mit Deinen spirituellen und materiellen Energien, denn Du bist der Meister all dieser verschiedenen Energien. Du existierst in allen Lebewesen, in der kosmischen Manifestation und auch jenseits von ihnen. Du existierst innerlich als Parabrahman und äußerlich als die Bestandteile der materiellen Schöpfung. Deshalb bist Du, obgleich Du Dich in verschiedenen Stadien zu verschiedenen Zeiten und an verschiedenen Orten wie auch in verschiedenen Körpern manifestierst, die Persönlichkeit Gottes, die ursprüngliche Ursache aller Ursachen. Tatsächlich bist Du das ursprüngliche Element. Du bist der Zeuge aller Handlungen, doch weil Du so gewaltig wie der Himmel bist, wirst Du niemals von irgendeiner dieser Handlungen berührt. Als Parabrahman und Paramātmā bist Du der Zeuge von allem, was geschieht. O Höchste Persönlichkeit Gottes, nichts ist Dir unbekannt.

#### **FRIÄUTFRUNG**

Die Absolute Wahrheit existiert in drei Stadien des spirituellen Verständnisses — als Brahman, als Paramātmā und als Bhagavān (brahmeti paramātmeti bhagavān iti sabdyate). Bhagavān, die Höchste Persönlichkeit Gottes, ist die Ursache von Brahman und Paramātmā. Das Brahman, die unpersönliche Absolute Wahrheit, ist alldurchdringend, und der Paramātmā weilt im Herzen eines jeden, doch Bhagavān, der von den Gottgeweihten verehrt wird, ist die ursprüngliche Ursache aller Ursachen. Ein reiner Gottgeweihter ist sich darüber bewußt, daß der Herr, die Höchste Persönlichkeit Gottes, da Ihm nichts unbekannt ist, nicht über die Annehmlichkeiten und Unannehmlichkeiten eines Gottgeweihten in Kenntnis gesetzt werden muß. Ein reiner Gottgeweihter weiß, daß es nicht nötig ist, die Absolute Wahrheit um irgendwelche materiell notwendigen Dinge zu bitten. Daher baten die Halbgötter, als sie dem Höchsten Herrn wegen Vṛtrāsuras Angriff ihr Leid klagten, um Vergebung dafür, daß sie um ihrer Sicherheit willen Gebete darbrachten. Ein Gottgeweihter im

Neulingsstadium wendet sich natürlich an den Höchsten Herrn, um Linderung von Leid oder Armut oder um spekulatives Wissen über den Herrn zu erlangen. Die Bhagavad-gītā (7.16) erwähnt vier Arten frommer Menschen, die sich dem hingebungsvollen Dienst für den Herrn zuwenden - jemand, der leidet (arta), jemand, der Geld benötigt (arthārthī), jemand, der neugierig ist (jijñāsu), und jemand, der nach der Absoluten Wahrheit forscht (iñānī). Ein reiner Gottgeweihter jedoch weiß, daß keine Notwendigkeit besteht, dem Herrn für seinen eigenen Vorteil Gebete darzubringen oder Ihn für seinen eigenen Vorteil zu verehren, da der Herr allgegenwärtig und allwissend ist. Ein reiner Gottgeweihter widmet sich immer dem Dienst des Herrn, ohne irgend etwas zu verlangen. Der Herr ist überall gegenwärtig und kennt die Bedürfnisse Seiner Geweihten; daher ist es nicht nötig. Ihn zu stören, indem man Ihn um materielle Vorteile bittet.

#### VFRS 43

# अत एव खयं तद्भपकल्पयासाकं भगवतः परमगुरोस्तव चरणशतपलाशच्छायां विविधवृज्ञिनसंसारपरिश्रमोपश्चमनीम्प्रसतानां वयं 118311

ata eva svayam tad upakalpayāsmākam bhagavatah parama-guros tava carana-śata-palāśac-chāvām vividha-vriina-samsāraparisramopasamanīm upasrtānām vayam vat-kāmenopasāditāh.

ata eva—deshalb; sva vam—Du selbst; tat—ienes; upakal pava—sorge bitte für; asmākam—von uns: bhagavatah—von der Höchsten Persönlichkeit Gottes: paramaguroh—der höchste spirituelle Meister; tava—von Deinen; carana—von den Füßen; śata-palāśat—wie Lotosblumen mit Hunderten von Blütenblättern; chāyām—der Schatten; vividha-verschieden; vrjina-mit gefährlichen Stellungen; samsāra-von diesem bedingten Leben; pariśrama-die Qual; upaśamanīm-erleichternd; upasrtānām—die Gottgeweihten, die bei Seinen Lotosfüßen Zuflucht gesucht haben: va vam -wir; yat-für welche; kāmena-von den Wünschen; upasāditāh-veranlaßt, nahezukommen (der Zuflucht Deiner Lotosfüße).

#### ÜBERSETZUNG

Lieber Herr, Du bist allwissend, und deshalb weißt Du sehr wohl. weshalb wir bei Deinen Lotosfüßen Zuflucht gesucht haben, die den Schatten gewähren, der Erleichterung von allen materiellen Störungen verschafft. Da Du der höchste spirituelle Meister bist und alles weißt, haben wir bei Deinen Lotosfüßen Zuflucht gesucht, um Anweisungen zu empfangen. Bitte hilf uns. indem Du etwas gegen unsere gegenwärtige Notlage unternimmst. Deine Lotosfüße sind die einzige Zuflucht für einen völlig hingegebenen Gottgeweihten und das einzige Mittel, um alle Schwierigkeiten der materiellen Welt zu bezwingen.

### **ERLÄUTERUNG**

Man braucht nur im Schatten der Lotosfüße des Herrn Zuflucht zu suchen. Dann werden alle materiellen Leiden, von denen man geplagt wird, bezwungen, genauso wie die Störungen, die durch die Hitze der brennenden Sonnenstrahlen verursacht werden, sofort nachlassen, wenn man in den Schatten eines großen Baumes gelangt, ohne daß man um Erleichterung zu bitten braucht. Deshalb sollte sich die gesamte Aufmerksamkeit der bedingten Seele auf die Lotosfüße des Herrn richten. Die bedingte Seele, die unter verschiedenen Qualen leidet, weil sie sich in der materiellen Welt befindet, kann nur Erleichterung finden, wenn sie bei den Lotosfüßen des Herrn Zuflucht sucht.

#### VERS 44

# अथो ईश जिह त्वाष्ट्रं ग्रसन्तं भ्रवनत्रयम्। ग्रस्तानि येन नः ऋष्ण तेजांस्यस्नायुधानि च ॥४४॥

atho īśa jahi tvāṣṭram grasantam bhuvana-trayam grastāni yena naḥ kṛṣṇa tejāmsy astrāyudhāni ca

atho—deshalb; īśa— o höchster Kontrollierender; jahi—töte; tvāṣṭram—den Dämon Vṛtrāsura, den Sohn Tvaṣṭās; grasantam—der verschlingt; bhuvana-trayam—die drei Welten; grastāni—verschlungen; yena—von dem; nah—unsere; kṛṣṇa— o Śrī Kṛṣṇa; tejāmsi—alle Stärke und Tapferkeit; astra—Pfeile; āyudhāni—und andere Waffen; ca—auch.

#### ÜBERSETZUNG

Deshalb, o Herr, o höchster Kontrollierender, o Śrī Kṛṣṇa, bitte vernichte diesen gefährlichen Dämon Vṛtrāsura, den Sohn Tvaṣṭās, der bereits all unsere Waffen, unsere Kampfausrüstung, unsere Stärke und unsere Macht verschlungen hat.

#### **ERLÄUTERUNG**

Der Herr sagt in der Bhagavad-gītā (7.15-16):

na mām duṣkṛtino mūḍhāḥ prapadyante narādhamāḥ māyayāpahṛta-jñānā āsuram bhāvam āśritāh

catur-vidhā bhajante mām janāḥ sukṛtino 'rjuna ārtho jijnāsur arthārthī jñānī ca bharatarsabha "Die Schurken, die abgestumpft und dumm, die die Niedrigsten der Menschheit sind, deren Wissen von Illusion gestohlen ist und die das atheistische Wesen von Dämonen haben, geben sich Mir nicht hin. O bester der Bhāratas, vier Arten von Menschen aber dienen Mir in Hingabe — der Notleidende, derjenige, der nach Reichtum begehrt, der Wißbegierige und derjenige, der nach der Absoluten Wahrheit sucht."

Die vier Arten von beginnenden Gottgeweihten, die sich an die Höchste Persönlichkeit Gottes wenden, um aus materiellen Motiven hingebungsvollen Dienst darzubringen, sind zwar keine reinen Gottgeweihten, doch die günstige Gelegenheit für solche materialistischen Gottgeweihten ist, daß sie manchmal ihre materiellen Wünsche aufgeben und rein werden. Wenn die Halbgötter völlig hilflos sind, wenden sie sich niedergeschlagen und mit Tränen in den Augen an die Höchste Persönlichkeit Gottes und bringen dem Herrn Gebete dar, und dadurch werden sie beinahe zu reinen, von materiellen Wünschen freien Gottgeweihten. Indem sie zugeben, daß sie reinen hingebungsvollen Dienst aufgrund einer Fülle materieller Annehmlichkeiten vergessen haben, geben sie sich dem Herrn vollständig hin und überlassen Ihm die Entscheidung, sie zu erhalten oder zu vernichten. Solche Hingabe ist notwendig. Bhaktivinoda Thäkura singt: märabi räkhabi — yo icchā tohārā. "O Herr, ich gebe mich vollständig Deinen Lotosfüßen hin. Jetzt kannst Du mich, wie Du es wünschst, beschützen oder vernichten. Du hast das volle Recht, dieses oder jenes zu tun."

#### **VERS 45**

# हंसाय दहनिलयाय निरीक्षकाय कृष्णाय मृष्टयशसे निरुपक्रमाय। सत्संग्रहाय भवपान्यनिजाश्रमाप्ता-वन्ते परीष्ट्रगतये हरये नमस्ते॥४५॥

hamsāya dahra-nilayāya nirīkṣakāya kṛṣṇāya mṛṣṭa-yaśase nirupakramāya sat-samgrahāya bhava-pāntha-nijāśramāptāv ante parīsta-gataye haraye namas te

hamsāya—dem Erhabensten und Reinsten (pavitram paramam, dem höchsten Reinen); dahra—im Innern des Herzens; nilayāya—dessen Reich; nirīkṣakāya—die Handlungen der individuellen Seele beaufsichtigend; kṛṣṇāya—der Überseele, die eine teilweise Manifestation Kṛṣṇas ist; mṛṣṭa-yaśase—dessen Ruhm sehr strahlend ist; nirupakramāya—der keinen Anfang hat; sat-samgrahāya—nur von reinen Gottgeweihten verstanden; bhava-pāntha-nija-āśrama-āptau—die Erlangung der Zuflucht bei Kṛṣṇa für Menschen in dieser materiellen Welt; ante—bis zum endgültigen Ende; parīṣṭa-gataye—Ihm, der das endgültige Ziel, der höchste Erfolg des Lebens ist; haraye—der Höchsten Persönlichkeit Gottes; namah—achtungsvolle Ehrerbietungen; te—Dir.

#### ÜBERSETZUNG

O Herr, o höchster Reiner, Du lebst im Innern des Herzens eines jeden und beobachtest alle Wünsche und Tätigkeiten der bedingten Seelen. O Höchste Persönlichkeit Gottes, die Du bekannt bist als Śrī Kṛṣṇa, Dein Ruhm ist hell und leuchtend. Du hast keinen Anfang, denn Du bist der Anfang aller Dinge. Dies wird von reinen Gottgeweihten verstanden, weil Du den Reinen und Wahrhaftigen leicht zugänglich bist. Wenn die bedingten Seelen Befreiung und Zuflucht bei Deinen Lotosfüßen erlangt haben, nachdem sie viele Millionen Jahre lang in der materiellen Welt umhergewandert sind, erreichen sie den höchsten Erfolg im Leben. Deshalb, o Herr, o Höchste Persönlichkeit Gottes, erweisen wir Deinen Lotosfüßen unsere achtungsvollen Ehrerbietungen.

#### **FRIÄUTFRUNG**

Die Halbgötter wollten zweifellos, daß Śrī Viṣṇu ihre Angst beseitige, doch nun wenden sie sich direkt an Śrī Kṛṣṇa, denn obgleich zwischen Śrī Kṛṣṇa und Śrī Viṣṇu kein Unterschied besteht, erscheint Kṛṣṇa in Seinem Vāsudeva-Aspekt auf diesem Planeten, um Seine Geweihten zu beschützen und die Schurken zu vernichten (paritrāṇāya sādhūnām vināśāya ca duṣkṛtām). Dämonen oder Atheisten belästigen ständig die Halbgötter oder Gottgeweihten, und deshalb erscheint Kṛṣṇa, um die Atheisten und Dämonen zu bestrafen und den Wunsch Seiner Gottgeweihten zu erfüllen. Kṛṣṇa steht als ursprüngliche Ursache alles Existierenden sogar über Viṣṇu und Nārāyaṇa, obgleich zwischen diesen verschiedenen Formen des Herrn kein Unterschied besteht. Wie in der Brahma-samhitā (5.46) erklärt wird:

dīpārcir eva hi daśāntaram abhyupetya dīpāyate vivṛta-hetu-samāna-dharmā yas tādṛg eva hi ca viṣṇutayā vibhāti govindam ādi-puruṣaṁ tam ahaṁ bhajāmi

Kṛṣṇa erweitert Sich als Viṣṇu auf dieselbe Weise, wie eine brennende Kerze eine andere Kerze entzündet. Obgleich zwischen der Leuchtkraft der einen Kerze und der der anderen kein Unterschied besteht, wird Kṛṣṇa mit der ursprünglichen Kerze verglichen.

Das Wort *mṛṣṭa-yaśase* ist hier von Bedeutung, da Kṛṣṇa stets berühmt dafür ist, Seine Geweihten aus Gefahren zu erretten. Einen Gottgeweihten, der alles für den Dienst Kṛṣṇas geopfert hat und dessen einzige Quelle des Trostes der Herr ist, kennt man als *akiñcana*.

Wie in den Gebeten Königin Kuntīs zum Ausdruck kommt, ist der Herr akiā-cana-vitta oder das Eigentum eines solchen Gottgeweihten. Diejenigen, die von der Fesselung des bedingten Lebens befreit sind, werden zur spirituellen Welt erhoben, wo sie fünf Arten der Befreiung erlangen — sāyujya, sālokya, sārūpya, sārṣṭi und sāmīpya. Sie haben persönlich Gemeinschaft mit dem Herrn in fünf Beziehungen oder Geschmäckern — śānta, dāsya, sakhya, vātsalya und mādhurya. Diese rasas gehen alle von Kṛṣṇa aus. Wie von Viśvanātha Cakravartī Thākura erklärt wird, ist

der ursprüngliche Geschmack oder ādi-rasa die eheliche Liebe. Kṛṣṇa ist der Ursprung reiner und spiritueller ehelicher Liebe.

#### VERS 46

# श्रीशुक उवाच

# अथैवमीडितो राजन् सादरं त्रिदशैर्हरिः। स्वम्रुपस्थानमाकर्ण्यं प्राह तानिमनन्दितः॥४६॥

śrī-śuka uvāca athaivam īḍito rājan sādaram tri-daśair hariḥ svam upasthānam ākarṇya prāha tān abhinanditaḥ

śrī-śukaḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; atha—danach; evam—auf diese Weise; īditaḥ—als Er verehrt wurde und Ihm Ehrerbietungen erwiesen wurden; rā-jan— o König; sa-ādaram—mit angemessenem Respekt; tri-daśaiḥ—von allen Halbgöttern der höheren Planetensysteme; hariḥ—die Höchste Persönlichkeit Gottes; svam upasthānam—ihr Gebet zu Seiner Lobpreisung; ākarnya—hörend; prāha—erwiderte; tān—ihnen (den Halbgöttern); abhinanditaḥ—erfreut.

### ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: O König Parīkṣit, als die Halbgötter dem Herrn auf diese Weise ihre aufrichtigen Gebete darbrachten, hörte der Herr ihnen aus Seiner grundlosen Barmherzigkeit zu. Erfreut antwortete Er sodann den Halbgöttern.

#### **VERS 47**

# श्रीभगवानुवाच

# प्रीतोऽहं वः सुरश्रेष्टा मदुपस्थानविद्यया । आत्मैश्वर्यस्मृतिः पुंसां भक्तिश्चैव यया मयि ॥४७॥

śrī-bhagavān uvāca prīto 'ham vah sura-śreṣṭhā mad-upasthāna-vidyayā ātmaiśvarya-smṛtiḥ pumsām bhaktiś caiva yayā mayi

śrī-bhagavān uvāca—die Höchste Persönlichkeit Gottes sagte; prītaḥ—erfreut; aham—Ich; vaḥ—von euch; sura-śreṣṭhāḥ— o beste der Halbgötter; mat-upasthāna-

vidyayā—durch überaus fortgeschrittenes Wissen und Gebete, die ihr Mir dargebracht habt; ātma-aiśvarya-smṛtiḥ—Erinnerung an die erhabene transzendentale Stellung von Mir, der Höchsten Persönlichkeit Gottes; pumsām—von Menschen; bhaktiḥ—hingebungsvoller Dienst; ca—und; eva—gewiß; yayā—durch welches; ma-yi—Mir.

#### ÜBERSETZUNG

Die Höchste Persönlichkeit Gottes sagte: O geliebte Halbgötter, ihr habt Mir mit umfangreichem Wissen Gebete dargebracht, und Ich bin zweifellos höchst erfreut über euch. Durch solches Wissen wird man befreit und erinnert sich daher an Meine erhabene Stellung, die sich über den Bedingungen des materiellen Lebens befindet. Ein solcher Gottgeweihter wird vollständig geläutert, indem er in vollständigem Wissen Gebete darbringt. Dies ist die Quelle des hingebungsvollen Dienstes zu Mir.

#### FRIÄUTFRUNG

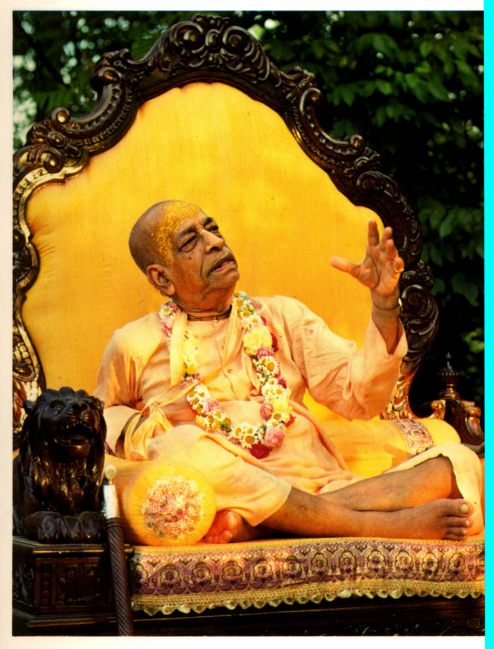
¿Ein anderer Name der Höchsten Persönlichkeit Gottes lautet Uttamaśloka, was bedeutet, daß Ihm mit erlesenen Versen Gebete dargebracht werden. Bhakti bedeutet śravaṇam kīrtanam viṣṇoḥ, das Chanten und Hören über Śrī Viṣṇu. Unpersönlichkeitsphilosophen können nicht geläutert werden, denn sie bringen der Höchsten Persönlichkeit Gottes keine Gebete dar. Selbst wenn sie manchmal Gebete vortragen, richten sich ihre Gebete nicht an die Höchste Person. Unpersönlichkeitsphilosophen zeigen manchmal ihr unvollständiges Wissen, indem sie den Herrn als namenlos anreden. Sie bringen stets indirekt Gebete dar, indem sie sagen: "Du bist dies und Du bist das", doch sie wissen nicht, zu wem sie beten. Ein Gottgeweihter jedoch bringt stets persönliche Gebete dar. Ein Gottgeweihter sagt: govindam ādi-puruṣam tam aham bhajāmi. "Ich erweise meine achtungsvollen Ehrerbietungen Śrī Govinda, Kṛṣṇa." Dies ist der Weg, Gebete darzubringen. Wenn man damit fortfährt, der Höchsten Persönlichkeit Gottes solche Gebete darzubringen, eignet man sich dafür, ein reiner Gottgeweihter zu werden und nach Hause, zu Gott, zurückzukehren.

#### **VFRS 48**

# किं दुरापं मिय प्रीते तथापि विबुधर्षमाः । मय्येकान्तमतिर्नान्यन्मत्तोवाञ्छति तत्त्ववित्।।४८।।

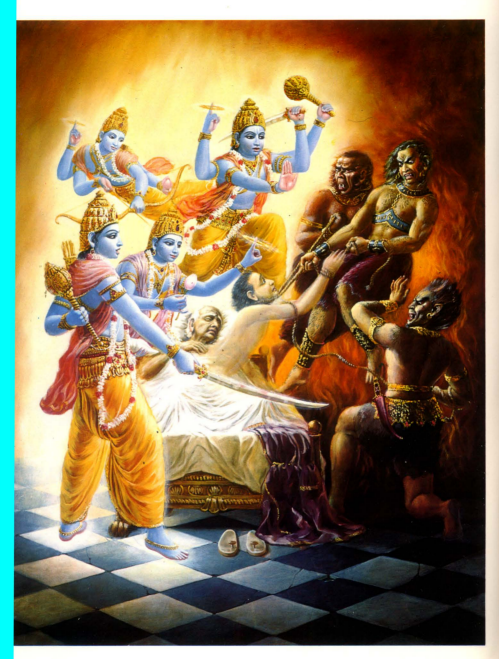
kim durāpam mayi prīte tathāpi vibudharşabhāḥ mayy ekānta-matir nānyan matto vāñchati tattva-vit

kim—was; durāpam—schwierig zu erreichen; mayi—wenn Ich; prīte—zufrieden; tathāpi—noch; vibudha-rṣabhāḥ— o beste der intelligenten Halbgötter; mayi—auf Mich; ekānta—ausschließlich gerichtet; matiḥ—deren Aufmerksamkeit; na anyat

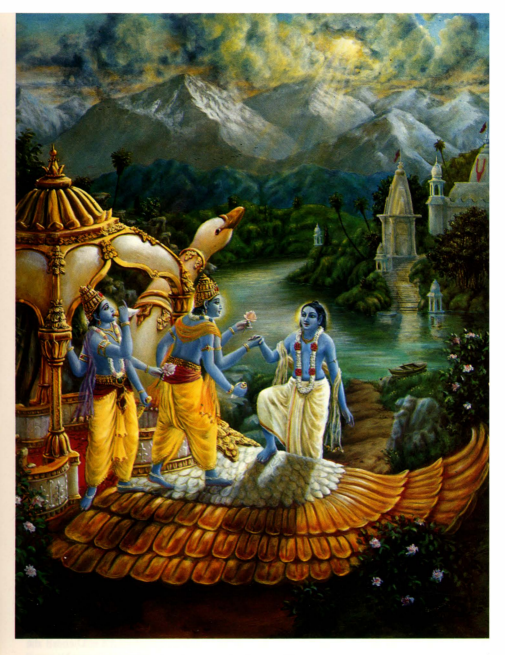


His Divine Grace A.C.Bhaktivedanta Swami Prabhupāda

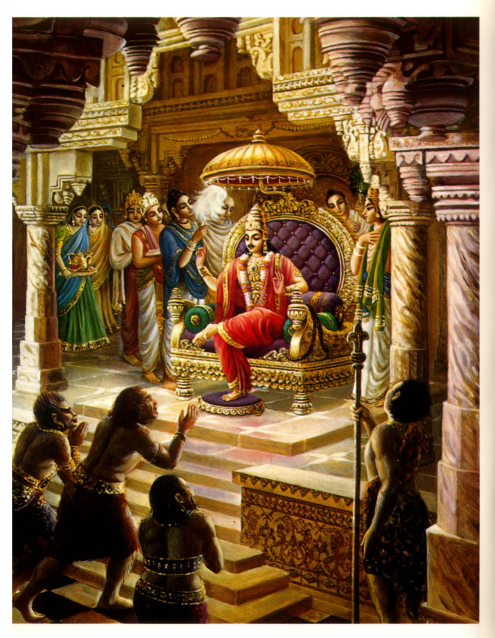
Gründer-Acarya der Internationalen Gesellschaft für Krischna-Bewußtsein



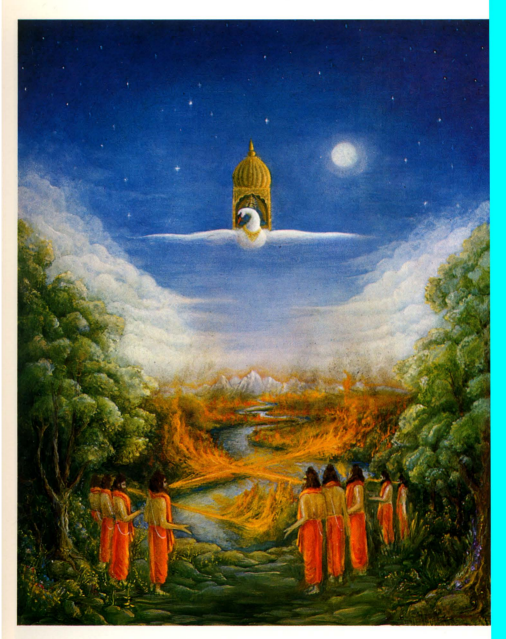
Die Yamadūtas, die Schergen des Todes, traten an das Sterbebett des sündigen Ajāmila, um ihn mit Stricken aus seinem Körper zu ziehen, als ihm plötzlich die Viṣṇudūtas zu Hilfe kamen, da er nach "Nārāyaṇa" gerufen hatte. (S. 35-38)



Nachdem Ajāmila seine vergangenen sündhaften Handlungen bereut hatte, widmete er sich in einem Viṣṇu-Tempel in Hardwar dem Vorgang des *bhakti-yoga*. Als schließlich sein Tod nahte, wurde er von denselben Viṣṇudūtas, die ihn einst gerettet hatten, mit einem Luftschiff in die spirituelle Welt begleitet. (S. 108-112)



Yamarāja, der oberste Richter aller Sünder, erklärte seinen aufgebrachten Dienern die Oberhoheit des Höchsten Kontrollierenden und die Bedeutung Seines Heiligen Namens. (S. 128-147)



Als Soma, der König der Bäume und die herrschende Gottheit des Mondes, sah, wie das Feuer und der Wind alle Bäume zu Asche verbrannten, empfand er tiefes Mitleid. Um den Zorn der Pracetās zu besänftigen, erschien Soma vor ihnen. (S. 164)



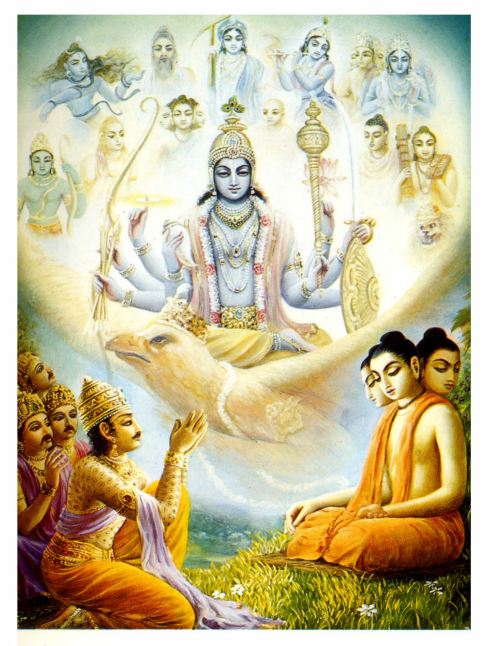
Hari, die Höchste Persönlichkeit Gottes, war sehr zufrieden mit den Gebeten Prajāpati Dakṣas, und so erschien Er vor ihm in Seiner achtarmigen Form, auf den Schultern Seines Trägers Garuḍa stehend und begleitet von vielen Weisen und Halbgöttern. (S. 201)



Das bedingte Lebewesen ist in den Fluß *māyās* gefallen, der in zwei Richtungen fließt (Schöpfung und Vernichtung). Diese *māyā-śakti*, oder Dūrga, ist so mächtig, daß sie nur jemand überwinden kann, der bei Kṛṣṇa, dem Herrn der materiellen Natur, Zuflucht sucht. (S. 232-233)



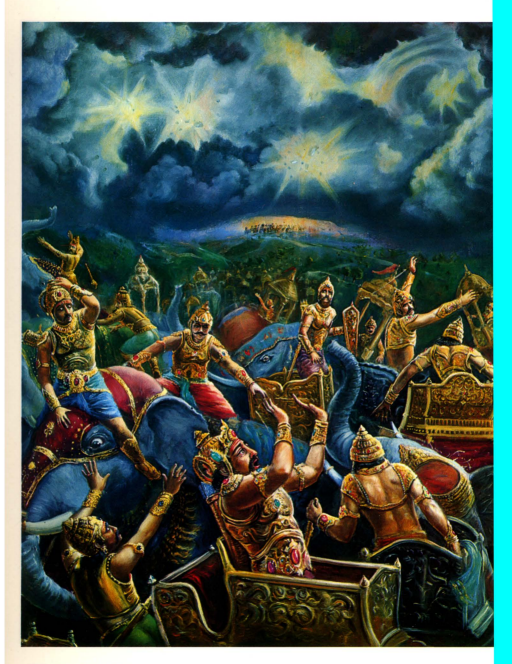
Als der höchst mächtige Brahmā die Halbgötter, die von den Pfeilen der Dämonen schwer verwundet waren, zu sich kommen sah, beschwichtigte er sie und unterwies sie in seiner grundlosen Barmherzigkeit. (S. 302)



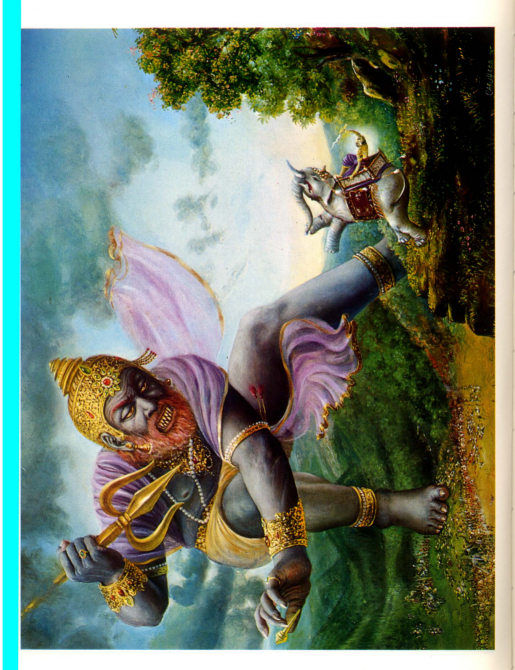
König Indra, der Führer der Halbgötter, fragte Viśvarūpa, der von den Halbgöttern als Priester angestellt worden war, wie man bei der mystischen Nārāyaṇa-kavaca-Rüstung Zuflucht sucht. (S. 321)



Nachdem König Indra Viśvarūpa getötet hatte, vollzog dessen Vater Tvaṣṭā rituelle Zeremonien mit der Absicht, Indra zu töten. Daraufhin kam aus dem Opferfeuer eine furchterregende Gestalt hervor, die aussah wie der Zerstörer der Schöpfung am Ende der Zeitalter. (S. 356-357)



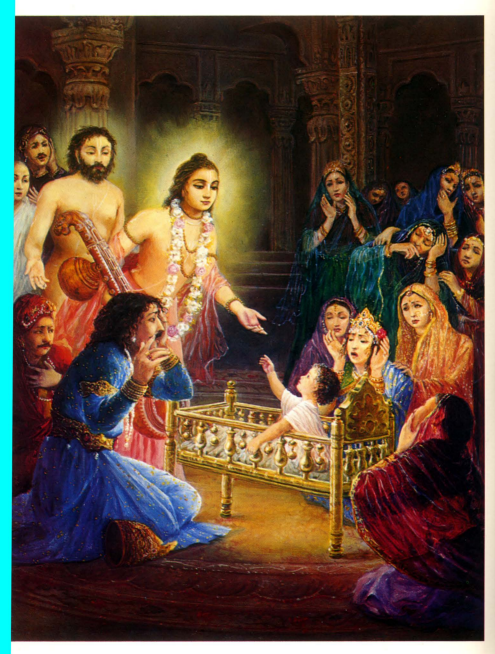
Der Regen von Pfeilen und vielerlei anderen Waffen, die abgeschossen worden waren, um die Soldaten der Halbgötter zu töten, erreichte diese nicht, da sie die Waffen in der Luft kurzerhand in tausend Stücke zerschlugen. (S. 417)



Der mächtige Vrträsura fing Indras Wurfkeule mit Leichtigkeit mit seiner Linken auf und versetzte Airāvata, Indras Reitelefanten, einen heftigen Schlag auf den Schädel, so daß er dreizehn Schritte zurückgeschleudert wurde. (S. 429-430)



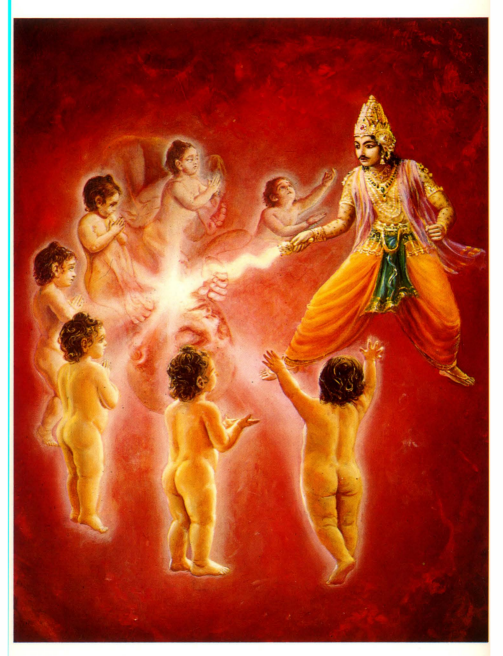
Mit seinem Donnerkeil trennte Indra, der Vernichter des Dämons Bala, Vṛtrāsura den Kopf ab, der so hoch wie der Gipfel eines Berges war, worauf der Lebensfunke aus Vṛtrāsuras Körper hervorkam und nach Hause, zu Gott, zurückkehrte. (S. 471-473)



Der große Weise Nārada erweckte durch seine mystische Kraft den toten Sohn König Citraketus vor allen trauernden Verwandten wieder zum Leben, worauf dieser seinen Vater im transzendentalen Bewußtsein erleuchtete. (S. 560-570)



"O Herr, obgleich Du von niemandem besiegt werden kannst, wirst Du von Gottgeweihten besiegt, die Geist und Sinne kontrollieren, ja Du lieferst Dich ihnen aus, und deshalb beherrschst Du Deine Geweihten ebenfalls vollständig." Die höchste Vollkommenheit dieser gegenseitigen Eroberung wird von Kṛṣṇa und den gopīs gezeigt. (S. 590-591)



Nachdem Indra in Ditis Schoß eingedrungen war, zertrennte er mit Hilfe seines Donnerkeils ihren Embryo in sieben Teile, die anfingen zu weinen: "Lieber Indra, wir sind die Maruts, deine Brüder. Warum versuchst du, uns zu töten?" (S. 706)

—nichts anderes; mattaḥ—als Mich; vāñchati—wünscht; tattva-vit—jemand, der die Wahrheit kennt.

### ÜBERSETZUNG

O beste der intelligenten Halbgötter, obgleich es wahr ist, daß für ein Lebewesen nichts schwer zu erreichen ist, wenn Ich Wohlgefallen an ihm finde, bittet Mich ein reiner Gottgeweihter, dessen Geist ausschließlich auf Mich gerichtet ist, nur um die Gelegenheit, sich im hingebungsvollen Dienst zu beschäftigen.

### **ERLÄUTERUNG**

Als die Halbgötter ihre Gebete beendet hatten, erwarteten sie sehnsüchtig, daß ihr Feind Vṛtrāsura getötet werden würde. Dies bedeutet, daß die Halbgötter keine reinen Gottgeweihten sind. Obgleich man ohne Schwierigkeit alles erhalten kann, was man sich wünscht, wenn der Herr erfreut ist, trachten die Halbgötter nach materiellem Gewinn, wenn sie den Herrn erfreuen. Der Herr wollte, daß die Halbgötter um reinen hingebungsvollen Dienst beten, doch statt dessen beteten sie, um eine Gelegenheit zu erhalten, ihren Feind zu töten. Das ist der Unterschied zwischen einem reinen Gottgeweihten und einem Gottgeweihten auf der materiellen Ebene. Indirekt bedauerte der Herr, daß die Halbgötter nicht um reinen hingebungsvollen Dienst baten.

#### **VERS 49**

# न वेद कृपणः श्रेय आत्मनो गुणवस्तुदृक् । तस्य तानिच्छतो यच्छेदु यदि सोऽपि तयाविधः॥४९॥

na veda kṛpaṇaḥ śreya ātmano guṇa-vastu-dṛk tasya tān icchato yacched yadi so 'pi tathā-vidhaḥ

na—nicht; veda—kennt; krpanah—ein geiziges Lebewesen; śreyah—die endgültige Notwendigkeit; ātmanah—der Seele; guna-vastu-drk—die sich zur Schöpfung der Erscheinungsweisen der materiellen Natur hingezogen fühlt; tasya—von ihm; tān—Dinge, die von der materiellen Energie geschaffen wurden; icchatah—sich wünschend; yacchet—jemand gewährt; yadi—wenn; sah api—er auch; tathā-vidhah—von der Art (eines törichten krpana, der nicht sein wahres Selbstinteresse kennt).

#### ÜBERSETZUNG

Diejenigen, die denken, materielle Errungenschaften seien das ein und alles oder das endgültige Ziel des Lebens, werden als Geizhälse [kṛpaṇas] bezeichnet. Sie kennen das letztliche Bedürfnis der Seele nicht. Wenn jemand das gewährt, was solche Dummköpfe sich wünschen, ist er gleichfalls als Dummkopf anzusehen.

### **ERLÄUTERUNG**

Es gibt zwei Arten von Menschen – den krpana und den brāhmana. Ein brāhmana ist jemand, der das Brahman, die Absolute Wahrheit, und deshalb auch sein wahres Interesse kennt. Ein krpana jedoch ist jemand, der eine materielle, körperliche Auffassung vom Leben hat. Da ein krpana sein Leben als Mensch oder Halbgott nicht zu nutzen weiß, fühlt er sich zu Dingen hingezogen, die von den materiellen Erscheinungsweisen der Natur geschaffen wurden. Die krpanas, die sich stets materielle Vorteile wünschen, sind töricht, wohingegen brāhmanas, die sich stets spirituelle Vorteile wünschen, intelligent sind. Wenn ein krpana, da er sein Selbstinteresse nicht kennt, törichterweise um etwas Materielles bittet, ist derienige, der ihm dies gewährt, ebenfalls töricht. Krsna iedoch ist kein solcher Tor; Er ist der Intelligenteste. Wenn jemand zu Krsna kommt, um Ihn um materielle Vorteile zu bitten, gewährt Krsna ihm nicht die Dinge, die er sich wünscht. Statt dessen gibt der Herr ihm Intelligenz, so daß er seine materiellen Wünsche vergißt und Anhaftung an die Lotosfüße des Herrn gewinnt. In solchen Fällen nimmt Śrī Kṛṣṇa dem krpana, obgleich dieser dem Herrn Gebete darbringt, um materielle Dinge zu erhalten, alle materiellen Besitztümer weg und gibt ihm die Vernunft, ein Gottgeweihter zu werden. Wie vom Herrn im Caitanya-caritamrta (Madhya 22.39) erklärt wird:

āmi—vijāa, ei mūrkhe 'viṣaya' kene diba? sva-caraṇāmṛta diyā 'viṣaya' bhulāiba

"Warum sollte Ich diesem Dummkopf materiellen Reichtum geben, da Ich doch sehr intelligent bin? Statt dessen werde Ich ihm dazu verhelfen, den Nektar der Zuflucht Meiner Lotosfüße anzunehmen, und ihn trügerischen materiellen Genuß vergessen lassen."

Wenn man aufrichtig zu Gott betet, um in Austausch für hingebungsvollen Dienst materielle Besitztümer zu erhalten, erweist der Herr, der nicht so töricht ist wie ein solch unintelligenter Gottgeweihter, diesem besondere Gunst, indem Er ihm alle materiellen Besitztümer nimmt und ihm allmählich die Intelligenz gibt, einzig durch die Darbringung des hingebungsvollen Dienstes zu Seinen Lotosfüßen zufrieden zu sein. Śrīla Viśvanātha Cakravartī Thākura bemerkt in diesem Zusammenhang, daß eine Mutter, wenn sie von ihrem törichten Kind gebeten wird, ihm Gift zu geben, ihm intelligenterweise das Gift natürlich nicht geben wird, selbst wenn es noch so sehr darum bittet. Ein Materialist weiß nicht, daß das Annehmen von materiellen Besitztümern bedeutet, Gift oder die Wiederholung von Geburt und Tod anzunehmen. Ein intelligenter Mensch, ein brāhmana, strebt nach Befreiung von materieller Bindung. Das ist das wahre Selbstinteresse eines Menschen.

VERS 50

खयं निःश्रेयसं विद्वान् न वक्त्यज्ञाय कर्म हि । न राति रोगिणोऽपथ्यं वाञ्छतोऽपि भिषक्तमः ॥५०॥ svayam niḥśreyasam vidvān na vakty ajñāya karma hi na rāti rogiņo 'pathyam vānchato 'pi bhiṣaktamaḥ

svayam—persönlich; niḥśreyasam—das höchste Ziel des Lebens, nämlich das Mittel, ekstatische Liebe zur Höchsten Persönlichkeit Gottes zu erreichen; vit-vān—jemand, der im hingebungsvollen Dienst vollkommen ist; na—nicht; vakti—lehrt; ajñāya—einen törichten Menschen, der das endgültige Ziel des Lebens nicht kennt; karma—fruchtbringende Handlungen; hi—tatsächlich; na—nicht; rāti—verabreicht; rogiṇaḥ—dem Patienten; apathyam—etwas Ungenießbares; vāñchataḥ—wünschen; api—obgleich; bhiṣak-tamaḥ—ein erfahrener Arzt.

#### ÜBERSETZUNG

Ein reiner Gottgeweihter, der in der Wissenschaft des hingebungsvollen Dienstes vollkommen bewandert ist, wird niemals einen törichten Menschen anweisen, sich fruchtbringenden Handlungen zu widmen, um materiellen Genuß zu erhalten, und noch viel weniger wird er ihm bei solchen Handlungen behilflich sein. Ein solcher Gottgeweihter gleicht einem erfahrenen Arzt, der einen Patienten niemals ermutigt, Speisen zu essen, die seiner Gesundheit schaden, auch wenn der Patient solche Speisen begehrt.

### **ERLÄUTERUNG**

Dies ist der Unterschied zwischen den Segnungen, die von den Halbgöttern gewährt werden, und denen, die die Höchste Persönlichkeit Gottes, Śrī Viṣnu, gewährt. Geweihte der Halbgötter bitten nur zu ihrer Sinnenbefriedigung um Segnungen, und deshalb werden sie in der *Bhagavad-gītā* (7.20) als Menschen beschrieben, denen es an Intelligenz fehlt.

kāmais tais tair hṛta-jñānāḥ prapadyante 'nya-devatāḥ taṁ taṁ niyamam āsthāya prakṛtyā niyatāh svayā

"Menschen, deren Geist von materiellen Verlangen verzerrt ist, geben sich den Halbgöttern hin und folgen entsprechend ihrem Wesen bestimmten Regeln und Vorschriften der Verehrung."

Bedingten Seelen mangelt es im allgemeinen aufgrund von starken Verlangen nach Sinnenbefriedigung an Intelligenz. Sie wissen nicht, um welche Segnungen man bitten soll. Deshalb wird Nichtgottgeweihten in den śāstras geraten, verschiedene Halbgötter zu verehren, um materielle Vorteile zu erlangen. Wenn man sich zum Beispiel eine schöne Ehefrau wünscht, wird einem empfohlen, Umā oder die Göttin Durgā zu verehren. Wenn man von einer Krankheit geheilt werden will, wird einem geraten, den Sonnengott zu verehren. Alle Bitten um Segnungen von den Halbgöttern jedoch beruhen auf materieller Lust. Die Segnungen werden späte-

stens am Ende der kosmischen Manifestation — ebenso wie diejenigen, die sie gewähren — ein Ende haben. Wenn jemand sich an Śrī Viṣṇu wendet, um Segnungen zu erhalten, wird der Herr eine Segnung erteilen, die ihm hilft, nach Hause, zu Gott, zurückzukehren. Das wird auch vom Herrn Selbst in der *Bhagavad-gītā* (10.10) bestätigt:

teşām satata-yuktānām bhajatām prīti-pūrvakam dadāmi buddhi-yogam tam yena mām upayānti te

Śrī Viṣṇu oder Śrī Kṛṣṇa lehrt einen Gottgeweihten, der sich ständig Seinem Dienst widmet, wie er nach dem Verlassen seines materiellen Körpers zu Ihm gelangen kann. Der Herr sagt in der *Bhagavad-gītā* (4.9):

janma karma ca me divyam evam yo vetti tattvatah tyaktvā deham punar janma naiti mām eti so 'rjuna

"Wer das transzendentale Wesen Meines Erscheinens und Meiner Taten kennt, wird nach dem Verlassen seines Körpers nicht wieder in der materiellen Welt geboren, sondern erreicht Mein ewiges Reich, o Arjuna."

Dies ist die Segnung Śrī Viṣṇus oder Kṛṣṇas. Ein Gottgeweihter kehrt nach dem Verlassen seines Körpers nach Hause, zu Gott, zurück.

Ein Gottgeweihter mag törichterweise um materielle Segnungen bitten, doch Śrī Kṛṣṇa gewährt ihm diese trotz seiner Gebete nicht. Deshalb werden Menschen, die sehr am materiellen Leben hängen, im allgemeinen keine Geweihten Kṛṣṇas oder Viṣṇus. Statt dessen werden sie Geweihte der Halbgötter (kāmais tais tair hṛṭa-jñā-nāḥ prapadyante 'nya-devatāḥ). Die Segnungen der Halbgötter jedoch werden in der Bhagavad-gītā verurteilt: antavat tu phalam teṣām tad bhavaty alpa-medhasām. "Menschen mit geringer Intelligenz verehren die Halbgötter, und die Früchte, die sie erhalten, sind begrenzt und zeitweilig." Ein Nicht-Vaiṣṇava, jemand, der nicht der Höchsten Persönlichkeit Gottes dient, muß als Dummkopf mit wenig Gehirnsubstanz angesehen werden.

### **VERS 51**

# मघवन् यात मद्रं वो दृष्यश्चमृषिसत्तमम्। विद्यावततपःसारं गात्रं याचत मा चिरम्।।५१।।

maghavan yāta bhadram vo dadhyañcam ṛṣi-sattamam vidyā-vrata-tapaḥ-sāram gātram yācata mā ciram maghavan— o Indra; yāta—gehe; bhadram—Glück; vah—euch allen; dadhyaā-cam—zu Dadhyaāca; rṣi-sat-tamam—den erhabensten Heiligen; vidyā—der Bildung; vrata—Gelübde; tapah—und Entsagungen; sāram—die Essenz; gātram—sein Körper; yācata—bittet um; mā ciram—ohne Verzögerung.

#### ÜBERSETZUNG

O Maghavan [Indra], alles Glück sei mit dir! Ich rate dir, dich an den erhabenen Heiligen Dadhyañca [Dadhīci] zu wenden. Er hat höchste Meisterschaft im Wissen, in Gelübden und in Entsagungen entwickelt, und sein Körper ist überaus stark. Gehe unverzüglich, und bitte ihn um seinen Körper.

#### **ERLÄUTERUNG**

Jeder in der materiellen Welt — angefangen von Brahmā bis hinab zur Ameise — ist eifrig darum bemüht, seinem Körper Annehmlichkeiten zu verschaffen. Einem reinen Gottgeweihten mögen auch Annehmlichkeiten zur Verfügung stehen, doch ist er auf derartige Segnungen nicht versessen. Da Maghavan, der König des Himmels, nach einer bequemen Situation für den Körper strebte, riet Śrī Viṣṇu ihm, Dadhyañca um seinen Körper zu bitten, welcher aufgrund seines Wissens, seiner Gelübde und seiner Entsagung sehr stark war.

### VERS 52

# स वा अधिगतो दघ्यङ्ङश्विभ्यां ब्रह्म निष्कलम्। यदु वा अश्वशिरो नाम तयोरमरतां व्यथात् ॥५२॥

sa vā adhigato dadhyann aśvibhyām brahma nişkalam yad vā aśvaśiro nāma tayor amaratām vyadhāt

saḥ—er; vā—gewiß; adhigataḥ—erreicht; dadhyan—Dadhyanca; aśvibhyām—den beiden Aśvinī-kumāras; brahma—spirituelles Wissen; niṣkalam—rein; yat vā—durch das; aśvaśiraḥ—Aśvaśira; nāma—genannt; tayoḥ—von den beiden; amaratām—Befreiung in seinem Leben; vyadhāt—gewährt.

#### ÜBERSETZUNG

Dieser heilige Dadhyañca, der auch als Dadhīci bekannt ist, erlernte persönlich die spirituelle Wissenschaft und gab sie dann an die Aśvinī-kumāras weiter. Es heißt, daß Dadhyañca ihnen die mantras durch den Kopf eines Pferdes mitgeteilt habe. Deshalb werden die mantras Aśvaśira genannt. Nachdem die Aśvinī-kumāras die mantras der spirituellen Wissenschaft von Dadhīci empfangen hatten, wurden sie jīvan-mukta, das heißt schon in diesem Leben befreit.

### **ERLÄUTERUNG**

Die folgende Geschichte wird von vielen ācāryas in ihren Kommentaren berichtet:

niśamyātharvaṇam dakṣam pravargya-brahmavidyayoh. dadh yañcam samupāgamya tam ūcatur athāśvinau. bhagavan dehi nau vidyām iti śrutvā sa cābravīt. karmany avasthito 'dyāham paścād vakṣyāmi gacchatam. tayor nirgatayor eva śakra āgatya tam munim. uvāca bhiṣajor vidyām mā vādīr aśvinor mune. yadi mad-vākyam ullaṅghya bravīṣi sahasaiva te. śiraś-chind yām na sandeha it y uktvā sa yayau harih. indre gate tathābhyetya nāsatyāv ūcatur dvijam. tan-mukhād indra-gaditam śrutvā tāv ūcatuh punah. āvām tava śiraś chittvā pūrvam aśvasya mastakam. sandhāṣyāvas tato brūhi tena vidyām ca nau dvija. tasminn indrena sañchinne punah sandhāya mastakam. nijam te dakṣiṇām dattvā gamiṣyāvo yathāgatam. etac chrutvā tadovāca dadhyann ātharvanas tayoh pravargyam brahma-vidyām ca sat-krto 'satya-śaṅkitah.

Der große Heilige Dadhīci besaß vollkommenes Wissen darüber, wie fruchtbringende Handlungen zu vollziehen sind, und ebenso war sein spirituelles Wissen sehr fortgeschritten. Da die Aśvinī-kumāras dies wußten, wandten sie sich einstmals an ihn und baten ihn um Unterweisungen in der spirituellen Wissenschaft (brahma-vidyā). Dadhīci Muni entgegnete: "Ich bin jetzt damit beschäftigt, Opfer für fruchtbringende Handlungen vorzubereiten. Kommt etwas später wieder." Als die Aśvinīkumāras sich entfernt hatten, wandte sich Indra, der König des Himmels, an Dadhīci und sagte: "Mein lieber Muni, die Aśvinī-kumāras sind nur Ärzte. Bitte unterweise sie nicht in der spirituellen Wissenschaft. Wenn du ihnen jedoch die spirituelle Wissenschaft trotz meiner Warnung vermittelst, werde ich dich bestrafen, indem ich dir den Kopf abschlage." Nachdem Indra diese Warnung ausgesprochen hatte, kehrte er in den Himmel zurück. Die Aśvinī-kumāras, die Indras Absichten durchschauten, kehrten zurück und baten Dadhīci um brahma-vidvā. Als der große Weise Dadhīci von Indras Drohung berichtete, erwiderten die Aśvinī-kumāras: "Laßt uns als erstes deinen Kopf abtrennen und ihn gegen den Kopf eines Pferdes auswechseln. Mit diesem Pferdekopf kannst du uns brahma-vidyā lehren, und wenn Indra zurückkehrt und diesen Kopf abschlägt, werden wir dich belohnen und dir deinen ursprünglichen Kopf wieder aufsetzen." Da Dadhīci versprochen hatte, den Asvinī-kumāras brahma-vid vā zu offenbaren, erklärte er sich mit ihrem Vorschlag einverstanden. Weil daher Dadhīci durch ein Pferdemaul brahma-vidyā lehrte, ist das brahma-vidyā auch als Aśvaśira bekannt.

**VERS 53** 

# दभ्यङ्ङाथर्वणस्त्वष्टे वर्माभेद्यं मदात्मकम् । विश्वरूपाय यत् प्रादात् त्वष्टा यत् त्वमधास्ततः॥५३॥

dadhyann ātharvanas tvastre varmābhedyam mad-ātmakam viśvarūpāya yat prādāt tvaṣṭā yat tvam adhās tataḥ

dadhyan—Dadhyanca; ātharvaṇah—der Sohn Atharvās; tvaṣṭre—zu Tvaṣṭā; var-ma—die Schutzbedeckung, die als Nārāyaṇa-kavaca bekannt ist; abhedyam—unbesiegbar; mat-ātmakam—aus Mir Selbst bestehend; viśvarūpāya—zu Viśvarūpa; yat—welche; prādāt—übergab; tvaṣṭā—Tvaṣṭā; yat—welche; tvam—du; adhāḥ—empfangen; tataḥ—von ihm.

### ÜBERSETZUNG

Dadhyañcas unbezwingbare Schutzbedeckung, die als Nārāyaṇa-kavaca bekannt ist, wurde Tvaṣṭā übergeben, der sie an seinen Sohn Viśvarūpa weitergab, von dem ihr sie wiederum empfangen habt. Wegen dieses Nārāyaṇa-kavaca ist Dadhīcis Körper jetzt überaus stark. Ihr solltet deshalb seinen Körper von ihm erbitten.

### VERS 54

# युष्मभ्यं याचितोऽश्विभ्यां धर्मज्ञोऽङ्गानि दास्यति । ततस्तैरायुधश्रेष्ठो विश्वकर्मविनिर्मितः । येन वृत्रशिरो हर्ता मत्तेजउपबृंहितः ॥५४॥

yuşmabhyam yācito 'śvibhyām dharma-jño 'ngāni dāsyati tatas tair āyudha-śrestho viśvakarma-vinirmitah yena vṛtra-śiro hartā mat-teja-upabrmhitah

yuşmabhyam—für euch alle; yācitah—gebeten; aśvibhyām—von den Aśvinī-kumāras; dharma-jñah—Dadhīci, der die Prinzipien der Religion kennt; aṅgāni—seine Gliedmaßen; dāsyati—wird geben; tatah—danach; taih—von jenen Knochen; āyudha—von Waffen; śreṣṭhah—der überaus mächtige (der Donnerkeil); viśva-karma-vinirmitah—von Viśvakarmā hergestellt; yena—von welchen; vṛtra-śirah—der Kopf Vṛtrāsuras; hartā—wird hinweggenommen; mat-tejah—durch Meine Stärke; upabṛmhitah—erhöht.

#### ÜRERSETZUNG

Wenn die Aśvinī-kumāras stellvertretend für euch Dadhyañca um seinen Körper bitten, wird er ihnen diesen aus Zuneigung gewiß geben. Zweifelt nicht daran, denn Dadhyañca ist im religiösen Verständnis sehr bewandert. Wenn Dadhyañca euch seinen Körper überläßt, wird Viśvakarmā aus dessen Knochen einen Donnerkeil herstellen. Dieser Donnerkeil wird Vṛtrāsura gewiß töten, denn er wird mit Meiner Macht ausgestattet sein.

#### VERS 55

# तसिन् विनिहते यूयं तेजोऽस्वायुधसम्पदः । भृयः प्राप्सथ मद्रं वो न हिंसन्ति च मत्परान् ॥५५॥

tasmin vinihate yūyam tejo-'strāyudha-sampadaḥ bhūyaḥ prāpsyatha bhadram vo na himsanti ca mat-parān

tasmin—wenn er (Vṛtrāsura); vinihate—getötet wird; yūyam—von euch allen; te-jaḥ—Macht; astra—Pfeile; āyudha—andere Waffen; sampadaḥ—und Reichtum; bhū-yaḥ—wieder; prāpsyatha—werdet erlangen; bhadram—alles Glück; vaḥ—euch; na—nicht; himsanti—verletzen; ca—auch; mat-parān—Meine Geweihten.

# ÜBERSETZUNG

Wenn Vṛtrāsura durch Meine spirituelle Stärke getötet wird, werdet ihr eure Stärke, eure Waffen und euren Reichtum wiedererlangen. So wird euch alles Glück zufallen. Obgleich Vṛtrāsura imstande ist, alle drei Welten zu zerstören, solltet ihr nicht befürchten, daß er euch Schaden zufügen wird. Er ist auch ein Gottgeweihter und wird niemals neidisch auf euch sein.

### **ERLÄUTERUNG**

Ein Geweihter des Herrn ist niemals auf jemanden neidisch, und schon gar nicht auf andere Gottgeweihte. Wie sich später herausstellen wird, war auch Vrtrasura ein Gottgeweihter. Deshalb war von ihm nicht zu erwarten, daß er auf die Halbgötter neidisch sein würde. In der Tat würde er von sich selbst aus versuchen, die Halbgötter zu begünstigen. Ein Gottgeweihter zögert nicht, seinen eigenen Körper für eine gute Sache hinzugeben. Cānakya Pandita sagte: san-nimitte varam tyāgo vināśe niyate sati. Letzten Endes werden alle materiellen Besitztümer, die man hat, einschließlich des eigenen Körpers im Laufe der Zeit vernichtet werden. Wenn sich daher der Körper und andere Besitztümer für eine gute Sache nutzen lassen, zögert der Gottgeweihte nicht einmal, seinen eigenen Körper aufzugeben. Da Śrī Visnu die Halbgötter retten wollte, würde Vrtrasura, obgleich er in der Lage war, die drei Welten zu verschlingen, damit einverstanden sein, von den Halbgöttern getötet zu werden. Für einen Gottgeweihten besteht kein Unterschied zwischen Leben und Sterben, da ein Gottgeweihter sich in diesem Leben im hingebungsvollen Dienst beschäftigt und sich nach dem Verlassen seines Körpers dem gleichen Dienst in der spirituellen Welt widmet. Sein hingebungsvoller Dienst wird niemals aufgehalten.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 9. Kapitel im Sechsten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Das Erscheinen des Dämons Vṛtrāsura".

# Die Schlacht zwischen den Halbgöttern und Vrträsura

Wie in diesem Kapitel erzählt wird, wurde, nachdem Indra den Körper Dadhīcis erhalten hatte, aus den Knochen des Weisen ein Donnerkeil hergestellt, und bald darauf begann der Kampf zwischen Vrtrāsura und den Halbgöttern.

Der Anweisung der Höchsten Persönlichkeit Gottes folgend, wandten sich die Halbgötter an Dadhīci Muni und baten ihn um seinen Körper. Nur, um von den Halbgöttern etwas über die Prinzipien der Religion zu hören, weigerte sich Dadhīci Muni anfangs im Scherz, seinen Körper aufzugeben, doch dann erklärte er sich bereit, ihn für höhere Zwecke zu opfern, da der Körper nach dem Tode gewöhnlich von niederen Tieren wie Hunden und Schakalen verzehrt wird. Zuerst ließ Dadhīci Muni seinen aus fünf Elementen bestehenden grobstofflichen Körper in die ursprüngliche Gesamtheit der Elemente eingehen und richtete dann seine Seele auf die Lotosfüße der Höchsten Persönlichkeit Gottes. Auf diese Weise gab er seinen grobstofflichen Körper auf. Daraufhin stellten die Halbgötter mit der Hilfe Viśvakarmās aus Dadhīcis Knochen einen Donnerkeil her. Mit diesem Donnerkeil bewaffnet, rüsteten sie sich zum Kampf und bestiegen den Rücken ihrer Elefanten.

Am Ende des Satya-yuga und Anfang des Tretā-yuga fand eine gewaltige Schlacht zwischen den Halbgöttern und den asuras statt. Unfähig, die Ausstrahlung der Halbgötter zu ertragen, flohen die asuras aus dem Kampf und überließen es Vṛtrāsura, ihrem Oberbefehlshaber, allein weiterzukämpfen. Doch als Vṛtrāsura die Dämonen fliehen sah, belehrte er sie über die Bedeutung des Kämpfens und Sterbens auf dem Schlachtfeld. Jemand, der in der Schlacht siegt, gewinnt materielle Reichtümer, und jemand, der auf dem Schlachtfeld stirbt, erlangt unverzüglich die Möglichkeit, auf den himmlischen Planeten zu wohnen. In beiden Fällen erhält der Kämpfer einen Gewinn.

#### VERS 1

# श्री बादराय णिरुवाच

इन्द्रमेवं समादिश्य भगवान् विश्वमावनः। पश्यतामनिमेषाणां तत्रवान्तर्दधे हरिः॥१॥

> śrī-bādarāyaṇir uvāca indram evam samādiśya bhagavān viśva-bhāvanaḥ paśyatām animeṣāṇām tatraivāntardadhe hariḥ

śrī-bādarāyanih uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; indram—Indra, der Himmelskönig; evam—somit; samādiśya—nach der Belehrung; bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; viśva-bhāvanah—die ursprüngliche Ursache aller kosmischen Manifestationen; paśyatām animeṣāṇām—während die Halbgötter ihn ansahen; ta-tra—dann und dort; eva—tatsächlich; antardadhe—verschwand; harih—der Herr.

#### ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte: Nachdem die Höchste Persönlichkeit Gottes, Hari, die Ursache der kosmischen Manifestation, Indra auf diese Weise unterwiesen hatte, entschwand Er auf der Stelle den Blicken der anwesenden Halbgötter.

#### VERS 2

## तथाभियाचितो देवैर्ऋषिराथर्वणो महान्। मोदमान उवाचेदं प्रहसन्निव भारत।। २।।

tathābhiyācito devair ṛṣir ātharvaṇo mahān modamāna uvācedaṁ prahasann iva bhārata

tathā—auf diese Weise; abhiyācitaḥ—gebeten; devaiḥ—von den Halbgöttern; ṛṣiḥ—der große Heilige; ātharvaṇaḥ—Dadhīci, der Sohn Atharvās; mahān—die große Persönlichkeit; modamānaḥ—vergnügt; uvāca—sagte; idam—dies; prahasan—lächelnd; iva—irgendwie; bhārata— o Mahārāja Parīkṣit.

#### ÜBERSETZUNG

O König Parīkṣit, die Halbgötter befolgten die Anweisungen des Herrn und wandten sich an Dadhīci, den Sohn Atharvās. Dieser war sehr großmütig, und als sie ihn darum baten, ihnen seinen Körper zur Verfügung zu stellen, erklärte er sich sofort teilweise einverstanden. Doch nur, um religiöse Unterweisungen von ihnen zu hören, lächelte er und sprach scherzend folgende Worte:

#### VERS 3

अपि वृन्दारका यूयं न जानीय शरीरिणाम् । संस्थायां यस्त्विमद्रोहो दुःसहश्वेतनापदः ॥ ३॥

> api vṛndārakā yūyam na jānītha śarīriṇām saṃsthāyām yas tv abhidroho duhsahaś cetanāpahah

api—obgleich; vṛndārakāḥ— o Halbgötter; yūyam—ihr alle; na jānītha—nicht wißt; śarīriṇām—von denjenigen, die einen materiellen Körper haben; samsthāyām—zur Zeit des Todes oder während man diesen Körper aufgibt; yaḥ—welcher; tu—dann; abhidrohaḥ—heftiger Schmerz; duḥsahaḥ—unerträglich; cetana—das Bewußtsein; apahaḥ—welches hinwegnimmt.

#### ÜBERSETZUNG

O ehrwürdige Halbgötter, zur Zeit des Todes raubt schwerer, unerträglicher Schmerz allen Lebewesen, die einen materiellen Körper angenommen haben, das Bewußtsein. Wißt ihr nichts von diesem Schmerz?

#### VERS 4

## जिजीविषुणां जीवानामात्मा प्रेष्ट इहेप्सितः । क उत्सहेत तं दातुं भिक्षमाणाय विष्णवे ॥ ४॥

jijīvişūṇāṁ jīvānām ātmā preṣṭha ihepsitaḥ ka utsaheta taṁ dātuṁ bhiksamānāya visnave

jijīviṣūṇām—danach trachtend, am Leben zu bleiben; jīvānām—von allen Lebewesen; ātmā—der Körper; preṣṭhaḥ—sehr lieb; iha—hier; īpsitaḥ—gewünscht; kaḥ—die; utsaheta—können ertragen; tam—diesen Körper; dātum—um auszuliefern; bhikṣa-mānāya—bettelnd; visnave—selbst zu Śrī Visnu.

#### ÜBERSETZUNG

In der materiellen Welt hängt jedes Lebewesen sehr an seinem materiellen Körper. Ein jeder kämpft darum, seinen Körper für immer zu erhalten, und versucht, ihn mit allen Mitteln zu beschützen, selbst wenn alle Besitztümer dafür geopfert werden müßten. Wer wäre also bereit, jemandem seinen Körper auszuliefern, selbst wenn Śrī Viṣṇu ihn verlangte?

#### **ERLÄUTERUNG**

Es heißt: ātmānam sarvato rakṣet tato dharmam tato dhanam. Man muß seinen Körper mit allen Mitteln beschützen; dann mag man seine religiösen Prinzipien beschützen und danach seine Besitztümer. Das ist der natürliche Wunsch aller Lebewesen. Niemand möchte seinen Körper aufgeben, es sei denn, daß er einem gewaltsam entrissen wird. Obgleich die Halbgötter sagten, daß sie den Körper Dadhīcis in Übereinstimmung mit der Anweisung Śrī Viṣṇus zu ihrem Nutzen erbaten, weigerte sich Dadhīci nach außen hin, seinen Körper auszuliefern.

#### VERS 5 श्रीदेवा ऊचः

## किं नु तद् दुस्त्यजं ब्रह्मन् पुंसां भृतानुकम्पिनाम्। भवद्विधानां महतां पुण्यश्लोकेड्यकर्मणाम्

śrī-devā ūcuh kim nu tad dustvajam brahman pumsām bhūtānukampinām bhavad-vidhānām mahatām punya-śloked va-karmanām

śrī-devāh ūcuh—die Halbgötter sagten; kim—was; nu—tatsächlich; tat—das; dustyajam—schwierig aufzugeben; brahman— o erhabener brāhmana; pumsām—von Personen; bhūta-anukampinām—die sehr viel Wohlwollen für die leidenden Lebewesen verspüren; bhavat-vidhānām—wie Deine Herrlichkeit; mahatām—der du sehr großartig bist; punya-śloka-īdya-karmanām-dessen fromme Taten von allen großen Seelen gepriesen werden.

#### ÜBFRSFTZUNG

Die Halbgötter erwiderten: O erhabener brahmana, fromme Persönlichkeiten wie du, deren Taten rühmenswert sind, empfinden sehr viel Güte und Zuneigung für die Allgemeinheit. Gibt es etwas, was solche frommen Seelen nicht zum Wohle anderer geben können? Sie können alles geben, einschließlich ihres Körpers.

## VFRS 6 नृतं स्वार्थपरो लोको न वेद परसंकटम्। यदि वेद न याचेत नेति नाह यदी श्वरः ॥ ६ ॥

nūnam svārtha-paro loko na veda para-sankatam yadi veda na yāceta neti nāha yad īśvarah

nūnam—gewiβ; sva-artha-parah—nur an Sinnenbefriedigung in diesem oder im nächsten Leben interessiert; lokah-materialistische Personen im allgemeinen; na -nicht; veda-kennen; para-sankatam-das Leid anderer; yadi-wenn; vedawissen; na-nicht; yāceta-würden bitten; na-kein; iti-somit; na āha-sagt nicht; yat-weil; īśvarah-in der Lage, Spenden zu geben.

#### ÜBERSETZUNG

Diejenigen, die zu selbstisch sind, erbitten etwas von anderen, ohne etwas von deren Leid zu wissen. Würde der Bettler jedoch die Nöte des Spenders kennen, so würde er ihn nicht um etwas bitten. Ebenso weiß derjenige, der in der Lage ist, Spenden zu geben, nichts von den Nöten des Bettlers, denn andernfalls würde er sich nicht weigern, dem Bettler das zu geben, was dieser sich als Spende erhofft.

#### **ERLÄUTERUNG**

Dieser Vers beschreibt zwei Personen — denjenigen, der Spenden gibt, und denjenigen, der darum bettelt. Ein Bettler sollte keinen Menschen, der sich in Schwierigkeiten befindet, um eine Spende bitten. Ebenso sollte jemand, der in der Lage ist, eine Spende zu geben, einen Bettler nicht abweisen. Dies sind die moralischen Lehren der sästra. Cänakya Pandita sagt: san-nimitte varam tyägo vinäse niyate sati. Alles in der materiellen Welt wird vernichtet werden, und deshalb sollte man alles für gute Zwecke verwenden. Wenn man im Wissen fortgeschritten ist, muß man immer bereit sein, alles für eine gute Sache zu opfern. Gegenwärtig befindet sich die gesamte Welt unter dem Einfluß einer gottlosen Zivilisation in einer gefährlichen Lage. Die Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein benötigt viele hervorragende, gelehrte Menschen, die ihr Leben dafür opfern, Gottesbewußtsein überall auf der Welt wiederzubeleben. Deshalb laden wir alle Männer und Frauen, die im Wissen fortgeschritten sind, dazu ein, sich der Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein anzuschließen und ihr Leben der großartigen Mission zu weihen, das Gottesbewußtsein in der menschlichen Gesellschaft zu neuem Leben zu erwecken.

#### VERS 7

#### श्रीऋषिरुवाच

## धर्मं वः श्रोतुकामेन यूयं मे प्रत्युदाहृताः । एषवः प्रियमात्मानं त्यजन्तं संत्यजाम्यहम् ॥ ७॥

śrī-ṛṣir uvāca dharmam vaḥ śrotu-kāmena yūyam me pratyudāḥṛtāḥ eṣa vaḥ priyam ātmānam tyajantam santyajāmy aham

śrī-ṛṣiḥ uvāca—der große Heilige Dadhīci sagte; dharmam—die Prinzipien der Religion; vaḥ—von euch; śrotu-kāmena—von dem Wunsch, zu hören; yūyam—ihr; me—von mir; pratyudāhṛtāḥ—gegenteilige Antwort erhalten habend; eṣaḥ—dies; vaḥ—für euch; priyam—lieb; ātmānam—Körper; tyajantam—mich ohnehin heute oder morgen verlassend; santyajāmi—gebe auf; aham—ich.

#### ÜBERSETZUNG

Der große Weise Dadhīci sagte: Nur, um von euch etwas über die religiösen Prinzipien zu hören, weigerte ich mich, euch auf eure Bitte hin meinen Körper zu überlassen. Nun jedoch muß ich meinen Körper, obgleich er mir überaus lieb ist, für bessere Zwecke aufgeben, da ich weiß, daß ich ihn ohnehin heute oder morgen verlieren werde.

#### VFRS 8

## योऽध्रुवेणात्मना नाथा न धर्म न यशः इहित भृतदयया स शोच्यः स्थावरैरिप

vo 'dhruvenātmanā nāthā na dharmam na vasah pumān īheta bhūta-davavā sa śocyah sthāvarair api

vah-jemand, der; adhruvena-zeitweilig; ātmanā-von dem Körper; nāthāh-o Herren; na-nicht; dharmam-religiöse Prinzipien; na-nicht; yaśah-Ruhm; pumān—eine Person; *īheta*—bemüht sich um; *bhūta-dayayā*—durch Barmherzigkeit für die Lebewesen; sah-iene Person; socyah-kläglich; sthāvaraih-von den unbeweglichen Geschöpfen; api-sogar.

#### ÜBERSETZUNG

O Halbgötter, iemand, der kein Mitleid mit der leidenden Menschheit verspürt und seinen zeitweiligen Körper nicht für die höheren Zwecke religiöser Prinzipien oder ewigen Ruhmes opfert, wird mit Sicherheit sogar von den unbeweglichen Geschöpfen bedauert.

#### FRIÄUTFRUNG

In diesem Zusammenhang sind Śrī Caitanya Mahāprabhu und die sechs Gosvāmīs von Vrndāvana höchst erhabene Vorbilder. In bezug auf Śrī Caitanya Mahāprabhu heißt es im Śrīmad-Bhāgavatam (11.5.34):

> tvaktvā sudustvaja-surepsita-rājva-laksmīm dharmistha ārya-vacasā yad agād aranyam māvā-mrgam davitavepsitam anvadhāvad vande mahā-purusa te caranāravindam

"Wir erweisen unsere achtungsvollen Ehrerbietungen den Lotosfüßen des Herrn, über den wir stets meditieren sollten. Er gab Sein Leben als Haushälter auf und verließ Seine ewige Gefährtin, die selbst von den Bewohnern des Himmels bewundert wird. Er begab sich in den Wald, um die gefallenen Seelen zu erretten, die durch die materielle Energie in Illusion versetzt worden waren."

Sannyāsa anzunehmen bedeutet, sozusagen bürgerlichen Selbstmord zu begehen, und doch ist sannyāsa zwingend vorgeschrieben, zumindest für jeden brāhmaņa, für jeden erstklassigen Menschen. Śrī Caitanya Mahāprabhu besaß eine sehr junge und hübsche Frau und eine überaus liebevolle Mutter. Tatsächlich war die zuneigungsvolle Beziehung zu Seinen Familienangehörigen mit so viel Freude verbunden, daß nicht einmal die Halbgötter solches Glück zu Hause erwarten konnten. Nichtsdestoweniger nahm Śrī Caitanya Mahāprabhu zur Rettung aller gefallenen Seelen der Welt sannyāsa an und verließ im Alter von nur vierundzwanzig Jahren Sein Heim. Er führte als sannyāsī ein sehr striktes Leben und enthielt sich aller körperlichen Annehmlichkeiten. Ähnlich hatten Seine Schüler, die sechs Gosvāmīs, hohe gesellschaftliche Stellungen als Minister bekleidet, doch ließen auch sie alles zurück, um sich der Bewegung Śrī Caitanya Mahāprabhus anzuschließen. Śrīnivāsa Ācārya sagt:

tyaktvā tūrņam aśeṣa-maṇḍala-pati-śreṇīm sadā tucchavat bhūtvā dīna-gaṇeśakau karuṇayā kaupīna-kanthāśritau

Diese Gosvāmīs hatten als Minister, Zamindars und hervorragende Gelehrte ein sehr angenehmes Leben geführt, doch dann schlossen sie sich Śrī Caitanya Mahāprabhus Bewegung an, um den gefallenen Seelen der Welt Barmherzigkeit zu erweisen (dīna-gaņeśakau karuṇayā). Sie nahmen ein sehr demütiges Leben als Bettelmönche in Vṛndāvana auf sich, wobei sie nichts weiter als Leinentücher und abgetragene Decken trugen (kaupīna-kantha), und sie folgten der Anweisung Śrī Caitanya Mahāprabhus, die in Vergessenheit geratenen Herrlichkeiten Vṛndāvanas wieder auszugraben.

Ebenso sollte sich jeder, der in dieser Welt eine in materieller Hinsicht angenehme Position einnimmt, der Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein anschließen, um die gefallenen Seelen zu erheben. Die Worte bhūta-dayayā, māyā-mṛgaṁ dayitayepsitam und dīna-gaṇeśakau karuṇayā drücken alle den gleichen Sinn aus. Für diejenigen, die daran interessiert sind, der menschlichen Gesellschaft zu einem rechten Verständnis des Lebens zu verhelfen, sind diese Worte sehr bedeutsam. Man sollte sich der Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein anschließen, indem man dem Beispiel solch großer Persönlichkeiten wie Śrī Caitanya Mahāprabhu, den sechs Gosvāmīs und vor ihnen dem großen Weisen Dadhīci folgt. Statt sein Leben zeitweiliger Annehmlichkeiten wegen zu verschwenden, sollte man stets bereit sein, sein Leben für höhere Zwecke hinzugeben. Letzten Endes wird der Körper vernichtet werden. Deshalb sollte man ihn für die ehrenhafte Aufgabe opfern, religiöse Prinzipien überall auf der Welt zu verbreiten.

#### VERS 9

## एतावानव्ययो धर्मः पुण्यश्लोकैरुपासितः। यो भूतशोकहर्षाभ्यामातमा शोचित हृष्यति॥९॥

etāvān avyayo dharmaḥ puṇya-ślokair upāsitaḥ yo bhūta-śoka-harṣābhyām ātmā śocati hrsyati

etāvān-so viel; avyayah-unverganglich; dharmah-religioses Prinzip; punvaslokaih-von berühmten Menschen, die als fromm bekannt sind; upāsitah-anerkannt; yah-welche; bhūta-von den Lebewesen; śoka-von dem Leid; harsābhyām—und von dem Glück; ātmā—der Geist; śocati—klagt; hrsvati—verspürt Glück.

#### ÜBERSETZUNG

Wenn jemand unglücklich ist, wenn er die Not anderer Lebewesen sieht, und glücklich, wenn er sieht, daß ihnen Glück widerfährt, werden seine religiösen Prinzipien von fortgeschrittenen Persönlichkeiten, die als fromme Wohltäter gelten, als unvergänglich wertgeschätzt.

#### **ERLÄUTERUNG**

Im allgemeinen folgt man je nach dem Körper, den man durch die Erscheinungsweisen der Natur erhalten hat, verschiedenen Arten religiöser Prinzipien oder geht verschiedenen beruflichen Pflichten nach. In diesem Vers jedoch werden wirkliche religiöse Prinzipien erklärt. Jeder sollte unglücklich sein, andere in Not zu sehen, und glücklich, andere glücklich zu sehen. Atmavat sarva-bhūtesu. Man sollte das Glück und Leid anderer als sein eigenes ansehen. Auf diese Grundlage stützt sich auch das buddhistische Religionsprinzip der Gewaltlosigkeit (ahimsah paramadharmah). Wir leiden, wenn uns jemand Leid zufügt, und deshalb sollten auch wir unsererseits anderen Lebewesen kein Leid antun. Es war Buddhas Mission, das unnötige Töten von Tieren zu beenden, und deshalb predigte er Gewaltlosigkeit als bedeutendstes religiöses Prinzip.

Man kann nicht damit fortfahren, Tiere zu töten, und gleichzeitig ein religiöser Mensch sein. Dies ist die größte Heuchelei. Jesus Christus sagte: "Du sollst nicht töten." Doch heuchlerische Menschen unterhalten nichtsdestoweniger Tausende von Schlachthäusern, während sie sich gleichzeitig als Christen ausgeben. Solche Heuchelei wird in diesem Vers verdammt. Man sollte glücklich sein, andere glücklich zu sehen, und sich unglücklich fühlen, andere unglücklich zu sehen. Dies ist das Prinzip, das befolgt werden muß. Unglücklicherweise erstreben sogenannte Philanthropen und Menschenfreunde gegenwärtig das Glück der Menschheit auf Kosten des Lebens bedauernswerter Tiere. Dies wird im Śrīmad-Bhāgavatam nicht empfohlen. Der obige Vers erklärt deutlich, daß man mit allen Lebewesen Mitleid verspüren sollte. Ob man Mensch, Tier oder Baum oder Pflanze ist, alle Lebewesen sind Söhne der Höchsten Persönlichkeit Gottes. Śrī Kṛṣṇa sagt in der Bhagavad-gītā (14.4):

> sarva-vonisu kaunteva mūrtayah sambhavanti yāh tāsām brahma mahad vonir aham bija-pradah pitā

"O Sohn Kuntīs, man sollte verstehen, daß alle Arten des Lebens durch Geburt in der materiellen Welt ermöglicht werden und daß Ich der samengebende Vater bin."

Die verschiedenen Gestalten dieser Lebewesen sind nur ihre äußeren Gewänder. Jedes Lebewesen ist in Wirklichkeit eine spirituelle Seele, ein winziges Teilchen Gottes. Deshalb sollte man nicht nur einer Art von Lebewesen wohlgesinnt sein. Ein Vaisnava sieht alle Lebewesen als winzige Teilchen Gottes. Wie der Herr in der Bhagavad-gītā (5.18 und 18.54) erklärt:

vidyā-vinaya-sampanne brāhmaņe gavi hastini śuni caiva śvapāke ca paṇḍitāḥ sama-darśinaḥ

"Der demütige Weise sieht, da er in wirklichem Wissen gründet, einen gelehrten und freundlichen *brāhmaṇa*, eine Kuh, einen Elefanten, einen Hund und einen Hundeesser [Unberührbaren] mit gleicher Sicht."

brahma-bhūtaḥ prasannātmā na śocati na kāṅkṣati samaḥ sarveṣu bhūteṣu mad-bhaktiṁ labhate parām

"Wer in der Transzendenz verankert ist, verwirklicht augenblicklich das Höchste Brahman und wird vollständig von Freude erfüllt. Er klagt niemals und verlangt auch nicht danach, irgend etwas zu besitzen; er ist jedem Lebewesen gleichgesinnt. In diesem Zustand erreicht er reinen hingebungsvollen Dienst zu Mir."

Ein Vaiṣṇava ist deshalb ein wahrhaft vollkommener Mensch, da er klagt, wenn er andere unglücklich sieht, und Freude verspürt, andere glücklich zu sehen. Ein Vaiṣṇava ist para-duḥkha-duḥkhī; er ist immer unglücklich, die bedingten Seelen in einem unglücklichen Zustand des Materialismus zu sehen. Deshalb ist ein Vaiṣṇava stets damit beschäftigt, auf der ganzen Welt Kṛṣṇa-Bewußtsein zu predigen.

#### VERS 10

## अहा दैन्यमहो कष्टं पारक्यैः क्षणभङ्गरैः। यन्नोपकुर्यादस्वार्थेर्मर्त्यः स्वज्ञातिविग्रहैः।।१०।।

aho dainyam aho kaṣṭaṁ pārakyaiḥ kṣaṇa-bhaṅguraiḥ yan nopakuryād asvārthair martyaḥ sva-jñāti-vigrahaiḥ

aho— o weh; dainyam—ein leidvoller Zustand; aho— o weh; kaṣṭam—lediglich eine Qual; pārakyaih—der sich nach dem Tod als Nahrung für Hunde und Schakale eignet; kṣaṇa-bhaṅguraih—jeden Augenblick vergänglich; yat—weil; na—nicht; upakuryāt—würde helfen; a-sva-arthaih—nicht für das Selbstinteresse bestimmt; martyah—ein Lebewesen, dem es bestimmt ist zu sterben; sva—mit seinem Reichtum; jñāti—Verwandte und Freunde; vigrahaih—und sein Körper.

#### ÜBERSETZUNG

Dieser Körper, der sich nach dem Tode als Nahrung für Schakale und Hunde eignet, bringt mir, der spirituellen Seele, keinen wirklichen Vorteil. Er ist nur eine kurze Zeit verwendbar und kann jeden Augenblick vergehen. Der Körper und seine Güter, seine Reichtümer und Verwandten müssen alle zum Segen anderer genutzt werden, denn andernfalls werden sie zu Quellen des Kummers und des Leides.

#### **ERLÄUTERUNG**

Ein ähnlicher Rat wird uns auch an anderer Stelle im Śrīmad-Bhāgavatam (10.22.35) gegeben:

> etāvai janma-sāphal vam dehinām iha dehisu prānair arthair dhi yā vācā śreya ācaranam sadā

"Es ist die Pflicht eines jeden Lebewesens, mit seinem Leben, seinem Reichtum, seiner Intelligenz und seinen Worten Wohlfahrtstätigkeiten zum Nutzen anderer auszuführen."

Dies ist die Mission des Lebens. Man sollte den eigenen Körper und den Körper seiner Freunde und Verwandten wie auch die eigenen Reichtümer und alles andere. was man besitzt, zum Nutzen anderer verwenden. Das ist die Mission Śrī Caitanya Mahāprabhus. Wie im Caitanva-caritāmrta (Ādi 9.41) erklärt wird:

> bhārata-bhūmite haila manusva-janma vāra janma sārthaka kari' kara para-upakāra

"Jemand, der als Mensch im Land Indien [Bhārata-varṣa] geboren wurde, sollte sein Leben erfolgreich machen und sich zum Nutzen aller anderen Menschen betätigen."

Das Wort upakuryāt bedeutet para-upakāra oder "anderen helfen". Es gibt natürlich in der menschlichen Gesellschaft viele Einrichtungen, die dafür bestimmt sind, anderen zu helfen, doch weil die sogenannten Menschenfreunde nicht wissen, wie man anderen hilft, ist ihre Neigung zur Menschenfreundlichkeit wirkungslos. Sie kennen das endgültige Ziel des Lebens (śreya ācaranam) nicht, das darin besteht, den Höchsten Herrn zu erfreuen. Wenn alle menschenfreundlichen und humanitären Tätigkeiten sich auf das Erreichen des endgültigen Ziels im Leben richten würden - die Höchste Persönlichkeit Gottes zu erfreuen -, wären sie allesamt vollkommen. Humanitäre Tätigkeit ohne Krsna ist zwecklos. Krsna muß in den Mittelpunkt all unserer Tätigkeiten gestellt werden; andernfalls werden die Tätigkeiten keinen Wert haben.

#### VERS 11

## श्री बादरायणिरुवाच एवं कृतव्यवसितो दध्यङ्डाथर्वणस्तनुम् । परे भगवति ब्रह्मण्यात्मानं सन्नयञ्जहौ ॥११॥

śrī-bādarāyaṇir uvāca evam kṛta-vyavasito dadhyaṇn ātharvaṇas tanum pare bhagavati brahmaṇy ātmāṇam sannayañ jahau

śrī-bādarāyaṇih uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; evam—somit; kṛta-vyava-sitaḥ—sich vergewissernd, was zu tun sei (ob er seinen Körper den Halbgöttern übergeben solle); dadhyan—Dadhīci Muni; ātharvaṇaḥ—der Sohn Atharvās; ta-num—seinen Körper; pare—der Höchsten; bhagavati—Persönlichkeit Gottes; brahmani—dem Höchsten Brahman; ātmānam—sich selbst, die spirituelle Seele; sanna-van—darbringend; jahau—gab auf.

#### ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte: Dadhīci Muni, der Sohn Atharvās, beschloß somit, seinen Körper in den Dienst der Halbgötter zu stellen. Er versetzte sich, die spirituelle Seele, zu den Lotosfüßen der Höchsten Persönlichkeit Gottes und gab auf diese Weise seinen grobstofflichen, aus fünf Elementen bestehenden materiellen Körper auf.

#### **FRIÄUTFRUNG**

Wie durch die Worte pare bhagavati brahmany ātmānam sannayan verdeutlicht wird, versetzte Dadhīci sich, die spirituelle Seele, zu den Lotosfüßen der Höchsten Persönlichkeit Gottes. In diesem Zusammenhang läßt sich eine Parallele zu der Geschichte von Dhrtarastras Dahinscheiden ziehen, die im Ersten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam (1.13.55) erzählt wird. Dhrtarāstra unterteilte seinen grobstofflichen materiellen Körper analytisch in die fünf verschiedenen Elemente, aus denen er bestand — Erde, Wasser, Feuer, Luft und Äther —, und verteilte diese an die jeweiligen Gesamtheiten dieser Elemente; er ließ, mit anderen Worten, die fünf Elemente wieder in das ursprüngliche mahat-tattva eingehen. Indem er das Wesen seiner materiellen Lebensauffassung feststellte, trennte er seine spirituelle Seele allmählich von materiellen Verbindungen und begab sich zu den Lotosfüßen der Höchsten Persönlichkeit Gottes. In diesem Zusammenhang wird folgendes Beispiel angeführt: Wenn ein Tontopf zerbrochen wird, verbindet sich der kleine Teil des Raumes innerhalb des Topfes mit dem unbegrenzten Raum außerhalb des Topfes. Die Māyāvādī-Philosophen mißverstehen diese Beschreibung des Śrīmad-Bhāgavatam. Deshalb erklärte Śrī Rāmānuja Svāmī in seinem Buch Vedānta-tattva-sāra, dieses Verschmelzen der

Seele bedeute, daß die individuelle Seele, nachdem sie sich vom materiellen Körper getrennt habe, der aus acht Elementen besteht — Erde, Wasser, Feuer, Luft, Äther, falsches Ich, Verstand und Intelligenz —, dem Höchsten Persönlichen Gott in Seiner ewigen Gestalt hingebungsvollen Dienst darbringe (īśvaraḥ paramaḥ kṛṣṇaḥ sac-cid-āṇanda-vigrahaḥ / aṇādir ādir govindaḥ sarva-kāraṇa-kāraṇam). Die materielle Ursache der materiellen Elemente nimmt den materiellen Körper auf, und die spirituelle Seele gelangt zurück in ihre ursprüngliche Stellung. Wie Śrī Caitanya Mahāprabhu erklärte: jīvera 'svarūpa' haya—kṛṣṇera 'nitya-dāsa'. Die wesenseigene Stellung des Lebewesens besteht darin, der ewige Diener Kṛṣṇas zu sein. Wenn man durch die Pflege spirituellen Wissens und hingebungsvollen Dienstes den materiellen Körper überwindet, kann man wieder in seine persönliche Stellung eintreten und sich so im Dienst des Herrn beschäftigen.

#### **VERS 12**

## यताक्षासुमनोबुद्धिस्तन्त्वदग् ध्वस्तवन्धनः। आस्थितः परमं योगं न देहं बुबुधे गतम्।।१२॥

yatākṣāsu-mano-buddhis tattva-dṛg dhvasta-bandhanaḥ āsthitaḥ paramaṁ yogaṁ na dehaṁ bubudhe gatam

yata-beherrscht; akṣa-Sinne; asu-die Lebensluft; manaḥ-der Geist; bud-dhiḥ-Intelligenz; tattva-drk-jemand, der die tattvas, die materiellen und spirituellen Energien, kennt; dhvasta-bandhanaḥ-befreit von Fesselung; āsthitaḥ-sich befindend in; paramam-dem höchsten; yogam-Versunkenheit, Trance; na-nicht; deham-der materielle Körper; bubudhe-wahrgenommen; gatam-verließen.

#### ÜBERSETZUNG

Dadhīci brachte seine Sinne, seine Lebenskraft, seinen Geist und seine Intelligenz unter seine Gewalt und versank in Trance. Auf diese Weise löste er alle seine materiellen Bindungen. Er konnte nicht wahrnehmen, wie sein materieller Körper sich von seinem Selbst trennte.

#### **ERLÄUTERUNG**

Der Herr erklärt in der Bhagavad-gītā (8.5):

anta-kāle ca mām eva smaran muktvā kalevaram yaḥ prayāti sa mad-bhāvaṁ yāti nāsty atra saṁśayaḥ

"Jeder, der sich zur Zeit des Todes, wenn er seinen Körper verläßt, an Mich allein erinnert, erlangt augenblicklich Meine Natur. Darüber besteht kein Zweifel."

Natürlich bedarf es einiger Übung, bevor man den Tod überwindet, doch der vollkommene yogī, das heißt der Gottgeweihte, stirbt in Trance, denn er denkt an Kṛṣṇa. Er spürt nicht, wie sein materieller Körper sich von seiner Seele trennt; die Seele wird augenblicklich in die spirituelle Welt versetzt. Tyaktvā deham punar janma naiti mām eti: Die Seele geht nicht wieder in den Schoß einer materiellen Mutter ein, sondern begibt sich zurück nach Hause, zurück zu Gott. Dieser yoga, bhakti-yoga, ist das höchste yoga-System, wie vom Herrn Selbst in der Bhagavadgītā (6.47) erklärt wird:

yoginām api sarveṣāṁ mad-gatenāntarātmanā śraddhāvān bhajate yo māṁ sa me yuktatamo mataḥ

"Von allen yogīs ist der mit Mir am engsten in yoga vereint, der mit großem Vertrauen immer in Mir weilt und Mich im transzendentalen liebevollen Dienst verehrt, und er ist der höchste von allen."

Der bhakti-yogī denkt stets an Kṛṣṇa, und deshalb kann er sich zur Zeit des Todes mit Leichtigkeit nach Kṛṣṇaloka begeben, ohne die Qualen des Todes auch nur wahrzunehmen.

#### **VERS 13-14**

अथेन्द्रो वज्रमुद्यम्य निर्मितं विश्वकर्मणा । मुनेः शक्तिभिरुत्सिक्तो भगवत्तेजसान्वितः ॥१३॥ वृतो देवगणैः सर्वैर्गजेन्द्रोपर्यशोभत । स्तूयमानो मुनिगणैस्त्रैलोक्यं हर्षयन्त्रिव ॥१४॥

> athendro vajram udyamya nirmitam viśvakarmaṇā muneḥ śaktibhir utsikto bhagavat-tejasānvitah

vṛto deva-gaṇaiḥ sarvair gajendropary asobhata stūyamāno muni-gaṇais trailokyam harṣayann iva

atha—danach; indrah—der König des Himmels; vajram—den Donnerkeil; udyamya—fest ergreifend; nirmitam—hergestellt; viśvakarmanā—von Viśvakarmā; muneh—von dem großen Weisen Dadhīci; śaktibhih—durch die Macht; utsiktah—durchdrungen; bhagavat—der Höchsten Persönlichkeit Gottes; tejasā—mit spiritueller Macht; anvitah—ausgestattet; vrtah—umkreist; deva-gaṇaih—von den anderen Halbgöttern; sarvaih—alle; gajendra—von seinem Träger, einem Elefanten; upa-

ri—auf dem Rücken; aśobhata—leuchtete; stūyamānaḥ—Gebete dargebracht; muni-gaṇaiḥ—von den Heiligen; trai-lokyam—den drei Welten; harṣayan—Freude verur-sachend: iva—wie es war.

#### ÜBERSETZUNG

Wenig später ergriff König Indra mit fester Entschlossenheit den Donnerkeil, den Viśvakarmā aus den Knochen Dadhīcis hergestellt hatte. Durchdrungen von der erhabenen Macht Dadhīci Munis und erleuchtet von der Macht der Höchsten Persönlichkeit Gottes, ritt Indra, umgeben von allen Halbgöttern, auf dem Rücken seines Trägers Airāvata, während ihn alle großen Weisen priesen. Er erstrahlte dabei in außerordentlicher Schönheit und bereitete den drei Welten Freude, als er losritt, um Vṛtrāsura zu töten.

#### **VERS 15**

## वृत्रमभ्यद्रवच्छत्रुमसुरानीकयूथपैः । पर्यक्तमोजसा राजन् क्रुद्धो रुद्र इवान्तकम् ॥१५॥

vṛtram abhyadravac chatrum asurānīka-yūthapaiḥ paryastam ojasā rājan kruddho rudra ivāntakam

vṛṭram—Vṛṭrāsura; abhyadravat—griff an; śatrum—den Feind; asura-anīka-yū-thapaiḥ—von den Befehlshabern oder Führern der Soldaten der asuras; paryas-tam—umgeben; ojasā—mit großer Gewalt; rājan— o König; kruddhaḥ—zornig; ru-draḥ—eine Inkarnation Śivas; iva—wie; antakam—Antaka (Yamarāja).

#### ÜBERSETZUNG

Mein lieber König Parīkṣit, so, wie sich Rudra einst voller Zorn auf Antaka [Yamarāja] gestürzt hatte, um ihn zu töten, griff Indra wutentbrannt und voll Ungestüm Vṛtrāsura an, der von den Führern der dämonischen Armeen umgeben war.

#### VERS 16

ततः सुराणामसुरै रणः परमदारुणः। त्रेतासुखे नर्मदायामभवत् प्रथमे युगे॥१६॥

> tatah surāṇām asurai raṇah parama-dāruṇah tretā-mukhe narmadāyām abhavat prathame yuge

tataḥ—daraufhin; surāṇām—von den Halbgöttern; asuraiḥ—mit den Dämonen; raṇaḥ—eine gewaltige Schlacht; parama-dāruṇaḥ—überaus furchterregend; tretā-mukhe—am Anfang des Tretā-yuga; narmadāyām—am Ufer des Flusses Narmadā; abhavat—ereignete sich; prathame—im ersten; yuge—Zeitalter.

#### ÜBERSETZUNG

Daraufhin entbrannte, am Ende des Satya-yuga und Anfang des Tretāyuga, eine wilde Schlacht zwischen den Halbgöttern und den Dämonen am Ufer der Narmadā.

#### **ERLÄUTERUNG**

Die hier erwähnte Narmadā bezieht sich nicht auf den Fluß Narmadā, der sich in Indien befindet. Die fünf heiligen Flüsse Indiens — Gangā, Yamunā, Narmadā, Kāverī und Kṛṣṇā — sind himmlische Ströme. Ähnlich der Gangā fließt auch die Narmadā auf den höheren Planetensystemen. Die Schlacht zwischen den Halbgöttern und den Dämonen fand auf diesen höheren Planeten statt.

Die Worte prathame yuge bedeuten "zu Beginn des ersten Zyklus", das heißt am Anfang des Vaivasvata-manvantara. An einem Tag Brahmäs herrschen vierzehn Manus, von denen jeder einundsiebzig Zyklen lang lebt. Die vier yugas — Satya, Tretä, Dvāpara und Kali — bilden einen Zyklus. Wir leben gegenwärtig im manvantara des Vaivasvata Manu, der in der Bhagavad-gītā erwähnt wird (imam vivasvate yogam proktavān aham avyayam / vivasvān manave prāha). Wir befinden uns jetzt im achtundzwanzigsten Zyklus des Vaivasvata Manu, und der hier beschriebene Kampf ereignete sich am Anfang des ersten Vaivasvata-Manu-Zyklus. Somit kann man historisch berechnen, vor wie langer Zeit die Schlacht sich ereignete. Da jeder Zyklus aus 4 300 000 Jahren besteht und wir gegenwärtig im achtundzwanzigsten Zyklus leben, sind seit der Schlacht am Ufer der Narmadā etwa 120 400 000 Jahre vergangen.

#### **VERS 17-18**

रुद्रैर्वसुभिरादित्यैरिश्वभ्यां पितृविह्निभिः। मरुद्भिर्ऋभुभिः साध्यैविंदवेदेवैर्मरुत्पतिम्।।१७॥ दृष्ट्वा वज्रधरं शक्तं रोचमानं खया श्रिया। नामृष्यन्नसुरा राजन् मृषे वृत्रपुरःसराः।।१८॥

> rudrair vasubhir ādityair aśvibhyām pitṛ-vahnibhiḥ marudbhir ṛbhubhiḥ sādhyair viśvedevair marut-patim

dṛṣṭvā vajra-dharaṁ śakraṁ rocamānaṁ svayā śriyā

#### nāmṛṣyann asurā rājan mṛdhe vṛtra-puraḥsarāḥ

rudraih—von den Rudras; vasubhih—von den Vasus; ādityaih—von den Ādityas; aśvibhyām—von den Aśvinī-kumāras; pitr—von den Pitās; vahnibhih—von den Vahnis; marudbhih—den Maruts; rbhubhih—von den Rbhus; sādhyaih—von den Sādhyas; viśve-devaih—von den Viśvadevas; marut-patim—Indra, der himmlische König; dṛṣṭvā—sehend; vajra-dharam—den Donnerkeil tragend; śakram—ein anderer Name Indras; rocamānam—leuchtend; svayā—durch seine eigene; śriyā—Pracht; na—nicht; amṛṣyan—hielten aus; asurāḥ—alle Dämonen; rājan— o König; mṛdhe—im Kampf; vṛtra-puraḥṣarāḥ—angeführt von Vṛtrāsura.

#### ÜBERSETZUNG

O König, als die asuras, angeführt von Vṛtrāsura, alle auf das Schlachtfeld kamen, sahen sie König Indra, der den Donnerkeil trug und von den Rudras, Vasus, Ādityas, Aśvinī-kumāras, Pitās, Vahnis, Maruts, Rbhus, Sādhyas und Viśvadevas umgeben war. Indra erstrahlte inmitten seiner Gefolgschaft so hell, daß seine Ausstrahlung für die Dämonen unerträglich war.

#### **VERS 19-22**

नम्रचिः शम्बरोऽनर्वा द्विमुर्धा ऋषभोऽसुरः । इयग्रीवः शङ्कशिरा विप्रचित्तिरयोम्रुखः ॥१९॥ पुलोमा वृषपर्वा च प्रहेतिहेतिरुत्कलः । दैतेया दानवा यक्षा रक्षांसि च सहस्रशः ॥२०॥ सुमालिमालिप्रमुखाः कार्तस्वरपरिच्छदाः । प्रतिषिध्येन्द्रसेनाग्रं मृत्योरपि दुरासदम् ॥२१॥ अम्यर्दयन्नसंश्रान्ताः सिंहनादेन दुर्मदाः । गदाभिः परिधैर्वाणैः श्रासमुद्गरतोमरैः ॥२२॥

> namuciḥ śambaro 'narvā dvimūrdhā rṣabho 'suraḥ hayagrīvaḥ śaṅkuśirā vipracittir ayomukhah

pulomā vṛṣaparvā ca prahetir hetir utkalaḥ daiteyā dānavā yakṣā rakṣāṁsi ca sahasraśah sumāli-māli-pramukhāḥ kārtasvara-paricchadāḥ pratiṣidhyendra-senāgram mṛtyor api durāsadam

abhyardayann asambhrāntāḥ simha-nādena durmadāḥ gadābhiḥ parighair bāṇaiḥ prāsa-mudgara-tomaraiḥ

namuciḥ—Namuci; śambaraḥ—Śambara; anarvā—Anarvā; dvimūrdhā—Dvimūrdha; ṛṣabhaḥ—Rṣabha; asuraḥ—Asura; hayagrīvaḥ—Hayagrīva; śankuśirāḥ—Śankuśirā; vipracittiḥ—Vipracitti; ayomukhaḥ—Ayomukha; pulomā—Pulomā; vṛṣaparvā—Vṛṣaparvā; ca—auch; prahetiḥ—Praheti; hetiḥ—Heti; utkalaḥ—Utkala; daiteyāḥ—die Daityas; dānavāḥ—die Dānavas; yakṣāḥ—die Yakṣas; rakṣāmsi—die Rākṣasas; ca—und; sahasrasaḥ—von den Tausenden; sumāli-māli-pramukhāḥ—andere, angeführt von Sumāli und Māli; kārtasvara—aus Gold; paricchadāḥ—mit Schmuck versehen; pratisidhya—zurückhaltend; indra-senā-agram—die Front von Indras Armee; mṛtyoḥ—für den Tod; api—sogar; durāsadam—schwierig, sich zu nāhern; abhyardayan—setzten zu; asambhrāntāḥ—ohne Furcht; simha-nādena—mit einem Klang, der dem Gebrüll eines Löwen glich; durmadāḥ—zornentbrannt; gadābhiḥ—mit Keulen; parighaiḥ—mit eisenbeschlagenen Streitkeulen; bāṇaiḥ—mit Pfeilen; prāsa-mudgara-tomaraiḥ—mit spitzen Wurfgeschossen, Schlegeln und Speeren

#### ÜBERSETZUNG

Viele Hunderte und Tausende von Dämonen, Halbdämonen, Yakṣas, Rākṣasas [Menschenfresser] und anderen, die von Sumāli und Māli geführt wurden, leisteten den Armeen Indras Widerstand, die nicht einmal der Tod in Person leicht bezwingen kann. Unter den Dämonen befanden sich Namuci, Śambara, Anarvā, Dvimūrdhā, Rṣabha, Asura, Hayagrīva, Śaṅkuśirā, Vipracitti, Ayomukha, Pulomā, Vṛṣaparvā, Praheti, Heti und Utkala. Während sie furchtlos und markerschütternd wie Löwen brüllten, fügten diese unüberwindlichen Dämonen, die alle in goldene Schmuckgehänge gekleidet waren, den Halbgöttern mit Waffen wie Keulen, Schlegeln, Pfeilen, gezackten Wurfspeeren, Hiebwaffen und Spießen Schmerz zu.

#### VERS 23

श्लैः परश्वघैः खङ्गैः शतन्नीमिर्भुशुण्डिभिः। सर्वतोऽवाकिरन् शस्त्रैरस्रैश्च विबुधर्षमान्॥२३॥

> śūlaiḥ paraśvadhaiḥ khadgaiḥ śataghnībhir bhuśuṇḍibhiḥ sarvato 'vākiran śastrair astraiś ca vibudharṣabhān

śūlaiḥ—von Speeren; paraśvadhaiḥ—von Streitäxten; khadgaiḥ—von Schwertern; śataghnībhiḥ—von śataghnīs; bhuśuṇḍibhiḥ—von bhuśuṇḍis; sarvataḥ—überall; avā-kiran—verstreut; śastraiḥ—mit Waffen; astraiḥ—mit Pfeilen; ca—und; vibudha-ṛṣabhān—die Führer der Halbgötter.

#### ÜBERSETZUNG

Bewaffnet mit Speeren, Dreizacken, Streitäxten, Schwertern und anderen Waffen wie sataghnīs und bhusuṇḍis, griffen die Dämonen aus verschiedenen Richtungen an und zerstreuten alle Führer der Halbgötterarmeen.

#### **VERS 24**

न तेऽदृश्यन्त संछन्नाः शरजालैः समन्ततः । पुद्धानुपुद्धपतितैज्योतींषीव नभोघनैः ॥२४॥

> na te 'dṛśyanta sañchannāḥ śara-jālaiḥ samantataḥ puṅkhānupuṅkha-patitair jyotīmsīva nabho-ghanaiḥ

na—nicht; te—sie (die Halbgötter); adṛśyanta—wurden gesehen; sanchannāḥ—vollständig bedeckt; śara-jālaiḥ—von Pfeilhageln; samantataḥ—überall; punkha-anupunkha—ein Pfeil nach dem anderen; patitaiḥ—herabfallend; jyotīmṣi iva—wie die Sterne am Himmel; nabhaḥ-ghanaiḥ—von den dichten Wolken.

#### ÜBERSETZUNG

Wie man die Sterne am Himmel nicht sehen kann, wenn sie von dichten Wolken verdeckt werden, so konnte man die Halbgötter nicht sehen, da sie von Pfeilhageln, die einer nach dem anderen auf sie niederprasselten, völlig bedeckt wurden.

#### **VERS 25**

न ते श्रस्तास्त्रवर्षीया ह्यासेदुः सुरसैनिकान् । छित्राः सिद्धपथे देवैर्रुघुहस्तैः सहस्रधा ॥२५॥

> na te śastrāstra-varṣaughā hy āseduḥ sura-sainikān chinnāḥ siddha-pathe devair laghu-hastaih sahasradhā

na—nicht; te—jene; śastra-astra-varṣa-oghāḥ—Regengüsse von Pfeilen und anderen Waffen; hi—tatsächlich; āseduḥ—erreichten; sura-sainikān—die Armeen der Halbgötter; chinnāḥ—zerschlagen; siddha-pathe—am Himmel; devaiḥ—von den

Halbgöttern; *laghu-hastaiḥ*—mit schneller Hand; *sahasradhā*—in Tausende von Stücken.

#### ÜBERSETZUNG

Die Regengüsse von Pfeilen und vielerlei anderen Waffen, die abgeschossen worden waren, um die Soldaten der Halbgötter zu töten, erreichten diese nicht, da die Halbgötter die Waffen in der Luft kurzerhand in tausend Stücke zerschlugen.

#### VERS 26

## अथ श्रीणास्वरासीघा गिरिशृङ्गद्वमोपलैः। अभ्यवर्षन् सुरबलं चिच्छिदुस्तांश्च पूर्ववत्।।२६।।

atha kṣīṇāstra-śastraughā giri-śṛṅga-drumopalaiḥ abhyavarṣan sura-balaṁ cicchidus tāṁś ca pūrvavat

atha—daraufhin; kṣṇṇa—zur Neige gehend; astra—von Pfeilen, die durch mantras abgeschossen werden; śastra—und Waffen; oghāh—die Vielzahl; giri—von Bergen; śṛṇga—mit den Gipfeln; druma—mit Bäumen; upalaih—und mit Steinen; abhyavar-san—regneten nieder; sura-balam—die Soldaten der Halbgötter; cicchiduh—zer-brachen in Stücke; tān—sie; ca—und; pūrva-vat—wie zuvor.

#### ÜBERSETZUNG

Als den Dämonen die Waffen und die mantras ausgingen, begannen sie Berggipfel und Steine auf die Soldaten der Halbgötter niederregnen zu lassen, doch die Halbgötter waren so mächtig und geschickt, daß sie diese Waffen unschädlich machten, indem sie alle wie zuvor in der Luft zerschmetterten.

#### VERS 27

तानक्षतान् खित्तमतो निशाम्य शस्त्रास्त्रपूरीरथ वृत्रनाथाः। द्वमैर्द्दषद्भिविधाद्रिशृङ्गै-रविक्षतांस्तत्रसुरिन्द्रसैनिकान्॥२०॥

> tān akṣatān svastimato niśāmya śastrāstra-pūgair atha vṛtra-nāthāḥ

drumair drsadbhir vividhādri-śrngair aviksatāms tatrasur indra-sainikān

tān—sie (die Soldaten der Halbgötter): aksatān—nicht verwundet: svasti-matah -sehr gesund; niśāmya-sehend; śastra-astra-pūgaih-von den Bündeln von Waffen und mantras; atha-daraufhin; vrtra-nāthāh-die Soldaten, angeführt von Vrtrāsura; drumaih-von den Bäumen; drsadbhih-von den Steinen; vividha-vielerlei; adri-von Bergen; śrngaih-von den Gipfeln; aviksatān-nicht verwundet; tatrasuh -fürchteten sich: indra-sainikān-die Soldaten König Indras.

#### ÜRERSETZUNG

Als die Soldaten der Dämonen, die dem Befehl Vrträsuras unterstanden, erkannten, daß die Soldaten König Indras wohlauf und nicht im geringsten von ihrem Waffenhagel verletzt worden waren - nicht einmal von den Bäumen und Berggipfeln -, wurden sie von großer Furcht erfaßt.

#### VERS 28

प्रयासा अभवन विमोघाः कृताः कृता देवगणेषु दैत्यैः कृष्णानुकूलेषु यथा क्षुद्रैः प्रयुक्ता ऊषती रूक्षत्राचः ॥२८॥

sarve prayāsā abhavan vimoghāh krtāh krtā deva-gaņesu daityaih krsnānukūlesu vathā mahatsu ksudraih pravuktā ūsatī rūksa-vācah

sarve—alle; prayāsāh—Bemühungen; abhavan—waren; vimoghāh—vergebens; krtāh-ausgeführt; krtāh-wieder ausgeführt; deva-ganesu-gegenüber den Halbgöttern; daityaih-von den Dämonen; krsna-anukūlesu-die immer von Krsna beschützt wurden; yathā-so, wie; mahatsu-den Vaisnavas; ksudraih-von unbedeutenden Personen: prayuktāh—benutzt; ūsatīh—mißgünstige; rūksa—rauhe; vācah -Worte.

#### ÜBERSETZUNG

Wenn unbedeutende Personen grobe Worte benutzen, um falsche, drohende Anschuldigungen gegen Heilige auszusprechen, so stören ihre vergeblichen Worte die großen Persönlichkeiten nicht. Ebenso waren alle Anstrengungen der Dämonen gegen die Halbgötter, die unter dem wohlmeinenden Schutz Krsnas standen, vergebens.

#### FRIÄUTFRUNG

Es gibt ein bengalisches Sprichwort, das folgendes besagt: Wenn ein Geier eine Kuh verflucht, zu sterben, wird der Fluch nicht wirken. Ebenso können Anschuldigungen, die von dämonischen Personen gegen Geweihte Kṛṣṇas vorgebracht werden, keine Wirkung haben. Die Halbgötter sind Geweihte Śrī Kṛṣṇas, und deshalb waren die Flüche der Dämonen vergebens.

#### **VERS 29**

ते स्वप्रयासं वितथं निरीक्ष्य हरावभक्ता हतयुद्धदर्पाः । पलायनायाजिम्रुखे विसृज्य पति मनस्ते द्युरात्तसाराः ॥२९॥

te sva-prayāsam vitatham nirīkṣya harāv abhaktā hata-yuddha-darpāḥ palāyanāyāji-mukhe visṛjya patim manas te dadhur ātta-sārāḥ

te—sie (die Dämonen); sva-prayāsam—ihre eigenen Bemühungen; vitatham—ergebnislose; nirīkṣya—sehend; harau abhaktāḥ—die asuras (diejenigen, die keine Geweihten der Höchsten Persönlichkeit Gottes sind); hata—besiegt; yuddha-dar-pāḥ—ihr Stolz im Kampf; palāyanāya—zum Verlassen des Schlachtfelds; āji-mukhe—bereits am Anfang der Schlacht; visrjya—außer acht lassend; patim—ihren Befehlshaber, Vṛtrāsura; manaḥ—ihre Gemüter; te—sie alle; dadhuḥ—gaben; ātta-sārāḥ—deren Tapferkeit hinweggenommen wurde.

#### ÜBERSETZUNG

Die asuras, die keine Geweihten Śrī Kṛṣṇas, der Höchsten Persönlichkeit Gottes, waren, verloren ihren Stolz im Kampf, als sie sahen, daß all ihre Bemühungen fehlschlugen. Sie kümmerten sich bereits am Anfang der Schlacht nicht mehr um ihren Führer, sondern beschlossen zu fliehen, da ihnen der Feind allen Mut geraubt hatte.

**VERS 30** 

वृत्रोऽसुरांस्ताननुगान् मनस्वी प्रधावतः प्रेक्ष्य बभाष एतत् । पलायितं प्रेक्ष्य बलं च भग्नं भयेन तीव्रेण विहस्य वीरः ॥३०॥ vṛtro 'surāms tān anugān manasvī pradhāvataḥ prekṣya babhāṣa etat palāyitam prekṣya balam ca bhagnam bhayena tīvreṇa vihasya vīraḥ

vṛṭraḥ—Vṛṭrāsura, der Befehlshaber der Dämonen; asurān—alle Dämonen; tān—sie; anugān—seine Anhänger; manasvī—der Großmütige; pradhāvataḥ—fliehend; prekṣya—beobachtend; babhāṣa—sprach; etat—dies; palāyitam—fliehend; prekṣya—sehend; balam—Armee; ca—und; bhagnam—zerbrochen; bhayena—aus Furcht; tīvrena—starke; vihasya—lächelnd; vīrah—der große Held.

#### ÜBERSETZUNG

Als Vṛtrāsura sah, daß seine Armee zerschlagen war und alle asuras, selbst diejenigen, die als große Helden bekannt waren, aus heftiger Furcht vom Schlachtfeld flohen, lächelte er, der er ein echter und großmütiger Held war, und sprach die folgenden Worte.

#### **VERS 31**

कालोपपन्नां रुचिरां मनिस्तनां जगाद वाचं पुरुषप्रवीरः। हे विश्वचित्ते नमुचे पुलोमन् मयानवेञ्छम्बर मे शृणुध्वम् ॥३१॥

kālopapannām rucirām manasvinām jagāda vācam puruṣa-pravīraḥ he vipracitte namuce puloman mayānarvañ chambara me śrnudhvam

kāla-upapannām—der Zeit und den Umständen angemessen; rucirām—überaus schön; manasvinām—für die großen, tiefsinnigen Persönlichkeiten; jagāda—sprach; vācam—Worte; puruṣa-pravīraḥ—der Held unter den Helden, Vṛtrāsura; he— o; vi-pracitte—Vipracitti; namuce— o Namuci; puloman— o Pulomā; maya— o Maya; anarvan— o Anarvā; śambara— o Śambara; me—von mir; śṛṇudhvam—bitte hört.

#### ÜBERSETZUNG

Wie es aufgrund seiner Stellung, der Zeit und der Umstände angebracht war, sprach Vrträsura, der Held unter den Helden, Worte, die es verdienten, von nachdenklichen Persönlichkeiten sehr gewürdigt zu werden. Er rief den Helden der Dämonen zu: "O Vipracitti! O Namuci! O Pulomā! O Maya, Anarvā und Sambara! Bitte hört mich an und flieht nicht."

#### **VERS 32**

## जातस्य मृत्युर्धेव एव सर्वतः प्रतिक्रिया यस्य न चेह क्लप्ता। लोको यशश्राय ततो यदि ह्यमुं को नाम मृत्युं न वृणीत युक्तम् ॥३२॥

jātasya mṛtyur dhruva eva sarvataḥ pratikriyā yasya na ceha klptā loko yaśaś cātha tato yadi hy amum ko nāma mṛtyum na vṛṇīta yuktam

jātasya—von jemandem, der geboren worden ist (alle Lebewesen); mṛtyuḥ—Tod; dhruvaḥ—unvermeidlich; eva—tatsächlich; sarvataḥ—überall im Universum; prati-kriyā—Gegenwirkung; yasya—welcher; na—nicht; ca—auch; iha—in der materiellen Welt; klptā—entworfen; lokaḥ—Erhebung zu höheren Planeten; yaśaḥ—Ruhm und Ansehen; ca—und; atha—dann; tatah—von jenen; yadi—wenn; hi—tatsächlich; amum—das; kaḥ—wer; nāma—tatsächlich; mṛtyum—Tod; na—nicht; vṛṇīta—würde annehmen; yuktam—angemessen.

#### ÜBERSETZUNG

Vṛtrāsura sagte: Alle Lebewesen, die in der materiellen Welt geboren worden sind, müssen sterben. Mit Sicherheit hat niemand in dieser Welt je ein Mittel gefunden, um sich vor dem Tod zu retten. Auch hat das Schicksal uns kein Mittel geliefert, um ihm zu entkommen. Da unter diesen Umständen der Tod unvermeidlich ist, welcher Mann würde dann, wenn er Erhebung zu den höheren Planetensystemen erlangen kann und durch einen angemessenen Tod hier für immer berühmt sein kann, einen solch glorreichen Tod nicht annehmen?

#### **ERLÄUTERUNG**

Wenn man durch sein Sterben zu den höheren Planetensystemen erhoben werden und nach seinem Tod unsterblichen Ruhm erlangen kann, wer wäre dann so töricht, einen solchen ruhmvollen Tod auszuschlagen? Einen ähnlichen Rat erhielt auch Arjuna von Kṛṣṇa. "Mein lieber Arjuna", sagte der Herr, "ziehe dich nicht vom Kampf zurück. Wenn du in der Schlacht den Sieg erringst, wirst du ein Königreich genießen, und wenn du stirbst, wirst du sogar zu den himmlischen Planeten erhoben." Jeder sollte bereit sein zu sterben, während er ruhmvolle Taten vollbringt. Ein rühmenswerter Mensch ist nicht dazu bestimmt, wie die Katzen und Hunde zu sterben.

**VERS 33** 

# द्वौ संमताविह मृत्यू दुरापौ यद् ब्रह्मसंघारणया जितासुः । कलेवरं योगरतो विजह्माद् यदग्रणीवीरशयेऽनिवृत्तः ॥३३॥

dvau sammatāv iha mṛtyū durāpau yad brahma-sandhāraṇayā jitāsuḥ kalevaram yoga-rato vijahyād yad agraṇīr vīra-śaye 'nivṛttaḥ

dvau—zwei; sammatau—(durch śāstra und große Persönlichkeiten) anerkannt; iha—in dieser Welt; mṛtyū—Tode; durāpau—äußerst selten; yat—welches; brahma-sandhāraṇayā—mit Konzentration auf das Brahman, den Paramātmā oder den Parabrahma, Kṛṣṇa; jita-asuḥ—den Geist und die Sinne beherrschend; kalevaram—der Körper; yoga-rataḥ—mit der Ausübung von yoga beschäftigt; vijahyāt—man mag verlassen; yat—welches; agraṇīḥ—die Führung übernehmen; vīra-śaye—auf dem Schlachtfeld; anivrttah—sich nicht abwendend.

#### ÜBERSETZUNG

Es gibt zwei Arten, einen ruhmreichen Tod zu sterben, und beide sind äußerst selten. Die eine besteht darin, zu sterben, während man mystischen yoga vollzieht, insbesondere bhakti-yoga, durch welchen man den Geist und die Lebenskraft beherrscht und, in Gedanken an die Höchste Persönlichkeit Gottes vertieft, stirbt. Die zweite besteht darin, auf dem Schlachtfeld zu sterben, während man die Armee anführt und niemals seinen Rücken zeigt. Diese beiden Arten des Sterbens werden in der śāstra als rühmenswert empfohlen.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 10. Kapitel im Sechsten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Die Schlacht zwischen den Halbgöttern und Vrtrāsura".

### Die transzendentalen Eigenschaften Vrtrasuras

Dieses Kapitel beschreibt Vrträsuras große Vorzüge. Als die berühmten Befehlshaber der Dämonen das Weite suchten und nicht auf Vrträsuras Rat hörten, verdammte Vrträsura sie allesamt als Feiglinge. Mit überaus tapferen Worten blieb er allein stehen, um den Halbgöttern entgegenzutreten. Als die Halbgötter Vrträsuras Haltung sahen, fürchteten sie sich dermaßen, daß sie nahezu in Ohnmacht fielen, und Vrträsura begann, sie niederzutrampeln. Indra, der König der Halbgötter, der dies nicht mitansehen konnte, schleuderte seine Keule gegen Vrträsura, doch Vrträsura war ein solch gewaltiger Held, daß er die Keule mit Leichtigkeit mit seiner linken Hand auffing und sie dazu benutzte, Indras Elefanten zu schlagen. Vom Schlag Vrträsuras getroffen, wurde der Elefant dreizehn Meter zurückgeschleudert und stürzte dann mit Indra auf dem Rücken zu Boden.

König Indra hatte, wie zuvor berichtet, Viśvarūpa als Priester angenommen und ihn später getötet. Nachdem Vṛtrāsura Indra an seine schändlichen Missetaten erinnert hatte, sagte er: "Wenn jemand ein Geweihter der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Śrī Viṣṇus, ist und in jeder Hinsicht von Ihm abhängt, dann stehen einem solchen Geweihten naturgemäß Sieg, Reichtum und innerer Frieden allesamt zur Verfügung. Für eine solche Persönlichkeit gibt es nichts in den drei Welten, was erstrebenswert wäre. Der Höchste Herr ist so gütig, daß er einen solchen Gottgeweihten besonders begünstigt, indem Er ihm keinen Reichtum gibt, der seinen hingebungsvollen Dienst nur behindern würde. Deshalb wünsche ich, alles für den Dienst des Herrn aufzugeben. Ich wünsche, stets den Ruhm des Herrn zu preisen und mich Seinem Dienst zu widmen. Laß mich Loslösung von meiner weltlichen Familie erlangen und mit den Geweihten des Herrn Freundschaft schließen. Ich wünsche mir nicht, zu den höheren Planetensystemen erhoben zu werden, nicht einmal nach Dhruvaloka oder Brahmaloka, und ich wünsche mir keine unüberwindliche Stellung in der materiellen Welt. Ich benötige derartige Dinge nicht."

#### VERS 1

श्रीशुक उवाच

त एवं शंसतो धर्म वचः पत्युरचेतसः । नैवागृह्वन्त सम्भ्रान्ताः पलायनपरा नृप ॥ १ ॥

> śrī-śuka uvāca ta evam śamsato dharmam vacah patyur acetasah naivāgṛḥṇanta sambhrāntāḥ palāyana-parā nṛpa

śrī-śukaḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; te—sie; evam—somit; śamsataḥ—lobpreisend; dharmam—die Prinzipien der Religion; vacaḥ—die Worte; patyuḥ—von ihrem Meister; acetasaḥ—mit sehr verstörtem Gemüt; na—nicht; eva—tatsächlich; agrhṇanta—akzeptiert; sambhrāntāḥ—furchtsam; palāyana-parāḥ—mit der Absicht, zu fliehen; nrpa— o König.

#### ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte: O König, Vṛtrāsura, der Oberbefehlshaber der Dämonen, belehrte seine Offiziere über die Prinzipien der Religion, doch die feigen dämonischen Befehlshaber, die beabsichtigten, vom Schlachtfeld zu fliehen, waren so sehr durch Furcht verstört, daß sie seine Worte nicht akzeptieren konnten.

#### **VERS 2-3**

विशीर्यमाणां पृतनामासुरीमसुरर्षभः । कालानुक्लेस्निदशैः काल्यमानामनाथवत् ॥ २ ॥ दृष्ट्वातप्यत संक्रुद्ध इन्द्रशत्रुरमर्षितः । तान् निवार्योजसा राजन् निर्भत्स्येदसुवाच ह ॥ ३ ॥

> visīryamāṇām pṛtanām āsurīm asurarṣabhaḥ kālānukūlais tridaśaiḥ kālyamānām anāthavat

dṛṣṭvātapyata saṅkruddha indra-śatrur amarṣitaḥ tān nivāryaujasā rājan nirbhartsyedam uvāca ha

viśīryamāṇām—verstreut; pṛtanām—die Armee; āsurīm—der Dämonen; asurarṣabhaḥ—der bes te der asuras, Vṛtrāsura; kāla-anukūlaiḥ—den von der Zeit manifestierten Umständen folgend; tridaśaiḥ—von den Halbgöttern; kālyamānām—verfolgt; anātha-vat—als gäbe es niemanden, der sie beschützt; dṛṣṭvā—sehend; atapyata—verspürte Schmerz; saṅkruddhaḥ—überaus zornig; indra-śatruḥ—Vṛtrāsura, der Feind Indras; amarṣitaḥ—nicht imstande, zu ertragen; tān—sie (die Halbgötter); nivārya—aufhaltend; ojasā—mit großer Macht; rājan— o König Parīkṣit; nirbhartsya—beschimpfend; idam—dies; uvāca—sagte; ha—tatsächlich.

#### ÜBERSETZUNG

O König Parīkşit, die Halbgötter, die eine günstige Gelegenheit nutzten, die ihnen von der Zeit geboten wurde, führten einen Angriff in den Rücken der Armee der Dämonen und begannen, die dämonischen Soldaten zu ver-

treiben, indem sie sie hierhin und dorthin zerstreuten, als hätte ihre Armee keinen Führer. Als Vrträsura, der beste der asuras, der auch Indrasatru oder der Feind Indras genannt wurde, den jämmerlichen Zustand seiner Soldaten sah, war er sehr bekümmert. Unfähig, sich solche Rückschläge gefallen zu lassen, hielt er inne und beschimpfte die Halbgötter eindringlich, indem er voller Zorn die folgenden Worte sprach:

#### VFRS 4

## किं व उचरितैर्मातुर्भावद्भिः पृष्ठतो हतैः न हि मीतवधः श्लाच्यो न खर्ग्यः श्रूरमानिनाम् ॥४॥

kim va uccaritair mātur dhāvadbhih prsthato hataih na hi bhīta-vadhah ślāghyo na svargyah śūra-māninām

kim—was ist der Nutzen; vah—für euch; uccaritaih—mit denjenigen, die wie Kot sind: mātuh—von der Mutter; dhāvadbhih—weglaufend: prsthatah—von hinten; hataih—getötet; na—nicht; hi—gewiß; bhīta-vadhah—das Töten einer Person, die sich fürchtet: ślāghyah-rühmenswert: na-noch: svargyah-zu den himmlischen Planeten führend: śūra-māninām-von Personen, die sich als Helden betrachten.

#### ÜBFRSFTZUNG

O Halbgötter, diese dämonischen Soldaten sind nutzlos geboren! Tatsächlich sind sie genau wie Kot aus den Leibern ihrer Mütter hervorgekommen. Was nützt es, solche Feinde von hinten zu erschlagen, während sie voller Angst davonlaufen? Jemand, der sich als Held betrachtet, sollte einen Feind, der sich davor fürchtet, sein Leben zu verlieren, nicht töten. Solches Töten ist weder rühmenswert, noch verhilft es einem, sich zu den himmlischen Planeten zu erheben.

#### FRI ÄUTFRUNG

Vrträsura beschimpfte sowohl die Halbgötter als auch die Soldaten der Dämonen, weil die Dämonen aus Furcht um ihr Leben davonrannten und die Halbgötter sie von hinten erschlugen. Das Verhalten beider Parteien war verabscheuenswert. Wenn ein Kampf stattfindet, müssen die sich gegenüberstehenden Parteien dazu bereit sein, wie Helden zu kämpfen. Ein Held flieht nie vom Schlachtfeld. Er kämpft stets von Angesicht zu Angesicht - mit dem Entschluß, entweder den Sieg zu erringen oder sein Leben im Kampf zu lassen. Das ist heldenhaft. Einen Feind von hinten zu töten ist ebenfalls schändlich. Wenn ein Feind einem den Rücken zuwendet und aus Furcht um sein Leben läuft, sollte er nicht getötet werden. Dies sind die Verhaltensregeln der Kriegswissenschaft.

Vrträsura beleidigte die dämonischen Soldaten, indem er sie mit dem Kot ihrer Mütter verglich. Sowohl Kot als auch ein feiger Sohn stammen aus dem Leib der Mutter, und Vṛtrāsura sagte, es bestehe zwischen ihnen kein Unterschied. Ein ähnlicher Vergleich wurde von Tulasī dāsa angeführt, der bemerkte, daß ein Sohn und Urin aus dem gleichen Kanal stammen. Mit anderen Worten, Samen und Urin stammen beide aus den Genitalien, doch der Same bringt ein Kind hervor, Urin hingegen nicht. Wenn deshalb ein Kind weder ein Held noch ein Gottgeweihter wird, handelt es sich nicht um einen Sohn, sondern um Urin. Ebenso sagt auch Cāṇakya Paṇḍita:

ko 'rthaḥ putreṇa jātena yo na vidvān na dhārmikaḥ kāṇena cakṣuṣā kiṁ vā cakṣuh pīdaiva kevalam

"Was ist der Nutzen eines Sohnes, der weder rühmenswert noch dem Herrn hingegeben ist? Ein solcher Sohn ist wie ein blindes Auge, das lediglich Schmerzen bereitet, aber nicht beim Sehen hilft."

#### VERS 5

## यदि वः प्रधने श्रद्धा सारं वा क्षुल्लका हृदि । अग्रेतिष्ठत मात्रं मे न चेद् ग्राम्यसुखे स्पृहा ॥ ५॥

yadi vaḥ pradhane śraddhā sāram vā kṣullakā hṛdi agre tiṣṭhata mātram me na ced grāmya-sukhe spṛhā

yadi—wenn; vah—von euch; pradhane—in der Schlacht; śraddhā—Glaube; sāram—Geduld; vā—oder; kṣullakāh— o Unbedeutende; hṛdi—im Innern des Herzens; agre—vorn; tiṣṭhata—stellt euch nur hin; mātram—einen Augenblick lang; me—von mir; na—nicht; cet—wenn; grāmya-sukhe—in Sinnenbefriedigung; sprhā—wünscht.

#### ÜBERSETZUNG

O ihr unbedeutenden Halbgötter, wenn ihr wirklich an euer Heldentum glaubt, wenn ihr wirklich Geduld im Innern eures Herzens tragt und wenn ihr nicht nach Sinnenbefriedigung giert, dann stellt euch bitte einen Augenblick lang vor mir auf.

#### **ERLÄUTERUNG**

Als Vrträsura die Halbgötter beschimpfte, forderte er sie heraus: "O Halbgötter, wenn ihr wirkliche Helden seid, so bleibt jetzt vor mit stehen und zeigt euren Mut. Wenn ihr nicht zu kämpfen wünscht, weil ihr euch davor fürchtet, euer Leben zu verlieren, werde ich euch nicht töten, denn im Gegensatz zu euch bin ich nicht so niederträchtig, daß ich Personen töte, die weder heldenhaft sind noch bereit zu kämpfen. Wenn ihr an euer Heldentum glaubt, so bleibt bitte vor mir stehen."

#### VFRS 6

## एवं सुरगणान क्रुद्धो भीषयन वपुषा रिपून । व्यनदत् समहाप्राणो येन लोका विचेतसः ॥ ६ ॥

evam sura-ganān kruddho bhī şayan vapuşā ripūn vvanadat sumahā-prāno vena lokā vicetasah

evam—somit; sura-ganān—die Halbgötter; kruddhah—äußerst zornig; bhīsayan -erschreckend; vapusā-durch seinen Körper; ripūn-seine Feinde; vyanadat -brüllte; su-mahā-prānah-der überaus mächtige Vrtrāsura; yena-durch welches; lokāh-alle; vicetasah-bewußtlos.

#### ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī sagte: Vrtrāsura, der zornige und überaus mächtige Held, erschreckte die Halbgötter mit seinem gewaltigen, starken Körper. Als er mit schallender Stimme brüllte, wurden fast alle Lebewesen ohnmächtig.

देवगणाः सर्वे वृत्रविस्फोटनेन वै। निपेतुर्मृच्छिता भूमो यथैत्राशनिना हताः ॥ ७॥

> tena deva-ganāh sarve vrtra-visphotanena vai ni petur mūrcchitā bhūmau vathaivāśaninā hatāh

tena-von jenen; deva-ganāh-die Halbgötter; sarve-alle; vrtra-visphotanena -der tosende Lärm Vrtrāsuras; vai-tatsächlich; nipetuh-stürzten; mūrcchitāh -wurden ohnmächtig; bhūmau-zu Boden; yathā-als ob; eva-tatsächlich; aśaninā -von einem Blitz; hatāh-erschlagen.

#### ÜRFRSFT7UNG

Als die Halbgötter Vrträsuras ohrenbetäubendes Brüllen hörten, das dem eines Löwen glich, wurden sie alle ohnmächtig und stürzten, wie vom Blitz getroffen, zu Boden.

## ममर्द पद्भचां सुरसैन्यमातुरं निमीलिताक्षं रणरङ्गदुर्मदः।

## गां कम्पयन्तुद्यतशूल ओजसा नालं वनं यृथपतिर्यथोन्मदः ॥ ८॥

mamarda padbhyām sura-sainyam āturam nimīlitākṣam raṇa-raṅga-durmadaḥ gām kampayann udyata-śūla ojasā nālam vanam yūtha-patir yathonmadaḥ

mamarda—getreten; padbhyām—von seinen Füßen; sura-sainyam—die Armee der Halbgötter; āturam—die sich sehr fürchteten; nimīlita-akṣam—ihre Augen schließend; rana-ranga-durmadah—hochmütig auf dem Schlachtfeld; gām—die Erdoberfläche; kampayan—zum Zittern bringend; udyata-sūlah—seinen Dreizack ergreifend; ojasā—mit seiner Kraft; nālam—von hohlen Bambusstöcken; vanam—ein Wald; yūtha-patih—ein Elefant; yathā—so wie; unmadah—verrückt.

#### ÜBERSETZUNG

Als die Halbgötter voller Furcht ihre Augen schlossen, ergriff Vṛtrāsura seinen Dreizack und ließ die Erde durch seine gewaltige Stärke erbeben, während er wie ein wild gewordener Elefant, der im Wald hohle Bambushölzer zertritt, die Halbgötter mit seinen Füßen auf dem Schlachtfeld niedertrampelte.

#### VERS 9

## विलोक्य तं वज्रधरोऽत्यमर्षितः स्वश्रत्रवेऽभिद्रवते महागदाम् । विक्षेप तामापततीं सुदुःसहां जग्राह वामेन करेण लीलया ॥ ९ ॥

vilokya tam vajra-dharo 'tyamarşitah sva-satrave 'bhidravate mahā-gadām cikşepa tām āpatatīm suduḥsahām jagrāha vāmena kareṇa līlayā

vilokya—sehend; tam—ihn (Vṛtrāsura); vajra-dharaḥ—der Träger des Donner-keils (König Indra); ati—sehr; amarṣitaḥ—unerträglich; sva—seine eigene; śatrave—zum Feind; abhidravate—laufend; mahā-gadām—eine äußerst mächtige Keule; cikṣepa—warf; tām—diese (Keule); āpatatīm—auf ihn zufliegend; su-duḥsahām—sehr schwierig abzuwehren; jagrāha—fing auf; vāmena—mit seiner linken; kareṇa—Hand; līlayā—sehr leicht.

#### ÜBERSETZUNG

Als Indra, der König des Himmels, Vrtrāsuras Vorgehen sah, konnte er es nicht mehr ertragen und schleuderte eine seiner gewaltigen Keulen gegen ihn, die äußerst schwierig abzuwehren sind. Als jedoch die Keule auf Vrträsura zuflog, fing dieser sie mit Leichtigkeit mit der linken Hand auf.

VERS 10

स इन्द्रशत्रः क्रपितो भृशं तया महेन्द्रवाहं गदयोरुविक्रमः। जघान क्रम्भखल उन्नदन मधे तत्कर्म सर्वे समप्जयन्तृप ॥१०॥

sa indra-śatruh kupito bhrśam tayā mahendra-vāham gadayoru-vikramah jaghāna kumbha-sthala unnadan mrdhe tat karma sarve samapūjavan nrpa

sah—jener: indra-śatruh—Vrtrāsura: kupitah—zornig: bhrśam—sehr viel: tavā -mit dieser; mahendra-vāham-den Elefanten, der der Träger Indras ist; gadayā -mit der Keule; uru-vikramah-der bekannt ist für seine gewaltige Stärke; jaghāna -schlug; kumbha-sthale-auf den Kopf; unnadan-laut brüllend; mrdhe-in jenem Kampf; tat karma-jene Tat (mit der Keule in seiner linken Hand dem Elefanten Indras auf den Kopf schlagend); sarve—alle Soldaten (auf beiden Seiten); samapūjavan-gepriesen; nrpa- o König Parīksit.

#### ÜRFRSFTZUNG

O König Parīksit, der mächtige Vrtrāsura, der Feind König Indras, schlug dem Elefanten König Indras mit dieser Keule zornig auf den Kopf, wobei er ein heftiges Getöse auf dem Schlachtfeld erzeugte. Für diese heldenhafte Tat priesen ihn die Soldaten auf beiden Seiten.

VERS 11

वृत्रगदाभिमृष्टो एरावतो विघृणितोऽद्रिः कुलिशाहतो यथा। भिन्नमुखः सहेन्द्रो अपासरद मुश्रक्षस्यक सप्तधनुर्भशार्तः ॥११॥

> airāvato vrtra-gadābhimrsto vighūrnito 'drih kuliśāhato yathā

apāsarad bhinna-mukhaḥ sahendro muñcann asṛk sapta-dhanur bhṛśārtaḥ

airāvataḥ—Airāvata, der Elefant König Indras; vṛṭra-gadā-abhimṛṣṭaḥ—von der Keule in Vṛṭrāsuras Hand geschlagen; vighūrṇitaḥ—erschüttert; adriḥ—ein Berg; ku-liśa—von einem Blitz; āhataḥ—getroffen; yathā—so wie; apāsarat—wurde zurückge-schoben; bhinna-mukhaḥ—mit gebrochenem Kiefer; saha-indraḥ—mit König Indra; muñcan—ausspeiend; asṛk—Blut; sapta-dhanuḥ—eine Entfernung, die mit sieben Bögen abgemessen wird (ungefāhr dreizehn Meter); bhṛṣa—sehr heftig; ārtaḥ—bekümmert.

#### ÜBERSETZUNG

Der Elefant Airāvata, der von Vṛtrāsuras Keule getroffen wurde wie ein Berg, in den der Blitz einschlägt, verspürte heftigen Schmerz und wurde, indem er Blut aus seinem zerschmetterten Mund speite, dreizehn Schritte weit zurückgeschleudert. Unter großen Schmerzen stürzte der Elefant mit Indra auf dem Rücken nieder.

#### VERS 12

न सम्नवाहाय विषणाचेतसे प्रायुङ्क भूयः स गदां महात्मा । इन्द्रोऽमृतस्यन्दिकराभिमर्श-

वीतत्र्ययक्षतवाहोऽवतस्थे ॥१२॥

na sanna-vāhāya viṣaṇṇa-cetase prāyunkta bhūyaḥ sa gadām mahātmā indro 'mṛta-syandi-karābhimarśavīta-vyatha-kṣata-vāho 'vatasthe

na—nicht; sanna—erschöpft; vāhāya—auf ihm als Träger; viṣaṇṇa-cetase—bekümmert im Innern seines Herzens; prāyunkta—gebrauchte; bhūyah—wieder; saḥ—er (Vṛṭrāsura); gadām—die Keule; mahā-ātmā—die große Seele (die sich davor zurückhielt, Indra mit der Keule zu schlagen, als sie sah, daß Indra niedergeschlagen und bekümmert war); indraḥ—Indra; amṛṭa-syandi-kara—von seiner Hand, die Nektar erzeugt; abhimarśa—durch die Berührung; vīṭa—wurde erleichtert; vyaṭha—von Schmerzen; kṣata—und Wunden; vāhaḥ—dessen Reitelefant; avatasthe—dort stand.

#### ÜBERSETZUNG

Als die große Seele Vṛtrāsura Indras Reitelefanten so verwundet und erschöpft und Indra so bekümmert sah, weil sein Reittier auf diese Weise verletzt worden war, verzichtete er, den religiösen Prinzipien gehorchend, darauf, Indra mit der Keule zu schlagen. Diese Gelegenheit nutzte Indra, indem er den Elefanten mit seiner nektarerzeugenden Hand berührte und so die Schmerzen des Tieres linderte und seine Wunden heilte. Dann standen der Elefant und Indra beide schweigend da.

#### VFRS 13

स तं नृपेन्द्राहवकाम्यया रिप्रं वज्रायुधं भ्रातृहणं विलोक्य । तत्कर्म नुशंसमंहः शोकेन मोहेन हसञ्जगाद ॥१३॥

sa tam nrpendrāhava-kāmyayā ripum va irāvudham bhrātr-hanam vilokva smarams ca tat-karma nr-samsam amhah śokena mohena hasañ jagāda

sah—er (Vrtrāsura); tam—ihn (den König des Himmels); nrpa-indra— o König Parīksit; āhava-kāmyayā-mit dem Wunsch zu kämpfen; ripum-seinen Feind; vaira-ā vudham-dessen Waffe der Donnerkeil war (aus dem Knochen Dadhīcis hergestellt); bhrātr-hanam-der der Mörder seines Bruders war; vilokya-sehend; smaran—sich erinnernd; ca—und; tat-karma—seine Taten; nr-śamsam—grausame; amhah—eine große Sünde: śokena—mit Kummer: mohena—durch Verwirrung: hasan -Gelächter: iagāda-sagte.

#### ÜBERSETZUNG

O König, als der große Held Vrträsura sah, daß Indra, sein Feind, der Mörder seines Bruders, mit einem Donnerkeil in der Hand und mit dem Wunsch zu kämpfen vor ihm stand, erinnerte sich Vrträsura daran, wie Indra seinen Bruder auf grausame Weise getötet hatte. Bei dem Gedanken an Indras sündige Taten wurde er wahnsinnig vor Kummer und Verwirrung. Sarkastisch lachte er und sprach folgende Worte.

#### VERS 14

श्रीवृत्र उवाच दिष्टचा भवान् मे समवस्थितो रिपु-र्यो बहाहा गुरुहा भ्रातृहा च। दिष्टचानुणोऽद्याहमसत्तम त्वया मच्छलनिर्मिन्नदपद्धदाचिरातु॥१४॥ śrī-vṛtra uvāca diṣṭyā bhavān me samavasthito ripur yo brahma-hā guru-hā bhrātṛ-hā ca diṣṭyānṛṇo 'dyāham asattama tvayā mac-chūla-nirbhinna-dṛṣad-dhṛdācirāt

śrī-vṛtraḥ uvāca—der große Held Vṛtrāsura sagte; diṣṭyā—durch Glück; bha-vān—du, o Herr; me—mir; samavasthitaḥ—befindlich (vor); ripuḥ—mein Feind; yaḥ—der; brahma-hā—der Mörper eines brāhmaṇa; guru-hā—der Mörder eines guru; bhrāṭṛ-hā—der Mörder meines Bruders; ca—auch; diṣṭyā—durch Glück; anṛṇaḥ—frei von Verschuldung gegenüber meinem Bruder; adya—heute; ahām—ich; asattama— o höchst Verabscheuungswürdiger; tvayā—durch dich; mat-śūla—von meinem Dreizack; nirbhinna—durchbohrt; dṛṣat—wie Stein; hṛdā—dessen Herz; acirāt—sehr bald.

#### ÜBERSETZUNG

Śrī Vṛṭrāsura sagte: Derjenige, der einen brāhmaṇa getötet hat, derjenige, der seinen spirituellen Meister getötet hat — in der Tat, derjenige, der meinen Bruder getötet hat —, steht mir nun durch glückliche Fügung von Angesicht zu Angesicht als mein Feind gegenüber. O höchst Verabscheuungswürdiger, wenn ich dein steinernes Herz mit meinem Dreizack durchbohre, werde ich von der Schuld meinem Bruder gegenüber befreit sein.

#### VERS 15

यो नोऽग्रजस्थात्मविदो द्विजाते-र्गुरोरपापस्य च दीक्षितस्य । विश्रभ्य खड्गेन शिरांस्यवृश्चत् पशोरिवाकरुणः स्वर्गकामः ॥१५॥

yo no 'grajasyātma-vido dvijāter guror apāpasya ca dīkṣitasya viśrabhya khaḍgena śirāmsy avṛścat paśor ivākaruṇaḥ svarga-kāmaḥ

yaḥ—derjenige, der; naḥ—unser; agra-jasya—von dem älteren Bruder; ātma-vi-daḥ—der völlig selbstverwirklicht war; dvi-jāteḥ—ein qualifizierter brāhmaṇa; gu-roḥ—dein spiritueller Meister; apāpasya—frei von allen sündhaften Handlungen; ca—auch; dīkṣitasya—zum Vollzieher deines yajña ernannt; viśrabhya—vertrauenswürdig; khadgena—von deinem Schwert; śirāmsi—die Häupter; avṛścat—abgetrennt; paśoḥ—von einem Tier; iva—wie; akaruṇaḥ—unbarmherzig; svarga-kāmaḥ—sich nach den himmlischen Planeten sehnend.

#### ÜBERSETZUNG

Nur, um auf den himmlischen Planeten zu leben, hast du meinen älteren Bruder getötet – einen selbstverwirklichten, sündlosen und qualifizierten brahmana, der zu deinem Oberpriester ernannt worden war. Er war dein spiritueller Meister; doch obgleich du ihn mit der Durchführung deines Opfers beauftragt hattest, schlugst du ihm später unbarmherzig die Köpfe von seinem Rumpf - genauso, wie man ein Tier abschlachtet.

#### VFRS 16

श्रीहीदयाकीर्तिभिरुज्झितं खकर्मणा पुरुषादेश्व गर्ह्यम्। मच्छलविभिन्नदेह-कच्छेण मस्पृष्टविद्वं समदन्ति गुप्राः ॥१६॥

śrī-hrī-davā-kīrtibhir ujihitam tvām sva-karmanā purusādais ca garhvam krcchrena mac-chūla-vibhinna-deham asprsta-vahnim samadanti grdhrāh

śrī-Reichtum oder Schönheit; hrī-Scham; dayā-Barmherzigkeit; kīrtibhih-und Ruhm; ujjhitam-beraubt des; tvām-du; sva-karmanā-durch deine eigenen Handlungen: purusa-adaih-von den Rāksasas (Menschenfressern): ca-und: garhyam-verdammenswert; krcchrena-mit großer Schwierigkeit; mat-śūla-von meinem Dreizack: vibhinna-durchbohrt: deham-dein Körper: asprsta-vahnim -nicht einmal von Feuer berührt; samadanti-werden verschlingen; grdhrāh-die Geier.

#### ÜBERSETZUNG

Indra, dir fehlt es an allem Schamgefühl, aller Barmherzigkeit, aller Ehrenhaftigkeit und allem Glück. Da du durch die Reaktionen auf deine fruchtbringenden Handlungen dieser guten Eigenschaften beraubt bist, wirst du sogar von den Menschenfressern [Rāksasas] verdammt. Ich werde deinen Körper mit meinem Dreizack durchbohren, und nachdem du qualvoll gestorben bist, wird dich nicht einmal das Feuer berühren; nur die Geier werden deinen Körper verzehren.

VERS 17

अन्येऽन ये त्वेह नशंसमज्ञा यद्वासाः प्रहरन्ति महाम्।

## तैर्भृतनाथान् सगणान् निशात-त्रिश्रुलनिर्भिन्नगलैर्यजामि ॥१७॥

anye 'nu ye tveha nṛ-śamsam ajñā yad udyatāstrāḥ praharanti mahyam tair bhūta-nāthān sagaṇān niśātatriśūla-nirbhinna-galair yajāmi

anye—andere; anu—folgen; ye—die; tvā—du; tha—in diesem Zusammenhang; nṛ-śaṁsam—sehr grausam; ajṇāḥ—Personen, die sich ihrer Tapferkeit nicht bewußt sind; yat—wenn; udyata-astrāḥ—mit ihren erhobenen Schwertern; praharanti—greifen an; mahyam—mich; taih—mit diesen; bhūta-nāthān—solchen Führern der Geister wie Bhairava; sa-gaṇān—mit ihren Scharen; niśāta—geschärft; tri-śūla—von dem Dreizack; nirbhinna—abgetrennt oder durchbohrt; galaih—ihre Hälse habend; yajāmi—ich werde Opfer darbringen.

#### ÜBERSETZUNG

Du bist von Natur aus grausam. Wenn die anderen Halbgötter, weil sie meine Tapferkeit nicht kennen, dir folgen, indem sie mich mit erhobenen Waffen angreifen, werde ich ihnen mit den scharfen Enden dieses Dreizacks die Köpfe abschlagen. Mit diesen Köpfen werde ich Bhairava, den anderen Führern der Geister und ihren Horden ein Opfer darbringen.

#### **VERS 18**

अथो हरे में कुलिशेन वीर हर्ता प्रमध्येव शिरो यदीह। तत्रानृणो भृतबलिं विधाय मनस्विनां पादरजः प्रपत्स्ये॥१८॥

atho hare me kuliśena vīra hartā pramathyaiva śiro yadīha tatrānṛṇo bhūta-balim vidhāya manasvinām pāda-rajah prapatsye

atho—andernfalls; hare— o König Indra; me—von mir; kulisena—von deinem Donnerkeil; vīra— o großer Held; hartā—du schlägst ab; pramathya—meine Armee vernichtend; eva—gewiß; siraḥ—Kopf; yadi—wenn; iha—in dieser Schlacht; tatra—in diesem Fall; anṛṇaḥ—von allen Schulden in dieser materiellen Welt befreit; bhūtabalim—ein Geschenk für alle Lebewesen; vidhāya—sorgend für; manasvinām—von großen Weisen wie Nārada Muni; pāda-rajaḥ—der Staub von den Lotosfüßen; prapatsye—ich werde erlangen.

#### ÜBERSETZUNG

Doch wenn du mir in dieser Schlacht mit deinem Donnerkeil den Kopf abschlägst und meine Soldaten vernichtest, o Indra, o großer Held, wird es mir große Freude bereiten, meinen Körper anderen Lebewesen (wie Schakalen und Geiern] zu überlassen. Ich werde so von den Bindungen an die Reaktionen des karma befreit werden, und es wird mein Glück sein, den Staub von den Lotosfüßen großer Gottgeweihter wie Nārada Muni zu empfangen.

#### FRIÄUTFRUNG

Śrī Narottama dāsa Thākura singt:

ei chaya gosāñi yāra, mui tāra dāsa tān' sabāra pada-renu mora panca-grāsa

"Ich bin der Diener der sechs Gosvāmīs, und der Staub von ihren Lotosfüßen bildet die fünf Arten meiner Nahrung."

Ein Vaisnava wünscht sich stets den Staub von den Lotosfüßen früherer acarvas und Vaisnavas. Vrtrāsura war sich sicher, daß er in der Schlacht mit Indra getötet werden würde, da dies der Wunsch Śrī Visnus war. Doch er war bereit zu sterben, da er wußte, daß es ihm bestimmt war, nach seinem Tod nach Hause, zu Gott, zurückzukehren. Dies ist eine großartige Aussicht und wird durch die Gnade eines Vaisnavas erreicht. Chādi vā vaisnava-sevā nistāra pāveche kebā: Niemand ist jemals zurück zu Gott gelangt, ohne von einem Vaisnava begünstigt worden zu sein. In diesem Vers finden wir deshalb die Worte: manasvinām pāda-rajah prapatsye. "Ich werde den Staub von den Lotosfüßen großer Gottgeweihter empfangen." Das Wort manasvinām bezieht sich auf große Gottgeweihte, die immer an Krsna denken. Da sie an Krsna denken, sind sie stets friedfertig, und deshalb werden sie dhīra genannt. Das beste Beispiel für einen solchen Gottgeweihten ist Nārada Muni. Wenn man den Staub von den Lotosfüßen eines manasvi, eines großen Gottgeweihten, empfängt, gelangt man mit Sicherheit nach Hause, zu Gott, zurück.

#### VFRS 19

सुरेश कसान हिनोषि वजं पुरः स्थिते वैरिणि मय्यमोधम् । संशयिष्ठा न गढेव वज्रः स्यानिष्फलः क्रपणार्थेव याच्या ॥१९॥

> sureśa kasmān na hinosi vajram purah sthite vairini mayy amogham mā samsayisthā na gadeva vajrah svān nisphalah krpanārtheva vācāā

sura-īśa-o König der Halbgötter; kasmāt-weshalb; na-nicht; hinosi-schleuderst du: vairam-den Donnerkeil: purah sthite-vorn stehend: vairini-dein Feind: mavi—mir: amogham—der unfehlbar ist (dein Donnerkeil): mā—tue nicht: samsavisthāh—zweifeln: na—nicht: gadā iva—wie die Keule: vairah—der Donnerkeil: svāt -mag sein; nisphalah-ohne Ergebnis; krpana-von einem Geizhals; arthā-für Geld; iva-wie; yācñā-eine Bitte.

## ÜBERSETZUNG

O König der Halbgötter, warum schleuderst du, da ich, dein Feind, jetzt vor dir stehe, nicht deinen Donnerkeil gegen mich? Obgleich dein Angriff mit deiner Keule zweifellos ebenso nutzlos war wie die Bitte um Geld an einen Geizhals, wird der Donnerkeil, den du trägst, seine Wirkung nicht verfehlen. Daran solltest du nicht zweifeln.

## **ERLÄUTERUNG**

Als König Indra seine Keule auf Vrträsura schleuderte, fing Vrträsura diese mit seiner linken Hand auf und rächte sich, indem er sie dem Elefanten Indras auf den Kopf schlug. Deshalb war dieser Angriff Indras ein verhängnisvoller Fehlschlag gewesen. Tatsächlich war Indras Elefant verwundet und dreizehn Meter weit zurückgeschleudert worden. Obwohl daher Indra Vrtrasura gegenüberstand, um ihn mit dem Donnerkeil zu schlagen, zweifelte er, da er dachte, daß auch der Donnerkeil versagen könnte. Doch da Vrträsura ein Vaisnava war, versicherte er Indra, daß der Donnerkeil nicht fehlschlagen würde, denn Vrtrasura wußte, daß er nach den Anweisungen Śrī Visnus hergestellt worden war. Obgleich Indra zweifelte, weil er nicht begriff, daß Śrī Visnus Anordnung niemals vereitelt wird, verstand Vrtrāsura Śrī Visnus Absicht, Vrtrāsura war begierig danach, von dem Donnerkeil, der nach Śrī Visnus Anweisungen hergestellt worden war, getötet zu werden, da er sicher war, daß er dann nach Hause, zu Gott, zurückkehren würde. Er wartete nur auf die Gelegenheit, daß der Donnerkeil zum Einsatz kam. Daher sagte Vrtrasura zu Indra: "Wenn du mich töten willst, da ich dein Feind bin, so nimm die Gelegenheit wahr. Töte mich. Du wirst den Sieg erringen, und ich werde nach Hause, zu Gott, zurückgelangen. Deine Tat wird für uns beide gleichermaßen segensreich sein. Vollbringe sie deshalb augenblicklich!"

#### VFRS 20

तेजसा वज्रस्तव शक्र हरेर्द धीचेस्तपसा च तेनैव शत्रं जहि विष्णयन्त्रितो यतो हरिर्विजयः श्रीग्रेणास्ततः ॥२०॥

> nanv esa vajras tava śakra tejasā harer dadhīces tapasā ca tejitah

tenaiva śatrum jahi visnu-vantrito vato harir vijavah śrīr gunās tatah

nanu—gewiß; esah—diesen; vairah—Donnerkeil; tava—deinen; śakra— o Indra; te jasā – durch die Tapferkeit: hareh – Śrī Visnus, der Höchsten Persönlichkeit Gottes: dadhīceh-von Dadhīci: tapasā-durch die Entsagungen: ca-wie auch: teiitah-ermächtigt; tena-mit jener; eva-gewiß; śatrum-deinen Feind; jahi-tote; visnu-yantritah-von Śrī Visnu befohlen; yatah-wo immer; harih-Śrī Visnu; vijavah—Sieg: śrīh—Reichtümer: gunāh—und andere gute Eigenschaften: tatah dort.

### ÜBERSETZUNG

O Indra, König des Himmels, der Donnerkeil, den du trägst, um mich zu töten, ist durch die Kühnheit Śrī Visnus und durch die Kraft der Entsagungen Dadhīcis ermächtigt. Da du hierhergekommen bist, um mich zu töten, wie Śrī Visnu es befohlen hat, besteht kein Zweifel daran, daß du mich durch die Anwendung deines Donnerkeils töten wirst. Śrī Visnu hat Sich auf deine Seite gestellt. Deshalb sind dir Sieg, Reichtum und alle guten Eigenschaften sicher.

### FRLÄUTFRUNG

Vrträsura versicherte König Indra nicht nur, daß der Donnerkeil unüberwindlich sei, sondern er ermutigte Indra auch, ihn so bald wie möglich zu verwenden. Vrträsura war begierig, durch den Schlag des von Śrī Visnu anerkannten Donnerkeils zu sterben, damit er unverzüglich nach Hause, zu Gott, zurückkehren konnte. Wenn Indra den Donnerkeil schleuderte, würde er den Sieg erringen und auf den himmlischen Planeten genießen, müßte aber in der materiellen Welt bleiben und die Wiederholung von Geburt und Tod durchmachen. Indra wollte über Vrträsura siegen und dadurch glücklich werden, doch auf diesem Wege würde ihm nicht das geringste Glück zufallen. Die himmlischen Planeten befinden sich etwas unterhalb von Brahmaloka; aber vom Höchsten Herrn, Śrī Krsna, wird erklärt: ābrahma-bhuvanāl lokāh punar āvartino 'riuna. Selbst wenn man Brahmaloka erreicht, muß man immer wieder zu den niederen Planetensystemen zurückfallen. Wenn man jedoch nach Hause, zu Gott, gelangt, kehrt man niemals wieder in die materielle Welt zurück. Indra würde nicht wirklich der Gewinner sein, wenn er Vrtrasura tötete; er würde in der materiellen Welt bleiben. Vrträsura jedoch würde in die spirituelle Welt gelangen. Deshalb war Vrträsura der Sieg bestimmt und nicht Indra.

#### VERS 21

अहं समाधाय मनो यथाह नः सङ्कर्षणस्तच्चरणारविन्दे त्वद्वज्ञरंहोललितग्राम्यपाशो गति मनेर्याम्यपविद्वलोकः ॥२१॥ aham samādhāya mano yathāha naḥ sankarṣaṇas tac-caraṇāravinde tvad-vajra-ramho-lulita-grāmya-pāśo gatim muner yāmy apaviddha-lokaḥ

aham—ich; samādhāya—fest richtend; manah—der Verstand; yathā—so wie; āha—gesagt; nah—unser; sankarṣaṇah—Śrī Sankarṣaṇa; tat-caraṇa-aravinde—zu Seinen Lotosfüßen; tvat-vajra—deines Donnerkeils; ramhah—durch die Macht; lulita—zerrissen; grāmya—von materieller Anhaftung; pāśah—das Seil; gatim—die Bestimmung; muneh—von Nārada Muni und anderen Gottgeweihten; yāmi— ich werde erlangen; apaviddha—aufgeben; lokah—die materielle Welt (in der man sich alle möglichen vergänglichen Dinge wünscht).

## ÜBERSETZUNG

Durch die Macht deines Donnerkeils werde ich von der materiellen Fesselung befreit werden und diesen Körper und die Welt materiellen Verlangens aufgeben. Indem ich den Geist auf die Lotosfüße Śrī Saṅkarṣaṇas richte, werde ich den Bestimmungsort großer Weiser wie Nārada Muni erreichen, genauso, wie Śrī Saṅkarṣaṇa es gesagt hat.

### **ERLÄUTERUNG**

Die Worte aham samādhāva manah weisen darauf hin, daß die wichtigste Pflicht zur Zeit des Todes darin besteht, daß man seinen Geist konzentriert. Wenn man seinen Geist auf die Lotosfüße Krsnas, Visnus, Sankarsanas oder einer anderen Visnu-*mūrti* richtet, wird das Leben von Erfolg gekrönt sein. Vrtrāsura bat Indra, seinen va ira oder Donnerkeil zu verwenden, damit er getötet werde, während er seinen Geist auf die Lotosfüße Śrī Sankarsanas richte. Es war ihm bestimmt, vom Donnerkeil, der von Śrī Visnu stammte, getötet zu werden. Es war unmöglich, daß er seine Wirkung verfehlen würde. Deshalb bat Vrtrasura Indra, den Donnerkeil sofort einzusetzen, und traf seine Vorbereitungen, indem er seinen Geist auf die Lotosfüße Krsnas richtete. Ein Gottgeweihter ist stets bereit, seinen materiellen Körper aufzugeben, der hier als grāmya-pāśa, das Seil materieller Anhaftung, bezeichnet wird. Der Körper ist keineswegs etwas Gutes; er ist nichts weiter als eine Ursache der Fesselung an die materielle Welt. Unglücklicherweise jedoch setzen Narren und Halunken, obgleich es das Schicksal des Körpers ist, vernichtet zu werden, ihren gesamten Glauben in den Körper und sehnen sich niemals danach, nach Hause, zu Gott, zurückzukehren.

VERS 22

पुंसां किलैकान्तिधयां स्वकानां याः सम्पदो दिवि भूमौ रसायाम् ।

## न राति यद द्वेष उद्वेग आधि-र्मेदः कलिर्व्यसनं संप्रयासः ॥२२॥

pumsām kilaikānta-dhiyām svakānām vāh sampado divi bhūmau rasāvām na rāti vad dvesa udvega ādhir madah kalir vyasanam samprayāsah

pumsām—an Personen; kila—gewiß; ekānta-dhiyām—die im spirituellen Bewußtsein fortgeschritten sind: svakānām—die von der Höchsten Persönlichkeit Gottes als die Seinen anerkannt sind; yāh-welche; sampadah-Reichtümer; divi -auf den höheren Planetensystemen: bhūmau-auf den mittleren Planetensystemen: rasāyām-auf den niederen Planetensystemen; na-nicht; rāti-gewährt; yat-von welchen; dvesah-Neid; udvegah-Angst; ādhih-geistige Erregung; madah-Stolz; kalih-Streit: vvasanam-Kummer aufgrund von Verlusten: sampravāsah-gewaltige Anstrengung.

### ÜBERSETZUNG

Diejenigen, die sich den Lotosfüßen der Höchsten Persönlichkeit Gottes vollständig hingegeben haben und ständig an Seine Lotosfüße denken, werden vom Herrn als Seine persönlichen Gehilfen oder Diener akzeptiert und anerkannt. Der Herr gewährt solchen Dienern niemals die strahlenden Reichtümer der höheren, mittleren und niederen Planetensysteme der materiellen Welt. Wenn jemand in irgendeinem dieser drei Bereiche des Universums materiellen Reichtum besitzt, so erhöhen seine Besitztümer natürlicherweise seine Feindseligkeit, Angst, geistige Erregung, Überheblichkeit und Streitsucht. In der Folge unternimmt man große Anstrengungen, um seine Besitztümer zu vermehren und zu erhalten, und man erleidet großes Unglück, wenn man sie verliert.

## **ERLÄUTERUNG**

In der Bhagavad-gītā (4.11) sagt der Herr:

ve vathā mām prapadvante tāms tathaiva bhajāmy aham mama vartmānuvartante manusvāh pārtha sarvasah

"In dem Maße, wie Gottgeweihte sich Mir hingeben, belohne Ich sie. Alle folgen in jeder Hinsicht Meinem Pfad, o Sohn Prthäs."

Sowohl Indra als auch Vrträsura waren zweifellos Geweihte des Herrn, obgleich Indra von Visnu die Anweisung erhielt, Vrträsura zu töten. Der Herr erwies Vrträsura im Grunde genommen größere Gunst, da dieser nach seinem Tod durch Indras Donnerkeil zurück zu Gott gelangen würde, wohingegen der siegreiche Indra in der materiellen Welt verderben würde. Da sie beide Gottgeweihte waren, gewährte ihnen der Herr jeweils die Segnungen, die sie sich wünschten. Vrträsura wollte niemals materielle Besitztümer, denn er kannte sehr wohl die Natur solcher Errungenschaften. Um materielle Besitztümer anzusammeln, muß man sehr hart arbeiten, und wenn man sie erlangt, schafft man sich viele Feinde, da die materielle Welt stets vom Rivalitätsdenken erfüllt ist. Wenn man reich wird, werden die Freunde oder Verwandten neidisch. Den ekānta-bhaktas oder reinen Gottgeweihten gewährt Krsna deshalb niemals materielle Besitztümer. Ein Gottgeweihter benötigt manchmal materielle Dinge zum Predigen, doch die Habseligkeiten eines Predigers sind mit denen eines karmā nicht zu vergleichen. Ein karmā erhält seine Besitztümer als Auswirkung seines karma, der Gottgeweihte jedoch erhält seine Besitztümer durch die Fügung der Höchsten Persönlichkeit Gottes zur Ermöglichung seiner hingebungsvollen Tätigkeit. Da ein Gottgeweihter materielle Güter niemals für irgendeinen anderen Zweck benützt als für den Dienst des Herrn, haben die Besitztümer eines Gottgeweihten nichts mit den Besitztümern eines karmā gemeinsam.

#### VERS 23

त्रैवर्गिकायासविधातमस्तत्-पतिर्विधत्ते पुरुषस्य शक्र । ततोऽनुमेयो भगवत्प्रसादो यो दुर्लभोऽकिश्चनगोचरोऽन्यैः ॥२३॥

> trai-vargikāyāsa-vighātam asmatpatir vidhatte puruṣasya śakra tato 'numeyo bhagavat-prasādo yo durlabho 'kiñcana-gocaro 'nyaih

trai-vargika—für die drei Ziele, nämlich Religiosität, wirtschaftliche Entwicklung und Befriedigung der Sinne; āyāsa—der Bemühung; vighātam—die Zerstörung; asmat—unsere; patih—Herr; vidhatte—führt aus; puruṣasya—von einem Gottgeweihten; śakra—o Indra; tatah—wodurch; anumeyah—gewährt werden; bhagavat-prasādah—die besondere Barmherzigkeit der Höchsten Persönlichkeit Gottes; yah—welche; durlabhah—sehr schwierig zu erreichen; akiñcana-gocarah—in der Reichweite der unverfälschten Gottgeweihten; anyaih—von anderen, die nach materiellem Glück trachten.

#### ÜBERSETZUNG

Unser Herr, die Höchste Persönlichkeit Gottes, verbietet es Seinen Geweihten, sich unnötigerweise um Religion, wirtschaftliche Entwicklung und Sinnenbefriedigung zu bemühen. O Indra, an diesem Umstand läßt sich erkennen, wie gütig der Herr ist. Solche Barmherzigkeit ist nur den unverfälschten Gottgeweihten zugänglich und nicht denjenigen, die nach materiellen Errungenschaften trachten.

## FRLÄUTFRUNG

Es gibt vier Ziele im menschlichen Leben - nämlich Religiosität (dharma), wirtschaftliche Entwicklung (artha), Sinnenbefriedigung (kāma) und Befreiung (moksa) von der Fesselung des materiellen Daseins. Die Menschen streben im allgemeinen nach Religiosität, wirtschaftlicher Entwicklung und Sinnenbefriedigung, doch Gottgeweihte hegen keinen anderen Wunsch, als der Höchsten Persönlichkeit Gottes sowohl in diesem Leben als auch im nächsten zu dienen. Die besondere Barmherzigkeit, die dem unverfälschten Gottgeweihten erwiesen wird, besteht darin, daß der Herr ihn vor harter Arbeit zur Erlangung der Ergebnisse von Religion, wirtschaftlicher Entwicklung und Sinnenbefriedigung bewahrt. Wenn man sich natürlich solche Segnungen wünscht, wird der Herr sie gewiß gewähren. Indra zum Beispiel hatte, obgleich er ein Gottgeweihter war, nicht viel Interesse daran, aus der materiellen Gefangenschaft befreit zu werden; statt dessen verlangte ihn nach Sinnenbefriedigung und einem hohen Standard materiellen Glücks auf den himmlischen Planeten. Vrträsura jedoch strebte als reiner Gottgeweihter nur danach, der Höchsten Persönlichkeit Gottes zu dienen. Deshalb richtete der Herr es so ein, daß er, nachdem Indra seine körperlichen Bindungen vernichtet haben würde, zurück zu Gott gelangen würde. Vrtrasura bat Indra, seinen Donnerkeil so bald wie möglich gegen ihn zu verwenden, damit er und Indra entsprechend ihrem jeweiligen Fortschritt im hingebungsvollen Dienst ihren Nutzen daraus ziehen könnten.

## VFRS 24 अहं हरे तव पादैकमूल-दासानुदासो भवितासि भूयः। सरेतासुपतेर्गुणांस्ते गृणीत वाक कर्म करोतु कायः ॥२४॥

aham hare tava pādaika-mūladāsānudāso bhavitāsmi bhūvah manah smaretāsu-pater gunāms te grnīta vāk karma karotu kāyah

aham—ich; hare— o mein Herr; tava—von Dir, o Herr; pāda-eka-mūla—dessen einzige Zuflucht die Lotosfüße sind; dasa-anudasah-der Diener Deines Dieners; bhavitāsmi—werde ich werden; bhūvah—wieder; manah—mein Geist; smareta -möge sich erinnern: asu-pateh-an den Herrn meines Lebens: gunān-die Merkmale: te-von Dir. o Herr: grnīta-mögen preisen: vāk-meine Worte: karma-Handlungen des Dienstes zu Dir; karotu—möge vollziehen; kāyah—mein Körper.

### ÜBERSETZUNG

O mein Herr, o Höchste Persönlichkeit Gottes, wird es mir wieder möglich sein, ein Diener Deiner ewigen Diener zu sein, die ausschließlich bei Deinen Lotosfüßen Zuflucht suchen? O Herr meines Lebens, darf ich wieder ihr Diener werden, so daß mein Geist stets an Deine transzendentalen Merkmale denken, meine Worte stets diese Merkmale preisen und mein Körper sich stets liebevoll in Deinem Dienst, o Herr, beschäftigen wird?

## **ERLÄUTERUNG**

Dieser Vers enthält die Essenz des hingebungsvollen Dienstes. Man muß als erstes ein Diener des Dieners des Dieners des Herrn werden (dāsānudāsa). Śrī Caitanya Mahāprabhu empfahl und zeigte auch durch Sein eigenes Beispiel, daß Lebewesen sich stets wünschen sollten, ein Diener des Dieners des Dieners Kṛṣṇas, des Erhalters der gopīs, zu sein (gopī-bhartuh pada-kamalayor dāsa-dāsānudāsah). Dies bedeutet, daß man einen spirituellen Meister annehmen muß, der der Schülernachfolge angehört und ein Diener des Dieners des Herrn ist. Unter seiner Führung muß man dann seine drei Besitztümer, nämlich seinen Körper, seinen Geist und seine Worte, beschäftigen. Der Körper sollte unter der Aufsicht des Meisters mit körperlichen Tätigkeiten beschäftigt werden, der Geist sollte unablässig an Kṛṣṇa denken, und seine Worte sollte man dem Predigen der Herrlichkeiten des Herrn widmen. Wenn jemand sich auf diese Weise im liebevollen Dienst des Herrn betätigt, wird sein Leben erfolgreich sein.

#### VERS 25

न नाकपृष्टं न च पारमेष्ट्यं न सार्वभौमं न रसाधिपत्यम् । न योगसिद्धीरपुनभेवं वा सपञ्जस त्वा विरहय्य काङ्के ॥२५॥

> na nāka-pṛṣṭham na ca pārameṣṭhyam na sārva-bhaumam na rasādhipatyam na yoga-siddhīr apunar-bhavam vā samañjasa tvā virahayya kānkse

na—nicht; nāka-pṛṣṭham—die himmlischen Planeten oder Dhruvaloka; na—noch; ca—auch; pārameṣṭhyam—der Planet, auf dem Brahmā residiert; na—noch; sārva-bhaumam—Herrschaft über das gesamte irdische Planetensystem; na—weder; rasāādhipatyam—Herrschaft über die niederen Planetensysteme; na—noch; yoga-siddhīḥ—acht Arten der mystischen yoga-Kraft (aṇimā, laghimā, mahimā usw.); apunaḥ-bhavam—Befreiung vor wiederholter Geburt in einem materiellen Körper; vā—oder; samaājasa—o Quelle aller Möglichkeiten; tvā—Du; virahayya—getrennt von; kānkse—ich wünsche.

### ÜBERSETZUNG

O mein Herr, Quelle aller Gelegenheiten, ich wünsche mir nicht, auf Dhruvaloka, auf den himmlischen Planeten oder auf dem Planeten, auf dem Brahmā residiert, zu genießen, und ich möchte auch nicht der höchste Herrscher über alle irdischen Planeten oder über die niederen Planetensysteme sein. Weder wünsche ich mir, ein Meister der mystischen voga-Kräfte zu sein, noch wünsche ich mir Befreiung, wenn ich dafür Deine Lotosfüße aufgeben muß.

## **FRIÄUTFRUNG**

Ein reiner Gottgeweihter wünscht sich niemals materielle Möglichkeiten als Belohnung für seinen transzendentalen liebevollen Dienst zum Herrn. Ein reiner Gottgeweihter wünscht sich nur, sich in der ständigen Gemeinschaft des Herrn und Seiner ewigen Gefährten im liebevollen Dienst des Herrn zu beschäftigen, wie im vorhergehenden Vers erwähnt wurde (dāsānudāso bhavitāsmi). Wie von Narottama dāsa Thākura bestätigt wird:

> tāndera carana sevi bhakta-sane vāsa janame janame haya, ei abhilāsa

Dem Herrn und dem Diener Seiner Diener in der Gemeinschaft von Gottgeweihten zu dienen ist die einzige Absicht des reinen, unverfälschten Gottgeweihten.

### **VERS 26**

अजातपक्षा इव मातरं खगाः स्तन्यं यथा वत्सतराः क्षुधार्ताः । प्रियं प्रियेव व्युषितं विषण्णा मनोऽरविन्दाक्ष दिद्दक्षते त्वाम् ॥२६॥

ajāta-paksā iva mātaram khagāh stanyam vathā vatsatarāh ksudh-ārtāh priyam priyeva vyusitam visannā mano 'ravindāksa didrksate tvām

ajāta-paksāh—denen noch keine Flügel gewachsen sind; iva—wie; mātaram—die Mutter; khagāh—kleine Vögel; stanyam—die Milch von den Eutern; yathā—so wie; vatsatarāh—die jungen Kälber: ksudh-ārtāh—von Hunger bedrängt; priyam—der Geliebte oder Ehemann; priyā-die Frau oder Geliebte; iva-wie; vyusitam-der ständig von seinem Heim entfernt ist; visannā-bekümmert; manah-mein Geist; aravinda-aksa— o Lotosäugiger; didrksate—wünscht zu sehen; tvām—Dich.

#### ÜBERSETZUNG

O lotosäugiger Herr, so, wie junge Vögel, denen noch keine Flügel gewachsen sind, stets nach ihrer Mutter Ausschau halten, die zurückkehrt und sie füttert; so, wie kleine Kälber, die mit Stricken gefesselt sind, sehnsüchtig die Zeit des Melkens erwarten, zu der ihnen erlaubt wird, die Milch ihrer Mutter zu trinken, und so, wie eine bekümmerte Frau, deren Ehemann unterwegs ist, sich immer danach sehnt, daß er zurückkehrt und ihr in jeder Hinsicht Freude bereiten wird, sehne ich mich immer nach der Gelegenheit. Dir direkten Dienst darbringen zu dürfen.

### FRLÄUTFRUNG

Ein reiner Gottgeweihter sehnt sich immer danach, persönlich mit dem Herrn zusammenzusein und Ihm Dienste darzubringen. Die in diesem Zusammenhang angeführten Vergleiche sind äußerst treffend. Ein kleines Vogeliunges ist praktisch niemals zufrieden, außer wenn die Vogelmutter kommt, um es zu füttern; ein kleines Kalb ist niemals zufrieden, solange ihm nicht erlaubt wird, vom Euter der Mutter Milch zu trinken, und eine keusche und hingegebene Frau fühlt sich, wenn ihr Ehemann auf Reisen ist, so lange nicht zufrieden, bis sie wieder mit ihrem geliebten Ehemann Gemeinschaft hat.

#### VERS 27

ममोत्तमश्लोकजनेषु सख्यं संसार्चके अमतः खकर्मभिः। त्वन्माययात्मात्मजदारगेहे-ष्वासक्तचित्तस्य न नाय भ्रयात् ॥२७॥

mamottamaśloka-ianesu sakhvam samsāra-cakre bhramatah sva-karmabhih tvan-māyayātmātmaja-dāra-gehesv āsakta-cittasva na nātha bhūvāt

mama-meine; uttama-śloka-janesu-unter Gottgeweihten, die an der Höchsten Persönlichkeit Gottes hängen; sakhvam-Freundschaft; samsāra-cakre-im Kreislauf von Geburt und Tod; bhramatah—der ich wandere; sva-karmabhih—durch die Ergebnisse meiner fruchtbringenden Handlungen; tvat-māyayā-durch Deine äußere Energie: ātma—dem Körper; ātma-ja—Kinder; dāra—Frau; gehesu—und Zuhause: āsakta—angehaftet; cittasva—deren Geist; na—nicht; nātha— o mein Herr; bhūvāt-möge dort sein.

#### ÜBERSETZUNG

O mein Herr, mein Meister, infolge meiner fruchtbringenden Handlungen wandere ich durch die materielle Welt. Deshalb ersehne ich einfach Freundschaft in der Gemeinschaft Deiner frommen und erleuchteten Gottgeweihten. Meine Anhaftung an meinen Körper, meine Frau, meine Kinder und mein Heim währt unter dem Bann Deiner äußeren Energie fort, aber ich wünsche mir, nicht länger an ihnen zu hängen. Möge mein Geist, mein Bewußtsein und alles, was ich habe, Dir allein zugetan sein.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 11. Kapitel im Sechsten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Die transzendentalen Eigenschaften Vrtrāsuras".

## 12. Kapitel

## Vrtrāsuras ruhmreicher Tod

Dieses Kapitel schildert, wie Indra, der König des Himmels, Vrtrasura tötete, obwohl er dies nur sehr ungern tat.

Nachdem Vṛtrāsura aufgehört hatte zu sprechen, schleuderte er voller Wut seinen Dreizack auf König Indra, doch mit Hilfe seines Donnerkeils, der viele Male mächtiger war als der Dreizack, zerschmetterte Indra diesen in Stücke und trennte Vṛtrāsura einen Arm ab. Nichtsdestoweniger benutzte Vṛtrāsura seinen noch übriggebliebenen Arm dazu, Indra mit einem eisernen Streitkolben zu schlagen, worauf Indra der Donnerkeil aus der Hand fiel. Indra, der sich darüber sehr schämte, wollte den Donnerkeil nicht vom Boden aufheben, doch Vṛtrāsura ermutigte ihn, seine Waffe zu ergreifen und zu kämpfen. Daraufhin sprach Vṛtrāsura folgendermaßen zu König Indra, wobei er ihn sehr ausführlich belehrte.

"Die Höchste Persönlichkeit Gottes", sagte er, "ist die Ursache von Sieg und Niederlage. Ohne zu wissen, daß der Höchste Herr die Ursache aller Ursachen ist, versuchen Narren und Halunken das Verdienst für Sieg oder Niederlage für sich selbst zu beanspruchen, doch in Wirklichkeit untersteht alles der Kontrolle des Herrn. Niemand außer Ihm besitzt wirkliche Unabhängigkeit. Der puruṣa (der Genießer) und prakṛti (die Genossene) unterstehen der Kontrolle des Herrn, denn auf Seine Oberaufsicht ist es zurückzuführen, daß alles systematisch vor sich geht. Ohne die Hand des Höchsten in jeder Handlung zu sehen, hält sich ein Dummkopf selbst für den Beherrscher und Kontrollierenden aller Dinge. Wenn man jedoch begreift, daß die Höchste Persönlichkeit Gottes der wahre Kontrollierende ist, wird man von der Relativität der Welt — Leid, Freude, Furcht und Unreinheit — befreit." Indra und Vṛtrāsura kämpften also nicht nur, sondern erörterten auch philosophische Themen. Dann erst begannen sie wieder zu kämpfen.

Diesmal war Indra stärker, und er schlug Vrträsuras verbliebenen Arm ab. Daraufhin nahm Vrträsura eine gigantische Gestalt an und verschluckte König Indra, aber Indra, der von dem Talisman, der als Nārāyaṇa-kavaca bekannt war, behütet wurde, vermochte sich sogar im Körper Vrtrāsuras zu schützen. Und so stieg er aus Vrtrāsuras Leib hervor und trennte dem Dämon mit seinem mächtigen Donnerkeil den Kopf vom Rumpf. Das Abtrennen des Kopfes des Dämons dauerte ein ganzes Jahr.

VERS 1

श्रीऋषिरुवाच एवं जिहासुर्नृप देहमाजी मृत्युं वरं विजयान्मन्यमानः।

## शूलं प्रगृह्याभ्यपतत् सुरेन्द्रं यथा महापुरुषं कैटभोऽप्सु ॥ १ ॥

śrī-ṛṣir uvāca evam jihāsur nṛpa deham ājau mṛtyum varam vijayān manyamānaḥ śūlam pragṛhyābhyapatat surendram yathā mahā-puruṣam kaiṭabho 'psu

śrī-ṛṣiḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; evam—somit; jihāsuḥ—sehr begierig aufzugeben; nṛpa— o König Parīkṣit; deham—den Körper; ājau—in der Schlacht; mṛtyum—Tod; varam—besser; vijayāt—als Sieg; manyamānaḥ—denkend; śūlam—Dreizack; pṛagṛhya—ergreifend; abhyapatat—griff an; sura-indram—den König des Himmels, Indra; yathā—so, wie; mahā-puruṣam—die Höchste Persönlichkeit Gottes; kaiṭabhaḥ—der Dämon Kaiṭabha; apsu—als das gesamte Universum überschwemmt wurde.

#### ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī sprach: Da Vṛṭrāsura wünschte, seinen Körper aufzugeben, hielt er es für besser, in der Schlacht zu sterben, als zu siegen. O König Parīkṣit, entschlossen packte er seinen Dreizack und griff Indra, den König des Himmels, mit großer Wucht an, so, wie Kaiṭabha einst die Höchste Persönlichkeit Gottes ungestüm angegriffen hatte, als das gesamte Universum überschwemmt gewesen war.

#### **ERLÄUTERUNG**

Obgleich Vṛtrāsura Indra mehrmals ermutigte, ihn mit dem Donnerkeil zu töten, war König Indra bekümmert darüber, solch einen großen Gottgeweihten töten zu müssen, und zögerte, seine Waffe anzuwenden. Vṛtrāsura, der enttäuscht darüber war, daß König Indra sich trotz seiner ermutigenden Reden zurückhaltend verhielt, ergriff sehr ungestüm die Initiative, indem er Indra seinen Dreizack entgegenschleuderte. Vṛtrāsura lag nicht das geringste am Sieg; er wollte getötet werden, damit er unverzüglich nach Hause, zu Gott, zurückkehren konnte. Wie in der Bhagavad-gītā (4.9) bestätigt wird: tyaktvā deham punar janma naiti. Ein Gottgeweihter gelangt nach dem Verlassen seines Körpers sofort zurück zu Śrī Kṛṣṇa und muß nie wieder einen weiteren Körper annehmen. Dies war Vrtrāsuras Wunsch.

#### VERS 2

ततो युगान्ताग्निकठोरजिह्व-माविध्य शूलं तरसासुरेन्द्रः।

## क्षिप्त्वा महेन्द्राय विनद्य वीरो हतोऽसि पापेति रुषा जगाद ॥ २ ॥

tato yugāntāgni-kaṭhora-jihvam āvidhya śūlaṁ tarasāsurendraḥ kṣiptvā mahendrāya vinadya vīro hato 'si pāpeti ruṣā jagāda

tatah—danach; yuga-anta-agni—wie das Feuer am Ende eines jeden Zyklus; ka-thora—scharfe; jihvam—Spitzen besitzend; āvidhya—umherwirbelnd; śūlam—den Dreizack; tarasā—mit gewaltiger Kraft; asura-indrah—Vṛtrāsura, der große Held der Dämonen; kṣiptvā—schleudernd; mahā-indrāya—gegen König Indra; vinadya—brüllend; vīrah—der große Held (Vṛtrāsura); hatah—getötet; asi—du bist; pāpa— o Sündiger; iti—somit; rusā—mit großem Zorn; jagāda—er rief.

## ÜBERSETZUNG

Vṛtrāsura, der große Held der Dämonen, schwang seinen Dreizack, der Spitzen besaß, die den Flammen des lodernden Feuers am Ende der Zeitalter glichen. Mit großem Zorn und Ungestüm schleuderte er ihn Indra entgegen, wobei er brüllte und laut ausrief: "O Sündhafter, jetzt werde ich dich töten!"

#### VFRS 3

## ख आपतत् तद् विचलद् ग्रहोल्कय-न्निरीक्ष्य दुष्प्रेक्ष्यमजातविक्कवः । वज्रेण वज्री शतपर्वणान्छिनद् भुजं च तस्योरगराजभोगम् ॥ ३॥

kha āpatat tad vicalad graholkavan nirīkṣya duṣprekṣyam ajāta-viklavaḥ vajreṇa vajrī śata-parvaṇācchinad bhujam ca tasyoraga-rāja-bhogam

khe—am Himmel; āpatat—auf ihn zufliegend; tat—jener Dreizack; vicalat—sich drehend; graha-ulka-vat—wie ein herabstürzender Stern; nirīkṣya—beobachtend; duṣprekṣyam—unerträglich anzusehen; ajāta-viklavah—ohne Angst; vajreṇa—mit dem Donnerkeil; vajrī—Indra, der Träger des Donnerkeils; śata-parvaṇā—einhundert Gelenke besitzend; ācchinat—schlug ab; bhujam—den Arm; ca—und; tasya—von ihm (Vṛṭrāsura); uraga-rāja—von der großen Schlange Vāsuki; bhogam—wie der Körper.

### ÜBERSETZUNG

Am Himmel fliegend, glich Vṛṭrāsuras Dreizack einem leuchtenden Meteor. Obgleich es schwerfiel, die gleißende Waffe anzublicken, zerschlug König Indra sie mit seinem Donnerkeil furchtlos in Stücke. Gleichzeitig trennte er einen von Vṛṭrāsuras Armen ab, der so dick war wie der Körper von Vāsuki, dem König der Schlangen.

**VERS 4** 

छिन्नैकबाहुः परिघेण वृत्रः संरब्ध आसाद्य गृहीतवज्रम्। हनौ तताडेन्द्रमथामरेभं

वज्रं च हस्तान्न्यपतन्मघोनः ॥ ४॥

chinnaika-bāhuḥ parigheṇa vṛtaḥ saṁrabdha āsādya gṛhīta-vajram hanau tatāḍendram athāmarebhaṁ vajraṁ ca hastān nyapatan maghonaḥ

chinna—trennte ab; eka—ein; bāhuḥ—dessen Arm; parigheṇa—mit einer Streit-keule aus Eisen; vṛṭraḥ—Vṛṭrāsura; samrabdhaḥ—äußerst zornig; āsādya—erreichend; gṛhīta—ergreifend; vajram—den Donnerkeil; hanau—auf den Kieferknochen; tatāḍa—schlug; indram—Indra; atha—auch; amara-ibham—seinen Elefanten; vajram—der Donnerkeil; ca—und; hastāt—aus der Hand; nyapatat—fiel; maghonaḥ—von König Indra.

#### ÜBERSETZUNG

Obgleich Vṛtrāsura ein Arm abgetrennt worden war, stürzte er sich zornig auf König Indra und schlug ihm mit einer eisernen Streitkeule gegen den Kiefer. Er traf auch den Elefanten, auf dem Indra ritt. Da ließ Indra den Donnerkeil aus der Hand fallen.

VERS 5

वृत्रस्य कर्मातिमहाद्भुतं तत् सुरासुराश्चारणसिद्धसङ्घाः अपूजयंस्तत् पुरुहृतसंकटं निरीक्ष्य हा हेति विचुकुशुर्भृशम् ॥ ५ ॥

vṛtrasya karmāti-mahādbhutam tat surāsurās cāraṇa-siddha-saṅghāḥ

## apūjayams tat puruhūta-sankaṭam nirīkṣya hā heti vicukruśur bhṛśam

vṛṭrasya—von Vṛṭrāsura; karma—die Errungenschaft; ati—sehr; mahā—groß; adbhutam—wunderbar; tat—das; sura—die Halbgötter; asurāḥ—und die Dämonen; cāraṇa—die Cāraṇas; siddha-saṅghāḥ—und die Gesellschaft der Siddhas; apūjayan—priesen; tat—jene; puruhūta-saṅkaṭam—die gefährliche Lage Indras; nirīk-sya—sehend; hā hā— o weh, o weh; iti—somit; vicukruśuh—klagten; bhrśam—sehr.

## ÜRERSETZUNG

Die Bewohner der verschiedenen Planeten, wie die Halbgötter, Dämonen, Cāraṇas und Siddhas, priesen Vṛtrāsuras Tat, doch als sie erkannten, daß Indra sich in großer Gefahr befand, klagten sie: ,,O weh! O weh!"

## VERS 6

## इन्द्रो न वजं जगृहे विलिजित-रूपुतं खहस्तादरिसिनिधी पुनः। तमाह वृत्रो हर आत्तवज्रो जहि खशत्रुं न विषादकालः॥६॥

indro na vajram jagrhe vilajjitaš cyutam sva-hastād ari-sannidhau punaḥ tam āha vṛtro hara ātta-vajro jahi sva-śatrum na viṣāda-kālaḥ

indraḥ—König Indra; na—nicht; vajram—den Donnerkeil; jagrhe—ergriff; vilajji-taḥ—beschämt; cyutam—gefallen; sva-hastāt—aus seiner Hand; ari-sannidhau—vor seinem Feind; punaḥ—wieder; tam—ihm; āha—sagte; vṛtraḥ—Vṛtrāsura; hare— o Indra; ātta-vajraḥ—ergreife deinen Donnerkeil; jahi—töte; sva-satrum—deinen Feind; na—nicht; viṣāda-kālaḥ—die Zeit zum Klagen.

#### ÜBERSETZUNG

Da Indra in der Gegenwart seines Feindes der Donnerkeil aus der Hand gefallen war, war er praktisch geschlagen und schämte sich sehr. Er wagte es nicht, seine Waffe wieder aufzuheben. Vrtrasura jedoch ermutigte ihn mit den Worten: "Ergreife deinen Donnerkeil und töte deinen Feind. Dies ist nicht die Zeit, dein Schicksal zu beklagen."

VERS 7
युयुत्सतां कुत्रचिदाततायिनां
जयः सदैकत्र न वै परात्मनाम् ।

# विनैकमुत्पत्तिलयस्थितीश्वरं सर्वज्ञमाद्यं पुरुषं सनातनम् ॥ ७॥

yuyutsatām kutracid ātatāyinām jayaḥ sadaikatra na vai parātmanām vinaikam utpatti-laya-sthitīśvaram sarvajām ādyam purusam sanātanam

yuyutsatām—von denen, die kampflustig sind; kutracit—manchmal; ātatāyinām—mit Waffen ausgerüstet; jayaḥ—Sieg; sadā—immer; ekatra—an einem Ort; na—nicht; vai—tatsächlich; para-ātmanām—von den untergeordneten Lebewesen, die nur unter der Führung der Überseele tätig sind; vinā—außer; ekam—einer; utpatti—der Schöpfung; laya—Vernichtung; sthiti—und Erhaltung; īśvaram—der Herrscher; sarva-jñam—der alles kennt (Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft); ādyam—der ursprüngliche; purusam—Genießer; sanātanam—ewig.

## ÜBERSETZUNG

Vrträsura fuhr fort: O Indra, niemand außer dem ursprünglichen Genießer, der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Bhagavān, wird mit Sicherheit immer siegen. Er ist die Ursache der Schöpfung, Erhaltung und Vernichtung, und Er weiß alles. Die kriegführenden Untertanen, die abhängig sind und einen materiellen Körper annehmen müssen, sind manchmal siegreich, und manchmal werden sie besiegt.

## **ERLÄUTERUNG**

Der Herr sagt in der Bhagavad-gītā (15.15):

sarvasya cāhaṁ hṛdi sanniviṣṭo mattaḥ smṛtir jñānam apohanaṁ ca

"Ich weile im Herzen eines jeden, und von Mir kommen Erinnerung, Wissen und Vergessen."

Wenn zwei Seiten miteinander kämpfen, findet der Kampf im Grunde genommen unter der Führung der Höchsten Persönlichkeit Gottes statt, die der Paramātmā, die Überseele, ist. An anderer Stelle in der Gītā (3.27) sagt der Herr:

prakṛteḥ kriyamāṇāṇi guṇaiḥ karmāṇi sarvaśaḥ ahaṅkāra-vimūḍhātmā kartāham iti manyate

"Die verwirrte spirituelle Seele hält sich unter dem Einfluß der drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur für den Ausführenden von Handlungen, die in Wirklichkeit von der Natur verrichtet werden."

Die Lebewesen handeln ausschließlich unter der Führung des Höchsten Herrn. Der Herr gibt der materiellen Natur Anweisungen, und diese versorgt die Lebewesen mit den entsprechenden Möglichkeiten. Die Lebewesen sind nicht unabhängig, obgleich sie sich törichterweise für die Handelnden (kartā) halten.

Der Sieg ist immer bei der Höchsten Persönlichkeit Gottes. Was die untergeordneten Lebewesen betrifft, so kämpfen sie nach der Fügung der Höchsten Persönlichkeit Gottes. Sieg und Niederlage liegen im Grunde genommen nicht in ihrer Hand; sie sind Arrangierungen des Herrn vermittels der materiellen Natur. Stolz im Sieg und Kummer in der Niederlage sind nutzlos. Man sollte sich vollständig von der Höchsten Persönlichkeit Gottes abhängig wissen, die für den Sieg und die Niederlage aller Lebewesen verantwortlich ist. Der Herr empfiehlt: niyatam kuru karma tvam karma jyāyo hy akarmaṇaḥ. "Erfülle deine vorgeschriebene Pflicht, denn Handeln ist besser als Nichthandeln." Dem Lebewesen wird befohlen, sich entsprechend seiner Stellung zu betätigen. Sieg und Niederlage sind vom Höchsten Herrn abhängig. Karmany evādhikāras te mā phaleṣu kadācana: "Du hast ein Recht darauf, deine vorgeschriebene Pflicht zu erfüllen, doch die Früchte der Handlungen stehen dir nicht zu." Man muß entsprechend seiner Stellung aufrichtig handeln. Sieg oder Niederlage liegen beim Herrn.

Vṛtrāsura ermutigte Indra, indem er sagte: "Laß dich durch meinen Sieg nicht verdrießen. Es gibt keinen Grund, den Kampf einzustellen. Statt dessen solltest du weiter deiner Pflicht nachgehen. Wenn Kṛṣṇa es wünscht, wirst du gewiß siegen." Dieser Vers ist sehr lehrreich für aufrichtige Menschen, die in der Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein tätig sind. Wir sollten im Sieg nicht frohlocken oder in der Niederlage betrübt sein. Wir sollten eine aufrichtige Bemühung machen, den Willen Kṛṣṇas oder Śrī Caitanya Mahāprabhus zu erfüllen, und uns nicht um Sieg und Niederlage kümmern. Unsere einzige Pflicht ist es, aufrichtig zu arbeiten, so daß unsere Handlungen von Kṛṣṇa anerkannt werden.

#### VERS 8

## लोकाः सपाला यस्येमे श्वसन्ति विवशा वशे। द्विजा इव शिचा बद्धाः स काल इह कारणम्।। ८।।

lokāḥ sapālā yasyeme śvasanti vivaśā vaśe dvijā iva śicā baddhāḥ sa kāla iha kāraṇam

lokāh—die Welten; sa-pālāh—mit ihren führenden Gottheiten oder Herrschern; yasya—von dem; ime—all diese; śvasanti—leben; vivašāh—völlig abhängig; vaśe—unter der Herrschaft; dvijāh—Vögel; iva—wie; śicā—von einem Netz; baddhāh—gebunden; sah—jener; kālah—Zeitfaktor; iha—in dieser; kāranam—die Ursache.

### ÜBERSETZUNG

Alle Lebewesen auf allen Planeten dieses Universums einschließlich der herrschenden Gottheiten aller Planeten unterstehen völlig der Kontrolle des Herrn. Sie handeln wie Vögel, die in einem Netz gefangen sind und sich nicht unabhängig bewegen können.

### **ERLÄUTERUNG**

Der Unterschied zwischen den suras und den asuras besteht darin, daß die suras wissen, daß nichts ohne den Wunsch der Höchsten Persönlichkeit Gottes geschehen kann, wohingegen die asuras den höchsten Willen des Herrn nicht begreifen. In diesem Kampf ist im Grunde genommen Vrträsura der sura, während Indra der asura ist. Niemand kann unabhängig handeln; vielmehr handelt jeder unter der Anleitung der Höchsten Persönlichkeit Gottes. Deshalb kommen Sieg und Niederlage entsprechend der Ergebnisse des karma, das man angehäuft hat, und die Beurteilung wird vom Höchsten Herrn vorgenommen (karmanā daiva-netrena). Da wir gemäß unserem karma unter der Führung des Höchsten handeln, ist niemand unabhängig, angefangen von Brahmā bis hinab zur unbedeutenden Ameise. Ob wir besiegt werden oder siegen — der Höchste Herr ist immer siegreich, da jeder nach Seinen Befehlen handelt.

#### VERS 9

## ओजः सहो बलं प्राणमपृतं मृत्युमेव च । तमज्ञाय जनो हेतुमात्मानं मन्यते जडम् ।। ९ ।।

ojah saho balam prāṇam amṛtam mṛtyum eva ca tam ajñāya jano hetum ātmānam manyate jaḍam

ojaḥ—die Stärke der Sinne; sahaḥ—die Stärke des Geistes; balam—die Stärke des Körpers; prāṇam—der Lebenszustand; amṛtam—Unsterblichkeit; mṛtyum—Tod; eva—tatsächlich; ca—auch; tam—Ihn (den Höchsten Herrn); ajñāya—ohne zu kennen; janaḥ—eine törichte Person; hetum—die Ursache; ātmānam—den Körper; manyate—betrachtet; jaḍam—obgleich so gut wie Stein.

#### ÜBERSETZUNG

Die Kraft unserer Sinne, die Kraft unseres Geistes, die Kraft unseres Körpers, die Lebenskraft, Unsterblichkeit und Sterblichkeit sind allesamt der obersten Führung der Höchsten Persönlichkeit Gottes unterworfen. Ohne dies zu wissen, denken törichte Geschöpfe, der leblose materielle Körper sei die Ursache ihrer Handlungen.

## VERS 10

## यथा दारुमयी नारी यथा पत्रमयो मृगः। एवं भृतानि मघवन्नीशतन्त्राणि विद्धि भोः॥१०॥

yathā dārumayī nāri yathā patramayo mṛgaḥ evaṁ bhūtāni maghavann īśa-tantrāni viddhi bhoh

yathā—so, wie; dāru-mayī—aus Holz bestehend; nārī—eine Frau; yathā—so, wie; patra-mayah—aus Blättern bestehend; mṛgah—ein Tier; evam—somit; bhūtāni—alle Dinge; maghavan— o König Indra; īśa—die Höchste Persönlichkeit Gottes; tantrā-ni—abhängig von; viddhi—wisse bitte; bhoh— o Herr.

### ÜBERSETZUNG

O König Indra, so, wie eine hölzerne Puppe, die einer Frau ähnelt, oder wie ein Tier aus Gras und Blättern sich nicht unabhängig bewegen oder tanzen kann, sondern völlig von der Person, die damit umgeht, abhängig ist, tanzen wir alle nach dem Wunsch des höchsten Lenkers, der Persönlichkeit Gottes. Niemand ist unabhängig.

## **ERLÄUTERUNG**

Dies wird im Caitanya-caritāmṛta (Ādi. 5.142) bestätigt:

ekale īśvara kṛṣṇa, āra saba bhṛtya yāre yaiche nācāya, se taiche kare nṛtya

"Śrī Kṛṣṇa allein ist der höchste Lenker, und alle anderen sind Seine Diener. Sie tanzen, wie es Ihm beliebt."

Wir sind alle Diener Kṛṣṇas; wir haben keine Unabhängigkeit. Wir tanzen nach dem Wunsch der Höchsten Persönlichkeit Gottes, doch aufgrund von Unwissenheit und Illusion denken wir, wir seien vom höchsten Willen unabhängig. Deshalb wird gesagt:

īśvaraḥ paramaḥ kṛṣṇaḥ sac-cid-ānanda-vigrahaḥ anādir ādir govindaḥ sarva-kāraṇa-kāraṇam

"Kṛṣṇa, der als Govinda bekannt ist, ist der höchste Herrscher. Er hat einen ewigen, glückseligen, spirituellen Körper. Er ist der Ursprung alles Existierenden. Für Ihn gibt es keinen Ursprung mehr, denn Er ist die urerste Ursache aller Ursachen." (Brahma-samhitā 5.1)

#### VERS 11

# पुरुषः प्रकृतिर्व्यक्तमात्मा भृतेन्द्रियाशयाः। शक्रुवन्त्यस्य सर्गादौ न विना यदनुग्रहात्।।११।।

puruşah prakṛtir vyaktam ātmā bhūtendriyāśayāh śaknuvanty asya sargādau na vinā yad-anugrahāt

puruṣaḥ—der Erzeuger der gesamten materiellen Energie; prakṛtiḥ—die materielle Energie oder materielle Natur; vyaktam—die Prinzipien der Manifestation (mahat-tattva); ātmā—das falsche Ich; bhūta—die fünf materiellen Elemente; indriya—die zehn Sinne; āśayāḥ—der Verstand, die Intelligenz und das Bewußtsein; śaknuvanti—sind fähig; asya—von diesem Universum; sarga-ādau—in der Schöpfung usw.; na—nicht; vinā— ohne; yat—von dem; anugrahāt—die Barmherzigkeit.

### ÜBERSETZUNG

Die drei puruşas — Kāraņodakaśāyī Viṣṇu, Garbhodakaśāyī Viṣṇu und Kṣīrodakaśāyī Viṣṇu —, die materielle Natur, die gesamte materielle Energie, das falsche Ich, die fünf materiellen Elemente, die materiellen Sinne, der Verstand, die Intelligenz und das Bewußtsein können die materielle Manifestation nicht ohne die Führung der Höchsten Persönlichkeit Gottes erschaffen.

## **ERLÄUTERUNG**

Das wird im Viṣṇu Purāṇa bestätigt: parasya brahmaṇaḥ śaktis tathedam akhilam jagat. Welche Manifestationen auch immer wir erfahren, es sind nichts als verschiedene Energien der Höchsten Persönlichkeit Gottes. Diese Energien können nichts unabhängig erschaffen. Dies wird auch vom Herrn Selbst in der Bhagavadgītā (9.10) bestätigt: mayādhyakṣeṇa prakṛtiḥ sūyate sa-carācaram. "Die materielle Natur wirkt unter Meiner Führung, o Sohn Kuntīs, und bringt alle sich bewegenden und sich nicht bewegenden Lebewesen hervor." Nur unter der Führung des Herrn, der Höchsten Person, kann die prakṛti, die sich in vierundzwanzig Elementen manifestiert, verschiedene Situationen für das Lebewesen schaffen. In den Veden sagt der Herr:

madiyam mahimānam ca parabrahmeti śabditam vetsyasy anugrhītam me sampraśnair vivṛtam hṛdi

"Da alles eine Manifestation Meiner Energie ist, bin Ich als Parabrahman bekannt. Deshalb sollte jeder von Mir über Meine glorreichen Taten hören."

Der Herr sagt auch in der Bhagavad-gītā (10.2.): aham ādir hi devānām. "Ich bin

der Ursprung aller Halbgötter." Deshalb ist die Höchste Persönlichkeit Gottes der Ursprung aller Dinge, und niemand ist von Ihm unabhängig. Śrīla Madhvācārya sagte auch: anīśa-jīva-rūpeṇa. Das Lebewesen ist anīśa — es ist niemals der Beherrschende, sondern wird stets beherrscht. Wenn daher ein Lebewesen stolz darauf wird, ein unabhängiger īśvara oder Gott zu sein, so ist dies Torheit. Solche Torheit wird im folgenden Vers beschrieben.

#### VERS 12

## अविद्वानेवमात्मानं मन्यतेऽनीशमीश्वरम् । भृतैः सृजति भृतानि ग्रसतेतानि तैः खयम् ॥१२॥

avidvān evam ātmānam manyate 'nīśam īśvaram bhūtaiḥ srjati bhūtāni grasate tāni taih svayam

avidvān—jemand, der töricht ist und kein Wissen besitzt; evam—somit; ātmānam—sich selbst; manyate—betrachtet; anī sam—obgleich völlig von anderen abhängig; īśvaram—als der höchste Kontrollierende, unabhängig; bhūtaiḥ—durch die Lebewesen; srjati—Er (der Herr) erschafft; bhūtāni—andere Lebewesen; grasate—Er verschlingt; tāni—sie; taiḥ—durch andere Lebewesen; svayam—Er Selbst.

## ÜBERSETZUNG

Ein törichter, unvernünftiger Mensch kann die Höchste Persönlichkeit Gottes nicht verstehen. Obgleich er stets abhängig ist, hält er sich fälschlich selbst für den Höchsten. Wenn man denkt: "Entsprechend seinen früheren fruchtbringenden Handlungen wird jemandes materieller Körper vom Vater und von der Mutter erschaffen, und der gleiche Körper wird von einem anderen Geschöpf vernichtet, so, wie ein Tier von einem Tiger verschlungen wird", so ist das nicht das richtige Verständnis. Die Höchste Persönlichkeit Gottes Selbst erschafft und verschlingt die Lebewesen durch andere Lebewesen.

## **ERLÄUTERUNG**

Nach der Schlußfolgerung der Philosophie, die als karma-mīmāmsā bekannt ist, ist das karma oder die frühere fruchtbringende Tätigkeit eines Menschen die Ursache von allem, und deshalb besteht keine Notwendigkeit, sich zu bemühen. Diejenigen, die zu dieser Schlußfolgerung gelangen, sind töricht. Wenn ein Vater ein Kind erzeugt, tut er dies nicht unabhängig; er wird vom Höchsten Herrn dazu veranlaßt, dies zu tun. Wie der Herr Selbst in der Bhagavad-gītā (15.15) sagt: sarvasya cāham hrdi sannivisto mattah smṛtir jñānam apohanam ca. "Ich weile im Herzen eines jeden, und von Mir kommen Erinnerung, Wissen und Vergessen." Solange man nicht von der Höchsten Persönlichkeit Gottes, die Sich im Herzen eines jeden befindet, an-

gewiesen wird, kann man keinen Antrieb dazu verspüren, irgend etwas zu erschaffen. Deshalb sind der Vater und die Mutter nicht die Schöpfer des Lebewesens. Das Lebewesen wird gemäß seinem karma, seinen fruchtbringenden Handlungen, in den Samen des Vaters versetzt, der es in den Schoß der Mutter eingibt. Alsdann entwikkelt es entsprechend dem Körper der Mutter und des Vaters (yathā-yoni yathā-bījam) einen Körper und nimmt Geburt, um zu leiden oder zu genießen. Deshalb ist der Höchste Herr die ursprüngliche Ursache der Geburt eines Lebewesens. Ebenso ist der Herr die höchste Ursache für jemandes Tod. Niemand ist unabhängig; jeder ist abhängig. Die wahre Schlußfolgerung lautet, daß das einzige unabhängige Wesen die Höchste Persönlichkeit Gottes ist.

#### **VERS 13**

## आयुः श्रीः कीर्तिरैश्वर्यमाशिषः पुरुषस्य याः। भवन्त्येव हि तत्काले यथानिच्छोर्विपर्ययाः॥१३॥

āyuḥ śrīḥ kīrtir aiśvaryam āśiṣaḥ puruṣasya yāḥ bhavanty eva hi tat-kāle yathānicchor viparyayāḥ

äyuh—Lebensdauer; śrīh—Reichtum; kīrtih—Ruhm; aiśvaryam—Macht; āśiṣah—Segnungen; puruṣasya—des Lebewesens; yāh—welche; bhavanti—entstehen; eva—tatsächlich; hi—gewiß; tat-kāle—zu dieser angemessenen Zeit; yathā—so wie; anic-choh—von jemandem, der nicht wünscht; viparyayāh—entgegengesetzte Bedingungen.

#### ÜBERSETZUNG

Wie jemand, der nicht gewillt ist zu sterben, nichtsdestoweniger seine Lebensdauer, seinen Reichtum, seinen Ruhm und alles andere zur Zeit des Todes aufgeben muß, so kann man zur festgesetzten Zeit des Sieges all dies erlangen, wenn der Höchste Herr es einem durch Seine Barmherzigkeit gewährt.

### **FRIÄUTFRUNG**

Es ist nicht gut, wenn man fälschlich eingebildet ist und behauptet, man sei durch eigene Bemühung reich, gelehrt, schön usw. geworden. Alles derartige Glück wird durch die Barmherzigkeit des Herrn erlangt. Von einem anderen Gesichtspunkt betrachtet, will niemand sterben, und niemand möchte arm oder häßlich sein. Warum also werden dem Lebewesen gegen seinen Willen solche unerwünschten Plagen geschickt? Es ist auf die Barmherzigkeit oder Strafe der Höchsten Persönlichkeit Gottes zurückzuführen, daß man etwas Materielles gewinnt oder verliert. Niemand ist

unabhängig; jeder ist von der Barmherzigkeit oder Strafe des Höchsten Herrn abhängig. In Bengalen gibt es ein geläufiges Sprichwort, welches besagt, daß der Herr zehn Hände hat. Das bedeutet, daß Er überall Seine Herrschaft ausübt — in den acht Himmelsrichtungen wie auch oben und unten. Wenn er uns mit Seinen zehn Händen alles nehmen will, können wir mit unseren zwei Händen nichts beschützen. Ebenso können wir, wenn Er uns mit Seinen zehn Händen Segnungen gewähren will, diese mit unseren zwei Händen nicht alle in Empfang nehmen; mit anderen Worten, die Segnungen übersteigen unsere Erwartungen. Die Schlußfolgerung lautet, daß uns der Herr unsere Besitztümer manchmal wegnimmt, obgleich wir uns nicht von ihnen trennen wollen, und daß er uns manchmal mit derartigen Segnungen überschüttet, daß wir nicht imstande sind, sie alle entgegenzunehmen. Deshalb sind wir weder im Reichtum noch in der Not unabhängig; alles richtet sich nach dem gütigen Willen der Höchsten Persönlichkeit Gottes.

#### VERS 14

## तसादकीर्तियशसोर्जयापजययोरपि । समः स्यात सुखदुःखाभ्यां मृत्युजीवितयोस्तथा॥१४॥

tasmād akīrti-yaśasor jayāpajayayor api samaḥ syāt sukha-duḥkhābhyāṁ mṛtyu-jīvitayos tathā

tasmāt—deshalb (aufgrund von völliger Abhängigkeit vom Gutdünken der Höchsten Persönlichkeit Gottes); akīrti—der Schmähung; yaśasoḥ—und Ruhm; jaya—vom Sieg; apajayayoḥ—und der Niederlage; api—sogar; samaḥ—gleichmütig; syāt—man sollte sein; sukha-duḥkhābhyām—mit der Not und dem Glück; mṛtyu—vom Tod; jīvitayoḥ—oder vom Leben; tathā—wie auch.

### ÜBERSETZUNG

Da alles vom höchsten Willen der Höchsten Persönlichkeit Gottes abhängig ist, sollte man in Ruhm und Schande, Sieg und Niederlage, Leben und Tod gleichmütig sein. Was ihre Wirkung betrifft, die sich als Glück und Leid einstellen, sollte man Gleichmut bewahren, ohne sich zu sorgen.

#### VERS 15

सच्चं रजस्तम इति प्रकृतेर्नात्मनो गुणाः । तत्र साक्षिणमात्मानं यो वेद स न बध्यते ॥१५॥ sattvam rajas tama iti prakṛter nātmano guṇāḥ tatra sākṣiṇam ātmānam yo veda sa na badhyate

sattvam—die Erscheinungsweise der Tugend; rajah—die Erscheinungsweise der Leidenschaft; tamah—die Erscheinungsweise der Unwissenheit; iti—somit; prakrteh—von der materiellen Natur; na—nicht; ātmanah—von der spirituellen Seele; gunāh—die Eigenschaften; tatra—in einer solchen Stellung; sāksiṇam—ein Beobachter; ātmānam—das Selbst; yah—jemand, der; veda—kennt; sah—er; na—nicht; badhyate—wird gebunden.

#### ÜBERSETZUNG

Jemand, der weiß, daß die drei Eigenschaften — Tugend, Leidenschaft und Unwissenheit — nicht Eigenschaften der Seele sind, sondern Eigenschaften der materiellen Natur, und der weiß, daß die reine Seele lediglich ein Beobachter der Aktionen und Reaktionen dieser Eigenschaften ist, sollte als befreite Seele angesehen werden. Ein solcher Mensch wird durch diese Eigenschaften nicht gebunden.

### **ERLÄUTERUNG**

Wie der Herr in der Bhagavad-gītā (18.54) erklärt:

brahma-bhūtaḥ prasannātmā na śocati na kānkṣati samaḥ sarveṣu bhūteṣu mad-bhaktim labhate parām

"Wer auf diese Weise in der Transzendenz verankert ist, verwirklicht augenblicklich das Höchste Brahman und wird völlig von Freude erfüllt. Er klagt niemals und verlangt nie danach, irgend etwas zu besitzen. Er ist jedem Lebewesen gleichgesinnt. In diesem Zustand erreicht er reinen hingebungsvollen Dienst zu Mir."

Wenn man Selbstverwirklichung oder die brahma-bhūta-Stufe erreicht, weiß man, daß alles, was in seinem Leben geschieht, auf die Verunreinigung durch die Erscheinungsweisen der materiellen Natur zurückzuführen ist. Das Lebewesen, die reine Seele, hat mit diesen Erscheinungsweisen nichts zu tun. Inmitten des Wirbelsturms der materiellen Welt wandelt sich alles sehr schnell, doch wenn man ruhig bleibt und einfach die Aktionen und Reaktionen des Wirbelsturms beobachtet, ist man als befreit anzusehen. Die wahre Qualifikation der befreiten Seele besteht darin, daß sie Kṛṣṇa-bewußt bleibt, ungestört durch die Aktionen und Reaktionen der materiellen Energie. Eine solche befreite Persönlichkeit ist stets von Freude erfüllt. Sie klagt niemals und verlangt nie nach irgend etwas. Da alles vom Höchsten Herrn zur Verfügung gestellt wird, sollte das Lebewesen, das völlig von Ihm abhängig ist, sich nicht außlehnen oder etwas annehmen, weil es seiner persönlichen Sinnenbefriedigung entspricht; es sollte vielmehr alles als die Barmherzigkeit des Herrn auffassen und unter allen Umständen stetig bleiben.

#### VERS 16

## पस्य मां निर्जितं शत्रु वृक्णायुधभुजं मृघे । घटमानं यथाशक्ति तव प्राणजिहीर्षया ॥१६॥

pasya mām nirjitam satru vṛkṇāyudha-bhujam mṛdhe ghaṭamānam yathā-sakti tava prāṇa-jihīrṣayā

paśya—sieh; mām—mich an; nirjitam—bereits besiegt; śatru— o Feind; vrkna—abgeschlagen; āyudha—meine Waffe; bhujam—und mein Arm; mṛdhe—in diesem Kampf; ghaṭamānam—immer noch versuchend; yathā-sakti—meiner Fähigkeit entsprechend; tava—von dir; prāṇa—das Leben; jihīrṣayā—mit dem Wunsch, wegzunehmen.

### ÜBERSETZUNG

O mein Feind, sieh mich nur an. Ich bin bereits besiegt, denn meine Waffe und mein Arm sind in Stücke zerschlagen worden. Du hast mich bereits bezwungen, aber dennoch versuche ich, mit dem Wunsch, dich zu töten, mein Bestes im Kampf. Ich bin selbst unter solch widrigen Umständen nicht bekümmert. Deshalb solltest du deine Niedergeschlagenheit abschütteln und weiterkämpfen.

## **ERLÄUTERUNG**

Vrtrāsura war so großartig und mächtig, daß er praktisch als spiritueller Meister Indras auftrat. Obgleich Vrtrāsura am Rande der Niederlage stand, berührte ihn dies nicht im geringsten. Er wußte, daß er von Indra besiegt werden würde, und er nahm dies freiwillig hin, doch da er vermeintlich Indras Feind war, gab er sein Bestes, um Indra zu töten. Damit erfüllte er seine Pflicht. Man sollte seine Pflicht unter allen Umständen erfüllen, selbst wenn man weiß, wie das Ergebnis aussehen wird.

#### VERS 17

## प्राणग्लहोऽयं समर इष्यक्षो वाहनासनः। अत्र न ज्ञायतेऽमुख्य जयोऽमुख्य पराजयः॥१७॥

prāṇa-glaho 'yam samara iṣv-akṣo vāhanāsanaḥ atra na jñāyate 'muṣya jayo 'muṣya parājayaḥ

prāṇa-glahaḥ—das Leben ist der Einsatz; ayam—diese; samaraḥ—Schlacht; iṣu-akṣaḥ—die Pfeile sind die Würfel; vāhana-āsanaḥ—die Reittiere wie die Pferde und

die Elefanten sind das Spielbrett; atra—hier (in diesem Glücksspiel); na—nicht; jñā-yate—ist bekannt; amuṣya—von jenem; jayaḥ—Sieg; amuṣya—von jenem; parāja-yaḥ—Niederlage.

### ÜBERSETZUNG

O mein Feind, betrachte diese Schlacht als Glücksspiel, in dem unser Leben der Einsatz ist, in dem die Pfeile die Würfel bilden und die Reittiere das Spielbrett darstellen. Niemand kann ahnen, wer verlieren und wer siegen wird. Es hängt alles von der Vorsehung ab.

#### **VERS 18**

श्रीशुक उवाच

इन्द्रो वृत्रवचः श्रुत्वा गतालीकमपूजयत् । गृहीतवज्रः प्रहसंस्तमाह गतविस्रयः ॥१८॥

> śrī-śuka uvāca indro vṛṭra-vacaḥ śrutvā gatālīkam apūjayat gṛhīta-vajraḥ prahasams tam āha gata-vismayah

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; indrah—König Indra; vṛtra-va-cah—die Worte Vṛtrāsuras; śrutvā—hörend; gata-alīkam—ohne Zwiespalt; apūja-yat—verehrte; gṛhītā-vajrah—den Donnerkeil ergreifend; prahasan—lächelnd; tam—zu Vṛtrāsura; āha—sagte; gata-vismayah—seine Verwunderung aufgebend.

#### ÜBERSETZUNG

Sukadeva Gosvāmī sagte: Als König Indra die offenen und lehrreichen Worte Vṛtrāsuras vernahm, pries er ihn und nahm den Donnerkeil wieder in seine Hand. Daraufhin lächelte er ohne Verwirrung oder Hintergedanken und sprach folgende Worte zu Vṛtrāsura.

## **ERLÄUTERUNG**

König Indra, der größte der Halbgötter, war erstaunt, die Lehren Vrträsuras zu hören, der angeblich ein Dämon war. Er wurde von Verwunderung darüber ergriffen, daß ein Dämon so intelligente Worte sprechen konnte. Doch dann erinnnerte er sich an große Gottgeweihte wie Prahläda Mahārāja und Bali Mahārāja, die auch aus Familien von Dämonen stammten, und so legte sich seine Verwirrung. Selbst sogenannte Dämonen besitzen manchmal einzigartige Hingabe für die Höchste Persönlichkeit Gottes. Deshalb lächelte Indra Vrträsura ermutigend zu.

#### **VERS 19**

## इन्द्र उवाच

## अहो दानव सिद्धोऽसि यस्य ते मितरी दशी । भक्तः सर्वोत्मनात्मानं सुहृदं जगदीश्वरम् ।।१९॥

indra uvāca aho dānava siddho 'si yasya te matir īdṛśī bhaktaḥ sarvātmanātmānam suhṛdam jagad-īśvaram

indrah uvāca—Indra sagte; aho—hallo; dānava— o Dämon; siddhah asi—du bist jetzt vollkommen; yasya—dessen; te—dein; matih—Bewußtsein; īdṛśī—solchermaßen; bhaktah—ein großer Gottgeweihter; sarva-ātmanā—ohne Abweichung; ātmānam—zur Überseele; suhṛdam—der größte Freund; jagat-īśvaram—der Höchsten Persönlichkeit Gottes.

### ÜBERSETZUNG

Indra sagte: O großer Dämon, ich erkenne an deinem Unterscheidungsvermögen und an deiner Standhaftigkeit im hingebungsvollen Dienst, daß du, obwohl du dich in einer gefährlichen Lage befindest, ein vollkommener Geweihter der Höchsten Persönlichkeit Gottes, der Überseele und des Freundes aller Lebewesen, bist.

### **ERLÄUTERUNG**

Wie in der Bhagavad-gītā (6.22) erklärt wird:

yam labdhvā cāparam lābham manyate nādhikam tatah yasmin sthito na duḥkhena guruṇāpi vicālyate

"Wenn man im Kṛṣṇa-Bewußtsein verankert ist, weicht man niemals von der Wahrheit ab und denkt, daß es keinen größeren Gewinn gibt. In einer solchen Position gerät man niemals, nicht einmal inmitten der größten Schwierigkeiten, ins Wanken."

Ein reiner Gottgeweihter läßt sich niemals durch irgendwelche unangenehme Umstände verwirren. Indra war überrascht, als er sah, daß Vṛtrāsura ungestört im hingebungsvollen Dienst des Herrn verankert war, denn für einen Dämon ist ein solches Bewußtsein unmöglich. Durch die Gnade der Höchsten Persönlichkeit Gottes jedoch kann jeder ein fortgeschrittener Gottgeweihter werden (striyo vaiśyās tathā śūdrās te 'pi yānti parām gatim). Für einen unverfälschten Gottgeweihten ist es sicher, daß er nach Hause, zu Gott, zurückkehrt.

## VERS 20

## भवानतार्षीन्मायां वै वैष्णवीं जनमोहिनीम् । यद् विहायासुरं भावं महापुरुषतां गतः ॥२०॥

bhavān atārṣīn māyāṁ vai vaiṣṇavīṁ jana-mohinīm yad vihāyāsuraṁ bhāvaṁ nahā-puruṣatāṁ gataḥ

bhavān—dein gutes Selbst; atārṣīt—hat bezwungen; māyām—die illusionierende Energie; vai—tatsächlich; vaiṣṇavīm—von Śrī Viṣṇu; jana-mohinīm—die die Masse der Menschen irreführt; yat—weil; vihāya—aufgebend; āsuram—von den Dämonen; bhāvam—die Geisteshaltung; mahā-puruṣatām—die Stellung eines fortgeschrittenen Gottgeweihten; gataḥ—erlangt.

### ÜBERSETZUNG

Du hast die illusionierende Energie Śrī Viṣṇus bezwungen, und aufgrund dieser Befreiung hast du die dämonische Geisteshaltung aufgegeben und die Stellung eines fortgeschrittenen Gottgeweihten erreicht.

### **ERLÄUTERUNG**

Śrī Viṣṇu ist der mahā-puruṣa. Deshalb befindet sich jemand, der ein Vaiṣṇava wird, auf der Stufe eines mahā-pauruṣya. Mahārāja Parīkṣit gelangte auf diese Stufe. Im Padma Purāṇa heißt es, daß der Unterschied zwischen einem Halbgott und einem Dämon darin bestehe, daß ein Halbgott ein Geweihter Śrī Viṣṇus sei, während ein Dämon genau das Gegenteil darstelle: viṣṇu-bhaktaḥ smṛto daiva āsuras tad-viparyayaḥ. Vṛtrāsura galt als Dämon, doch in Wirklichkeit war er mehr als qualifiziert für die Stellung eines Gottgeweihten oder mahā-pauruṣya. Wenn jemand auf die eine oder andere Weise ein Geweihter des Herrn wird, kann er, was auch immer seine Stellung gewesen sein mag, die Stellung einer vollkommenen Persönlichkeit erlangen. Dies wird möglich, wenn ein reiner Gottgeweihter versucht, dem Herrn zu dienen, indem er jemanden auf diese Weise errettet. Śukadeva Gosvāmī sagte daher im Śrīmad-Bhāgavatam (2.4.18):

kirāta-hūṇāndhra-pulinda-pulkaśā ābhīra-śumbhā yavanāḥ khasādayaḥ ye 'nye ca pāpā yad-apāśrayāśrayāḥ śudhyanti tasmai prabhaviṣṇave namaḥ

"Kirātas, Hūṇas, Āndhras, Pulindas, Pulkaśas, Ābhīras, Śumbhas, Yavanas und Angehörige der Khasa-Rassen und sogar andere, die sündhaften Handlungen verfallen sind, können geläutert werden, wenn sie bei den Geweihten des Herrn Zuflucht suchen, denn Er ist die höchste Macht. Ich erweise Ihm meine achtungsvollen Ehrerbietungen."

Jeder kann geläutert werden, wenn er bei einem reinen Gottgeweihten Zuflucht sucht und nach der Anleitung des reinen Gottgeweihten seinen Charakter bildet. Man kann dann, selbst wenn man ein Kirāta, Āndhra, Pulinda oder sonst irgend etwas ist, geläutert werden und zur Stellung eines mahā-paurusya aufsteigen.

#### VERS 21

## खिल्वदं महदाश्वर्यं यद् रजःप्रकृतेस्तव । बासुदेवे भगवति सच्चात्मनि दृढा मितः ॥२१॥

khalv idam mahad āścaryam yad rajaḥ-prakṛtes tava vāsudeve bhagavati sattvātmani dṛḍhā matiḥ

khalu—tatsächlich; idam—dies; mahat āścaryam—große Verwunderung; yat—welche; rajah—beeinflußt von der Erscheinungsweise der Leidenschaft; prakṛteḥ—deren Natur; tava—von dir; vāsudeve—in Śrī Kṛṣṇa; bhagavati—der Höchsten Persönlichkeit Gottes; sattva-ātmani—die Sich in reiner Tugend befindet; dṛḍhā—festes; matiḥ—Bewußtsein.

### ÜBERSETZUNG

O Vṛtrāsura, Dämonen werden im allgemeinen von der Erscheinungsweise der Leidenschaft getrieben. Was für ein großartiges Wunder ist es daher, daß du, obgleich du ein Dämon bist, die Geisteshaltung eines Gottgeweihten angenommen und deinen Geist auf die Höchste Persönlichkeit Gottes, Vāsudeva, gerichtet hast, der immer in reiner Tugend verbleibt.

## **ERLÄUTERUNG**

König Indra fragte sich, wie Vrträsura zur Stellung eines erhabenen Gottgeweihten erhoben werden konnte. Was Prahläda Mahäräja betrifft, so war dieser von Närada Muni eingeweiht worden, und deshalb war es ihm möglich gewesen, ein großer Gottgeweihter zu werden, obgleich er aus einer Familie von Dämonen stammte. In Vrträsuras Fall jedoch konnte Indra keine derartigen Ursachen entdecken. Deshalb war er von Erstaunen überwältigt, daß Vrträsura ein so fortgeschrittener Gottgeweihter war, daß er seinen Geist ohne Abweichung auf die Lotosfüße Śrī Kṛṣṇas, Vāsudevas, richten konnte.

#### VERS 22

यस भक्तिर्भगवति हरी निःश्रेयसेश्वरे । विक्रीडतोऽमृताम्भोधौ किं क्षद्रैः खातकोदकैः॥२२॥ yasya bhaktir bhagavati harau nihśreyaseśvare vikrīdato 'mṛtāmbhodhau kiṁ ksudraih khātakodakaih

yasya—von dem; bhaktih—hingebungsvoller Dienst; bhagavati—der Höchsten Persönlichkeit Gottes; harau—Śrī Hari; nihśreyasa-īśvare—dem Beherrscher der höchsten Vollkommenheit des Lebens oder der höchsten Befreiung; vikrī-datah—schwimmend oder spielend; amṛta-ambhodhau—im Ozean des Nektars; kim—was ist der Nutzen; ksudraih—von kleinen; khātaka-udakaih—Wassergräben.

### ÜBERSETZUNG

Ein Mensch, der im hingebungsvollen Dienst zum Höchsten Herrn, Hari, dem Herrn der höchsten Vollkommenheit, gefestigt ist, schwimmt im Nektarozean. Welchen Nutzen hat für ihn das Wasser in kleinen Wassergräben?

## **ERLÄUTERUNG**

Vrtrāsura hatte zuvor gebetet (SB. 6.11.25): na nāka-pṛṣṭhaṁ na ca pārameṣthyam na sārva-bhaumam na rasādhi patvam. "Ich wünsche mir nicht die Annehmlichkeiten des Glücks auf Brahmaloka, Svargaloka oder sogar Dhruvaloka, ganz zu schweigen von der Erde oder den niederen Planeten. Ich wünsche mir einfach, nach Hause, zu Gott, zurückzukehren." Dies ist die Entschlossenheit eines reinen Gottgeweihten. Ein reiner Gottgeweihter fühlt sich niemals zu einer hohen Stellung in der materiellen Welt hingezogen. Wie die Einwohner von Vrndavana - Śrīmatī Rādhārānī, die gopīs, Krsnas Vater und Mutter (Nanda Mahārāja und Yaśodā), Krsnas Freunde und Krsnas Diener - möchte er einfach nur mit der Höchsten Persönlichkeit Gottes Gemeinschaft haben. Er möchte sich in Kṛṣṇas Umgebung, der Schönheit von Vrndavana, aufhalten. Dies sind die höchsten Sehnsüchte eines Geweihten Krsnas. Geweihte Śrī Visnus mögen nach einer Stellung auf Vaikunthaloka trachten, doch einen Geweihten Krsnas verlangt es nicht einmal nach den Annehmlichkeiten Vaikunthas; er möchte nach Goloka Vrndavana zurückkehren und mit Śrī Krsna zusammen an dessen ewigen Spielen teilhaben. Alles materielle Glück ist wie das Wasser in einem Wassergraben, wohingegen das spirituelle Glück ewig in der spirituellen Welt genossen wird, die einem Ozean von Nektar gleicht, in dem ein Gottgeweihter schwimmen möchte.

#### VERS 23

श्रीगुक उवाच इति द्ववाणावन्योन्यं धर्मजिज्ञासया नृप । युयुधाते महावीर्याविन्द्रवृत्रौ युधाम्पती ॥२३॥

> śrī-śuka uvāca iti bruvāṇāv anyonyam

dharma-jijñāsayā nṛpa yuyudhāte mahā-vīryāv indra-vṛtrau yudhām patī

śrī-śukaḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; iti—somit; bruvāṇau—sprechend; anyonyam—zueinander; dharma-jijñāsayā—mit dem Wunsch, das höchste religiöse Prinzip zu erkennen (hingebungsvollen Dienst); nrpa— o König; yuyudhāte—kämpften; mahā-vīryau—beide sehr machtvoll; indra—König Indra; vṛtrau—und Vṛtrāsura; yudhām patī—beide großartige militärische Befehlshaber.

### ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte: Vṛtrāsura und König Indra sprachen selbst auf dem Schlachtfeld über hingebungsvollen Dienst, und dann nahmen sie den Kampf als eine Sache der Pflicht wieder auf. Mein lieber König, beide waren große Kämpfer, und sie waren gleich stark.

#### **VERS 24**

## आविध्य परिघं दृत्रः काष्णीयसमरिन्दमः। इन्द्राय प्राहिणोदु घोरं वामहस्तेन मारिष ॥२४॥

āvidhya parigham vṛtraḥ kārṣṇāyasam arindamaḥ indrāya prāhiṇod ghoram vāma-hastena mārisa

āvidhya—wirbelnd; parigham—die Keule; vṛṭraḥ—Vṛṭrāsura; kārṣṇa-aya-sam—aus Eisen hergestellt; arim-damaḥ—der fāhig war, seinen Feind zu bezwingen; indrāya—auf Indra; prāhinot—warf; ghoram—sehr furchterregend; vāma-ha-stena—mit seiner linken Hand; māriṣa— o bester der Könige, Mahārāja Parīkṣit.

#### ÜBERSETZUNG

O Mahārāja Parīkṣit, Vṛtrāsura, der völlig dazu in der Lage war, seinen Feind zu bezwingen, ergriff seine eiserne Keule, wirbelte sie im Kreis, zielte mit ihr auf Indra und schleuderte sie dann mit seiner linken Hand.

#### VERS 25

## स तु दुत्रस्य परिघं करं च करमोपमम् । चिच्छेद युगपद् देवो वज्जेण शतपर्वणा ॥२५॥

sa tu vṛtrasya parighaṁ karaṁ ca karabhopamam d

## ciccheda yugapad devo vajreņa sata-parvaņā

saḥ—er (König Indra); tu—jedoch; vṛtrasya—von Vṛtrāsura; parigham—die eiserne Keule; karam—seine Hand; ca—und; karabha-upamam—so stark wie ein Elefantenrüssel; ciccheda—schlug in Stücke; yugapat—gleichzeitig; devaḥ—Indra; vajrena—mit dem Donnerkeil; śata-parvaṇā—einhundert Gelenke habend.

### ÜBERSETZUNG

Mit seinem Donnerkeil, der den Namen Sataparvan trug, zerschlug Indra gleichzeitig Vṛtrāsuras Keule in Stücke und trennte ihm den verbliebenen Arm ab.

#### **VERS 26**

## दोर्म्यामुलक्त्रम् लाम्यां बभी रक्तस्रवोऽसुरः । छिन्नपक्षोयथा गोत्रः खादु अष्टो विज्ञणा हतः ॥२६॥

dorbhyām utkṛtta-mūlābhyām babhau rakta-sravo 'suraḥ chinna-pakṣo yathā gotraḥ khād bhraṣṭo vajrinā hatah

dorbhyām—von den beiden Armen; utkṛtta-mūlābhyām—genau an der Wurzel abgetrennt; babhau—wurde; rakta-sravaḥ—reichlich Blut vergießend; asuraḥ—Vṛtrāsura; chinna-pakṣaḥ—dessen Flügel abgetrennt sind; yathā—so, wie; gotraḥ—Berg; khāt—aus dem Himmel; bhraṣṭaḥ—fallend; vajriṇā—von Indra, dem Träger des Donnerkeils; hataḥ—geschlagen.

### ÜBERSETZUNG

Vṛtrāsura, der stark blutete und dessen beide Arme an ihrem Ansatz abgetrennt waren, sah äußerst schön aus, ähnlich einem fliegenden Berg, dessen Flügel von Indra in Stücke geschlagen worden sind.

## **ERLÄUTERUNG**

Der Aussage dieses Verses können wir entnehmen, daß es manchmal fliegende Berge gibt und daß Indra ihre Flügel mit seinem Donnerkeil abschlägt. Vrtrasuras gewaltiger Körper glich einem solchen Berg.

#### **VERS 27-29**

महाप्राणो महावीयों महासर्प इव द्विपम् । कृत्वाधरां हतुं भूमौ दैत्यो दिन्युत्तरां हतुम् ।

नभोगम्भीरवक्त्रेण लेलिहोल्बणजिह्वया ॥२७॥ दंष्ट्राभिः कालकल्पामिर्प्रसन्निव जगत्त्रयम् । अतिमात्रमहाकाय आक्षिपंस्तरसा गिरीन् ॥२८॥ गिरिराट् पादचारीव पद्म्यां निर्जरयन् महीम् । जग्रास स समासाद्य विज्ञणं सहवाहनम् ॥२९॥

> mahā-prāṇo mahā-vīryo mahā-sarpa iva dvipam kṛtvādharām hanum bhūmau daityo divy uttarām hanum nabho-gambhīra-vaktreṇa leliholbaṇa-jihvayā

damştrābhiḥ kāla-kalpābhir grasann iva jagat-trayam atimātra-mahā-kāya ākṣipams tarasā girīn

giri-rāṭ pāda-cārīva padbhyāṁ nirjarayan mahīm jagrāsa sa samāsādya vajrinaṁ saha-vāhanam

mahā-prāṇaḥ—sehr gewaltig an Körperstärke; mahā-vīryaḥ—ungewöhnliche Tapferkeit zeigend; mahā-sarpaḥ—die größte Schlange; iva—wie; dvipam—ein Elefant; kṛtvā—setzend; adharām—den unteren; hanum—Kiefer; bhūmau—auf dem Boden; daityaḥ—der Dämon; divi—am Himmel; uttarām hanum—den Oberkiefer; nabhaḥ—wie der Himmel; gambhīra—tief; vaktreṇa—mit seinem Mund; leliha—wie eine Schlange; ulbaṇa—furchterregend; jihvayā—mit einer Zunge; daṃṣṭrābhiḥ—mit Zähnen; kāla-kalpābhiḥ—genau wie der Zeitfaktor oder Tod; grasan—verschlingend; iva—als ob; jagat-trayam—die drei Welten; ati-mātra—sehr hoch; mahā-kāyaḥ—dessen gewaltiger Körper; ākṣipan—bebend; tarasā—mit großer Gewalt; girīn—die Berge; giri-rāṭ—das Himalaya-Gebirge; pāda-cārī—sich zu Fuß bewegend; iva—als ob; padbhyām—mit seinen Füßen; nirjarayan—zermalmend; mahīm—die Oberfläche der Welt; jagrāsa—verschlang; saḥ—er; samāsādya—erreichend; vajrinam—Indra, der den Donnerkeil trägt; saha-vāhanam—mit seinem Reittier, dem Elefanten.

#### ÜBERSETZUNG

Vrträsura war sehr mächtig, was Körperstärke und Einfluß betraf. Er setzte seinen Unterkiefer auf den Boden und seinen Oberkiefer an den Himmel. Sein Schlund wurde so tief wie der Himmel, und seine Zunge glich

einer riesigen Schlange. Mit seinen furchterregenden, todesähnlichen Zähnen schien er zu versuchen, das gesamte Universum zu verschlingen. Indem er auf diese Weise einen gewaltigen Körper annahm, ließ der große Dämon Vṛtrāsura selbst die Berge zittern und begann, die Erdoberfläche mit seinen Beinen zu zermalmen, als sei er das Himalaya-Gebirge, das umherwandert. Er stürzte auf Indra zu und verschlang ihn und Airāvata, seinen Träger, als würde eine riesige Pythonschlange einen Elefanten verschlingen.

#### **VERS 30**

## वृत्रप्रस्तं तमालोक्य सप्रजापतयः सुराः । हा कष्टमिति निर्विण्णाश्चक्रग्रः समहर्षयः ॥३०॥

vṛtra-grastam tam ālokya saprajāpatayah surāḥ hā kaṣṭam iti nirviṇṇāś cukruśuh samaharṣayah

vṛṭra-grastam—von Vṛṭrāsura verschlungen; tam—ihn (Indra); ālokya—sehend; sa-prajāpatayaḥ—mit Brahmā und anderen prajāpatis; surāḥ—alle Halbgötter; hā— o weh; kaṣṭam—welch ein Unglück; iti—somit; nirviṇṇāḥ—sehr bekümmert; cukruśuḥ—klagten; sa-mahā-ṛṣayaḥ—mit den großen Weisen.

## ÜBERSETZUNG

Als die Halbgötter, unter ihnen auch Brahmā, andere prajāpatis und andere große Heilige, erkannten, daß Indra von dem Dämon verschlungen worden war, überkam sie heftige Verzweiflung. "O weh!" klagten sie. "Welches Unglück! Welches Unglück!"

#### VERS 31

## निगीर्णोऽप्यसुरेन्द्रेण न ममारोदरं गतः। महापुरुषसन्नद्धो योगमायाबलेन च ॥३१॥

nigīrņo 'py asurendreņa na mamārodaram gataḥ mahāpuruṣa-sannaddho yogamāyā-balena ca

nigīrṇaḥ—verschlungen; api—obgleich; asura-indrena—von Vṛtrāsura, dem besten der Dämonen; na—nicht; mamāra—starb; udaram—den Leib; gataḥ—erreichend; mahā-puruṣa—durch die Rüstung des Höchsten Herrn, Nārāyaṇas; sannaddhaḥ—beschützt; yoga-māyā-balena—durch die mystische Kraft, die Indra selbst besaß; ca—auch.

### ÜBERSETZUNG

Die Schutzrüstung Nārāyaṇas, die Indra besaß, war mit Nārāyaṇa Selbst, der Höchsten Persönlichkeit Gottes, identisch. Von dieser Rüstung und von seiner eigenen mystischen Kraft beschützt, starb König Indra, obgleich er von Vṛtrāsura verschlungen worden war, im Magen des Dämons nicht.

#### **VERS 32**

## भित्त्वा वज्रेण तत्कुक्षिं निष्क्रम्य बलभिद् विश्वः। उच्चकर्त श्विरः शत्रोगिरिस्टङ्गभिवौजसा ॥३२॥

bhittvā vajreņa tat-kukṣim niṣkramya bala-bhid vibhuḥ uccakarta śiraḥ śatror giri-śṛṅgam ivaujasā

bhittvā—durchbohrend; vajrena—mit dem Donnerkeil; tat-kukṣim—den Leib Vṛtrāsuras; niṣkramya—hervorgelangend; bala-bhit—der Vernichter des Dämons Bala; vibhuḥ—der mächtige Indra; uccakarta—abgetrennt; śiraḥ—den Kopf; śatroḥ—des Feindes; giri-śṛngam—der Gipfel eines Berges; iva—wie; ojasā—mit großer Gewalt.

## ÜBERSETZUNG

Mit seinem Donnerkeil bohrte sich König Indra, der ebenfalls überaus mächtig war, durch Vṛtrāsuras Leib hindurch und kam hervor. Indra, der Vernichter des Dämons Bala, trennte dann unverzüglich Vṛtrāsuras Kopf ab, der so hoch war wie der Gipfel eines Berges.

#### **VERS 33**

वज्रस्तु तत्कन्थरमाञ्चवेगः
कृन्तन् समन्तात् परिवर्तमानः ।
न्यपातयत् तावदहर्गणेन
यो ज्योतिषामयने वार्त्रहत्ये ।।३३॥

vajras tu tat-kandharam āśu-vegaḥ kṛntan samantāt parivartamānaḥ nyapātayat tāvad ahar-gaṇena yo jyotiṣām ayane vārtra-hatye

vajrah—der Donnerkeil; tu—aber; tat-kandharam—seinen Hals; āśu-vegah—obgleich sehr schnell; krntan—schneidend; samantāt—vollständig umher; parivartamā-

nah—drehend; nyapātayat—veranlaßte zu fallen; tāvat—so viele; ahah-ganena—von Tagen; yah—welche; jyotiṣām—von den Leuchtkörpern wie der Sonne und dem Mond; ayane—sich auf beiden Seiten des Äquators bewegend; vārtra-hatye—zu einer Zeit, die für die Vernichtung Vṛtrāsuras geeignet war.

# ÜBERSETZUNG

Obgleich der Donnerkeil sich mit großer Geschwindigkeit um Vṛtrāsuras Hals drehte, dauerte es ein volles Jahr — 360 Tage oder die Zeit, in der die Sonne, der Mond und andere Leuchtkörper eine nördliche und südliche Reise vollziehen —, bis sein Kopf von seinem Rumpf getrennt war. Dann, zu dem Zeitpunkt, der sich dafür eignete, Vṛtrāsura zu töten, fiel sein Kopf zu Boden.

#### VERS 34

तदा च खे दुन्दुभयो विनेदुगिन्धर्वसिद्धाः समहर्षिसङ्घाः।
वार्त्रप्तिलङ्गेस्तमभिष्दुवाना
मन्त्रेर्मदाः क्रसमैरभ्यवर्षन् ॥३४॥

tadā ca khe dundubhayo vinedur gandharva-siddhāḥ samaharṣi-saṅghāḥ vārtra-ghna-liṅgais tam abhiṣṭuvānā mantrair mudā kusumair abhyavarṣan

tadā—zu jener Zeit; ca—auch; khe—auf den höheren Planetensystemen im Himmel; dundubhayaḥ—die Kesselpauken; vineduḥ—ertönten; gandharva—die Gandharvas; siddhāḥ—und die Siddhas; sa-maharṣi-saṅghāḥ—mit der Versammlung von Heiligen; vārtra-ghna-liṅgaiḥ—die Tapferkeit des Bezwingers Vṛtrāsuras feiernd; tam—ihn (Indra); abhiṣṭuvānāḥ—lobpreisend; mantraiḥ—mit vielerlei mantras; mudā—mit großer Freude; kusumaiḥ—mit Blumen; abhyavarṣan—überschütteten.

#### ÜBFRSFTZUNG

Als Vṛtrāsura getötet war, ließen die Gandharvas und Siddhas auf den himmlischen Planeten voller Begeisterung Kesselpauken ertönen. Mit vedischen Hymnen feierten sie die Tapferkeit Indras, des Vernichters Vṛtrāsuras, priesen ihn und ließen voller Freude Blumen auf ihn niederregnen.

#### VFRS 35

रत्रस देहानिष्क्रान्तमात्मज्योतिररिन्दम । पञ्यतां सर्वदेवानामलोकं समपद्यत ॥३५॥ vṛtrasya dehān niṣkrāntam ātma-jyotir arindama paśyatām sarva-devānām alokam samapadyata

vṛṭrasya—von Vṛṭrasura; dehāt—aus dem Körper; niṣkrāntam—hervor-kommend; ātma-jyotiḥ—die spirituelle Seele, die so leuchtend wie die Ausstrahlung des Brahmans war; arim-dama— o König Parīkṣit, Bezwinger der Feinde; paśyatām—beobachteten; sarva-devānām—während alle Halbgötter; alokam—das höchste Reich, erfüllt von der Brahman-Ausstrahlung; samapadyata—erlangte.

# ÜBERSETZUNG

O König Parīkşit, Bezwinger der Feinde, der Lebensfunke kam dann aus Vṛtrāsuras Körper hervor und begab sich zurück nach Hause, zurück zu Gott. Während alle Halbgötter zusahen, ging er in die transzendentale Welt ein, um ein Gefährte Śrī Saṅkarṣaṇas zu werden.

# **ERLÄUTERUNG**

Śrīla Viśvanātha Cakravartī Ṭhākura erklärt, daß in Wirklichkeit Indra und nicht Vṛtrāsura getötet wurde. Er sagt, daß Vṛtrāsura, als er König Indra und dessen Reittier, den Elefanten, verschlungen hatte, dachte: "Nun habe ich Indra getötet, und deshalb ist es nicht mehr nötig, zu kämpfen. Laß mich jetzt nach Hause, zu Gott, zurückkehren." Deshalb stellte er jegliche körperliche Aktivität ein und versank in Trance. Indra, der die Stille in Vṛtrāsuras Körper nutzte, durchbohrte den Leib des Dämons, und weil Vṛtrāsura sich in Trance befand, war Indra imstande, hinauszugelangen. Vṛtrāsura befand sich in yoga-samādhi, und deshalb war der Hals des Dämons, als König Indra versuchte, ihn zu durchtrennen, so steif, daß Indras Donnerkeil 360 Tage benötigte, um ihn in Stücke zu zerschneiden. Im Grunde genommen war es der von Vṛtrāsura zurückgelassene Körper, der von Indra zerschnitten wurde; Vṛtrāsura selbst wurde nicht getötet. Vṛtrāsura kehrte in seinem ursprünglichen Bewußtsein nach Hause, zu Gott, zurück, um ein Gefährte Sankarṣaṇas zu werden. Das Wort alokam bedeutet hier "die transzendentale Welt", Vaikuntha, wo Sankarṣaṇa ewig residiert.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 12. Kapitel im Sechsten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Vrtrāsuras ruhmreicher Tod".

# König Indra wird von sündhaften Reaktionen verfolgt

Dieses Kapitel beschreibt, wie König Indra sich fürchtete, weil er einen brāhmaṇa (Vṛtrāsura) getötet hatte, und es schildert auch, wie er das Weite suchte und durch die Gnade Śrī Viṣṇus gerettet wurde.

Als alle Halbgötter Indra baten, Vrtrāsura zu töten, weigerte er sich, da Vrtrāsura ein brāhmaṇa war. Die Halbgötter jedoch ermutigten ihn, sich nicht davor zu fürchten, Vrtrāsura zu töten, da Indra vom Nārāyaṇa-kavaca, der Höchsten Persönlichkeit Gottes Selbst, Śrī Nārāyaṇa, beschützt werde. Schon durch einen Funken des Chantens von Nārāyaṇas Namen wird man von allen sündhaften Reaktionen frei, die auf das Töten einer Frau, einer Kuh oder eines brāhmaṇa folgen. Die Halbgötter rieten Indra, ein aśvamedha-Opfer zu vollziehen, wodurch Nārāyaṇas Wohlgefallen erweckt werden würde, denn der Vollzieher eines solchen Opfers wird nicht in sündhafte Reaktionen verwickelt, selbst wenn er das gesamte Universum tötet.

Dem Rat der Halbgötter folgend, kämpfte König Indra mit Vrträsura, doch als Vrtrāsura getötet war, war jeder außer König Indra, der Vrtrāsuras Stellung kannte, zufrieden. Das ist das Wesen einer großen Persönlichkeit. Selbst wenn ein bedeutender Mensch Reichtum erwirbt, fühlt er sich stets beschämt und reumütig, wenn er diesen mit unrechtmäßigen Mitteln erlangt. Indra ahnte, daß er mit Sicherheit in sündhafte Reaktionen verstrickt werden würde, weil er einen brahmana getötet hatte. Und tatsächlich konnte er sehen, wie die sündhafte Reaktion in Person ihn verfolgte, und während er überlegte, wie er sich seiner Sünden entledigen könne, flüchtete er voller Angst hierhin und dorthin. Er begab sich an den Manasa-sarovara und meditierte dort unter dem Schutz der Glücksgöttin für eintausend Jahre. Während dieser Zeit regierte Nahuşa als Stellvertreter Indras über die himmlischen Planeten. Unglücklicherweise jedoch fühlte er sich zur Schönheit Sacidevis, der Gemahlin Indras, hingezogen und mußte wegen seines sündhaften Wunsches im nächsten Leben den Körper einer Schlange annehmen. Indra vollzog später mit Hilfe fortgeschrittener brahmanas und Heiliger ein großes Opfer. Auf diese Weise wurde er von den sündhaften Reaktionen auf seinen Mord an einem brähmana befreit.

VFRS 1

श्रीशुक उवाच

रृते हते त्रयो लोका विना शक्रेण भूरिद । सपाला सभवन् सद्यो विज्वरा निर्दृतेन्द्रियाः ॥ १॥ śrī-śuka uvāca vṛtre hate trayo lokā vinā śakreṇa bhūrida sapālā hy abhavan sadyo vijvarā nirvṛtendriyāḥ

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; vṛtre hate— als Vṛtrāsura getötet war; trayah lokāh—die drei Planetensysteme (die höheren, mittleren und niederen); vinā—ausgenommen; śakreṇa—Indra, der auch Śakra genannt wird; bhūri-da— o Mahārāja Parīkṣit, Verteiler großer Spenden; sapālāh—mit den Herrschern der verschiedenen Planeten; hi—tatsächlich; abhavan—wurde; sadyah—sofort; vijvarāh—ohne Furcht vor dem Tod; nirvrta—sehr erfreut; indriyāh—dessen Sinne.

# ÜBERSETZUNG

Śri Śukadeva Gosvāmī sagte: O mildtätiger König Parīkşit, als Vṛtrāsura getötet war, waren alle herrschenden Gottheiten und auch sonst jeder in den drei Planetensystemen sofort hocherfreut und frei von Sorge — jedermann, außer Indra.

### VERS 2

# देवर्षिपितृभूतानि दैत्या देवानुगाः खयम् । प्रतिजग्धः खथिष्ण्यानि ब्रह्मेशेन्द्रादयस्ततः ॥ २॥

devarşi-pitṛ-bhūtāni daityā devānugāh svayam pratijagmuh sva-dhiṣṇyāni brahmeṣendrādayas tatah

deva—Halbgötter; rṣi—große Heilige; pitr—die Bewohner Pitrlokas; bhūtāni—und die anderen Lebewesen; daityāḥ—Dämonen; deva-anugāḥ—die Bewohner anderer Planeten, die den Prinzipien der Halbgötter folgen; svayam—unabhängig (ohne Indra um Erlaubnis zu bitten); pratijagmuḥ—kehrten zurück; sva-dhiṣṇyāni—zu ihren jeweiligen Planeten und Wohnstätten; brahma—Brahmā; īśa—Śiva; indra-āda-vah—und die Halbgötter, angeführt von Indra; tatah—danach.

### ÜBERSETZUNG

Schließlich kehrten die Halbgötter, die großen Heiligen, die Bewohner Pitrlokas und Bhūtalokas, die Dämonen, die Anhänger der Halbgötter und auch Brahmā, Śiva und die Indra untergebenen Halbgötter alle zu ihren jeweiligen Wohnstätten zurück. Während sie aufbrachen, sprach jedoch keiner mit Indra.

# **ERLÄUTERUNG**

In diesem Zusammenhang bemerkt Śrīla Viśvanātha Cakravartī Thākura: brahmeśendrādaya iti. indrasya sva-dhisnya-gamanam nopapadyate vrtra-

vadha-ksana eva brahma-hatvopadrava-prāpteh, tasmāt tata itv anena mānasa-sarovarād āgatya pravartitād aśvamedhāt parata iti vyākhyeyam.

Brahmā. Śiva und die anderen Halbgötter kehrten in ihr ieweiliges Reich zurück, Indra jedoch nicht, denn er fühlte sich bedrückt, da er Vrtrasura, der im Grunde genommen ein brahmana gewesen war, getötet hatte. Indra begab sich nach seiner Tat erst an den Manasa-sarovara-See, um sich von sündhaften Reaktionen zu befreien. Nachdem er den See verlassen hatte, vollzog er ein aśvamedha-vaiña und kehrte dann in sein Reich zurück.

# VERS 3

# श्रीराजीवाच

# इन्द्रस्यानिर्श्वतेर्हेतुं श्रोतुमिच्छामि भो मुने। येनासन् सुखिनो देवा हरेर्दुः खं कुतोऽभवत् ।। ३ ।।

śrī-rājovāca indrasvānirvrter hetum śrotum icchāmi bho mune yenāsan sukhino devā harer duhkham kuto 'bhavat

śrī-rājā uvāca—König Parīksit fragte; indrasya—von König Indra; anirvrteh—des Kummers; hetum-den Grund; śrotum-zu hören; icchāmi-ich wünsche; bhoh- o mein Herr; mune- o großer Weiser, Śukadeva Gosvāmī; yena-durch welches; āsan—waren; sukhinah—sehr glücklich; devāh— alle Halbgötter; hareh—von Indra; duhkham-Kummer; kutah-von wo; abhavat-war.

### ÜBERSETZUNG

Mahārāja Parīksit fragte Śukadeva Gosvāmī: O großer Weiser, was war der Grund für Indras Kummer? Ich möchte gerne darüber hören. Als er Vrtrāsura getötet hatte, fühlten sich alle Halbgötter überaus glücklich. Warum war dann Indra selbst unglücklich?

# **ERLÄUTERUNG**

Dies ist eine sehr intelligente Frage. Wenn ein Dämon getötet wird, sind alle Halbgötter natürlich glücklich. In diesem Fall jedoch, während alle Halbgötter über Vrtrāsuras Tod froh waren, fühlte Indra sich unglücklich. Warum? Man kann annehmen, daß Indra bekümmert war, weil er wußte, daß er einen großen Gottgeweihten und brähmana getötet hatte. Nach außen hin schien Vrträsura ein Dämon zu sein, doch innerlich war er ein großer Gottgeweihter und deshalb ein großer brāhmana.

Hier wird deutlich darauf hingewiesen, daß jemand, der nicht im geringsten dämonisch ist, wie zum Beispiel Prahlada Maharaja und Bali Maharaja, äußerlich als Dämon erscheinen mag oder in einer Familie von Dämonen geboren werden kann. Deshalb sollte man im Sinne wirklicher Kultur nicht einfach nur aufgrund seiner Geburt als Halbgott oder Dämon angesehen werden. Durch sein Verhalten im Kampf gegen Indra erwies sich Vrträsura als großer Geweihter der Höchsten Persönlichkeit Gottes. Darüber hinaus wurde Vrtrasura, sobald der Kampf mit Indra beendet und iener scheinbar getötet war, nach Vaikunthaloka erhoben, um ein Gefährte Sankarsanas zu werden. Indra wußte dies, und deshalb war er bekümmert darüber, einen solchen Dämon getötet zu haben, der in Wirklichkeit ein brahmana und zugleich ein Vaisnava war.

Ein Vaisnava ist bereits ein brāhmana, obgleich ein brāhmana nicht unbedingt ein Vaisnava sein muß. Das Padma Purāna sagt:

> sat-karma-nipuno vipro mantra-tantra-viśāradah avaisnavo gurur na svād vaisnavah śva-paco guruh

Man mag aufgrund seiner Kultur und Familie ein brahmana sein und im vedischen Wissen bewandert sein (mantra-tantra-viśāradah), aber wenn man nicht Vaisnava ist, kann man kein guru sein. Dies bedeutet, daß ein sachkundiger brāhmana nicht unbedingt ein Vaisnava sein muß, daß aber ein Vaisnava bereits ein brāhmana ist. Ein Millionär besitzt selbstverständlich auch Hunderte und Tausende von Dollars, doch ein Mensch mit Hunderten und Tausenden von Dollars ist nicht unbedingt ein Millionär. Vrtrāsura war ein vollkommener Vaisnava, und deshalb war er auch ein brāhmana.

### VERS 4

# श्रीग्रक उवाच

# वत्रविक्रमसंविद्याः सर्वे देवाः सहर्षिभिः। तद्वधायार्थयत्रिन्द्रं नैञ्छद् भीतो बृहद्वधात् ॥ ४॥

śrī-śuka uvāca vrtra-vikrama-samvignāh sarve devāh saharsibhih tad-vadhā vārtha vann indram naicchad bhīto brhad-vadhāt

śrī-śukah uvāca—Śrī Šukadeva Gosvāmī sagte; vṛṭra—von Vṛṭrāsura; vikrama -durch die mächtigen Taten; samvignah-voller Sorgen; sarve-alle; devah-die Halbgötter; saha rsibhih-mit den großen Weisen; tat-vadhāya-seines Tötens wegen; arthayan-gebeten; indram-Indra; na aicchat-lehnte ab; bhītah-sich fürchtend: brhat-vadhāt-einen brāhmana zu töten.

# ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī erwiderte: Als alle großen Weisen und Halbgötter aufgrund der außerordentlichen Macht Vṛtrāsuras von Unruhe erfüllt waren, hatten sie sich versammelt, um Indra zu bitten, diesen zu töten. Indra jedoch hatte ihre Bitte abgelehnt, da er sich davor fürchtete, einen brāhmaṇa zu töten.

#### VERS 5

इन्द्र उवाच

स्त्रीभृद्धमजलैरेनो विश्वरूपवधोद्भवम् । विभक्तमनुगृहद्भिष्टित्रहत्यां क माज्म्यहम् ॥ ५ ॥

> indra uvāca strī-bhū-druma-jalair eno viśvarūpa-vadhodbhavam vibhaktam anugṛḥṇadbhir vṛtra-hatyāṁ kva mārjmy aham

indrah uvāca—König Indra erwiderte; strī—von Frauen; bhū—die Erde; druma—die Bäume; jalaih—und Wasser; enah—diese (Sünde); viśvarūpa—von Viśvarūpa; vadha—vom Töten; udbhavam—hervorgebracht; vibhaktam—aufgeteilt; anugrhnadbhih—(mir) ihre Gunst erweisen; vṛtra-hatyām—das Töten Vṛtras; kva—wie; mārjmi—werde frei werden von; aham—ich.

# ÜBERSETZUNG

König Indra antwortete: Als ich Viśvarūpa tötete, empfing ich umfangreiche sündhafte Reaktionen, doch waren mir die Frauen, das Land, die Bäume und das Wasser wohlgesinnt, und deshalb gelang es mir, die Sünde unter ihnen aufzuteilen. Wenn ich nun aber Vrträsura, einen weiteren brähmana, töte, wie werde ich mich dann von den sündhaften Reaktionen befreien?

VERS 6

श्रीशुक उवाच

ऋषयस्तदुपाकर्ण्य महेन्द्रमिदमञ्जवन् । याजयिष्याम भद्गं ते हयमेधेन मा सा भैः ॥ ६ ॥

> śrī-śuka uvāca rṣayas tad upākarnya

mahendram idam abruvan yājayiṣyāma bhadram te hayamedhena mā sma bhaiḥ

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; rṣayaḥ—die großen Weisen; tat—das; upākarṇya—hörend; mahā-indram—zu König Indra; idam—dies; abruvan—sprachen; yājayiṣyāmaḥ—wir werden ein großes Opfer vollziehen; bhadram—Glück; te—dir; hayamedhena—durch das Pferdeopfer; mā sma bhaiḥ—fürchte dich nicht.

## ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte: Als die großen Weisen dies vernahmen, entgegneten sie König Indra: "O König des Himmels, alles Glück sei mit dir! Fürchte dich nicht. Wir werden ein asvamedha-Opfer vollziehen, um dich von jeglicher Sünde zu befreien, die dir möglicherweise aus dem Töten des brāhmaṇa erwachsen wird."

### VERS 7

# हयमेथेन पुरुषं परमात्मानमीश्वरम् । इष्ट्रा नारायणं देवं मोक्ष्यसेऽपि जगद्वधात् ॥ ७ ॥

hayamedhena puruşam paramātmānam īśvaram iṣṭvā nārāyaṇam devam mokṣyase 'pi jagad-vadhāt

hayamedhena—durch das als aśvamedha bekannte Opfer; puruṣam—die Höchste Person; paramātmānam—die Überseele; īśvaram—der höchste Köntrollierende; iṣṭvā—verehrend; nārāyaṇam—Śrī Nārāyaṇa; devam—den Höchsten Herrn; mokṣya-se—du wirst befreit werden; api—sogar; jagat-vadhāt—von der Sünde für das Töten der ganzen Welt.

# ÜBERSETZUNG

Die rsis fuhren fort: O König Indra, wenn man ein asvamedha-Opfer vollzieht und dadurch die Höchste Persönlichkeit Gottes erfreut, die die Überseele, Śrī Nārāyaṇa, der höchste Kontrollierende ist, kann man sogar von den sündhaften Reaktionen befreit werden, die man erhält, wenn man die gesamte Welt umbringt, ganz zu schweigen von denen, die man für das Töten eines Dämons wie Vrtrāsura erhält.

### **VERS 8-9**

ब्रह्महा पितृहा गोघ्नो मातृहाचार्यहाघवान् । श्वादः पुल्कसको वापि शुद्धचेरन् यस्य कीर्तनात्।।८।।

# महामखेन श्रद्धान्वितोऽसाभिरन्षितेन हत्वापि सब्रह्मचराचरं न लिप्यसे किं खलनिग्रहेण ॥ ९ ॥

brahma-hā pitr-hā go-ghno mātr-hācārya-hāghavān śvādah pulkasako vāpi śuddhyeran yasya kirtanāt

tam asvamedhena mahā-makhena śraddhānvito 'smābhir anusthitena hatvā pi sabrahma-carācaram tvam na lipyase kim khala-nigrahena

brahma-hā-jemand, der einen brāhmana getötet hat; pitr-hā-jemand, der seinen Vater getötet hat; go-ghnah-jemand, der eine Kuh getötet hat; mātr-hājemand, der seine Mutter getötet hat; ācārya-hā-jemand, der seinen spirituellen Meister getötet hat; agha-vān-solch ein sündiger Mensch; śva-adah-ein Hundeesser; pulkasakah—ein candāla, der auf einer niedrigeren Stufe steht als ein śūdra; vā-oder; api-sogar; śuddhveran-mag geläutert werden; vas va-von dem (Śrī Nārāvana): kīrtanāt-vom Chanten des Heiligen Namens: tam-Ihn: aśvamedhena -durch das aśvamedha-Opfer: mahā-makhena-die höchste alle Opferungen: śraddhā-anvitah-mit Glauben ausgestattet; asmābhih-von uns; anusthitena-abgehalten oder besorgt; hatvā-tötend; api-sogar; sa-brahma-cara-acaram-alle Lebewesen einschließlich der brāhmanas; tvam-du; na-nicht; lipyase-wirst verunreinigt; kim-was dann; khala-nigrahena-durch das Töten eines störenden Dämons.

### ÜBERSETZUNG

Iemand, der einen brähmana, eine Kuh, seinen Vater, seine Mutter oder seinen spirituellen Meister getötet hat, kann einfach durch das Chanten des Heiligen Namens Śrī Nārāvanas sofort von allen sündhaften Reaktionen befreit werden. Andere sündhafte Personen wie Hundeesser und candalas, die noch niedriger als śūdras sind, können ebenfalls auf diese Weise befreit werden. Doch du bist ein Gottgeweihter, und wir werden dir durch die Ausführung des großen Pferdeopfers helfen. Wenn du auf diese Weise Śrī Nārāyana erfreust, wovor solltest du dich dann fürchten? Du wirst befreit werden, selbst wenn du das gesamte Universum tötest, einschließlich der brāhmaṇas, ganz zu schweigen also von einem störenden Dämon wie Vṛtrāsura.

# FRIÄUTFRUNG

Es heißt im Brhad-visnu Purāna:

nāmno hi yāvatī saktiḥ pāpa-nirharaṇe hareḥ tāvat kartum na saknoti pātakam pātakī naraḥ

Auch im Prema-vivarta von Jagadananda Pandita wird erklärt:

eka kṛṣṇa-nāme pāpīra yata pāpa-kṣaya bahu janme sei pāpī karite nāraya

Dies bedeutet, daß man durch das einmalige Chanten des Heiligen Namens des Herrn von den Reaktionen auf mehr Sünden befreit werden kann, als man in der Lage ist, sich auch nur vorzustellen. Der Heilige Name birgt eine derartige spirituelle Kraft in sich, daß man einfach dadurch, daß man den Heiligen Namen chantet, von Reaktionen auf alle sündhaften Handlungen befreit werden kann. Was ist dann von denjenigen zu sagen, die den Heiligen Namen regelmäßig chanten oder die Bildgestalt Gottes regelmäßig verehren? Solch geläuterten Gottgeweihten wird die Freiheit von sündhaften Reaktionen garantiert. Dies bedeutet jedoch nicht, daß man absichtlich sündhafte Handlungen begehen und dann denken soll, man sei von den Reaktionen frei, weil man den Heiligen Namen chante. Eine solche Geisteshaltung ist ein höchst abscheuliches Vergehen gegenüber den Lotosfüßen des Heiligen Namens. Nāmno balād yasya hi pāpa-buddhih: Der Heilige Name des Herrn besitzt zweifellos die Macht, alle sündhaften Handlungen aufzuheben, doch wenn man wiederholt und absichtlich Sünden begeht, während man den Heiligen Namen chantet, ist man in höchstem Maß verdammt.

Diese Verse nennen diejenigen, die verschiedene sündhafte Handlungen begehen. In der Manu-samhitā werden die folgenden Bezeichnungen angeführt: Ein Sohn, der von einem brāhmaṇa gezeugt wurde und von einer śūdra-Mutter zur Welt gebracht wird, wird als pāraśava oder niṣāda bezeichnet. Das bedeutet "ein Jäger, der zum Stehlen neigt". Ein Sohn, der von einem niṣāda im Schoße einer śūdra-Frau gezeugt wird, wird als pukkasa bezeichnet. Ein Kind, das von einem kṣatriya im Schoße der Tochter eines śūdra gezeugt wird, wird als ugra bezeichnet. Ein Kind, das von einem śūdra im Schoße der Tochter eines kṣatriya gezeugt wird, wird als kṣattā bezeichnet. Ein Kind, das von einem kṣatriya im Schoße einer Frau niederen Ranges gezeugt wird, wird als śvāda oder Hundeesser bezeichnet. Jegliche Nachkommenschaft dieser Art wird als äußerst sündhaft betrachtet, doch der Heilige Name der Höchsten Persönlichkeit Gottes ist so stark, daß sie alle einfach durch das Chanten des Hare-Kṛṣṇa-mantra geläutert werden können.

Die Hare-Kṛṣṇa-Bewegung bietet jedem die Möglichkeit, geläutert zu werden, ungeachtet seiner Herkunft oder Familie. Wie im Śrīmad-Bhāgavatam (2.4.18) bestätigt wird:

kirāta-hūṇāndhra-pulinda-pulkaśā ābhīra-śumbhā yavanāḥ khasādayaḥ ye 'nye ca pāpā yad-apāśrayāśrayāḥ śudhyanti tasmai prabhavisnave namah "Kirātas, Hūṇas, Āndhras, Pulindas, Pulkaśas, Ābhīras, Śumbhas, Yavanas, Angehörige der Khasa-Rassen und sogar andere, die sündhaften Tätigkeiten verfallen sind, können geläutert werden, wenn sie bei den Geweihten des Herrn Zuflucht suchen, denn Er ist die höchste Macht. Ich möchte Ihm meine achtungsvollen Ehrerbietungen erweisen." Selbst solche sündhaften Menschen können gewiß allesamt geläutert werden, wenn sie unter der Führung des reinen Gottgeweihten den Heiligen Namen des Herrn chanten.

In diesem Vers ermutigen die Weisen König Indra, Vrträsura selbst auf das Risiko des brahma-hatyā (des Tötens eines brāhmaṇa) hin zu vernichten, und sie versprechen ihm, ihn durch die Vollziehung eines aśvamedha-yajñas von sündhaften Reaktionen zu befreien. Solche bewußt eingeplante Buße kann jedoch denjenigen, der die sündhaften Handlungen begeht, nicht retten. Dies wird aus dem nächsten Vers ersichtlich werden.

#### VERS 10

# श्रीशुक उवाच

# एवं सञ्चोदितो विप्रैर्मरुत्वानहनद्रिपुम्। ब्रह्महत्या हते तसिन्नाससाद वृषाकपिम्।।१०।।

śrī-śuka uvāca evam sañcodito viprair marutvān ahanad ripum brahma-hatyā hate tasminn āsasāda vṛṣākapim

śrī-śukah uvāca— Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; evam—somit; sañcoditah—ermutigt; vipraih—von den brāhmaṇas; marutvān—Indra; ahanat—tötete; ripum—seinen Feind, Vṛtrāsura; brahma-hatyā—die sündhafte Reaktion auf das Töten eines brāhmaṇa; hate—wurde getötet; tasmin—als er (Vṛtrāsura); āsasāda—sich näherte; vṛṣākapim—Indra, der auch Vṛṣākapi genannt wird.

# ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī sagte: Durch die Worte der Weisen ermutigt, tötete Indra Vṛtrāsura, und als dieser getötet war, suchte die sündhafte Reaktion auf das Töten eines brāhmaṇa [brahma-hatyā] Indra auf.

### **ERLÄUTERUNG**

Nachdem Indra Vrtrāsura getötet hatte, gelang es ihm nicht, dem brahma-hatyā, den sündhaften Reaktionen auf das Töten eines brāhmaṇa, zu entgehen. Vormals hatte er den brāhmaṇa Viśvarūpa durch den Zwang der Umstände im Zorn getötet, doch diesmal tötete er auf den Rat der Weisen hin vorsätzlich einen weiteren brāhmaṇa. Deshalb fiel die sündhafte Reaktion schwerer aus als zuvor. Indra konnte

nicht einfach durch die Darbringung von Opfern als Sühne von der Reaktion befreit werden. Er war gezwungen, eine Reihe von schwerwiegenden sündhaften Reaktionen zu ertragen, und als er sich von diesem Leid befreit hatte, erlaubten ihm die brāhmaṇas, das Pferdeopfer auszuführen. Wenn man im Vertrauen auf die Kraft des Chantens der Heiligen Namen des Herrn oder des Vollzugs von prāyaścitta, von Buße, plant, sündige Handlungen zu begehen, kann das niemandem helfen, nicht einmal Indra oder Nahuṣa. Nahuṣa verwaltete Indras Amt, während Indra, der hin und her lief, um sich vor seinen sündhaften Reaktionen zu retten, dem Himmel fernbleiben mußte.

#### VERS 11

# तयेन्द्रः सासहत् तापं निर्वृतिनीष्ध्रमाविशत् । हीमन्तं वाच्यतां प्राप्तं सुखयन्त्यपि नो गुणाः ॥११॥

tayendraḥ smāsahat tāpam nirvṛtir nāmum āviśat hrīmantam vācyatām prāptam sukhayanty api no guṇāḥ

tayā—durch jene Handlung; indraḥ—König Indra; sma—tasächlich; asahat—erlitt; tāpam—Leid; nirvṛtiḥ—Glück; na—nicht; amum—ihn; āviśat—ging ein; hrīmantam—jemand, der beschämt ist; vācyatām—schlechter Ruf; prāptam—erhaltend; sukhayanti—Freude bereitend; api—obgleich; no—nicht; guṇāḥ—gute Vorzüge wie der Besitz von Reichtum.

# ÜBERSETZUNG

Dem Rat der Halbgötter folgend, tötete Indra Vṛtrāsura und mußte dann wegen dieser sündhaften Tat leiden. Die anderen Halbgötter waren zwar glücklich, ihm jedoch bereitete der Tod Vṛtrāsuras keine Freude. Indras andere gute Vorzüge wie Duldsamkeit und Reichtum konnten ihm nicht über seinen Kummer hinweghelfen.

### **FRIÄUTFRUNG**

Durch das Begehen sündhafter Handlungen kann man nicht glücklich werden, selbst wenn man materiellen Reichtum gewinnt. Auch Indra fand diese Wahrheit bestätigt. Die Leute begannen, ihn zu beschimpfen, indem sie sagten: "Diese Person hat einen brāhmaṇa getötet, um himmlisches materielles Glück zu genießen." Deshalb war Indra, obwohl er der König des Himmels war und materiellen Reichtum genoß, aufgrund der Anschuldigungen seitens der Allgemeinheit unglücklich.

### **VERS 12-13**

# तां दद्शीनुधावन्तीं चाण्डालीमिव रूपिणीम्। जरया वेपमानाङ्गीं यक्ष्मग्रस्तामस्वप्याम्।।१२॥ विकीर्य पलितान् केशांस्तिष्ठ तिष्ठेति भाषिणीम्। मीनगन्ध्यसुगन्धेन कुर्वतीं मार्गदृषणम्।।१३॥

tām dadarśānudhāvantīm cāṇḍālīm iva rūpiṇīm jarayā vepamānāṅgīṁ yakṣma-grastām asṛk-paṭām

vikīrya palitān kešāris tiṣṭha tiṣṭheti bhāṣiṇīm mīna-gandhy-asu-gandhena kurvatīri mārga-dūṣanam

tām—die sündhafte Reaktion; dadarśa—er sah; anudhāvantīm—verfolgend; cāṇ-dālīm—eine Frau der niedrigsten Klasse; iva—wie; rūpinīm—eine Gestalt annehmend; jarayā—aufgrund von Alter; vepamāna-angīm—deren körperliche Gliedmaßen zitterten; yakṣma-grastām—von Tuberkulose befallen; asrk-paṭām—mit Kleidern, die voller Blut waren; vikīrya—verstreuend; palitān—ergrautes; ke-śān—Haar; tiṣṭha—warte, warte; iti—somit; bhāṣiṇīm—ausrufend; mīna-gan-dhi—der Geruch von Fisch; asu—deren Atem; gandhena—von dem Geruch; kurvatīm—herbeiführend; mārga-dūṣaṇam—die Verunreinigung der gesamten Straße.

### ÜBERSETZUNG

Indra sah die sündhafte Reaktion in Person hinter sich herjagen, wobei sie ihm als caṇḍāla-Frau, eine Frau der niedrigsten Klasse, erschien. Sie war offensichtlich sehr alt, und alle Gliedmaßen ihres Körpers zitterten. Weil sie von Tuberkulose befallen war, waren ihr Körper und ihre Kleidung voller Blut. Mit einem Atem, der einen unerträglichen fischigen Geruch verbreitete und die ganze Straße verunreinigte, rief sie Indra nach: "Warte! Warte!"

# **ERLÄUTERUNG**

Wenn jemand an Tuberkulose erkrankt, erbricht er oft Blut, wodurch seine Kleidung blutig wird.

VERS 14
नभो गतो दिशः सर्वाः सहस्राक्षो विशाम्पते ।
प्रागुदीचीं दिशं तूर्णं प्रविष्टो नृप मानसम् ॥१४॥

nabho gato diśaḥ sarvāḥ sahasrākṣo viśāmpate prāg-udīcīṁ diśaṁ tūrṇaṁ praviṣṭo nṛpa mānasam

nabhaḥ—in den Himmel; gataḥ—sich begebend; diśaḥ—in die Richtungen; sarvāḥ—alle; sahasra-akṣaḥ—Indra, der mit eintausend Augen ausgestattet ist; viśām-pate— o König; prāk-udīcīm—nach Nordosten; diśam—Richtung; tūrṇam—sehr schnell; praviṣṭaḥ—ging ein; nrpa— o König; mānasam—in den See, der als Mānasa-sarovara bekannt ist

# ÜBERSETZUNG

O König, Indra floh als erstes zum Himmel, doch auch dort erblickte er die personifizierte Sünde, die ihn als Frau verfolgte. Diese Hexe jagte ihm nach, wohin auch immer er sich begab. Zuletzt flüchtete er mit großer Geschwindigkeit nach Nordosten und tauchte in den Mānasa-sarovara-See ein.

#### VERS 15

स आवसत्पुष्करनालतन्तू-नलन्धभोगो यदिहाग्निद्तः । वर्षाणि साहस्रमलक्षितोऽन्तः सश्चिन्तयन् ब्रह्मवधाद् विमोक्षम् ॥१५॥

sa āvasat puṣkara-nāla-tantūn alabdha-bhogo yad ihāgni-dūtaḥ varṣāṇi sāhasram alakṣito 'ntaḥ sañcintayan brahma-vadhād vimoksam

saḥ—er (Indra); āvasat—lebte; puṣkara-nāla-tantūn—im Netzwerk der Fasern eines Lotosstengels; alabdha-bhogaḥ—keinerlei materielle Annehmlichkeiten erhaltend (praktisch nach allen materiellen Notwendigkeiten hungernd); yat—was; iha—hier; agni-dūtaḥ—der Feuergottbotschafter; varṣāṇi—Himmelsjahre; sāhas-ram—eintausend; alakṣitaḥ—unsichtbar; antaḥ—in seinem Herzen; saācintayan—immer denkend an; brahma-vadhāt—vom Töten eines brāhmaṇa; vimokṣam—Befreiung.

#### ÜBERSETZUNG

Während König Indra eintausend Jahre in diesem See in den feinen Fasern des Stengels einer Lotosblume verbrachte, dachte er ständig darüber nach, wie er von der sündhaften Reaktion auf das Töten eines brähmana frei werden könnte. Der Feuergott pflegte ihm seinen Anteil an allen yajñas zu bringen, doch weil sich der Feuergott davor fürchtete, sich ins Wasser zu begeben, mußte Indra praktisch hungern.

VERS 16

# तावित्त्रणाकं नहुषः शशास विद्यातपोयोगषलानुमावः । स सम्पदेश्वर्यमदान्धबुद्धि-नीतिस्तिरश्चां गतिमिन्द्रपतन्या ॥१६॥

tāvat triṇākam nahuṣaḥ śaśāsa vidyā-tapo-yoga-balānubhāvaḥ sa sampad-aiśvarya-madāndha-buddhir nītas tiraścām gatim indra-patnyā

tāvat—für so lange; trinākam—den himmlischen Planeten; nahusah—Nahusa; śa-śāsa—regierte; vidyā—durch Bildung; tapah—Entsagungen; yoga—mystische Kraft; bala—und Stärke; anubhāvah—ausgestattet; sah—er (Nahusa); sampat—von so viel Reichtum; aiśvarya—und Pracht; mada—durch den Wahnsinn; andha—verblendet; buddhih—seine Intelligenz; nītah—wurde gebracht; tiraścām—von einer Schlange; gatim—zur Bestimmung; indra-patnyā—von Indras Frau, Śacīdevī.

# ÜBERSETZUNG

Solange König Indra, vom Stengel der Lotosblume umhüllt, im Wasser lebte, war Nahuşa aufgrund seines Wissens, seiner Entsagung und seiner mystischen Kraft mit der Fähigkeit ausgestattet, das himmlische Königreich zu regieren. Nahuşa machte jedoch, weil er durch seine Macht und seinen Reichtum blind und wahnsinnig geworden war, Indras Frau mit dem Wunsch, sie zu genießen, ungebührliche Anträge. Deshalb wurde Nahuşa von einem brähmana verflucht und verwandelte sich später in eine Schlange.

VERS 17

ततो गतो ब्रह्मगिरोपहृत

ऋतम्भरध्याननिवारितायः ।

पापस्तु दिग्देवतया हतौजा
स्तं नाभ्यभूदवितं विष्णुपत्न्या ॥१७॥

tato gato brahma-giropahūta rtambhara-dhyāna-nivāritāghaḥ pāpas tu digdevatayā hataujās tam nābhyabhūd avitam viṣṇu-patnyā

tatah-danach; gatah-gegangen; brahma-von den brāhmanas; girā-von den Worten; upahūtah-eingeladen; rtambhara-über den Höchsten Herrn, der die

Wahrheit aufrechterhält: dhvāna—durch Meditation: nivārita—verhindert: aghah -dessen Sünde; pāpah-die sündhafte Tat; tu-dann; dik-devatayā-von dem Halbgott Rudra; hata-ojāh-mit aller Macht verringert; tam-ihn (Indra); na abhyabhūt -konnte nicht bewältigen; avitam-beschützt; visnu-patnyā-von Śrī Visnus Gemahlin, der Glücksgöttin.

### ÜBERSETZUNG

Indras Sünden wurden durch den Einfluß Rudras, des Halbgottes aller Himmelsrichtungen, verringert. Da Indra von der Glücksgöttin, der Gemahlin Śrī Visnus, die in den Lotoswäldern des Mānasa-sarovara-Sees residiert, beschützt wurde, konnten ihm seine Sünden nichts anhaben. Letzten Endes wurde Indra durch die strikte Verehrung Śrī Visnus von allen Reaktionen auf seine sündhaften Taten befreit. Alsdann wurde er von den brähmanas zurück auf die himmlischen Planeten berufen und wieder in seine Stellung eingesetzt.

#### VFRS 18

# तं च ब्रह्मर्षयोऽभ्येत्य हयमेघेन भारत। यथावदीक्षयाश्चकः पुरुषाराधनेन ह ॥१८॥

tam ca brahmarsayo 'bhyetya havamedhena bhārata vathāvad dīksavāñ cakruh purusārādhanena ha

tam-ihm (Indra); ca-und; brahma-rsayah-den großen Heiligen und brāhmanas; abhyetya-sich nähernd; hayamedhena-mit einem aśvamedha-Opfer; bhārata— o König Parīksit; vathāvat—nach den Regeln und Vorschriften; dīksavām cakruh-eingeweiht; purusa-ārādhanena-die aus der Verehrung der Höchsten Person, Haris, besteht; ha-tatsächlich.

### ÜBERSETZUNG

O König, als Indra die himmlischen Planeten erreichte, wandten sich die heiligen brahmanas an ihn und weihten ihn in rechter Weise in ein Pferdeopfer [aśvamedha-yajña] ein, das dazu bestimmt war, den Höchsten Herrn zu erfreuen.

# **VERS 19-20**

अथेज्यमाने पुरुषे सर्वदेवमयात्मनि । अश्वमेधे महेन्द्रेण वितते ब्रह्मवादिभिः ॥१९॥

# स वै त्वाष्ट्रवधो भूयानिप पापचयो नृप । नीतस्तेनैव शून्याय नीहार इव मानुना ॥२०॥

athejyamāne puruṣe sarva-devamayātmani aśvamedhe mahendreṇa vitate brahma-vādibhiḥ

sa vai tvāṣṭra-vadho bhūyān api pāpa-cayo nṛpa nītas tenaiva śūnyāya nīhāra iva bhānunā

atha—deshalb; ijyamāne—als verehrt wurde; puruse—die Höchste Persönlichkeit Gottes; sarva—alle; deva-maya-ātmani—die Überseele und der Erhalter der Halbgötter; aśvamedhe—durch den aśvamedha-yajña; mahā-indreṇa—von König Indra; vitate—zugeteilt; brahma-vādibhiḥ—von den Heiligen und brāhmaṇas, die im vedischen Wissen bewandert sind; saḥ—jenes; vai—tatsächlich; tvāṣṭra-vadhaḥ—das Töten Vṛtrāsuras, der der Sohn Tvaṣṭās war; bhūyāt—mag sein; api—obgleich; pāpa-cayaḥ—Anhäufung der Sünde; nṛpa— o König; nītaḥ—wurde gebracht; tena—durch dieses (das Pferdeopfer); eva—gewiß; śūnyāya—zu nichts; nīhāraḥ—Nebel; iva—wie: bhānunā—durch die strahlende Sonne.

# ÜBERSETZUNG

Das Pferdeopfer, das von den heiligen brāhmaṇas vollzogen wurde, befreite Indra von den Reaktionen auf alle seine Sünden, da er durch dieses Opfer die Höchste Persönlichkeit Gottes verehrte. O König, obgleich er eine schwerwiegende sündhafte Tat begangen hatte, wurde sie durch dieses Opfer sofort aufgehoben, so, wie der Nebel durch den strahlenden Sonnenaufgang aufgelöst wird.

VERS 21

स वाजिमेघेन यथोदितेन वितायमानेन मरीचिमिश्रैः । इष्ट्राधियज्ञं पुरुषं पुराण-मिन्द्रो महानास विश्रुतपापः ॥२१॥

> sa vājimedhena yathoditena vitāyamānena marīci-miśraih istvādhiyajñam puruṣam purāṇam indro mahān āsa vidhūta-pāpah

sah-er (Indra); vājimedhena-durch das Pferdeopfer; yathā-so, wie; uditenabeschrieben: vitāvamānena—vollzogen: marīci-miśraih—von den Priestern unter der Führung Marīcis: istvā-verehrend: adhiva iñam-die Höchste Überseele: purusam purānam—die ursprüngliche Persönlichkeit Gottes; indrah—König Indra; mahān-verehrungswürdig; āsa-wurde; vidhūta-pāpah-von allen sündhaften Reaktionen gereinigt.

# ÜBERSETZUNG

König Indra wurde von Marīci und anderen großen Weisen begünstigt. Diese vollzogen das Opfer ganz in Entsprechung zu den Regeln und Vorschriften, indem sie die Höchste Persönlichkeit Gottes, die Überseele, die ursprüngliche Person, verehrten. So gewann Indra seinen erhabenen Posten zurück und wurde wieder von einem jeden geehrt.

VF S 22-23

इदं महाख्यानमशेषपाप्मनां प्रक्षालनं तीर्थपदानुकीतनम्। मक्तयुच्छ्यं मक्तजनातुवर्णनं महेन्द्रमोक्षं विजयं मरुत्वतः ॥२२॥ पठेयुराख्यानमिदं सदा मृष्वन्त्यथो पर्वणि पर्वणीन्द्रियम् । धन्यं यशस्यं निखिलाघमोचनं रिपुञ्जयं खस्त्ययनं तथायुषम्

idam mahākhyānam aśeşa-pāpmanām prakṣālanam tīrthapadānukīrtanam bhakty-ucchrayam bhakta-janānuvarnanam mahendra-moksam vijavam marutvatah

patheyur ākhyānam idam sadā budhāh śrnvanty atho parvani parvanindriyam dhanyam yasasyam nikhilagha-mocanam ripuñjayam svasty-ayanam tathāyusam

idam—diese; mahā-ākhyānam—bedeutende historische Begebenheit; aśesa-pāpmanām-von einer unbegrenzten Zahl sündhafter Handlungen; prakṣālanam-reinigend; tīrthapada-anukīrtanam-die Höchste Persönlichkeit Gottes, die als Tīrthapada bekannt ist, lobpreisen; bhakti—vom hingebungsvollen Dienst; ucchrayam-in dem eine Steigerung stattfindet; bhakta-jana-die Gottgeweihten; anuvarnanam—beschreibend: mahā-indra-moksam—die Befreiung des Himmelskönigs; vijayam—der Sieg; marutvatah—von König Indra; patheyuh—sollte lesen; ākhyānam—Erzählung; idam—diese; sadā—immer; budhāh—sachkundige Gelehrte; śrnvanti—fahren fort, zu hören; atho—wie auch; parvaṇi parvaṇi—anläßlich großer Festlichkeiten; indriyam—welche die Sinne schärft; dhanyam—Reichtum herbeiführt; ya-sasyam—Ruhm gewährt; nikhila—allen; agha-mocanam—von Sünden befreiend; ripumjayam—verhilft jemandem zum Sieg über seine Feinde; svasti-ayanam— führt Glück für alle herbei; tathā—so auch; āyusam—Langlebigkeit.

### ÜBERSETZUNG

Diese überaus großartige Erzählung enthält die Lobpreisung der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Nārāyaṇas; sie enthält Aussagen über die Erhabenheit des hingebungsvollen Dienstes, sie enthält Beschreibungen von Gottgeweihten wie Indra und Vṛtrāsura, und sie enthält die Schilderung der Befreiung König Indras vom sündhaften Leben und seines Sieges im Kampfe gegen die Dämonen. Durch das Verstehen dieser Begebenheit wird man von allen sündhaften Reaktionen befreit. Deshalb wird den Gelehrten stets geraten, diese Erzählung zu lesen. Wenn man dies tut, wird man in den Tätigkeiten der Sinne geschickt, man wird seinen Reichtum vermehren, und man wird weithin berühmt werden. Man wird auch von allen sündhaften Reaktionen befreit, man wird alle seine Feinde bezwingen, und auch die Lebensdauer wird sich erhöhen. Da diese Erzählung in jeder Hinsicht glückverheißend ist, hören und wiederholen erfahrene Gelehrte sie an jedem Festtag.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 13. Kapitel im Sechsten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "König Indra wird von sündhaften Reaktionen verfolgt".

# König Citraketus Wehklagen

Im vorliegenden Vierzehnten Kapitel stellt Parīkṣit Mahārāja seinem spirituellen Meister Śukadeva Gosvāmī die Frage, wie ein solcher Dämon wie Vṛtrāsura zu einem hervorragenden Gottgeweihten werden konnte. In diesem Zusammenhang wird das vorherige Leben Vṛtrāsuras erörtert, was die Geschichte Citraketus miteinschließt, der wegen des Todes seines Sohnes von Trauer überwältigt war.

Unter den vielen Millionen Lebewesen ist die Zahl der Menschen äußerst gering, und von den Menschen, die wirklich religiös sind, streben nur einige danach, Befreiung vom materiellen Dasein zu erlangen. Unter vielen Tausenden von Menschen, die sich Befreiung vom materiellen Dasein wünschen, befindet sich einer, der vom Umgang mit unerwünschten Menschen oder von materieller Verunreinigung frei ist. Und von vielen Millionen solcher befreiten Seelen wird vielleicht einer ein Geweihter Śrī Nārāyaṇas. Deshalb sind solche Gottgeweihte äußerst selten. Da bhakti, hingebungsvoller Dienst, nichts Gewöhnliches ist, war Parīkṣit Mahārāja erstaunt, daß ein asura zur erhabenen Stellung eines Gottgeweihten aufsteigen konnte. Wegen seiner Zweifel fragte Parīkṣit Mahārāja Śukadeva Gosvāmī, der darauſhin Vṛtrāsuras Identität erklärte, indem er ihm über dessen vorhergehendes Leben als Citraketu, der König von Śūrasena, berichtete.

Citraketu, der keine Söhne hatte, erhielt die Gelegenheit, mit dem großen Weisen Angirā zusammenzutreffen. Als Angirā den König nach seinem Wohlergehen fragte, klagte ihm dieser sein Leid, und deshalb brachte Kṛtadyuti, die erste Ehefrau des Königs, durch die Gnade des großen Weisen einen Sohn zur Welt, der die Ursache von sowohl Freude als auch Leid war. Bei der Geburt dieses Sohnes waren der König und alle Palastbewohner überaus glücklich. Die Nebenfrauen Kṛtadyutis jedoch waren neidisch und gaben dem Kind später Gift. Als sein Sohn starb, war Citraketu zutiefst erschüttert. Hieraufhin suchten ihn Nārada Muni und Angirā auf.

#### VERS 1

# श्रीपरीक्षिदुवाच

रजस्तमःस्वभावस्य ब्रह्मन् वृत्रस्य पाप्मनः । नारायणे भगवति कथमासीद् दृढा मतिः ॥ १ ॥

> śrī-parīkṣid uvāca rajas-tamaḥ-svabhāvasya brahman vṛtrasya pāpmanaḥ nārāyaṇe bhagavati katham āsīd dṛḍhā matiḥ

śrī-parīkṣit uvāca—König Parīkṣit fragte; rajaḥ—der Erscheinungsweise der Leidenschaft; tamah—und der Erscheinungsweise der Unwissenheit; sva-bhāvasya—ein Wesen besitzend; brahman— o gelehrter brāhmaṇa; vṛṭrasya—Vṛṭrāsura; pāpmanaḥ—der eigentlich sündvoll hätte sein sollen; nārāyaṇe—in Śrī Nārāyaṇa; bhagavati—die Höchste Persönlichkeit Gottes; katham—wie; āsīt—er war; dṛḍhā—sehr stark; matiḥ—Bewußtsein.

# ÜBERSETZUNG

König Parīkşit fragte Sukadeva Gosvāmī: O gelehrter brāhmaṇa, Dämonen sind im allgemeinen sündhaft, da sie von den Erscheinungsweisen der Leidenschaft und Unwissenheit besessen sind. Wie also gelang es Vṛṭrāsura, solch erhabene Liebe zur Höchsten Persönlichkeit Gottes, Nārāyaṇa, zu erlangen?

# **ERLÄUTERUNG**

In der materiellen Welt ist jeder von den Erscheinungsweisen der Leidenschaft und der Unwissenheit besessen. Wenn man jedoch diese Erscheinungsweisen nicht überwindet und auf die Ebene der Tugend gelangt, ist es nicht möglich, ein reiner Gottgeweihter zu werden. Dies wird von Śrī Kṛṣṇa Selbst in der Bhagavad-gītā (7.28) bestätigt:

yeşām tv anta-gatam pāpam janānām puņya-karmanām te dvandva-moha-nirmuktā bhajante mām drdha-vratāh

"Menschen, die im vorhergegangenen oder im gegenwärtigen Leben fromm gehandelt haben, deren sündige Handlungen vollständig getilgt und die von der Dualität der Illusion befreit sind, beschäftigen sich mit Entschlossenheit in Meinem Dienst." Da Vrträsura zu den Dämonen gehörte, staunte Mahārāja Parīkṣit, wie es ihm möglich geworden sei, ein solch hervorragender Gottgeweihter zu werden.

#### VFRS 2

# देवानां गुद्धसत्त्वानामृषीणां चामलात्मनाम् । मक्तिर्मुकुन्दचरणे न प्रायेणोपजायते ॥ २ ॥

devānām śuddha-sattvānām rṣīṇām cāmalātmanām bhaktir mukunda-caraṇe na prāyeṇopajāyate

devānām—von den Halbgöttern; śuddha-sattvānām—deren Geist gereinigt ist; rṣīnām—von großen Heiligen; ca—und; amala-ātmanām—die ihr Dasein geläutert

haben; bhaktih—hingebungsvoller Dienst; mukunda-carane—zu den Lotosfüßen Mukundas, des Herrn, der Befreiung gewähren kann; na—nicht; prāyena—beinahe immer; upajāyate—entwickelt.

# ÜBERSETZUNG

Halbgötter in der Erscheinungsweise der Tugend und große Heilige, die vom Schmutz des materiellen Genusses gereinigt sind, bringen den Lotosfüßen Mukundas fast nie reinen hingebungsvollen Dienst dar. [Wie konnte also Vṛtrāsura solch ein großer Gottgeweihter werden?]

#### VERS 3

# रजोिमः समसंख्याताः पार्थिवैरिह जन्तवः । तेषां ये केचनेहन्ते श्रेयो वै मनुजादयः ॥ ३ ॥

rajobhih sama-sankhyātāḥ pārthivair iha jantavaḥ teṣām ye kecanehante śreyo vai manujādayah

rajobhiḥ—mit den Atomen; sama-sankhyātāḥ—zahlenmäßig von gleicher Stärke; pārthivaiḥ—von der Erde; iha—in dieser Welt; jantavaḥ—die Lebewesen; teṣām—von ihnen; ye—diejenigen, die; kecana—einige; īhante—handeln; śreyaḥ—für religiöse Prinzipien; vai—tatsächlich; manuja-ādayaḥ—die Menschen usw.

# ÜBERSETZUNG

In der materiellen Welt gibt es ebenso viele Lebewesen wie Atome. Nur einige wenige von diesen Lebewesen sind Menschen, und einige wenige von diesen Menschen sind daran interessiert, den religiösen Prinzipien zu folgen.

# **VERS 4**

# प्रायो प्रप्रुक्षवस्तेषां केचनैव द्विजोत्तम। प्रप्रुक्ष्णां सहस्रेषु कश्चिन्युच्येत सिच्यति॥४॥

prāyo mumukṣavas teṣām kecanaiva dvijottama mumukṣūṇām sahasreṣu kaścin mucyeta sidhyati

prāyaḥ—beinahe immer; mumukṣavaḥ—diejenigen, die an Befreiung interessiert sind; teṣām—von ihnen; kecana—einige; eva—tatsächlich; dvija-uttama— o bester der brāhmaṇas; mumukṣūṇām—von denjenigen, die Befreiung wünschen; sahasreṣu

—unter vielen Tausenden; *kaścit*—jemand; *mucyeta*—mag wirklich befreit werden; *sidhyati*—jemand, der vollkommen ist.

# ÜBERSETZUNG

O bester der brähmanas, Sukadeva Gosvämī, von vielen Menschen, die religiösen Prinzipien folgen, wünschen sich nur wenige, aus der materiellen Welt befreit zu werden. Unter vielen Tausenden, die sich Befreiung wünschen, mag einer die Befreiung tatsächlich erreichen, indem er die materielle Anhaftung an Gesellschaft, Freundschaft, Liebe, Heimatland, Haus, Ehefrau und Kinder aufgibt. Und unter vielen Tausenden solcher befreiten Seelen ist einer, der die wahre Bedeutung der Befreiung versteht, sehr selten.

# **ERLÄUTERUNG**

Es gibt vier Klassen von Menschen, nämlich die karmīs, die jñānīs, die yogīs und die bhaktas. Die Aussage dieses Verses bezieht sich besonders auf karmīs und jñānīs. Ein karmī versucht, in der materiellen Welt glücklich zu werden, indem er von einem Körper zum anderen wechselt. Sein Ziel sind körperliche Annehmlichkeiten auf diesem Planeten oder einem anderen: Wenn ein solcher Mensch jedoch ein jñānī wird, trachtet er nach Befreiung von der materiellen Fesselung. Unter vielen solcher Menschen, die nach Befreiung streben, mag vielleicht einer in seinem Leben Befreiung erlangen. Ein solcher Mensch gibt seine Anhaftung an Gesellschaft, Freundschaft, Liebe, Heimatland, Familie, Ehefrau und Kinder auf. Unter vielen solcher Menschen, die sich auf der vānaprastha-Stufe befinden, mag einer verstehen, welchen Wert es hat, sannyāsī zu werden, indem er in den Lebensstand der Entsagung tritt.

# VERS 5

# मुक्तानामपि सिद्धानां नारायणपरायणः। सुदुर्लभः प्रशान्तात्मा कोटिष्वपि महामुने॥५॥

muktānām api siddhānām nārāyaṇa-parāyaṇaḥ sudurlabhaḥ praśāntātmā koṭiṣv api mahā-mune

muktānām—von denjenigen, die schon in diesem Leben Befreiung erlangen (die sich von den körperlichen Annehmlichkeiten der Gesellschaft, Freundschaft und Liebe gelöst haben); api—sogar; siddhānām—die Vollkommenen (weil sie die Unwichtigkeit körperlicher Annehmlichkeiten begreifen); nārāyaṇa-parāyaṇaḥ—jemand, der zur Schlußfolgerung gelangt ist, daß Nārāyaṇa der Höchste ist; sudurlabhah—sehr selten gefunden; praśānta—vollständig friedvoll; ātmā—dessen

Geist; koți șu—von Millionen und Billionen (das Wort koți bedeutet zehn Millionen; im Plural bedeutet es Millionen und Billionen); api—sogar; mahā-mune— o großer Weiser

# ÜBERSETZUNG

O großer Weiser, unter vielen Millionen, die befreit und im Wissen über die Befreiung vollkommen sind, mag einer ein Geweihter Śrī Nārāyaṇas oder Śrī Kṛṣṇas werden. Solch völlig friedvolle Gottgeweihte sind äußerst selten.

# **ERLÄUTERUNG**

Śrīla Viśvanātha Cakravartī Thākura erläutert diesen Vers wie folgt. Sich einfach nur *mukti* oder Befreiung zu wünschen ist nicht ausreichend; man muß tatsächlich befreit werden. Wenn man die Sinnlosigkeit der materialistischen Lebensweise begreift, wird man im Wissen fortgeschritten und begibt sich deshalb, losgelöst von Familie, Frau und Kindern, in den Lebensstand des *vānaprastha*. Sodann sollte man zur Ebene des *sannyāsa*, der eigentlichen Lebensstufe der Entsagung, weiterschreiten, um niemals wieder zu fallen oder vom materialistischen Leben überwältigt zu werden. Selbst wenn man sich wünscht, Befreiung zu erlangen, bedeutet dies noch nicht, daß man befreit ist. Nur selten erlangt jemand Befreiung. Tatsächlich ist es so, daß, obgleich viele Menschen *sannyāsa* annehmen, um befreit zu werden, sie aufgrund ihrer Schwächen wieder Anhaftung an Frauen, materielle Tätigkeiten, soziale Wohlfahrtsarbeiten usw. entwickeln.

Jāānīs, yogīs und karmīs, denen es an hingebungsvollem Dienst fehlt, werden als Frevler bezeichnet. Śrī Caitanya Mahāprabhu sagt: māyāvādī kṛṣṇe aparādhī. Jemand, der denkt, alles sei māyā, statt zu denken, alles sei Kṛṣṇa, wird ein aparādhī oder Frevler genannt. Obgleich die Māyāvādīs, die Unpersönlichkeitsphilosophen, Frevler gegenüber den Lotosfüßen Śrī Kṛṣṇas sind, können sie nichtsdestoweniger zu den siddhas, zu denen, die das Selbst verwirklicht haben, gezählt werden. Sie können als der spirituellen Vollkommenheit näherstehend betrachtet werden, weil sie zumindest erkannt haben, was spirituelles Leben ist. Wenn ein solcher Mensch ein nārāyaṇa-parāyaṇa, ein Geweihter Śrī Nārāyaṇas, wird, ist er besser als ein jīvanmukta, der befreit oder vollkommen ist. Dies erfordert höhere Intelligenz.

Es gibt zwei Arten von jāānīs. Die eine ist dem hingebungsvollen Dienst zugetan, die andere der unpersönlichen Verwirklichung. Unpersönlichkeitsphilosophen nehmen im allgemeinen große Mühe auf sich, ohne einen greifbaren Nutzen zu erhalten, und deshalb sagt man, daß sie Reis dreschen, in dem keine Körner enthalten sind (sthūla-tuṣāvaghātinaḥ). Die andere Klasse der jāānīs, deren jāāna mit bhakti vermischt ist, unterteilt sich auch wieder in zwei Gruppen — diejenigen, die der sogenannten Scheingestalt der Höchsten Persönlichkeit Gottes hingegeben sind, und diejenigen, die die Höchste Persönlichkeit Gottes als sac-cid-ānanda-vigraha, als wirkliche spirituelle Gestalt, verstehen. Die Māyāvādī-Gottgeweihten verehren Nārāyaṇa oder Viṣṇu mit der Vorstellung, Viṣṇu habe eine Gestalt aus māyā angenommen und die endgültige Wahrheit sei im Grunde unpersönlich. Der reine Gottgeweihte jedoch denkt niemals, Kṛṣṇa habe einen Körper aus māyā angenommen; statt

1

dessen ist er sich vollständig bewußt, daß die ursprüngliche Absolute Wahrheit die Höchste Person ist. Solch ein Gottgeweihter besitzt wahres Wissen. Er geht niemals in die Brahman-Ausstrahlung ein. Im Śrīmad-Bhāgavatam (10.2.32) wird erklärt:

ye 'nye 'ravindākṣa vimukta-māninas tvayy asta-bhāvād aviśuddha-buddhayaḥ āruhya kṛcchreṇa param padam tataḥ patanty adho 'nādṛta-yuṣmad-aṅghrayaḥ

"O Herr, die Intelligenz derjenigen, die sich für befreit halten, aber keine Hingabe besitzen, ist unrein. Selbst wenn sie durch schwere Bußen und Entsagungen zur höchsten Stufe der Befreiung aufsteigen, ist es sicher, daß sie wieder ins materielle Dasein zurückfallen, da sie nicht bei Deinen Lotosfüßen Zuflucht gesucht haben." In der Bhagavad-gītā (9.11) bestätigt der Herr den gleichen Punkt:

avajānanti māṁ mūḍhā mānuṣīṁ tanum āśritam paraṁ bhāvam ajānanto mama bhūta-maheśvaram

"Dummköpfe verspotten Mich, wenn Ich in der menschlichen Gestalt erscheine. Sie kennen nicht Mein transzendentales Wesen und Meine höchste Herrschaft über alles Existierende."

Wenn Halunken (*mūdhas*) sehen, daß Kṛṣṇa Sich genau wie ein Mensch verhält, leugnen sie die transzendentale Gestalt des Herrn, weil sie nicht das *param bhāvam*, Seine transzendentale Gestalt und Taten, kennen. Solche Personen werden in der *Bhagavad-gītā* (9.12) folgendermaßen beschrieben:

moghāsā mogha-karmāṇo mogha-jñānā vicetasaḥ rākṣasīm āsurīm caiva prakṛtim mohinīm śritāḥ

"Diejenigen, die auf diese Weise verwirrt sind, fühlen sich zu dämonischen und atheistischen Auffassungen hingezogen. In diesem verblendeten Zustand werden ihre Hoffnungen auf Befreiung, ihre fruchtbringenden Tätigkeiten und das Wissen, das sie sich angeeignet haben, zunichte gemacht."

Solche Personen wissen nicht, daß Kṛṣṇas Körper nicht materiell ist. Es besteht kein Unterschied zwischen Kṛṣṇas Körper und Seiner Seele, doch weil weniger intelligente Menschen Kṛṣṇa für einen Menschen halten, verspotten sie Ihn. Sie können sich nicht vorstellen, daß eine Person wie Kṛṣṇa der Ursprung alles Existierenden sein könnte (govindam ādi-puruṣaṁ tam ahaṁ bhajāmi). Solche Menschen werden als moghāśāḥ oder "in ihren Hoffnungen enttäuscht" beschrieben. Was auch immer sie sich für die Zukunft wünschen, wird vereitelt werden. Selbst wenn sie sich scheinbar im hingebungsvollen Dienst beschäftigen, werden sie als moghāśāḥ beschrieben, weil sie sich letzten Endes wünschen, in die Brahman-Ausstrahlung einzugehen.

Diejenigen, die danach trachten, durch hingebungsvollen Dienst zu den himmlischen Planeten zu gelangen, werden ebenfalls enttäuscht werden, da dies nicht das Ergebnis des hingebungsvollen Dienstes ist. Jedoch wird auch ihnen Gelegenheit gegeben, sich im hingebungsvollen Dienst zu betätigen und geläutert zu werden. Wie im Śrīmad-Bhāgavatam (1.2.17) zum Ausdruck kommt:

śrnvatām sva-kathāh kṛṣṇah puṇya-śravaṇa-kīrtanah hṛdy antaḥ-stho hy abhadrāṇi vidhunoti suhrt satām

"Śrī Kṛṣṇa, die Persönlichkeit Gottes, der der Paramātmā [die Überseele] im Herzen eines jeden und der Wohltäter des wahrhaften Gottgeweihten ist, entfernt den Wunsch nach materiellem Genuß aus dem Herzen des Gottgeweihten, der sich an Seinen Botschaften erfreut, die in sich selbst tugendhaft sind, wenn sie richtig gehört und gechantet werden."

Solange der Schmutz im Innern des Herzens nicht weggewaschen wird, kann man kein reiner Gottgeweihter werden. Deshalb wird in diesem Vers das Wort sudurlabhah ("sehr selten zu finden") benutzt. Nicht nur unter Hunderten und Tausenden, sondern unter Millionen vollkommen befreiter Seelen ist kaum ein reiner Gottgeweihter zu finden. Deshalb werden an dieser Stelle die Worte koṭṭṣv api verwendet. Śrīla Madhvācārya führt folgende Zitate aus dem Tantra-Bhāgavata an:

nava-koṭyas tu devānām ṛṣayaḥ sapta-koṭayaḥ nārāyaṇāyanāḥ sarve ye kecit tat-parāyaṇāḥ

"Es gibt neunzig Millionen Halbgötter und siebzig Millionen Weise, die als *nārāyaṇāyana* oder Geweihte Śrī Nārāyaṇas bezeichnet werden. Von ihnen werden nur einige wenige *nārāyaṇa-parāyaṇa* genannt."

nārāyaṇāyanā devā ṛṣy-ādyās tat-parāyaṇāḥ brahmādyāḥ kecanaiva syuḥ siddho yogya-sukhaṁ labhan

Der Unterschied zwischen den siddhas und den nārāyaṇa-parāyaṇas besteht darin, daß direkte Gottgeweihte nārāyaṇa-parāyaṇas genannt werden, während diejenigen, die verschiedene Arten des mystischen yoga vollziehen, als siddhas bezeichnet werden.

VERS 6

**पृत्रस्तु स कथं पापः सर्वलोकोपतापनः।** इत्थं दृढमतिः कृष्ण आसीत् संग्राम उल्बणे।। ६।। vṛtras tu sa katham pāpaḥ sarva-lokopatāpanaḥ ittham dṛḍha-matiḥ kṛṣṇa āsīt sangrāma ulbaṇe

vṛtraḥ—Vṛtrāsura; tu—aber; saḥ—er; katham—wie; pāpaḥ—obgleich sündhaft (den Körper eines Dämons erhaltend); sarva-loka—von allen drei Welten; upatāpa-naḥ—die Ursache des Leids; ittham—solche; dṛḍha-matiḥ—fest entschlossene Intelligenz; kṛṣṇe—auf Kṛṣṇa; āsīt—es war; saṅgrāme ulbaṇe—im lodernden Feuer der Schlacht.

# ÜBERSETZUNG

Vṛtrāsura befand sich im lodernden Feuer der Schlacht und war ein berüchtigter, sündhafter Dämon, der sich stets darum bemühte, anderen Schwierigkeiten und Ängste zu bereiten. Wie konnte ein solcher Dämon so sehr Kṛṣṇa-bewußt werden?

# **FRIÄUTFRUNG**

Es wurde erklärt, daß man selbst unter Millionen und Abermillionen von Lebewesen selten einen nārāyana-parāyana, einen reinen Gottgeweihten, findet. Deshalb war Parīksit Mahārāja erstaunt darüber, daß Vṛṭrāsura, der danach trachtete, andere in Schwierigkeiten und Ängste zu versetzen, selbst auf dem Schlachtfeld einer dieser Gottgeweihten war. Was war der Grund für Vṛṭrāsuras Fortschritt?

### VERS 7

# अत्र नः संशयो भूयाञ्छ्रोतुं कौतूह्रुलं प्रभो । यः पौरुषेण समरे सहस्राक्षमतोषयत् ॥ ७॥

atra naḥ samśayo bhūyāñ chrotum kautūhalam prabho yaḥ pauruṣeṇa samare sahasrākṣam atoṣayat

atra—in diesem Zusammenhang; naḥ—unser; samśayaḥ—Zweifel; bhūyān—großer; śrotum—zu hören; kautūhalam—Begierde; prabho— o mein Herr; yaḥ—derjenige, der; pauruṣeṇa—durch Mut und Stärke; samare—in der Schlacht; sahasra-akṣam—Indra, der eintausend Augen besitzt; atoṣayat—erfreut.

### ÜBERSETZUNG

Mein lieber Herr, Sukadeva Gosvāmī, obgleich Vrtrāsura ein sündhafter Dämon war, zeigte er die Tapferkeit eines hervorragenden kşatriya und erfreute Indra in der Schlacht. Wie konnte ein solcher Dämon ein großer Geweihter Śrī Kṛṣṇas sein? Diese Widersprüche haben großen Zweifel in mir erweckt und die Begierde in mir hervorgerufen, von dir über dieses Thema zu hören.

### VERS 8

# श्रीसृत उवाच

# परीक्षितोऽय संप्रक्तं भगवान् बादरायणिः। निशम्य श्रद्दधानस्य प्रतिनन्द्य वचोऽत्रवीत्।। ८।।

śrī-sūta uvāca parīkṣito 'tha sampraśnam bhagavān bādarāyaṇiḥ niśamya śraddadhānasya pratinandya vaco 'bravīt

śri-sūtaḥ uvāca—Śrī Sūta Gosvāmī sagte; parīkṣitaḥ—von Mahārāja Parīkṣit; atha—somit; sampraśnam—die vollkommene Frage; bhagavān—der höchst mächtige; bādarāyaṇiḥ—Śukadeva Gosvāmī, der Sohn Vyāsadevas; niśamya—hörend; śraddadhānasya—von seinem Schüler, der beim Verstehen der Wahrheit so gläubig war; pratinandya—beglückwünschend; vacaḥ—Worte; abravīt—sprach.

# ÜBERSETZUNG

Śrī Sūta Gosvāmī sagte: Nachdem Śukadeva Gosvāmī Mahārāja Parīkṣits äußerst intelligente Frage vernommen hatte, begann er, der überaus mächtige Weise, seinem Schüler mit großer Zuneigung zu antworten.

#### VFRS 9

# श्रीशुक उवाच

# शृणुष्वावहितो राजिन्नतिहासमिमं यथा। श्रुतं द्वैपायनम्रखान्नारदाद्देवलादपि।। ९।।

śrī-śuka uvāca śṛṇuṣvāvahito rājann itihāsam imaṁ yathā śrutaṁ dvaipāyana-mukhān nāradād devalād api

śrī-sūkaḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; śṛṇuṣva—höre bitte; avahitaḥ—voller Aufmerksamkeit; rājan— o König; itihāsam—Geschichte; imam—diese; ya-thā—so wie; śrutam—gehört; dvaipāyana—von Vyāsadeva; mukhāt—aus dem Munde; nāradāt—von Nārada; devalāt—von Devala Ŗṣi; api—auch.

# ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte: O König, ich werde dir die gleiche Geschichte erzählen, die ich aus dem Munde Vyāsadevas, Nāradas und Devalas vernommen habe. Höre bitte mit Aufmerksamkeit.

#### **VERS 10**

# आसीद्राजा सार्वभौमः शूरसेनेषु वै नृप । चित्रकेतुरिति ख्यातो यस्यासीत् कामधुष्प्रही ।।१०॥

āsīd rājā sārvabhaumaḥ śūraseneṣu vai nṛpa citraketur iti khyāto vasvāsīt kāmadhuṅ mahī

āsīt—es gab; rājā—ein König; sārva-bhaumaḥ—ein Herrscher über den gesamten Erdball; śūraseneṣu—in dem Land, das als Śūrasena bekannt ist; vai—tatsächlich; nrpa— o König; citraketuḥ—Citraketu; iti—somit; khyātah—berühmt; yasya—von dem; āsīt—war; kāma-dhuk—alle Notwendigkeiten liefernd; mahī—die Erde.

# ÜBERSETZUNG

O König Parīkṣit, in der Provinz Śūrasena lebte einst ein König namens Citraketu, der die gesamte Erde regierte. Während seiner Herrschaft brachte die Erde alle für das Leben notwendigen Dinge hervor.

# FRIÄUTFRUNG

Die überaus bedeutsame Aussage dieses Verses ist, daß die Erde zur Zeit König Citraketus alle lebenswichtigen Dinge vollständig hervorbrachte. Wie in der *Iśopanisad* (1. Mantra) erklärt wird:

īśāvāsyam idam sarvam yat kiñca jagatyām jagat tena tyaktena bhuñjīthā mā gṛdhaḥ kasya svid dhanam

"Alles Beseelte und Unbeseelte im Universum wird vom Herrn beherrscht und ist Sein Eigentum. Man sollte deshalb nur die Dinge annehmen, die man benötigt und die für einen als Anteil beiseite gelegt sind; man sollte nicht andere Dinge annehmen, weiß man doch, wem sie gehören."

Krsna, der höchste Kontrollierende, hat die materielle Welt erschaffen, die vollständig vollkommen und frei von Mängeln ist. Der Herr versorgt alle Lebewesen mit den erforderlichen Dingen. Diese erforderlichen Dinge stammen aus der Erde, und deshalb ist die Erde die Versorgungsquelle. Wenn ein guter Herrscher regiert, bringt diese Quelle die lebenswichtigen Dinge in reichlichem Maße hervor. Wenn je-

doch ein nicht so guter Herrscher regiert, wird Knappheit herrschen. Das ist die Bedeutung des Wortes kāmadhuk. An anderer Stelle im Śrīmad-Bhāgavatam (1.10.4) heißt es: kāmam vavarsa parjanyah sarva-kāma-dughā mahī. ..Während der Herrschaft Mahārāja Yudhisthiras sorgten die Wolken für so viel Regen, wie die Menschen benötigten, und die Erde produzierte alles, was die Menschen brauchten, in Hülle und Fülle." Nach unseren Erfahrungen sorgen die Regenfälle in manchen Jahren für Überfluß, und in anderen Jahren herrscht Knappheit. Wir haben keine Macht über die Produktivität der Erde. Sie untersteht von Natur aus der vollständigen Kontrolle der Höchsten Persönlichkeit Gottes. Durch Seinen Befehl kann der Herr die Erde dazu veranlassen, entweder in ausreichendem oder in unzureichendem Maße zu produzieren. Wenn ein frommer König die Erde nach den Anweisungen der śāstras regiert, werden sich von Natur aus regelmäßige Regenfälle einstellen, und es wird für alle Menschen genügend Nahrungsmittel geben. Es wird dann niemand an Ausbeutung denken, da für jeden genug vorhanden sein wird. Schwarzmarkthandel und andere korrupte Geschäfte werden dann automatisch zum Stillstand kommen. Einfach durch Regieren des Landes kann man die Probleme der Menschen nicht lösen, es sei denn, der Führer besitze spirituelle Fähigkeiten. Der Führer muß so sein wie Mahārāja Yudhisthira, Parīksit Mahārāja oder Rāmacandra. Dann werden alle Bewohner des Landes äußerst glücklich leben.

### VERS 11

# तस्य भार्यासहस्राणां सहस्राणि दशाभवन् । मान्तानिकश्रापि नृपो न लेभे तासु सन्ततिम्॥११॥

tasya bhāryā-sahasrāṇām sahasrāṇi daśābhavan sāntānikaś cāpi nṛpo na lebhe tāsu santatim

tasya—von ihm (König Citraketu); bhāryā—von Ehefrauen; sahasrāṇām—von Tausenden; sahasrāṇi—Tausende; daśa—zehn; abhavan—es gab; sāntānikaḥ—ausreichend befähigt, Söhne zu zeugen; ca—und; api—obgleich; nr paḥ—der König; na—nicht; lebhe—erlangte; tāsu—in ihnen; santatim—ein Sohn.

### ÜBERSETZUNG

Dieser Citraketu war mit zehn Millionen Frauen verheiratet, doch obgleich er die Fähigkeit besaß, Kinder zu zeugen, empfing er von keiner von ihnen ein Kind. Durch Zufall waren diese Frauen alle unfruchtbar.

**VERS 12** 

रूपौदार्यवयोजन्मविद्यैश्वर्यश्रियादिभिः । सम्पन्नस्य गुणैः सर्वैश्विन्ता वन्ध्यापतेरभृत् ॥१२॥ rūpaudārya-vayo-janmavidyaiśvarya-śriyādibhiḥ sampannasya guṇaiḥ sarvaiś cintā bandhyā-pater abhūt

rūpa—mit Schönheit; audārya—Großmut; vayah—Jugend; janma—aristokratische Herkunft; vidyā—Bildung; aiśvarya—Pracht; śriya-ādibhih—Reichtum usw.; sampannasya—ausgestattet; guṇaih—mit guten Eigenschaften; sarvaih—alle; cintā—Besorgnis; bandhyā-pateh—von Citraketu, dem Ehemann so vieler unfruchtbarer Frauen; abhūt—es gab.

# ÜBERSETZUNG

Citraketu, der Ehemann dieser unzähligen Frauen, war mit einer schönen Gestalt, Großmut und jugendlichem Wesen ausgestattet. Er stammte aus einer angesehenen Familie, besaß vollendete Bildung und verfügte über Pracht und Reichtum. Nichtsdestoweniger war er trotz all dieser Vorzüge von Besorgnis erfüllt, da er keinen Sohn besaß.

# **ERLÄUTERUNG**

Es scheint, daß der König zuerst eine Frau heiratete, die jedoch kein Kind gebären konnte. Daraufhin heiratete er eine zweite, eine dritte, eine vierte und so fort, doch keine der Frauen war in der Lage, Kinder in die Welt zu setzen. Trotz der materiellen Vorteile von janmaiśvarya-śruta-śrī — Geburt in einer aristokratischen Familie mit vollendetem Reichtum, Wohlstand, Bildung und Schönheit — war er zutiefst bekümmert, weil er trotz so vieler Frauen keinen Sohn besaß. Sein Kummer war zweifellos natürlich. Ein gṛhastha-Leben bedeutet nicht, eine Frau, aber keine Kinder zu besitzen. Cāṇakya Paṇḍita erklärt: putra-hīnam gṛham śūnyam. Wenn ein verheirateter Mann keinen Sohn hat, ist sein Heim nicht besser als eine Wüste. Der König war gewiß äußerst unglücklich, da er keinen Sohn erhalten konnte, und aus diesem Grunde heiratete er so viele Male. Insbesondere den kṣatriyas war es erlaubt, mehr als eine Frau zu heiraten, was der König auch tat. Nichtsdestoweniger hatte er keinen Nachkommen.

#### VFRS 13

# न तस्य संपदः सर्वा महिष्यो वामलोचनाः । सार्वमौमस्य भूश्रेयमभवन् प्रीतिहेतवः ॥१३॥

na tasya sampadah sarvā mahişyo vāma-locanāh sārvabhaumasya bhūś ceyam abhavan prīti-hetavah

na-nicht; tasya-von ihm (Citraketu); sampadah-die gewaltigen Reichtümer; sarvāh-alle; mahisyah-die Königinnen; vāma-locanāh-sehr reizvolle Augen besit-

zend; sārva-bhaumasya—von dem Herrscher; bhūḥ—Land; ca—auch; iyam—dies; abhavan—waren; prīti-hetavaḥ—Quellen der Freude.

# ÜBERSETZUNG

Seine Königinnen besaßen alle liebliche Gesichter und bezaubernde Augen, doch weder seine Reichtümer noch seine vielen Königinnen, noch die Länder, deren höchster Besitzer er war, waren Quellen des Glücks für ihn.

### VERS 14

# तस्यैकदा तु भवनमङ्गिरा भगवानृषिः। लोकाननुचरन्नेतानुपागच्छद्यदृच्छया ॥१४॥

tasyaikadā tu bhavanam aṅgirā bhagavān ṛṣiḥ lokān anucarann etān upāgacchad yadrcchayā

tasya—von ihm; ekadā—eines Tages; tu—aber; bhavanam—zum Palast; angirāḥ—Angirā; bhagavān—höchst mächtig; ṛṣiḥ—Weiser; lokān—Planeten; anucaran—umherreisend; etān—diese; upāgacchat—kam; yadṛcchayā—plötzlich.

# ÜBERSETZUNG

Eines Tages gefiel es dem mächtigen Weisen namens Angirā, der ohne Beschäftigung im ganzen Universum umherreiste, zum Palast Citraketus zu kommen.

#### VFRS 15

# तं पूजियत्वा विधिवत्त्रत्युत्यानाईणादिभिः। कृतातिथ्यमुपासीदत्सुखासीनं समाहितः॥१५॥

tam pūjayitvā vidhivat pratyutthānārhaṇādibhiḥ kṛtātithyam upāsīdat sukhāsīnam samāhitah

tam—ihm; pūjayitvā—nach der Verehrung; vidhi-vat—gemäß den Regeln und Vorschriften für den Empfang hoher Gäste; pratyutthāna—durch das Aufstehen vom Thron; arhaṇa-ādibhiḥ—durch das Darbringen von Verehrung usw.; kṛta-ati-thyam—dem Gastfreundschaft erwiesen wurde; upāsīdat—setzte sich in der Nähe nieder; sukha-āsīnam—der sehr bequem saß; samāhitaḥ—seinen Geist und seine Sinne beherrschend.

# ÜBERSETZUNG

Citraketu erhob sich sofort von seinem Thron und brachte ihm Verehrung dar. Er bot ihm Wasser und Speisen an und genügte auf diese Weise seiner Pflicht als Gastgeber eines hohen Gastes. Nachdem der rsi einen bequemen Sitz erhalten hatte, setzte sich der König, seinen Geist und seine Sinne beherrschend, bei den Füßen des rsi am Boden nieder.

#### **VFRS 16**

# महर्षिस्तम्रुपासीनं प्रश्रयावनतं श्वितौ। प्रतिपूज्य महाराज समाभाष्येदमन्नवीत्।।१६॥

maharşis tam upāsīnam praśrayāvanatam kṣitau pratipūjya mahārāja samābhāsyedam abravīt

mahā-rṣih—der große Weise; tam—ihm (dem König); upāsīnam—in der Nähe sitzend; praśraya-avanatam—in Demut sich verneigend; kṣitau—am Boden; pratipū-jya—beglückwünschend; mahārāja— o König Parīkṣit; samābhāṣya—ansprechend; idam—dies; abravīt—sagte.

# ÜBERSETZUNG

O König Parīkşit, als Citraketu demütig vornübergebeugt bei den Lotosfüßen des großen Weisen saß, beglückwünschte der Weise ihn für seine Demut und Gastfreundlichkeit. Der Weise sprach die folgenden Worte zu ihm.

#### VFRS 17

# अक्रिरा उवाच

# अपि तेऽनामयं खस्ति प्रकृतीनां तथात्मनः । यथा प्रकृतिमिर्गुप्तः पुमान् राजा च सप्तमिः ॥१७॥

angirā uvāca api te 'nāmayam svasti prakṛtīnām tathātmanah yathā prakṛtibhir guptah pumān rāja ca saptabhih

angirāh uvāca—der große Weise Angirā sagte; api—ob; te—von dir; anāmayam—Gesundheit; svasti—Glück; prakṛtīnām—von deinen königlichen Elementen (Gefährten und Ausstattung); tathā—wie auch; ātmanah—von deinem Körper, deinem

Geist und deiner Seele; yathā—wie; prakṛtibhih—von den Elementen der materiellen Natur; guptaḥ—beschützt; pumān—das Lebewesen; rājā—der König; ca—auch; saptabhih—von sieben.

### ÜBERSETZUNG

Der große Weise Angirā sagte: Mein lieber König, ich hoffe, daß es deinem Körper und deinem Geist wie auch deinen königlichen Gefährten und deinem persönlichen Besitz gut geht. Wenn die sieben Eigenschaften der materiellen Natur [die gesamte materielle Energie, das Ego und die fünf Objekte der Sinnenbefriedigung] sich in rechter Ordnung befinden, ist das Lebewesen inmitten der materiellen Elemente glücklich. Ohne diese sieben Elemente kann man nicht existieren. Ebenso wird ein König stets von sieben Elementen beschützt — von seinem Lehrer [svāmī oder guru], seinen Ministern, seinem Königreich, seiner Festung, seiner Schatzkammer, seinem königlichen Rang und seinen Freunden.

# FRIÄUTFRUNG

Wie Śrīdhara Svāmī in seinem Bhāgavatam-Kommentar anführt:

svāmy-amātyau janapadā durga-draviņa-sañcayāḥ daṇḍo mitram ca tasyaitāḥ sapta-prakṛtayo matāḥ

Ein König ist nicht allein. Als erstes hat er einen spirituellen Meister, den obersten Führer. Dann folgen seine Minister, sein Königreich, seine Festungsanlagen, seine Schatzkammer, sein Gesetzes- und Ordnungssystem und seine Freunde und Verbündeten. Wenn diese sieben richtig instand gehalten werden, ist der König glücklich. Ebenso befindet sich, wie in der Bhagavad-gītā erklärt wird (dehino 'smin yathā dehe), das Lebewesen, die Seele, inmitten der materiellen Bedeckung des mahat-tattva, des Egos und des pañca-tanmātrā, der fünf Objekte der Sinnenbefriedigung. Wenn es um diese sieben gut bestellt ist, befindet sich das Lebewesen in einem Zustand der Freude. Im allgemeinen kann der König glücklich sein, wenn seine Beigesellten ruhig und gehorsam sind. Deshalb erkundigte sich der große Weise Angirā Rṣi nach der persönlichen Gesundheit des Königs und dem Wohlergehen seiner sieben Beigesellten. Wenn wir einen Freund fragen, ob alles in Ordnung sei, denken wir dabei nicht nur an ihn selbst, sondern auch an seine Familie, seine Einkommensquelle und seine Helfer oder Diener. Sie alle müssen wohlauf sein — dann kann ein Mensch glücklich sein.

### **VERS 18**

आत्मानं प्रकृतिष्वद्धा निधाय श्रेय आप्नुयात्। राज्ञा तथा प्रकृतयो नरदेवाहिताधयः॥१८॥ ātmānam prakṛtiṣv addhā nidhāya śreya āpnuyāt rājñā tathā prakṛtayo naradevāhitādhayah

ātmānam—ihn selbst; prakṛtiṣu—unter diesen sieben königlichen Elementen; addhā—direkt; nidhāya—setzend; śreyaḥ—endgültiges Glück; āpnuyāt—mag erlangen; rājñā—vom König; tathā—so auch; prakṛtayaḥ—die abhängigen königlichen Elemente; nara-deva— o König; āhita-adhayaḥ—Reichtum und anderes darbringend.

#### ÜBERSETZUNG

O König, o Herr der Menschheit, wenn ein König sich direkt auf seine Beigesellten verläßt und ihren Anweisungen folgt, ist er glücklich. Ebenso verhält es sich mit seinen Beigesellten — wenn sie ihre Gaben und Taten dem König darbringen und seinen Befehlen Folge leisten, sind auch sie glücklich.

#### FRIÄUTFRUNG

In diesem Vers wird das wirkliche Glück eines Königs und seiner Untertanen beschrieben. Ein König sollte nicht einfach nur seinen Untertanen Befehle erteilen, weil er der Höchste ist; manchmal muß er ihren Anweisungen Folge leisten. Ebenso sollten die Untertanen sich auf den König verlassen. Diese gegenseitige Abhängigkeit wird jeden glücklich machen.

#### VERS 19

## अपि दाराः प्रजामात्या भृत्याः श्रेण्योऽय मन्त्रिणः । पौरा जानपदा भूपा आत्मजा वशवर्तिनः ॥१९॥

api dārāḥ prajāmātyā bhṛtyāḥ śreṇyo 'tha mantriṇaḥ paurā jānapadā bhūpā ātmajā vaśa-vartinah

api—ob; dārāḥ—Ehefrauen; prajā—Bürger; amātyāḥ—und Sekretäre; bhṛtyāḥ—Diener; srenyaḥ—Kaufleute; atha—wie auch; mantrinaḥ—Minister; paurāḥ—Bewohner des Palastes; jānapadāḥ—die Provinzgouverneure; bhūpāḥ—Gutsbesitzer; ātma-jāḥ—Söhne; vasa-vartinaḥ—unter völliger Kontrolle.

#### ÜBERSETZUNG

O König, hast du deine Frauen, Bürger, Sekretäre und Diener wie auch die Kaufleute, die Gewürze und Öl verkaufen, unter Kontrolle? Besitzt du

auch vollständige Kontrolle über deine Minister, die Bewohner deines Palastes, deine Provinzgouverneure, deine Söhne und deine anderen Untertanen?

#### **ERLÄUTERUNG**

Der Minister oder König und seine Untertanen sollten voneinander abhängig sein. Durch Zusammenarbeit können beide Seiten glücklich werden.

#### VFRS 20

## यस्यात्मानुवशश्रेत्स्यात्सर्वे तद्वशगा इमे । लोकाः सपाला यच्छन्ति सर्वे बलिमतन्द्रिताः ॥२०॥

yasyātmānuvaśaś cet syāt sarve tad-vaśagā ime lokāḥ sapālā yacchanti sarve balim atandritāh

yasya—von dem; ātmā—Geist; anuvasaḥ—unter Kontrolle; cet—wenn; syāt—mag sein; sarve—alle; tat-vasa-gāḥ—unter seiner Kontrolle; ime—diese; lokāḥ—die Welten; sa-pālāḥ—mit ihren Gouverneuren; yacchanti—bringen dar; sarve—alle; ba-lim—Abgabe; atandritāḥ—von Trägheit frei werdend.

#### ÜBERSETZUNG

Wenn der König seinen Geist völlig beherrscht, sind ihm alle seine Familienangehörigen und Regierungsbeamten untertan. Seine Provinzgouverneure übergeben ihm ohne Widerstand rechtzeitig die Steuern, ganz zu schweigen von niedrigerstehenden Dienern.

#### **ERLÄUTERUNG**

Angirā Ŗṣi fragte den König, ob er auch seinen Geist unter Kontrolle habe. Dies ist für das Glück äußerst wesentlich.

#### VERS 21

आत्मनः प्रीयते नात्मा परतः स्वत एव वा । लक्षयेऽलब्धकामं त्वां चिन्तया शबलं ग्रुत्वम् ॥२१॥

> ātmanaḥ prīyate nātmā parataḥ svata eva vā lakṣaye 'labdha-kāmam tvām cintayā śabalam mukham

ātmanaḥ—von dir; prīyate—wird erfreut; na—nicht; ātmā—der Geist; parataḥ—aufgrund von anderen Ursachen; svataḥ—aufgrund von dir selbst; eva—tatsächlich; vā—oder; lakṣaye—ich kann sehen; alabdha-kāmam—nicht deine gewünschten Ziele erreichend; tvām—du; cintayā—durch Angst; śabalam—blaß; mukham—Gesicht.

#### ÜBERSETZUNG

O König Citraketu, ich kann sehen, daß dein Gemüt nicht von Freude erfüllt ist. Du scheinst dein ersehntes Ziel nicht erreicht zu haben. Liegt dies an dir selbst, oder ist es durch andere verursacht worden? Dein blasses Gesicht spiegelt deine tiefe Besorgnis wider.

#### VERS 22

## एवं विकल्पितो राजन् विदुषा ग्रुनिनापि सः । प्रश्रयावनतोऽभ्याह प्रजाकामस्ततो ग्रुनिम् ।।२२॥

evam vikalpito rājan viduşā munināpi sah praśrayāvanato 'bhyāha prajā-kāmas tato munim

evam—somit; vikalpitaḥ—gefragt; rājan— o König Parīkṣit; viduṣā—überaus gelehrt; muninā—von dem Philosophen; api—obgleich; saḥ—er (König Citraketu); praśraya-avanataḥ—aufgrund von Demut vornübergebeugt; abhyāha—erwiderte; prajā-kāmaḥ—sich Nachkommenschaft wünschend; tataḥ—danach; munim—dem großen Weisen.

#### ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī sagte: O König Parīkşit, obgleich der große Weise Angirā alles wußte, befragte er den König auf diese Weise. Deshalb machte sich König Citraketu, der sich einen Sohn wünschte, vor Demut ganz klein und sprach zu dem großen Weisen wie folgt.

#### **ERLÄUTERUNG**

Da das Gesicht der Spiegel des Geistes ist, kann ein Heiliger die geistige Verfassung eines Menschen studieren, indem er sein Gesicht anschaut. Als Angirā Rṣi eine Bemerkung über das farblose Gesicht des Königs machte, erklärte König Citraketu die Ursache seiner Sorge folgendermaßen.

#### **VERS 23**

#### चित्रकेत्रुवाच

## भगवन् किं न विदितं तपोज्ञानसमाधिमिः। योगिनां ध्वस्तपापानां बहिरन्तः शरीरिषु ॥२३॥

citraketur uvāca bhagavan kim na viditam tapo-jñāna-samādhibhiḥ yoginām dhvasta-pāpānām bahir antaḥ śarīriṣu

citraketuh uvāca—König Citraketu erwiderte; bhagavan— o höchst mächtiger Weiser; kim—was; na—nicht; viditam—wird verstanden; tapah—durch Entsagung; jñāna—Wissen; samādhibhih—und durch samādhi (Trance in transzendentaler Meditation); yoginām—von den großen yogīs oder Gottgeweihten; dhvasta-pāpānām—die völlig frei von allen sündhaften Reaktionen sind; bahih—äußerlich; antah—innerlich; śarīrisu—in bedingten Seelen, die einen materiellen Körper haben.

#### ÜBERSETZUNG

König Citraketu sagte: O großer Meister Angirā, aufgrund von Entsagung, Wissen und transzendentalem samādhi bist du frei von allen Reaktionen des sündhaften Lebens. Deshalb kannst du als vollkommener yogī alles verstehen, was verkörperte bedingte Seelen wie uns äußerlich und innerlich betrifft.

#### VERS 24

## तथापि एच्छतो बूयां ब्रह्मन्नात्मनि चिन्तितम्। मवतो विदुषश्चापि चोदितस्त्वदनुज्ञया ॥२४॥

tathāpi pṛcchato brūyām brahmann ātmani cintitam bhavato viduṣas cāpi coditas tvad-anujñayā

tathāpi—dennoch; prcchataḥ—fragend; brūyām—laß mich sprechen; brahman— o großer brāhmana; ātmani—im Geiste; cintitam—Sorge; bhavataḥ—zu dir; viduṣaḥ—der du alles weißt; ca—und; api—obgleich; coditaḥ—inspiriert; tvat—deine; anu-jñayā—von der Anweisung.

#### ÜBERSETZUNG

O große Seele, du bist dir über alles bewußt. Dennoch fragst du mich, weshalb ich von Sorge erfüllt bin. Laß mich deshalb als Erwiderung auf deine Anweisung die Ursache enthüllen.

#### VERS 25

## लोकपालैरपि प्रार्थ्याः साम्राज्येश्वर्यसम्पदः । न नन्दयन्त्यप्रजं मां क्षुतृट्काममिवापरे ॥२५॥

loka-pālair api prārthyāḥ sāmrājyaiśvarya-sampadaḥ na nandayanty aprajaṁ māṁ ksut-trt-kāmam ivāpare

loka-pālaiḥ—von großen Halbgöttern; api—sogar; prārthyāḥ—wünschenswert; sāmrājya—ein großes Reich; aiśvarya—materieller Reichtum; sampadaḥ—Besitztümer; na nandayanti—bereiten keine Freude; aprajam—weil kein Sohn vorhanden ist; mām—mir; kṣut—Hunger; trṭ—Durst; kāmam—mit dem Wunsch, zufriedenzustellen; iva—wie; apare—andere genußreiche Sinnesobjekte.

#### ÜBERSETZUNG

So, wie ein Mensch, der von Hunger und Durst geplagt wird, nicht durch äußerliche Freuden wie Blumengirlanden oder Sandelholzpaste zufriedengestellt wird, finde ich keine Freude an meinem Königreich, meinem Reichtum und meinen Besitztümern, die selbst für große Halbgötter begehrenswert sind, weil ich keinen Sohn habe.

#### VERS 26

## ततः पाहि महाभाग पूर्वैः सह गतं तमः। यथा तरेम दुष्पारं प्रजया तद् विधेहि नः।।२६।।

tataḥ pāhi mahā-bhāga pūrvaiḥ saha gatam tamaḥ yathā tarema duṣpāram prajayā tad vidhehi naḥ

tatah—deshalb; pāhi—errette gütigerweise; mahā-bhāga— o großer Weiser; pūrvaih saha—zusammen mit meinen Vorfahren; gatam—gegangen; tamah—in Dunkelheit; yathā—so daß; tarema—wir können überqueren; duspāram—sehr schwierig zu überqueren; prajayā—durch das Erhalten eines Sohnes; tat—das; vidhehi—vollbringe gütigerweise; nah—für uns.

#### ÜBERSETZUNG

Deshalb, o großer Weiser, errette gütigerweise mich und meine Vorväter, die in die Finsternis der Hölle hinabsinken, weil ich keine Nachkommenschaft habe. Unternimm gütigerweise etwas, damit ich einen Sohn erhalte, der uns vor höllischen Umständen retten wird.

#### **ERLÄUTERUNG**

Nach der vedischen Zivilisation heiratet man nur, um einen Sohn zu erhalten, der notwendig ist, um seinen Vorvätern Opfergaben darzubringen. König Citraketu war so verantwortungsbewußt, daß er ein Kind zu zeugen wünschte, damit er und seine Vorväter aus den finsteren Regionen befreit werden könnten. Er machte sich Gedanken darüber, wie er im nächsten Leben nicht nur für sich selbst, sondern auch für seine Vorväter pinda oder Opfergaben erhalten könnte. Deshalb bat er Angirā Rsi, ihn zu begünstigen und ihm zu einem Sohn zu verhelfen.

#### VERS 27

#### श्रीज्ञक उवाच

इत्यर्थितः स भगवान् कृपाछर्बक्षणः सुतः । श्रपयित्वा चरुं त्वाष्ट्रं त्वष्टारमयजद् विद्धः ॥२७॥

> śrī-śuka uvāca ity arthitaḥ sa bhagavān kṛpālur brahmaṇaḥ sutaḥ śrapayitvā caruṁ tvāṣṭraṁ tvaṣṭāram ayajad vibhuḥ

śrī-śukaḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; iti—somit; arthitaḥ—gebeten; saḥ—er (Aṅgirā Rṣi); bhagavān—der höchst ermächtigte; krpāluḥ—äußerst barmherzig; brahmaṇaḥ—von Brahmā; sutaḥ—ein Sohn (aus Brahmās Geist geboren); śrapayitvā—nachdem er veranlaßt hatte, zu kochen; carum—eine besondere Opfergabe aus Milchreis; tvāṣṭram—für den Halbgott bestimmt, der als Tvaṣṭā bekannt ist; tvaṣṭāram—Tvaṣṭā; ayajat—er verehrte; vibhuḥ—der große Weise.

#### ÜBERSETZUNG

Als Antwort auf die Bitte Mahārāja Citraketus erwies Aṅgirā Rṣi, der aus Brahmās Geist geboren worden war, ihm große Barmherzigkeit. Weil der Weise eine überaus mächtige Persönlichkeit war, vollzog er ein Opfer, indem er Tvaṣṭā Opfergaben aus Milchreis darbrachte.

#### **VERS 28**

## ज्येष्ठा श्रेष्ठा च या राज्ञो महिषीणां च मारत । नाम्ना कृतद्यतिस्तस्यै यज्ञोच्छिष्टमदादु द्विजः ॥२८॥

jyeşthā śreşthā ca yā rājño mahişīṇām ca bhārata nāmnā kṛtadyutis tasyai yajñocchiṣṭam adād dvijaḥ

jyeşthā—die beste; śreṣṭhā—die höchst vollkommene; ca—und; yā—diejenige, die; rājāah—von dem König; mahiṣīnām—unter allen Königinnen; ca—auch; bhārata— o Mahārāja Parīkṣit, bester der Bhāratas; nāmnā—namens; krtadyutih—Krtadyuti, tasyai—ihr; yajāa—vom Opfer; ucchiṣṭam—die Reste der Speisen; adāt—übergab; dvijah—der große Weise (Angirā).

#### ÜBERSETZUNG

f O Parīkṣit Mahārāja, bester der Bhāratas, die Überreste der Speisen, die im yajña geopfert worden waren, übergab der große Weise Angirā der ersten und vollkommensten unter Citraketus Millionen von Königinnen, deren Name Krtadyuti war.

#### **VERS 29**

## अयाह नृपति राजन् भवितैकस्तवात्मजः। हर्षशोकप्रदस्तभ्यमिति ब्रह्मसुतो ययौ॥२९॥

athāha nṛpatim rājan bhavitaikas tavātmajaḥ harṣa-śoka-pradas tubhyam iti brahma-suto yayau

atha—danach; āha—sagte; nr patim—dem König; rājan— o König Citraketu; bhavitā—es wird sein; ekaḥ—ein; tava—dein; ātmajaḥ—Sohn; harṣa-śoka—Freude und Kummer; pradaḥ—der geben wird; tubhyam—dir; iti—somit; brahma-sutaḥ—Aṅgirā Rṣi, der Sohn Brahmās; yayau—ging davon.

#### ÜBERSETZUNG

Alsdann sagte der große Weise zum König: "O großer König, du wirst nun einen Sohn haben, der die Ursache für sowohl Freude als auch Klage sein wird." Dann brach der Weise auf, ohne Citraketus Antwort abzuwarten.

#### **ERLÄUTERUNG**

Das Wort harşa bedeutet "Freude", und śoka bedeutet "Klage". Der König war von Freude überwältigt, als er begriff, daß er einen Sohn haben würde. Wegen sei-

ner großen Freude konnte er den Ausspruch des Weisen Angirā nicht wirklich verstehen. Nach seiner Auffassung bedeutete der Ausspruch, daß wegen der Geburt seines künftigen Sohnes gewiß Freude herrschen würde, daß dieser aber, weil er der einzige Sohn des Königs sein würde, auf seinen gewaltigen Reichtum und sein Königreich sehr stolz und seinem Vater nicht sehr gehorsam sein würde. Deshalb war der König zufrieden, da er dachte: "Möge ein Sohn zur Welt kommen. Es spielt keine Rolle, wenn er nicht sehr gehorsam ist." In Bengalen gibt es ein Sprichwort, das besagt, es sei besser, zumindest einen blinden Onkel mütterlicherseits als überhaupt keinen Onkel mütterlicherseits zu haben. Der König folgte dieser Philosophie, da er dachte, ein ungehorsamer Sohn sei besser als kein Sohn. Der große Weise Cāṇakya Paṇḍita sagt:

koʻrthah putrena jātena yo na vidvān na dhārmikah kāṇena cakṣusā kim vā cakṣuh pīdaiva kevalam

"Was nützt ein Sohn, der weder ein bewanderter Gelehrter noch ein Gottgeweihter ist? Ein solcher Sohn ist wie ein blindes, erkranktes Auge, das ständig Leid verursacht."

Die materielle Welt ist jedoch so verunreinigt, daß man sogar einen Sohn möchte, wenn dieser nutzlos ist. Diese Einstellung kam in der Geschichte von König Citraketu zum Ausdruck.

#### VERS 30

## सापि तत्प्राशनादेव चित्रकेतोरथारयत्। गर्भे कृतद्युतिर्देवी कृत्तिकाग्नेरिवात्मजम्।।३०।।

sāpi tat-prāśanād eva citraketor adhārayat garbham kṛtadyutir devī krttikāgner ivātmajam

sā—sie; api—sogar; tat-prāśanāt—durch das Essen der Speisereste vom großen Opfer; eva—tatsächlich; citraketoh—von König Citraketu; adhārayat—trug; garbham—Schwangerschaft; krtadyutih—Königin Krtadyuti; devī—die Göttin; krttikā—Krttikā; agneh—von Agni; iva—wie; ātma-jam—ein Sohn.

#### ÜBERSETZUNG

So, wie Kṛttikādevī, nachdem sie den Samen Śivas von Agni erhalten hatte, ein Kind mit Namen Skanda [Kārttikeya] empfing, wurde Kṛtadyuti schwanger, nachdem sie Citraketus Samen empfangen und die Überreste der Speise von dem von Aṅgirā vollzogenen yajña zu sich genommen hatte.

#### VERS 31

## तस्या अनुदिनं गर्भः ग्रुक्कपक्ष इवोडुपः। वर्ष्ट्रये शुरसेनेशतेजसा शनकेर्नृप ॥३१॥

tasyā anudinam garbhaḥ śukla-pakṣa ivodupaḥ vavṛdhe śūraseneśatejasā śanakair nrpa

tasyāḥ—ihr; anudinam—Tag für Tag; garbhaḥ—Embryo; śukla-pakṣe—während der vierzehn Tage des zunehmenden Mondes; iva—wie; udupaḥ—der Mond; vavṛ-dhe—entwickelte sich allmählich; sūrasena-īśa—vom König von Śūrasena; tejasā—vom Samen; śanakaiḥ—nach und nach; nṛpa— o König Parīkṣit.

#### ÜBERSETZUNG

Nachdem Königin Krtadyuti von Mahārāja Citraketu, dem König Śūrasenas, den Samen empfangen hatte, reifte ihre Schwangerschaft allmählich, o König Parīkşit, so, wie sich der Mond in seiner zunehmenden Phase entwickelt.

#### VFRS 32

## अथ काल उपाष्ट्रते कुमारः समजायत। जनयन् श्रुरसेनानां शृण्वतां परमां मुदम् ॥३२॥

atha kāla upāvṛtte kumāraḥ samajāyata janayan śūrasenānām śṛṇvatām paramām mudam

atha—danach; kāle upāvrtte—im Laufe der Zeit; kumāraḥ—der Sohn; samajāya-ta—nahm Geburt; janayan—erzeugend; sūrasenānām—von den Einwohnern Śūrasenas; sṛṇvatām—hörend; paramām—die höchste; mudam—Freude.

#### ÜBERSETZUNG

Daraufhin wurde dem König zur rechten Zeit ein Sohn geboren. Als die Bewohner des Staates Śūrasena diese Nachricht vernahmen, waren sie überaus erfreut.

#### **VERS 33**

हृष्टो राजा कुमारस्य स्नातः ग्रुचिरलंकुतः । वाचियत्वाशिषो विप्रैः कारयामास जातकम् ॥३३॥ hṛṣṭo rājā kumārasya snātaḥ śucir alankṛtaḥ vācayitvāśiṣo vipraiḥ kārayām āsa jātakam

hṛṣṭaḥ—sehr glücklich; rājā—der König; kumārasya—von seinem neugeborenen Sohn; snātaḥ—gebadet; śuciḥ—gereinigt; alankṛṭaḥ—mit Schmuck versehen; vācayit-vā—zu sprechen veranlaßt; āśiṣaḥ—Segensworte; vipraiḥ—von gelehrten brāhmaṇas; kārayām āsa—veranlaßte, vollzogen zu werden; jāṭakam—die Geburtszeremonie.

#### ÜBERSETZUNG

Besonders erfreut war König Citraketu. Nachdem er sich durch ein Bad gereinigt und Schmuck angelegt hatte, beauftragte er gelehrte brähmanas, dem Kind Segnungen zu erteilen und die Geburtszeremonie zu vollziehen.

#### **VERS 34**

## तेभ्यो हिरण्यं रजतं वासांस्थाभरणानि च । ग्रामान् हयान् गजान् प्रादाद् धेनूनामर्चुदानि षट् ॥३४॥

tebhyo hiranyam rajatam vāsāmsy ābharanāni ca grāmān hayān gajān prādād dhenūnām arbudāni ṣaṭ

tebhyaḥ—ihnen (den gelehrten brāhmaṇas); hiraṇyam—Gold; rajatam—Silber; vā-sāmsi—Gewänder; ābharaṇāni—Schmuck; ca—auch; grāmān—Dörfer; hayān—Pferde; gajān—Elefanten; prādāt—gab als Spende; dhenūnām—von Kühen; arbudāni—Herden von einhundert Millionen; sat—sechs.

#### ÜBERSETZUNG

Den brāhmaṇas, die an der rituellen Zeremonie teilnahmen, spendete der König Gold, Silber, Gewänder, Schmuck, Dörfer, Pferde und Elefanten wie auch sechshundert Millionen Kühe.

#### **VERS 35**

ववर्ष कामानन्येषां पर्जन्य इव देहिनाम् । धन्यं यशस्यमायुष्यं कुमारस्य महामनाः ॥३५॥

> vavarşa kāmān anyeşām parjanya iva dehinām dhanyam yaśasyam āyuşyam kumārasya mahā-manāḥ

vavarşa—gab Spenden wie Regengüsse; kāmān—alles Wünschenswerte; anye-ṣām—von anderen; parjanyaḥ—eine Wolke; iva—wie; dehinām—von allen Lebewesen; dhanyam—mit dem Wunsch, den Reichtum zu vermehren; yaśasyam—eine Vermehrung des Ruhms; āyuṣyam—und eine Vermehrung der Lebensdauer; kumārasya—des neugeborenen Kindes; mahā-manāḥ—der segenspendende König Citraketu.

#### ÜBERSETZUNG

So, wie eine Wolke, ohne Unterscheidungen zu treffen, Wasser auf die Erde regnen läßt, verteilte der segenspendende König Citraketu gleich dem Regen alle wünschenswerten Dinge an einen jeden, um den Ruhm, den Reichtum und die Lebensdauer seines Sohnes zu erhöhen.

#### VERS 36

## कृच्छ्रलब्धेऽथ राजर्षेस्तनयेऽनुदिनं पितुः । यथा निःस्वस्य कृच्छ्राप्ते धने स्नेहो ऽन्ववर्धत ॥३६॥

krcchra-labdhe 'tha rājarşes tanaye 'nudinam pituh yathā niḥsvasya krcchrāpte dhane sneho 'nvavardhata

kṛcchra—mit großer Schwierigkeit; labdhe—erlangt; atha—danach; rāja-ṛṣeḥ
—von dem frommen König Citraketu; tanaye—für den Sohn; anudinam—Tag für
Tag; pituḥ—von dem Vater; yathā—genau wie; niḥsvasya—von einem armen Mann;
kṛcchra-āpte—nach großer Schwierigkeit erlangt; dhane—für Reichtümer; snehaḥ
—Zuneigung; anvavardhata—vermehrt.

#### ÜBERSETZUNG

Wenn ein armer Mann nach großen Mühen etwas Geld erhält, erhöht sich seine Liebe zu dem Geld Tag für Tag. Ebenso erhöhte sich mit jedem Tag König Citraketus Zuneigung zu seinem Sohn, den er nach großen Mühen erhalten hatte.

#### VERS 37

## मातुस्त्वतितरां पुत्रे स्नेहो मोहसमुद्भवः। कृतद्युतेः सपत्नीनां प्रजाकामज्वरोऽभवत्।।३७॥

mātus tv atitarām putre sneho moha-samudbhavaḥ kṛtadyuteḥ sapatnīnām prajā-kāma-jvaro 'bnavat mātuḥ—von der Mutter; tu—auch; atitarām—äußerst; putre—für den Sohn; sne-haḥ—Zuneigung; moha—aus Unwissenheit; samudbhavaḥ—hervorgebracht; kṛta-dyuteḥ—von Kṛtadyuti; sapatnīnām—von den Nebenfrauen; prajā-kāma—von einem Wunsch, Söhne zu haben; jvaraḥ—ein Fieber; abhavat—es war.

#### ÜBERSETZUNG

Die Zuneigung und Aufmerksamkeit der Mutter für den Sohn steigerte sich genau wie die des Vaters in übergroßem Maße. Als die anderen Frauen Krtadyutis Sohn erblickten, wurden sie von dem Verlangen, ebenfalls Söhne zu haben, wie von einem schweren Fieber in große Aufregung versetzt.

#### VERS 38

## चित्रकेतोरतिप्रीतिर्यथा दारे प्रजावति । न तथान्येषु सङ्जज्ञे बालं लालयतोऽन्यहम् ॥३८॥

citraketor atiprītir yathā dāre prajāvati na tathānyeşu sañjajñe bālam lālayato 'nvaham

citraketoh—von König Citraketu; atiprītih—übermäßige Anziehung; yathā—so, wie; dāre—zu der Frau; prajā-vati—die einen Sohn empfing; na—nicht; tathā—wie das; anyeşu—anderen; sañjajñe—erwuchs; bālam—der Sohn; lālayatah—sich kümmernd um; anvaham—ständig.

#### ÜBERSETZUNG

Als König Citraketu seinen Sohn mit viel Aufmerksamkeit pflegte, wuchs seine Zuneigung zu Königin Krtadyuti, während er die Zuneigung zu den anderen Frauen, die keine Söhne hatten, allmählich verlor.

#### VFRS 39

## ताः पर्यतप्यन्नात्मानं गर्हयन्त्योऽभ्यस्यया । आनपत्येन दुःखेन राज्ञश्चानादरेण च ॥३९॥

tāḥ paryatapyann ātmānam garhayantyo 'bhyasūyayā ānapatyena duḥkhena rājñas cānādareṇa ca

tāḥ-sie (die Königinnen, die keine Söhne hatten); paryatapyan-klagten; ātmā-nam-sich selbst; garhayantyaḥ-verdammend; abhyasūyayā-aus Neid; ānapatye-

...

na—weil sie keine Söhne hatten; duhkhena—von Unglück; rājňah—vom König; ca—auch; anādarena—aufgrund von Vernachlässigung; ca—auch.

#### ÜBERSETZUNG

Die anderen Königinnen waren zutiefst unglücklich, weil sie ohne Söhne blieben. Wegen der Geringschätzung, die der König ihnen gegenüber zeigte, verdammten sie sich voller Neid und klagten:

#### VERS 40

## धिगप्रजां स्त्रियं पापां पत्युश्वागृहसम्मताम् । सुप्रजाभिः सपत्नीभिदीसीमिव तिरस्कृताम् ॥४०॥

dhig aprajām striyam pāpām patyus cāgrha-sammatām suprajābhiḥ sapatnībhir dāsīm iva tiraskṛtām

dhik—alle Verdammnis; aprajām—ohne einen Sohn; striyam—über eine Frau; pāpām—voller sündhafter Handlungen; pat yuh—von dem Ehemann; ca—auch; a-grhasammatām—die daheim nicht geehrt wird; su-prajābhih—die Söhne haben; sapatnībhih—von Nebenfrauen; dāsīm—eine Dienerin; iva—genau wie; tiraskṛtām entehrt.

#### ÜBERSETZUNG

Eine Frau, die keine Söhne hat, wird daheim von ihrem Ehemann vernachlässigt und von ihren Nebenfrauen genauso geringschätzig behandelt wie eine Dienerin. Gewiß ist eine solche Frau aufgrund ihres sündhaften Lebens in jeder Hinsicht verdammt.

#### ERLÄUTERUNG

Wie Canakya Pandita erklärt:

mātā yasya gṛhe nāsti bhāryā cāpriya-vādinī araṇyaṁ tena gantavyaṁ yathāraṇyaṁ tathā gṛham

"Jemand, der keine Mutter zu Hause hat und dessen Frau keine netten Worte spricht, sollte in den Wald gehen. Für einen solchen Menschen ist es gleich, ob er zu Hause oder im Wald lebt." Ebenso ist es für eine Frau, die keinen Sohn hat, die von ihrem Ehemann nicht beachtet wird und die von ihren Nebenfrauen geringgeschätzt wird, indem sie von ihnen wie eine Dienerin behandelt wird, besser, in den Wald zu gehen, als zu Hause zu bleiben.

#### VFRS 41

## दासीनां को नु सन्तापः खामिनः परिचर्यया। अभीक्ष्णं लब्धमानानां दास्या दासीव दुर्भगाः॥४१॥

dāsīnām ko nu santāpaḥ svāminaḥ paricaryayā abhīkṣṇam labdha-mānānām dāsyā dāsīva durbhagāh

dāsīnām—von den Dienerinnen; kaḥ—was; nu—tatsächlich; santāpaḥ—Klage; svāminaḥ—gegenüber dem Ehemann; paricaryayā—durch das Darbringen von Diensten; abhīkṣṇam—ständig; labdha-mānānām—geehrt; dāsyāḥ—von der Dienerin; dāsī iva—wie eine Dienerin; durbhagāḥ—äußerst unglücklich.

#### ÜBERSETZUNG

Selbst Dienerinnen, die sich ständig dem Dienst des Hausherrn widmen, werden von diesem geehrt, und deshalb besteht für sie kein Grund zur Klage. Unsere Stellung jedoch ist die der Dienerin der Dienerin. Deshalb sind wir äußerst unglückselig.

#### **VERS 42**

## एवं सन्दद्यमानानां सपत्न्याः पुत्रसम्पदा । राज्ञोऽसम्मतवृत्तीनां विद्वेषो बलवानभृत् ॥४२॥

evam sandahyamānānām sapatnyāḥ putra-sampadā rājño 'sammata-vṛttīnām vidveso balavān abhūt

evam—somit; sandahyamānānām—von den Königinnen, die ständig vor Kummer brannten; sapatnyāh—von der Nebenfrau Krtadyuti; putra-sampadā—wegen des Reichtums eines Sohnes; rājňah—vom König; asammata-vṛttīnām—nicht sehr begünstigt; vidveṣaḥ—Neid; balavān—sehr stark; abhūt—wurde.

#### ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: Kṛtadyutis Nebenfrauen wurden von ihrem Ehemann vernachlässigt, und sie sahen Kṛtadyutis Pracht, da sie einen Sohn besaß. Deshalb glühten sie ständig vor Neid, der überaus stark wurde.

#### **VERS 43**

## विद्रेषनष्टमतयः स्त्रियो दारुणचेतसः। गरं ददुः कुमाराय दुर्मर्षा नृपति प्रति ॥४३॥

vidveşa-naşta-matayah striyo dāruņa-cetasah garam daduh kumārāya durmarşā nrpatim prati

vidveşa-naşta-matayah—deren Intelligenz aus Neid verlorenging; striyah—die Frauen; dāruņa-cetasah—sehr hartherzig; garam—Gift; daduh—verabreichten; ku-mārāya—dem Knaben; durmarṣāh—sehr unduldsam; nṛ patim—der König; prati—auf.

#### ÜBERSETZUNG

Als sich ihr Neid steigerte, verloren sie ihre Intelligenz. Da sie äußerst hartherzig waren und es nicht ertragen konnten, daß der König sie geringschätzte, gaben sie dem Königssohn schließlich Gift.

#### VERS 44

## कृतद्युतिरजानन्ती सपत्नीनामघं महत्। सुप्त एवेति सिञ्चन्त्य निरीक्ष्य व्यचरद् गृहे ॥४४॥

kṛtadyutir ajānantī sapatnīnām agham mahat supta eveti sañcintya nirīksya vyacarad grhe

kṛtadyutiḥ—Königin Kṛtadyuti; ajānantī—nicht bewußt über; sapatnīnām—ihre Nebenfrauen; agham—sündhafte Handlung; mahat—sehr große; suptaḥ—schlafend; eva—tatsächlich; iti—somit; sañcintya—denkend; nirīkṣya—ansehend; vyacarat—ging spazieren; gṛhe—daheim.

#### ÜBERSETZUNG

Königin Kṛtadyuti, die nichts von dem Gift ahnte, das von ihren Nebenfrauen verabreicht worden war, ging im Haus spazieren und dachte, ihr Sohn liege in tiefem Schlaf. Sie merkte nicht, daß er gestorben war.

### VERS 45 शयानं सुचिरं बालग्रुपधार्य मनीषिणी । पुत्रमानय मे भद्रे इति धात्रीमचोदयत् ॥४५॥

śayānam suciram bālam upadhārya manīṣiṇī putram ānaya me bhadre iti dhātrīm acodayat

śayānam—daniederliegend; su-ciram—für eine lange Zeit; bālam—der Sohn; upadhārya—denkend; manīṣinī—sehr intelligent; putram—den Sohn; ānaya—bringe; me—mir; bhadre— o sanftmütige Freundin; iti—somit; dhātrīm—zur Amme; acodayat—gab die Anweisung.

#### ÜBERSETZUNG

Da Königin Krtadyuti, die zweifellos sehr intelligent war, dachte, ihr Kind schlafe bereits etwas lange, befahl sie der Amme: "Meine liebe Freundin, bitte bringe meinen Sohn hierher."

#### **VERS 46**

## सा शयानग्रुपव्रज्य दृष्ट्वा चोत्तारलोचनम् । प्राणेन्द्रियात्मभिस्त्यक्तं हतासीत्यपतद्भवि ॥४६॥

sā śayānam upavrajya dṛṣṭvā cottāra-locanam prāṇendriyātmabhis tyaktaṁ hatāsmīty apatad bhuvi

sā—sie (die Dienerin); śayānam—daliegend; upavrajya—gehend zu; dṛṣṭvā—sehend; ca—auch; uttāra-locanam—seine Augen aufwärts gerichtet (wie die eines Toten); prāṇa-indriya-ātmabhiḥ—von der Lebenskraft, den Sinnen und dem Geist; tyaktam—verlassen; hatā asmi—jetzt bin ich verdammt; iti—somit; apatat—fiel nieder: bhuvi—zu Boden.

#### ÜBERSETZUNG

Als die Dienerin sich dem daliegenden Kind näherte, sah sie, daß seine Augen nach oben gerichtet waren. Es gab keine Lebenszeichen mehr von sich, da alle seine Sinne zum Stillstand gekommen waren, und so begriff sie, daß das Kind tot war. Als sie dies erkannte, schrie sie sofort auf: "Jetzt bin ich verdammt!" und stürzte zu Boden.

**VERS 47** 

तस्यास्तदाकर्ण्य भृशातुरं खरं घन्त्याः कराभ्याम्रुर उचकरिपि।

## प्रविश्य राज्ञी त्वरयात्मजान्तिकं ददर्श बालं सहसा मृतं सुतम् ॥४७॥

tasyās tadākarņya bhṛśāturaṁ svaraṁ ghnantyāḥ karābhyām ura uccakair api praviśya rājñī tvarayātmajāntikaṁ dadarśa bālaṁ sahasā mrtaṁ sutam

tasyāḥ—von ihr (der Dienerin); tadā—zu jener Zeit; ākarnya—hörend; bhṛśa-ātu-ram—äußerst reumütig und aufgeregt; svaram—Stimme; ghnantyāḥ—schlagend; ka-rābhyām—mit den Händen; uraḥ—die Brust; uccakaiḥ—laut; api—auch; praviś-ya—eintretend; rājñī—die Königin; tvarayā—geschwind; ātmaja-antikam—in die Nähe ihres Sohnes; dadarśa—sie sah; bālam—das Kind; sahasā—plötzlich; mṛtam—tot; sutam—Sohn.

#### ÜBERSETZUNG

Völlig entsetzt schlug sich die Dienerin mit beiden Händen auf die Brust und weinte laut mit reumütigen Worten. Da die Königin ihre laute Stimme vernahm, kam sie sofort herbeigeeilt, und als sie auf ihren Sohn zutrat, erkannte sie, daß er unvermittelt gestorben war.

#### **VERS 48**

## पपात भूमी परिवृद्धया शुचा ग्रमोह विश्रष्टशिरोरुहाम्बरा ॥४८॥

papāta bhūmau parivṛddhayā śucā mumoha vibhraṣṭa-śiroruhāmbarā

papāta—stürzte nieder; bhūmau—zu Boden; parivṛddhayā—äußerst gesteigert; śucā—aufgrund von Kummer; mumoha—sie wurde bewußtlos; vibhraṣṭa—verstreut; śiroruha—Haar; ambarā—und Kleidung.

#### ÜBERSETZUNG

Unter großem Wehklagen stürzte die Königin, deren Haar und Kleidung völlig durcheinandergerieten, bewußtlos zu Boden.

#### **VERS 49**

ततो नृपान्तःपुरवर्तिनो जना नराश्च नार्यश्च निशम्य रोदनम् ।

### आगत्य तुल्यव्यसनाः सुदुः खिता-स्ताश्च व्यलीकं रुरुदुः कृतागसः ॥४९॥

tato nṛpāntaḥpura-vartino janā narāś ca nāryaś ca niśamya rodanam āgatya tulya-vyasanāḥ suduḥkhitās tāś ca vyalīkam ruruduḥ kṛtāgasaḥ

tataḥ—daraufhin; nṛpa— o König; antaḥpura-vartinaḥ—die Bewohner des Palastes; janāḥ—alle Leute; narāḥ—die Männer; ca—und; nāryaḥ—die Frauen; ca—auch; niśamya—hörend; rodanam—lautes Weinen; āgatya—kommend; tulya-vyasanāḥ—gleichermaßen bekümmert; suduḥkhitāḥ—sehr laut klagend; tāḥ—sie; ca—und; vyalīkam—heuchlerisch; ruruduḥ—weinten; kṛta-āgasaḥ—die das Vergehen begangen hatten (indem sie das Gift verabreicht hatten).

#### ÜBERSETZUNG

O König Parīkşit, als die Bewohner des Palastes das laute Weinen vernahmen, kamen sie alle, Männer wie Frauen, herbeigelaufen. Da sie gleichermaßen bekümmert waren, begannen auch sie zu weinen. Auch die Königinnen, die das Gift verabreicht hatten, weinten heuchlerisch, wobei sie sich ihres Vergehens wohl bewußt waren.

#### **VERS 50-51**

श्वत्वा मृतं पुत्रमलिक्षतान्तकं विनष्टदृष्टिः प्रपतन् स्वलन् पिय । स्नेहानुबन्धेधितया शुचा भृशं विमूच्छितोऽनुप्रकृतिर्द्विजैर्द्यतः ॥५०॥ पपात बालस्य स पादमूले मृतस्य विस्नस्तशिरोक्हाम्बरः । दीर्घ श्वसन् बाष्पकलोपरोधतो निरुद्धकण्ठो न शशाक भाषितुम् ॥५१॥

śrutvā mṛtaṁ putram alakṣitāntakaṁ vinaṣṭa-dṛṣṭiḥ prapatan skhalan pathi snehānubandhaidhitayā śucā bhṛśaṁ vimūrcchito 'nuprakrtir dvijair vṛtah papāta bālasya sa pāda-mūle mṛtasya visrasta-śiroruhāmbaraḥ dīrgham śvasan bāṣpa-kaloparodhato niruddha-kaṇṭho na śaśāka bhāṣitum

śrutvā—hörend; mrtam—tot; putram—der Sohn; alakṣita-antakam—da die Ursache des Todes unbekannt war; vinaṣṭa-dṛṣṭiḥ—unfāhig, richtig zu sehen; prapatan—ständig niederfallend; skhalan—ausrutschend; pathi—auf dem Weg; sneha-anubandha—aufgrund von Zuneigung; edhitayā—sich steigernd; śucā—durch Wehklagen; bhṛṣam—groß; vimūrcchitah—bewußtlos werden; anuprakṛtiḥ—von Ministern und anderen Würdenträgern gefolgt; dvijaiḥ—von gelehrten brāhmaṇas; vṛṭaḥ—umgeben; papāṭa—stürzte nieder; bālasya—des Knaben; sah—er (der König); pāda-mūle—zu den Füßen; mṛṭasya—des toten Körpers; visrasta—zerstreut; śiroruha—Haar; ambaraḥ—und Kleidung; dīrgham—lang; śvasan—atmend; bāṣpa-kalā-uparodhataḥ—wegen des Weinens mit tränenerfüllten Augen; niruddha-kanthah—mit erstickter Stimme; na—nicht; śaṣāka—war fāhig; bhāṣitum—zu sprechen.

#### ÜBERSETZUNG

Als König Citraketu hörte, daß sein Sohn aus ungeklärten Ursachen gestorben war, wurde er beinahe blind. Wegen seiner großen Zuneigung zu seinem Sohn erhob sich sein Wehklagen wie ein loderndes Feuer, und als er lief, um das tote Kind zu sehen, glitt er ständig aus und fiel zu Boden. Von seinen Ministern und anderen Amtsträgern wie auch von den anwesenden gelehrten brähmanas umgeben, eilte der König herbei und fiel mit zerzaustem Haar und durcheinandergeratenen Kleidern bewußtlos bei den Füßen seines Kindes zu Boden. Als der König schwer atmend wieder zu Bewußtsein kam, standen seine Augen voller Tränen, und es war ihm nicht möglich zu sprechen.

#### VFRS 52

# पति निरीक्ष्योरुशुचार्पितं तदा मृतं च बालं सुतमेकसन्ततिम्। जनस्य राज्ञी प्रकृतेश्व हृद्धुजं सती दधाना विललाप चित्रधा ॥५२॥

patim nirīkṣyoru-śucārpitam tadā mṛtam ca bālam sutam eka-santatim janasya rājñī prakṛteś ca hṛd-rujam satī dadhānā vilalāpa citradhā

patim—der Ehemann; nirīkṣya—durch das Sehen; uru—groß; śuca—mit Wehklagen; arpitam—geschmerzt; tadā—zu jener Zeit; mṛtam—tot; ca—und; bālam—das Kind; sutam—der Sohn; eka-santatim—der einzige Sohn in der Familie; janasya

-von allen anderen dort versammelten Leuten; rājāī-die Königin; prakṛteḥ ca-wie auch von den Beamten und Ministern; hṛt-rujam-die Schmerzen im Innern des Herzens; satī dadhānā-steigernd; vilalāpa-klagte; citradhā-auf vielfāltige Weise.

#### ÜBERSETZUNG

Als die Königin ihren Ehemann, König Citraketu, der von tiefer Trauer überwältigt war, und das tote Kind, den einzigen Sohn in der Familie, sah, wehklagte sie auf vielfältige Weise. Dies steigerte den Schmerz im Innern des Herzens aller Palastbewohner, der Minister und aller brähmanas.

#### **VERS 53**

स्तनद्वयं कुङ्कमपङ्कमण्डितं निषिश्चती साञ्जनबाष्पबिन्दुमिः। विकीर्य केशान् विगलत्स्रजः सुतं शुशोच चित्रं कुररीव सुखरम्॥५३॥

stana-dvayam kunkuma-panka-manditam nişiñcatī sāñjana-bāṣpa-bindubhiḥ vikīrya keśān vigalat-srajah sutam śuśoca citram kurarīva susvaram

stana-dvayam—ihre beiden Brüste; kunkuma—mit kunkuma-Puder (das im allgemeinen auf die Brüste der Frauen aufgetragen wird); panka—Salbe; manditam—geschmückt; niṣin̄catī—durchnässen; sa-an̄jana—vermischt mit der Augenschminke; bāṣpa—von Tränen; bindubhiḥ—von Tropfen; vikīrya—verstreuend; keśān—Haar; vigalat—fiel nieder; srajaḥ—auf welcher die Blumengirlande; sutam—für ihren Sohn; śuśoca—wehklagte; citram—vielfältig; kurarī iva—wie ein kurarī-Vogel; susvaram—mit sehr lieblicher Stimme.

#### ÜBERSETZUNG

Die Blumengirlande, die das Haupt der Königin schmückte, fiel zu Boden, und ihr Haar verwirrte sich. Herabrinnende Tränen lösten die Tusche auf ihren Augen auf und benetzten ihre Brüste, die mit kunkuma-Puder bedeckt waren. Als sie den Verlust ihres Sohnes beklagte, glich ihr lautes Weinen dem lieblichen Klang eines kurarī-Vogels.

VERS 54
अहो विधातस्त्वमतीव बालिशो
यस्त्वातमसृष्ट्यप्रतिरूपमीहसे

## परे नु जीवत्यपरस्य या मृति-विंपर्ययश्चेन्वमसि ध्रुवः परः॥५४॥

aho vidhātas tvam atīva bāliso yas tv ātma-srṣṭy-apratirūpam īhase pare nu jīvaty aparasya yā mṛtir viparyayas cet tvam asi dhruvaḥ paraḥ

aho—o weh (in großer Verzweiflung); vidhātah—o Schicksal; tvam—Du; atīva—sehr; bāliśah—unerfahren; yah—wer; tu—tatsächlich; ātma-sṛṣṭi—von Deiner eigenen Schöpfung; apratirūpam—genau das Gegenteil; īhase—Du vollbringst und wünschst; pare—während der Vater oder der ältere; nu—tatsächlich; jīvati—lebt; aparasya—von jemandem, der später geboren wurde; yā—welcher; mṛtiḥ—Tod; viparyayaḥ—widersprüchlich; cet—wenn; tvam—Du; asi—bist; dhruvaḥ—tatsächlich; parah—ein Feind.

#### ÜBERSETZUNG

O weh, o Schicksal, o Schöpfer, Du bist gewiß unerfahren in der Schöpfung, denn während der Vater am Leben ist, hast Du den Tod seines Sohnes verursacht und Dich somit Deinen Schöpfungsgesetzen widersprechend verhalten. Wenn Du dazu entschlossen bist, diesen Gesetzen zu widersprechen, bist Du gewiß der Feind der Lebewesen und besitzt niemals Barmherzigkeit.

#### **ERLÄUTERUNG**

Dies ist die Art und Weise, wie eine bedingte Seele den höchsten Schöpfer verdammt, wenn ihr Unheil widerfährt. Manchmal beschuldigt sie die Höchste Persönlichkeit Gottes, niederträchtig zu sein, da einige Menschen glücklich seien und einige nicht. An dieser Stelle macht die Königin der höchsten Vorsehung Vorwürfe für den Tod ihres Sohnes. Nach den Gesetzen der Schöpfung sollte zuerst der Vater und dann erst der Sohn sterben. Wenn die Gesetze der Schöpfung sich je nach den Launen des Schicksals ändern, dann ist das Schicksal gewiß nicht als barmherzig zu betrachten, sondern muß als Feind des geschaffenen Wesens angesehen werden. In Wirklichkeit aber ist es nicht der Schöpfer, sondern die bedingte Seele, die unerfahren ist. Sie weiß nicht, wie die feinstofflichen Gesetze des fruchtbringenden Handelns wirken, und ohne diese Naturgesetze zu kennen, kritisiert sie in ihrer Unwissenheit die Höchste Persönlichkeit Gottes.

**VERS 55** 

न हि क्रमञ्चेदिह मृत्युजन्मनोः शरीरिणामस्तु तदात्मकर्मभिः

## यः स्नेहपाशो निजसर्गवृद्धये खयं कृतस्ते तिममं विवृश्वसि ॥५५॥

na hi kramas ced iha mṛṭyu-janmanoḥ śarīriṇām astu tad ātma-karmabhiḥ yaḥ sneha-pāśo nija-sarga-vṛddhaye svayam kṛtas te tam imam vivṛścasi

na—nicht; hi—tatsächlich; kramah—chronologische Reihenfolge; cet—wenn; iha—in dieser materiellen Welt; mṛtyu—vom Tod; janmanoh—und von der Geburt; sarīrinām—der bedingten Seelen, die einen materiellen Körper angenommen haben; astu—möge es sein; tat—das; ātma-karmabhih—von den Ergebnissen seines karma (der fruchtbringenden Tätigkeiten); yah—das, was; sneha-pāśah—Fessel der Zuneigung; nija-sarga—Deine eigene Schöpfung; vrddhaye—zu steigern; svayam—persönlich; krtah—getan; te—von Dir; tam—das; imam—dies; vivrścasi—du durchtrennst.

#### ÜBERSETZUNG

Mein Herr, Du magst sagen, es gebe kein Gesetz, nach dem der Vater schon während der Lebenszeit seines Sohnes sterben müsse und nach dem ein Sohn geboren werden müsse, während sein Vater lebt, denn jeder lebe und sterbe entsprechend seinen eigenen fruchtbringenden Handlungen. Wenn jedoch die fruchtbringenden Tätigkeiten so stark sind, daß Geburt und Tod von ihnen abhängig sind, besteht keine Notwendigkeit für einen Herrscher oder Gott. Wenn Du wiederum sagst, daß ein Herrscher notwendig sei, weil die materielle Energie nicht die Macht besitze, zu handeln, so kann man darauf anworten, daß niemand Kinder mit Zuneigung aufziehen wird, wenn die Fesseln der Zuneigung, die Du geschaffen hast, durch fruchtbringendes Handeln gestört werden. Da Du die Fesseln der Zuneigung durchtrennt hast, die Eltern dazu bewegen, ihr Kind aufzuziehen, scheinst Du unerfahren und unintelligent zu sein.

#### **ERLÄUTERUNG**

Wie in der Brahma-samhitā erklärt wird: karmāṇi nirdahati kintu ca bhakti-bhā-jām. Wenn man sich dem Kṛṣṇa-Bewußtsein, dem hingebungsvollen Dienst, widmet, wird man von den Ergebnissen des karma nicht berührt. In diesem Vers wird von karma auf der Grundlage der karma-mīmāmsā-Philosophie gesprochen, die besagt, daß man entsprechend seinem karma handeln muß und daß ein höchster Kontrollierender die Ergebnisse des karma gewähren muß. Die feinstofflichen Gesetze des karma, die vom Höchsten beherrscht werden, sind für gewöhnliche bedingte Seelen nicht verständlich. Deshalb sagt Kṛṣṇa, daß jemand, der Ihn verstehen kann und weiß, wie Er handelt, indem Er alles durch feinstoffliche Gesetze beherrscht, sofort durch Seine Gnade Befreiung erlangt. Das ist die Aussage der Brahma-samhitā (karmāṇi nirdahati kintu ca bhakti-bhājām). Man sollte sich rückhaltlos dem

hingebungsvollen Dienst zuwenden und alles dem höchsten Willen des Herrn überlassen. Dies wird einem in diesem Leben wie auch im nächsten zu Glück verhelfen.

#### **VERS 56**

## त्वं तात नाहिस च मां कृपणामनाथां त्यक्तं विचक्ष्य पितरं तव शोकतप्तम् । अञ्जस्तरेम भवताप्रजदुस्तरं यद् ध्वान्तं न याद्यकरुणेन यमेन द्रम्।।५६॥

tvam tāta nārhasi ca mām kṛpaṇām anāthām tyaktum vicakṣva pitaram tava śoka-taptam añjas tarema bhavatāpraja-dustaram yad dhvāntam na yāhy akaruṇena yamena dūram

tvam—du; tāta—mein lieber Sohn; na—nicht; arhasi—solltest; ca—und; mām—mir; krpaṇām—sehr arm; anāthām—ohne Beschützer; tyaktum—aufzugeben; vicakṣva—schau an; pitaram—den Vater; tava—deinen; śoka-taptam—so sehr von Kummer ergriffen; ajñaḥ—mit Leichtigkeit; tarema—wir können überqueren; bhavatā—durch dich; apraja-dustaram—sehr schwierig, ohne einen Sohn zu überqueren; yat—welches; dhvāntam—das Königreich der Finsternis; na yāhi—gehe nicht weg; akaruṇena—unbarmherzig; yamena—mit Yamarāja; dūram—noch weiter.

#### ÜRERSETZUNG

Mein lieber Sohn, ich bin hilflos und zutiefst bekümmert. Du solltest meine Gesellschaft nicht verlassen. Sieh nur deinen wehklagenden Vater an. Wir sind hilflos, denn ohne Sohn werden wir das Leid ertragen müssen, das darin besteht, in die finstersten Regionen der Hölle zu gelangen. Du bist die einzige Hoffnung, daß wir diesen finsteren Regionen entkommen können. Deshalb bitte ich dich, deine Reise mit dem unbarmherzigen Yama nicht weiter fortzusetzen.

#### **ERLÄUTERUNG**

Nach den vedischen Lehren muß man eine Frau annehmen, nur um einen Sohn zu zeugen, der einen aus der Gewalt Yamarājas erretten kann. Wenn man keinen Sohn hat, der den *pitās* oder Vorfahren Opfergaben darbringt, muß man in Yamarājas Königreich leiden. König Citraketu war zutiefst bekümmert, weil er dachte, er selbst müsse wieder leiden, weil sein Sohn mit Yamarāja weggehe. Die feinstofslichen Gesetze existieren für die *karmīs*; wenn man Gottgeweihter wird, ist man nicht mehr an die Gesetze des *karma* gebunden.

#### VERS 57

## उत्तिष्ठ तात त इमे शिशवो वयस्या-स्त्वामाह्वयन्ति नृपनन्दन संविहर्तुम् । सुप्तश्चिरं ह्यश्चनया च भवान् परीतो श्वङ्क्ष्य स्तनं पिब शुचो हर नः स्वकानाम् ॥ ५७॥

uttiṣṭha tāta ta ime śiśavo vayasyās tvām āhvayanti nṛpa-nandana samvihartum suptaś ciram hy aśanayā ca bhavān parīto bhunkṣva stanam piba śuco hara naḥ svakānām

uttiṣṭha—erhebe dich gütigerweise; tāta—mein lieber Sohn; te—sie; ime—alle diese; śiśavaḥ—Kinder; vayasyāh—Spielgefährten; tvām—du; āhvayanti—rufen; nrpanandana— o Sohn des Königs; samvihartum—zu spielen mit; suptah—du hast geschlafen; ciram—für eine lange Zeit; hi—tatsächlich; aśanayā—durch Hunger; ca—auch; bhavān—du; parītaḥ—übermannt; bhunkṣva—iß bitte; stanam—von der Brust (deiner Mutter); piba—trinke; śucah—Wehklagen; hara—vertreibe bitte; naḥ—von uns; syakānām—deine Verwandten.

#### ÜBERSETZUNG

Mein lieber Sohn, du hast lange Zeit geschlafen. Steh jetzt bitte auf. Deine Spielgefährten rufen dich zum Spiel. Da du sehr hungrig sein mußt, erhebe dich bitte und sauge an meiner Brust, um unseren Kummer zu vertreiben.

#### **VERS 58**

## नाहं तन्ज दहशे हतमङ्गला ते ग्रुग्थिसतं ग्रुदितवीक्षणमाननाञ्जम् । किं वा गतोऽस्यपुनरन्वयमन्यलोकं नीतोऽघृणेन न शृणोमि कला गिरस्ते ॥५८॥

nāham tanūja dadṛśe hata-maṅgalā te mugdha-smitam mudita-vīkṣaṇam ānanābjam kim vā gato 'sy apunar-anvayam anya-lokam nīto 'ghṛṇena na śṛṇomi kalā giras te

na—nicht; aham—ich; tanū-ja—mein lieber Sohn (aus meinem Körper geboren); dadṛśe—sah; hata-maṅgalā—da ich höchst unglückselig bin; te—dein; mugdha-smi-tam—mit bezauberndem Lächeln; mudita-vīkṣanam—mit geschlossenen Augen; ān-

ana-abjam—Lotosgesicht; kim vā—ob; gatah—hinweggegangen; asi—du bist; a-pu-naḥ-anvayam—von dem man nicht zurückkehrt; anya-lokam—zu einem anderen Planeten oder dem Planeten Yamarājas; nītah—hinweggenommen; aghṛṇena—durch den grausamen Yamarāja; na—nicht; śṛṇomi—ich höre; kalāḥ—sehr erfreulich; gi-rah—Laute; te—deine.

#### ÜBERSETZUNG

Mein lieber Sohn, ich bin gewiß äußerst unglückselig, denn ich kann dein sanftes Lächeln nicht mehr betrachten. Du hast deine Augen für immer geschlossen. Ich ahne deshalb, daß du von diesem Planeten auf einen anderen versetzt worden bist, von dem du niemals wiederkehren wirst. Mein lieber Sohn, ich kann deine herzerfreuende Stimme nicht mehr hören.

#### VERS 59

श्रीज्ञुक उवाच

## विलपन्त्या मृतं पुत्रमिति चित्रविलापनैः। चित्रकेतुर्भृशं तप्तो मुक्तकण्ठो रुरोद् ह।।५९।।

śrī-śuka uvāca
vilapantyā mṛtam putram
iti citra-vilāpanaiḥ
citraketur bhṛśam tapto
mukta-kaṇṭho ruroda ha

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; vilapantyā—mit der Frau, die wehklagte; mṛtam—tot; putram—für den Sohn; iti—somit; citra-vilāpanaiḥ—mit vielerlei Klagen; citraketuḥ—König Citraketu; bhṛśam—sehr; taptaḥ—bekümmert; mukta-kaṇṭhaḥ—laut; ruroda—weinte; ha—tatsächlich.

#### ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: Gemeinsam mit seiner Frau, die auf diese Weise um ihren toten Sohn klagte, begann König Citraketu laut mit offenem Mund zu weinen, da er äußerst verzweifelt war.

#### VERS 60

तयोर्विलपतोः सर्वे दम्पत्योस्तदनुवताः। रुरुदुः स नरा नार्यः सर्वमासीदचेतनम्।।६०।।

> tayor vilapatoh sarve dampatyos tad-anuvratāh ruruduh sma narā nāryah sarvam āsīd acetanam

tayoh—während die beiden; vilapatoh—klagten; sarve—alle; dam-patyoh—der König mit seiner Frau; tat-anuvratāh—ihre Anhänger; ruruduh—weinten laut; sma—tatsächlich; narāh—die männlichen Angehörigen; nāryah—die weiblichen Angehörigen; sarvam—das gesamte Königreich; āsīt—wurde; acetanam—beinahe bewußtlos.

#### ÜBERSETZUNG

Als der König und die Königin wehklagten, stimmten alle ihre männlichen und weiblichen Untertanen in ihr Weinen ein. Wegen des plötzlichen Unglücks wurden alle Bürger des Königreichs beinahe bewußtlos.

#### **VERS 61**

## एवं कश्मलमापन्नं नष्टसंज्ञमनायकम्। ज्ञात्वाङ्गिरा नाम ऋषिराजगाम सनारदः।।६१॥

evam kasmalam āpannam naṣṭa-samjñam anāyakam jñātvāṅgirā nāma ṛṣir ājagāma sanāradaḥ

evam—somit; kasmalam—Leid; āpannam—erhalten habend; naṣta—verloren; samjñam—Bewußtsein; anāyakam—ohne Hilfe; jñātvā—wissend; angirāh—Angirā; nāma—genannt; rṣih—der Heilige; ājagāma—kam; sa-nāradah—mit Nārada Muni.

#### ÜBERSETZUNG

Als der große Weise Angira erkannte, daß der König in einem Ozean der Wehklage fast starb, begab er sich mit Narada Rsi zu ihm.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 14. Kapitel im Sechsten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "König Citraketus Wehklagen".

## Die Heiligen Nārada und Aṅgirā unterweisen König Citraketu

In diesem Kapitel trösten Angirā Rṣi und Nārada Citraketu so weit wie möglich. Angirā und Nārada Rṣi kamen, um den König von übermäßigen Wehklagen zu befreien, indem sie ihn über die spirituelle Bedeutung des Lebens unterwiesen.

Die großen Weisen Angira und Narada erklärten, daß die Beziehung zwischen Vater und Sohn keine wirkliche ist; sie ist lediglich eine Repräsentation der illusionierenden Energie. Weder bestand die Beziehung vor der Geburt des Sohnes, noch wird sie in der Zukunft bestehenbleiben. Weil die Zeit es so einrichtet, existiert jede Beziehung nur in der Gegenwart. Man sollte nicht um zeitweilige Beziehungen klagen. Die gesamte kosmische Manifestation ist zeitweilig; obgleich sie nicht irreal ist, ist sie nicht Wirklichkeit. Durch die Fügung der Höchsten Persönlichkeit Gottes ist alles, was in der materiellen Welt erschaffen wird, vergänglich. Durch eine zeitweilige Arrangierung zeugt ein Vater ein Kind, oder ein Lebewesen wird das Kind eines sogenannten Vaters. Diese zeitweilige Arrangierung wird vom Höchsten Herrn getroffen. Weder der Vater noch der Sohn existieren unabhängig.

Während der König den großen Weisen zuhörte, wurde er von seinem unbegründeten Wehklagen befreit und fragte die beiden daraufhin nach ihrer Identität. Die großen Weisen gaben sich zu erkennen und lehrten ihn, daß alle Leiden auf die körperliche Auffassung vom Leben zurückzuführen sind. Wenn man seine spirituelle Identität erkennt und sich der Höchsten Persönlichkeit Gottes, der höchsten spirituellen Person, ergibt, wird man wirklich glücklich. Wenn man in der Materie nach Glück sucht, muß man gewiß um körperliche Beziehungen trauern. Selbstverwirklichung bedeutet die spirituelle Verwirklichung seiner Beziehung zu Kṛṣṇa. Solche Verwirklichung beendet das leidvolle materielle Leben.

#### VERS 1

श्रीशुक उवाच ऊचतुर्मृतकोपान्ते पतितं मृतकोपमम् । शोकामिभृतं राजानं बोधयन्तौ सदुक्तिभिः ॥ १॥

> śrī-śuka uvāca ūcatur mṛtakopānte patitaṁ mṛtakopamam śokābhibhūtaṁ rājānaṁ bodhayantau sad-uktibhih

śrī-śukaḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; ūcatuḥ—sie sprachen; mṛtaka—der tote Körper; upānte—nahe; patitam—gefallen; mṛtaka-upamam—genau wie ein anderer toter Körper; śoka-abhibhūtam—durch Wehklagen sehr bekümmert; rājā-nam—zu dem König; bodhayantau—Lehren gebend; sat-uktibhiḥ—durch Anweisungen, die real, nicht zeitweilig sind.

#### ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte: Während König Citraketu, von Wehklagen überwältigt, wie ein Toter neben dem leblosen Körper seines Sohnes lag, belehrten ihn die beiden großen Weisen Nārada und Angirā mit folgenden Worten über das spirituelle Bewußtsein.

#### VERS 2

## कोऽयं स्थात् तव राजेन्द्र भवान् यमनुशोचित । त्वं चास्य कतमः सृष्टौ पुरेदानीमतः परम् ॥ २ ॥

ko 'yam syāt tava rājendra bhavān yam anuśocati tvam cāsya katamah sṛṣṭau puredānīm atah param

kaḥ—wer; ayam—dies; syāt—ist; tava—dir; rāja-indra— o bester der Könige; bhavān—du, o Herr; yam—den; anuśocati—klagt über; tvam—du; ca—und; asya—ihm (dem toten Körper); katamaḥ—wer; sṛṣṭau—bei der Geburt; purā—vorher; idānīm—jetzt, in der Gegenwart; ataḥ param—und danach, in der Zukunft.

#### ÜBERSETZUNG

O König, welche Beziehung hat der tote Körper, um den du wehklagst, zu dir, und welche Beziehung hast du zu ihm? Du magst sagen, ihr seid nun als Vater und Sohn miteinander verwandt, doch glaubst du, diese Beziehung habe vorher existiert? Existiert sie jetzt wirklich? Wird sie in der Zukunft bestehenbleiben?

#### **ERLÄUTERUNG**

Die Unterweisungen Nāradas und Aṅgirā Munis sind die wahren spirituellen Anweisungen für die verblendete bedingte Seele. Diese Welt ist zeitweilig, doch durch unser früheres karma kommen wir hierher, nehmen Körper an und schaffen zeitweilige Beziehungen in Form von Gesellschaft, Freundschaft, Liebe, Nation und Gemeinschaft, die alle mit dem Tod enden. Diese zeitweiligen Beziehungen existierten weder in der Vergangenheit, noch werden sie in der Zukunft existieren. Deshalb sind die sogenannten Beziehungen der Gegenwart Illusion.

#### VFRS 3

## यथा प्रयान्ति संयान्ति स्रोतोवेगेन बालुकाः। संयुज्यन्ते वियुज्यन्ते तथा कालेन देहिनः ॥ ३॥

yathā prayānti samyānti sroto-vegena bālukāh samvuivante vivuivante tathā kālena dehinah

vathā—so wie; pravānti—sich auseinanderbewegen; samvānti—zusammenkommen; srotah-vegena-durch die Macht der Wellen; bālukāh-die kleinen Sandkörner; samvuivante—sie vereinigen sich; vivuivante—sie trennen sich; tathā—ebenso; kālena—durch die Zeit; dehinah—die Lebewesen, die materielle Körper angenommen haben.

#### ÜBERSETZUNG

O König, so, wie kleine Sandkörner durch die Macht der Wellen manchmal zusammenkommen und manchmal getrennt werden, kommen die Lebewesen, die einen materiellen Körper angenommen haben, durch die Macht der Zeit manchmal zusammen, und manchmal werden sie getrennt.

#### **ERLÄUTERUNG**

Das Mißverständnis der bedingten Seele besteht in der körperlichen Lebensauffassung. Der Körper ist materiell, doch im Körper befindet sich die Seele. Das ist spirituelles Verständnis. Leider hält jemand, der sich in Unwissenheit befindet, im Bann der materiellen Illusion den Körper für das Selbst. Er kann nicht verstehen, daß der Körper Materie ist. Gleich kleinen Sandkörnern kommen Körper zusammen und werden durch die Macht der Zeit getrennt, und die Menschen klagen fälschlich um Zusammenkommen und Trennung. Solange man dies nicht weiß, ist Glück nicht möglich. Deshalb ist dies die erste Lehre, die der Herr in der Bhagavad-gītā (2.13) verkundet:

> dehino 'smin vathā dehe kaumāram yauvanam jarā tathā dehāntara-prāptir dhīras tatra na muhvati

"Wie die verkörperte Seele fortwährend in diesem Körper von Kindheit zu Jugend und zu Alter wandert, so geht sie auch beim Tod in einen anderen Körper ein. Die selbstverwirklichte Seele wird durch einen solchen Wechsel nicht verwirrt."

Wir sind nicht der Körper; wird sind spirituelle Wesen, die im Körper gefangen sind. Unser wahres Interesse besteht darin, diese einfache Tatsache zu begreifen. Dann können wir weiteren spirituellen Fortschritt machen. Andernfalls, wenn wir in der körperlichen Lebensauffassung verbleiben, wird unser leidvolles materielles Dasein für immer fortwähren. Politische Änderungen, soziale Wohlfahrtsarbeit, medizinische Hilfe und die anderen Programme, die wir für den Frieden und das Glück entworfen haben, werden niemals von Dauer sein. Wir werden die Leiden des materiellen Daseins eines nach dem anderen ertragen müssen. Deshalb wird das materielle Leben als duhkhālayam aśāśyatam bezeichnet; es ist eine Ouelle leidvoller Bedingungen.

#### VFRS 4

## यथा धानास वै धाना भवन्ति न भवन्ति च । एवं भृतानि भृतेषु चोदितानीश्रमायया ॥ ४॥

yathā dhānāsu vai dhānā bhavanti na bhavanti ca evam bhūtāni bhūtesu coditānīśa-māvavā

vathā—so wie; dhānāsu—durch Reissamen; vai—tatsächlich; dhānāh—Getreide; bhavanti-wird erzeugt; na-nicht; bhavanti-wird erzeugt; ca-auch; evam-auf diese Weise; bhūtāni—die Lebewesen; bhūtesu—in anderen Lebewesen; coditāni getrieben: īśa-māvavā—durch die Macht oder Kraft der Höchsten Persönlichkeit Gottes.

#### ÜBERSETZUNG

Wenn Samen in den Boden gesät werden, wachsen sie manchmal zu Pflanzen heran und manchmal nicht. Manchmal ist der Boden unfruchtbar, und das Säen der Samen bringt nichts hervor. Ebenso kann ein zukünftiger Vater durch die Macht des Höchsten Herrn manchmal ein Kind zeugen, und manchmal findet die Empfängnis nicht statt. Deshalb sollte man über die künstliche Kind-Eltern-Beziehung, die letzten Endes vom Höchsten Herrn kontrolliert wird, nicht wehklagen.

#### **ERLÄUTERUNG**

Es war Mahārā ja Citraketu im Grunde nicht bestimmt, einen Sohn zu erhalten. Obgleich er Hunderte und Tausende von Frauen heiratete, erwiesen sich diese deshalb alle als unfruchtbar, und er konnte nicht ein einziges Kind zeugen. Als Angira Rsi kam, um den König zu besuchen, bat der König den großen Weisen, es ihm zu ermöglichen, zumindest einen Sohn zu haben. Aufgrund der Segnung Angira Rsis wurde durch die Gnade mā yās ein Kind gesandt, doch das Kind sollte nicht lange leben. Deshalb sagte Angira Rsi dem König gleich zu Beginn, daß er ein Kind zeugen würde, das die Ursache von Freude wie auch Kummer sein würde.

Es war König Citraketu durch das Schicksal, das heißt durch den Willen des Höchsten, nicht bestimmt, ein Kind zu erhalten. So, wie ein unfruchtbares Getreidekorn kein weiteres Getreide hervorbringen kann, kann ein steriler Mensch durch den Willen des Höchsten Herrn kein Kind zeugen. Manchmal wird ein Kind sogar von einem impotenten Vater und einer unfruchtbaren Mutter geboren, und manchmal bleiben ein potenter Vater und eine fruchtbare Mutter ohne Kinder. Tatsächlich wird manchmal trotz Verhütungsmitteln ein Kind geboren, und deshalb töten die Eltern das Kind im Mutterleib. Heutzutage ist das Töten von Kindern im Mutterleib zu einem alltäglichen Vorgang geworden. Weshalb? Wenn man Verhütungsmittel nimmt, warum wirken sie dann nicht? Warum wird manchmal dennoch ein Kind hervorgebracht, so daß der Vater und die Mutter es im Mutterleib töten müssen? Wir müssen schlußfolgern, daß unsere Arrangierungen durch sogenanntes wissenschaftliches Wissen nicht bestimmen können, was sich abspielen wird; was geschehen wird, ist in Wirklichkeit vom höchsten Willen abhängig. Durch den höchsten Willen geschieht es, daß wir uns hinsichtlich unserer Familie, Gemeinschaft und Persönlichkeit unter bestimmten Bedingungen befinden. Diese sind allesamt Arrangierungen des Höchsten Herrn in Entsprechung zu unseren Wünschen im Banne māyās oder der Illusion. Im hingebungsvollen Dienst sollte man sich daher nichts wünschen, da alles von der Höchsten Persönlichkeit Gottes abhängig ist. Im Bhaktirasāmrta-sindhu (1.1.11) wird erklärt:

> an vābhilāsitā-śūnyam iñāna-karmādy-anāvrtam ānukūlvena krsnānuśīlanam bhaktir uttamā

"Man sollte Krsna, dem Höchsten Herrn, in positiver Haltung und ohne Verlangen nach materiellem Nutzen oder Gewinn durch fruchtbringende Tätigkeiten oder philosophische Spekulation transzendentalen liebevollen Dienst darbringen. Das wird reiner hingebungsvoller Dienst genannt."

Man sollte nur handeln, um Krsna-Bewußtsein zu entwickeln. Was alles weitere betrifft, sollte man sich völlig auf die Höchste Person verlassen. Wir sollten keine Pläne schmieden, die uns letzten Endes Frustration bringen werden.

#### VERS 5

## वयं च त्वं च ये चेमे तुल्यकालाश्वराचराः। जन्ममृत्योर्यथा पश्चात् प्राङ्नैवमधुनापि भोः॥ ५ ॥

vayam ca tvam ca ye ceme tulya-kālāś carācarāh janma-mrtyor yathā paścāt prān naivam adhunāpi bhoh

vayam—wir (die großen Weisen, Minister und Gefolgsleute des Königs); ca—und; tvam—du; ca—auch; ye—wer; ca—auch; ime—diese; tulya-kālāh—gleichzeitig versammelt; cara-acarāh—sich bewegend und sich nicht bewegend; janma— Geburt; mrtyoh-und Tod; yathā-so wie; paścāt-nach; prāk-bevor; na-nicht; evam—somit; adhunā—gegenwärtig; api—obgleich; bhoh— o König.

#### ÜBERSETZUNG

O König, sowohl du als auch wir — deine Ratgeber, Ehefrauen und Minister — wie auch alles Bewegliche und Unbewegliche im gesamten Kosmos zu dieser Zeit — wir alle befinden uns in einer zeitweiligen Situation. Vor unserer Geburt existierte diese Situation nicht, und nach unserem Tod wird sie nicht weiter existieren. Deshalb ist unsere Situation ietzt zeitweilig, obgleich sie nicht unwirklich ist.

#### **ERLÄUTERUNG**

Die Māyāyādī-Philosophen sagen: brahma satyam jagan mithyā. Das Brahman, das Lebewesen, ist Wirklichkeit, doch seine gegenwärtige körperliche Situation ist Trug. Nach der Vaisnava-Philosophie jedoch ist die gegenwärtige Situation kein Trugbild, sondern zeitweilig. Sie ist wie ein Traum. Weder existiert ein Traum, bevor man einschläft, noch währt er fort, nachdem man erwacht ist. Ein Traum existiert nur zwischen diesen beiden Punkten, und deshalb ist er in dem Sinne unwirklich, daß er vergänglich ist. Ebenso ist die gesamte materielle Schöpfung einschließlich unserer eigenen Erschaffung und der Erschaffung anderer vergänglich. Wir klagen nicht über die Situation in einem Traum, bevor der Traum stattfindet oder nachdem er vorüber ist, und deshalb sollte man auch während des Traumes oder in einer traumähnlichen Situation diesen nicht als Wirklichkeit ansehen und darüber wehklagen. Das ist wirkliches Wissen.

#### VFRS 6

#### भृतैर्भृतानि भृतेशः सृजत्यवति हन्ति च। आत्मसुष्टैरस्वतन्त्रैरनपेक्षोऽपि बालवत ॥ ६॥

bhūtair bhūtāni bhūteśah sriaty avati hanti ca ātma-srstair asvatantrair anapekso 'pi bālavat

bhūtaih—von einigen Lebewesen; bhūtāni—einige andere Lebewesen; bhūta-īśah-die Höchste Persönlichkeit Gottes, der Meister aller Dinge; srjati-erschafft; avati-erhält; hanti-tötet; ca-auch; ātma-srstaih-die von Ihm erschaffen sind; asvatantraih-nicht unabhängig; anapeksah-nicht interessiert (an der Schöpfung); api-obgleich; bāla-vat-wie ein Knabe.

#### ÜBERSETZUNG

Die Höchste Persönlichkeit Gottes, der Meister und Besitzer alles Existierenden, ist gewiß nicht an der zeitweiligen kosmischen Manifestation interessiert. Nichtsdestoweniger veranlaßt der Herr — so, wie ein kleiner Junge am Strand etwas erschafft, woran er nicht interessiert ist -, die Schöpfung, Erhaltung und Vernichtung, wobei Er alles beherrscht. Er erschafft, indem Er einen Vater damit beschäftigt, einen Sohn zu zeugen; Er erhält, indem Er die Regierung oder einen König damit beschäftigt, für das Wohl der Öffentlichkeit zu sorgen, und Er vernichtet durch Todeshelfer wie zum Beispiel Schlangen. Die Helfer zur Schöpfung, Erhaltung und Vernichtung besitzen keine unabhängige Macht, doch wegen des Einflusses der illusionierenden Energie hält man sich selbst für den Erschaffer, Erhalter und Vernichter.

#### FRI ÄUTERUNG

Niemand kann unabhängig erschaffen, erhalten oder vernichten. Die Bhagavadgītā (3.27) sagt deshalb:

> prakrteh kriyamānāni gunaih karmāni sarvašah ahankāra-vimūdhātmā kartāham iti manvate

"Die verwirrte spirituelle Seele hält sich unter dem Einfluß der drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur für den Ausführenden von Handlungen, die in Wirklichkeit von der Natur verrichtet werden."

Prakrti, die materielle Natur, die von der Höchsten Persönlichkeit Gottes gelenkt wird, veranlaßt alle Lebewesen, entsprechend den Erscheinungsweisen der Natur zu erschaffen, zu erhalten oder zu vernichten. Doch das Lebewesen, das nichts von der Höchsten Person und von Ihrer Helferin, der materiellen Energie, weiß, hält sich selbst für den Handelnden. In Wahrheit ist es in keinerlei Hinsicht der Handelnde. Als ein Helfer des höchsten Handelnden, des Höchsten Herrn, sollte man den Anweisungen des Herrn gehorchen. Die gegenwärtigen chaotischen Verhältnisse auf der Welt sind auf die Unwissenheit der Führer zurückzuführen, die vergessen, daß sie von der Höchsten Persönlichkeit Gottes zum Handeln ernannt worden sind. Weil sie vom Herrn eingesetzt worden sind, besteht ihre Pflicht darin, den Herrn zu Rate zu ziehen und dementsprechend zu handeln. Das Buch der Ratschläge ist die Bhagavad-gītā, in der der Höchste Herr Anweisungen gibt. Deshalb sollten die ienigen, die sich mit der Schöpfung, Erhaltung und Vernichtung befassen, die Höchste Person zu Rate ziehen, die sie ernannt hat, und sich demgemäß verhalten. Dann wird jeder zufrieden sein, und es wird keine Störungen geben.

#### VERS 7

देहेन देहिनो राजन् देहाइहोऽभिजायते। बीजादेव यथा बीजं देह्यर्थ इव शाश्वतः ॥ ७॥

> dehena dehino rājan dehād deho 'bhijā vate bījād eva yathā bījam dehv artha iva śāśvatah

dehena-vom Körper; dehinah-von dem Vater, der einen materiellen Körper besitzt; rājan- o König; dehāt-von dem Körper (der Mutter); dehah-ein anderer Körper: abhijāvate—nimmt Geburt: bījāt—von einem Samen: eva—tatsächlich: vathā—so wie; bījam—ein anderer Same; dehī—jemand, der einen materiellen Körper angenommen hat; arthah-die materiellen Elemente; iva-wie; śāśvatah-ewig.

#### ÜBERSETZUNG

So, wie ein Same von einem anderen erzeugt wird, o König, so wird von einem Körper [dem Körper des Vaters] durch einen anderen Körper [den Körper der Mutter] ein dritter Körper erzeugt [der Körper eines Sohnes]. So, wie die Elemente des materiellen Körpers ewig sind, ist das Lebewesen, das durch diese materiellen Elemente erscheint, ebenfalls ewig.

#### **ERLÄUTERUNG**

Aus der Bhagavad-gītā erfahren wir, daß es zwei Energien gibt, nämlich die höhere und die niedere. Die niedere Energie besteht aus den fünf grobstofflichen und den drei feinstofflichen materiellen Elementen. Das Lebewesen, das die höhere Energie repräsentiert, erscheint durch diese Elemente in verschiedenen Arten von Körpern, wobei es von der materiellen Energie manipuliert oder beaufsichtigt wird. Im Grande existieren sowohl die materiellen als auch die spirituellen Energien -Materie wie auch Spirituelles — ewig als Kräfte der Höchsten Persönlichkeit Gottes. Das einflußausübende Wesen ist die Höchste Person. Da die spirituelle Energie, das Lebewesen, das ein winziges Teilchen des Höchsten Herrn ist, sich wünscht, die materielle Welt zu genießen, gibt der Herr ihm Gelegenheit, verschiedene Arten von materiellen Körpern anzunehmen und unter verschiedenen materiellen Bedingungen zu genießen oder zu leiden. In Wirklichkeit wird die spirituelle Energie, das Lebewesen, das wünscht, materielle Dinge zu genießen, vom Höchsten Herrn manipuliert. Die sogenannten Eltern haben mit dem Lebewesen nichts zu tun. Als Folge seiner eigenen Wahl und seines karma nimmt das Lebewesen mit Hilfe sogenannter Eltern verschiedene Körper an.

#### VERS 8

देहदेहिविभागोऽयमविवेककृतः जातिव्यक्तिविभागोऽयं यथा वस्तिन कल्पितः।।८।।

> deha-dehi-vibhago 'yam aviveka-krtah purā jāti-vyakti-vibhāgo 'yam' yathā vastuni kalpitah

deha-von diesem Körper; dehi-und dem Besitzer des Körpers; vibhāgah-die Unterteilung; ayam-dies; aviveka-aus Unwissenheit; krtah-gemacht; purā-seit unvordenklicher Zeit; *jāti*—von der Klasse oder Kaste; *vyakti*—und des Individuums; *vibhāgaḥ*—Unterteilung; *ayam*—dies; *yathā*—so wie; *vastuni*—im ursprünglichen Objekt; *kalpitah*—vorgestellt.

#### ÜBERSETZUNG

Verallgemeinernde und spezifizierende Unterteilungen wie Nationalität und Individualität sind die Vorstellungen von Menschen, die im Wissen nicht fortgeschritten sind.

#### FRIÄUTFRUNG

In Wirklichkeit gibt es zwei Energien — die materielle und die spirituelle. Beide sind ewig existent, da sie von der ewigen Wahrheit, dem Höchsten Herrn, ausgehen. Weil die individuelle Seele, das individuelle Lebewesen, sich seit unvordenklicher Zeit wünscht zu handeln, indem es seine ursprüngliche Identität vergißt, nimmt es verschiedene Situationen in materiellen Körpern an und wird entsprechend vielfältigen Unterteilungen der Nationalität, Gemeinschaft, Gesellschaft, Lebensform usw. bezeichnet.

#### VERS 9

#### श्रीशुक उवाच

## एवमाश्वासितो राजा चित्रकेतुर्द्विजोक्तिभिः। विमृज्य पाणिना वक्त्रमाधिम्लानमभाषत ॥ ९॥

śrī-śuka uvāca evam āśvāsito rājā citraketur dvijoktibhiḥ vimrjya pāṇinā vaktram ādhi-mlānam abhāṣata

śrī-śukah uvāca-Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; evam—somit; āśvāsitah—erleuchtet oder mit Hoffnung versehen; rājā—der König; citraketuh—Citraketu; dvi-ja-uktibhih—durch die Lehren der großen brāhmanas (Nārada und Angirā Rṣi); vimṛjya—abwischend; pāṇinā—mit der Hand; vaktram—sein Gesicht; ādhi-mlā-nam—aufgrund von Kummer runzelig geworden; abhāṣata—sprach intelligent.

#### ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: Auf diese Weise durch die Lehren Nāradas und Aṅgirās erleuchtet, gewann König Citraketu auf Wissen gegründete Zuversicht. Während der König sein runzelig gewordenes Gesicht mit seiner Hand abwischte, begann er zu sprechen.

#### VERS 10

#### श्रीराजो वाच

### कौ युवां ज्ञानसम्पन्नी महिष्ठी च महीयसाम् । अवधूतेन वेषेण गूढाविह समागतौ ॥१०॥

śrī-rājovāca kau yuvām jñāna-sampannau mahiṣṭhau ca mahīyasām avadhūtena veṣeṇa gūḍhāv iha samāgatau

śrī-rājā uvāca—König Citraketu sagte; kau—wer; yuvām—ihr beiden; jñāna-sampannau—vollständig in Wissen gereift; mahiṣṭhau—die größten; ca—auch; mahīyasām—unter großen Persönlichkeiten; avadhūtena—von den befreiten Wandermönchen; veṣeṇa—durch das Gewand; gūḍhau—verkleidet; iha—an diesem Ort; samāgatau—angelangt.

#### ÜRERSETZUNG

König Citraketu sagte: Ihr seid in der Kleidung von avadhūtas, von befreiten Persönlichkeiten, hierhergekommen, um eure Identität zu verbergen, aber ich sehe, daß ihr von allen Menschen bewußtseinsmäßig die fortgeschrittensten seid. Ihr kennt alles, wie es ist. Deshalb seid ihr die größten von allen großen Persönlichkeiten.

#### VFRS 11

### चरन्ति ह्यवनौ कामं ब्राह्मणा भगवतिप्रयाः । मादृशां ग्राम्यबुद्धीनां बोधायोन्मत्तिल्जिनः ॥११॥

caranti hy avanau kāmam brāhmaṇā bhagavat-priyāḥ mādṛśām grāmya-buddhīnām bodhāyonmatta-liṅginah

caranti—wandern; hi—tatsächlich; avanau—auf der Oberfläche der Welt; kā-mam—je nach Wunsch; brāhmaṇāḥ—die brāhmaṇas; bhagavat-priyāḥ—die auch Vaiṣṇavas und deshalb der Persönlichkeit Gottes sehr lieb sind; mā-dṛśām—von solchen wie mir; grāmya-buddhīnām—die vom zeitweiligen, materiellen Bewußtsein besessen sind; bodhāya—um aufzuwecken; unmatta-linginaḥ—die sich kleiden wie Verrückte.

#### ÜBERSETZUNG

Brāhmaṇas, die so fortgeschritten sind, daß sie die Stellung von Vaiṣṇavas, den liebsten Dienern Kṛṣṇas, einnehmen, kleiden sich manchmal wie

Verrückte. Um Materialisten wie uns zu segnen, die stets an Sinnenbefriedigung hängen, und um unsere Unwissenheit zu vertreiben, wandern diese Vaisnavas je nach ihrem Wunsch über die Erde.

#### **VERS 12-15**

कुमारो नारद ऋभ्ररिङ्गरा देवलोऽसितः।
अपान्तरतमा व्यासो मार्कण्डेयोऽय गौतमः ॥१२॥
विसष्टो भगवान् रामः किपलो बादरायणिः।
दुर्वासा याज्ञवल्क्यश्च जातुकर्णस्तथारुणिः ॥१३॥
रोमशञ्च्यवनो दत्त आसुरिः सपतज्जलिः।
ऋषिर्वेदशिरा धौम्यो मुनिः पञ्चशिक्स्तया ॥१४॥
हिरण्यनाभः कौशल्यः श्रुतदेव ऋतध्वजः।
एते परे च सिद्धेशाश्चरन्ति ज्ञानहेतवः॥१५॥

kumāro nārada ṛbhur angirā devalo 'sitaḥ apāntaratamā vyāso mārkaṇḍeyo 'tha gautamaḥ

vasiṣṭho bhagavān rāmaḥ kapilo bādarāyaṇiḥ durvāsā yājñavalkyaś ca jātukarṇas tathāruṇiḥ

romaśaś cyavano datta āsurih sapatañjalih ṛṣir veda-śirā dhaumyo muniḥ pañcaśikhas tathā

hiranyanābhah kauśalyah śrutadeva rtadhvajah ete pare ca siddheśāś caranti jñāna-hetavaḥ

kumāraḥ—Sanat-kumāra; nāradaḥ—Nārada Muni; rbhuḥ—Rbhu; angirāḥ—Angirā; devalaḥ—Devala; asitaḥ—Asita; apāntaratamāḥ—Apāntaratamā, Vyāsas vorheriger Name; vyāsaḥ—Vyāsa; mārkaṇḍeyaḥ—Mārkaṇḍeya; atha—und; gautamaḥ—Gautama; vasiṣṭhaḥ—Vaṣiṣṭha; bhagavān rāmaḥ—Śrī Paraśurāma; kapilaḥ—Kapila; bādarāyanih—Śukadeva Gosvāmī; durvāsāh—Durvāsā; yājñavalkyah—

Yā inavalkva; ca—auch; iātukarnah—Jātukarna; tathā—wie auch; arunih—Aruni; romaśah-Romaśa; cyayanah-Cyayana; dattah-Dattātreya; āsurih-Āsuri; sa-patañjalih-mit Patañjali Rsi; rsih-der Weise; veda-śirāh-der Kopf der Veden; dhaumyah-Dhaumya; munih-der Weise; pañcaśikhah-Pañcaśikha; tathā-so auch; hiranyanābhah-Hiranyanābha; kauśalyah-Kauśalya; śrutadevah-Śrutadeva; rtadhvajah-Rtadhvaja; ete-alle diese; pare-andere; ca-und; siddha-īśāh -die Meister der mystischen Kraft: caranti-wandern: iñāna-hetavah-sehr gelehrte Persönlichkeiten, die auf der ganzen Welt predigen.

#### ÜBERSETZUNG.

O große Seelen, ich habe gehört, daß sich unter den großen, vollkommenen Persönlichkeiten, die um die ganze Welt wandern, um die Menschen, die von Unwissenheit bedeckt sind, Wissen zu lehren, Sanat-kumära, Nārada und Rbhu befinden wie auch Angirā, Devala, Asita, Apāntaratamā [Vyāsadeva], Mārkandeya, Gautama, Vasistha, Bhagavān Paraśurāma, Kapila, Śukadeva, Durvāsā, Yājñavalkya, Jātukarna und Aruni. Andere sind Romaśa, Cyavana, Dattātreya, Āsuri, Patanjali, der große Weise Dhaumya, der wie der Kopf der Veden ist, der Weise Pañcaśikha, Hiranyanābha, Kauśalya, Śrutadeva und Rtadhvaja. Gewiß gehört ihr zu ihnen.

#### FRIÄUTFRUNG

Das Wort iñāna-hetavah ist sehr bedeutsam, da große Persönlichkeiten wie die in diesen Versen aufgezählten über die ganze Erde wandern — nicht um die Bevölkerung irrezuführen, sondern um wahres Wissen zu verbreiten. Ohne dieses Wissen ist das menschliche Leben vergeudet. Die menschliche Lebensform ist dazu bestimmt, daß man seine Beziehung zu Krsna oder Gott erkennt. Jemand, dem dieses Wissen fehlt, ist den Tieren zuzuordnen. Der Herr Selbst erklärt in der Bhagavadgītā (7.15):

> na mām duskrtino mūdhāh prapadyante narādhamāh māyayāpahrta-jñānā āsuram bhāvam āśritāh

"Die Schurken, die abgestumpft und dumm, die die Niedrigsten der Menschheit sind, deren Wissen von Illusion gestohlen ist und die das atheistische Wesen von Dämonen haben, geben sich Mir nicht hin."

Unwissenheit ist die körperliche Auffassung vom Leben (yasyātma-buddhiḥ kunape tri-dhātuke . . . sa eva go-kharah). So gut wie jeder im gesamten Universum, insbesondere auf unserem Planeten, Bhūrloka, denkt, der Körper und die Seele könnten nicht gesondert existieren und deshalb bestehe keine Notwendigkeit der Selbstverwirklichung. Doch das ist nicht wahr. Aus diesem Grunde reisen alle obengenannten brāhmanas, da sie Gottgeweihte sind, um die ganze Welt, um in den Herzen solch törichter Materialisten Krsna-Bewußtsein zu erwecken.

Die in diesen Versen erwähnten ācāryas werden im Mahābhārata beschrieben. Das Wort pañcaśikha ist ebenfalls wichtig. Jemand, der von den Vorstellungen von

annamaya, prānamaya, manomaya, vijñānamaya und ānandamaya befreit ist und der sich vollständig über die feinstofflichen Bedeckungen der Seele bewußt ist, wird pañcasikha genannt. Nach den Aussagen des Mahābhārata (Śānti-parva, Kap. 218-219) wurde ein ācārva namens Pancasikha in der Familie Mahārāja Janakas, des Herrschers von Mithila, geboren. Die sänkhva-Philosophen betrachten Pancasikhacarva als einen der Ihren. Wirkliches Wissen bezieht sich auf das Lebewesen, das sich im Körper befindet. Unglücklicherweise identifiziert sich das Lebewesen aufgrund von Unwissenheit mit dem Körper und empfindet deshalb Freude und Schmerz.

#### VERS 16

# तसाद्यवां ग्राम्यपशोर्मम मूढिथयः प्रभृ । अन्धे तमसि मग्नस्य ज्ञानदीप उदीर्यताम् ॥१६॥

tasmād vuvām grāmva-pasor mama mūdha-dhi vah prabhū andhe tamasi magnasya iñāna-dīpa udīrvatām

tasmāt—deshalb; yuvām—ihr beiden; grāmya-pasoh—von einem Tier wie einem Schwein, einem Ferkel oder einem Hund; mama-mir; mūdha-dhiyah-der ich sehr dumm bin (da ich kein spirituelles Wissen habe); prabhū- o meine Herren; andhe-in blinder; tamasi-Dunkelheit; magnasya-von jemandem, der vertieft ist; jñāna-dīpah—die Fackel des Wissens; udīryatām—möge sie entzündet werden.

#### ÜBERSETZUNG

Weil ihr große Persönlichkeiten seid, könnt ihr mir wahres Wissen geben. Ich bin so dumm wie ein Dorftier, wie zum Beispiel ein Schwein oder ein Hund, weil ich in die Dunkelheit der Unwissenheit eingetaucht bin. Deshalb entzündet bitte die Fackel des Wissens, um mich zu retten.

#### **ERLÄUTERUNG**

Das ist der Weg, Wissen zu empfangen. Man muß sich den Lotosfüßen großer Persönlichkeiten ergeben, die wirklich transzendentales Wissen offenbaren können. Deshalb heißt es: tasmād gurum prapadyeta jijnāsuh śreya uttamam. "Jemand, der begierig ist, das höchste Ziel und den höchsten Nutzen im Leben zu verstehen, muß sich an einen echten spirituellen Meister wenden und sich ihm ergeben." Jemand, der wirklich Wissen empfangen möchte, um die Finsternis der Unwissenheit zu beseitigen, ist dazu geeignet, sich an einen guru oder spirituellen Meister zu wenden. Man sollte sich nicht an einen guru wenden, um materielle Vorteile zu erhalten, und man sollte sich nicht einem guru nähern, um lediglich eine Krankheit zu heilen oder auf übernatürliche Weise irgendeinen Nutzen davonzutragen. Dies ist nicht der Weg, sich an einen guru zu wenden. Tad-vijñānārtham: Man sollte einen guru aufsuchen, um die transzendentale Wissenschaft des spirituellen Lebens zu verstehen.

Unglücklicherweise gibt es im gegenwärtigen Zeitalter des Kali viele "Unsinnsgurus", die ihren Schülern Zauberkunststücke vorführen, und viele solcher törichten Schüler wollen solche Zauberei um materieller Vorteile willen sehen. Diese Schüler sind nicht daran interessiert, ein spirituelles Leben zu führen, um sich aus der Dunkelheit der Unwissenheit zu retten. Es wird gesagt:

> om ajñāna-timirāndhasya iñānāñjana-śalākavā caksur unmīlitam vena tasmai śrī-gurave namah

"Ich wurde in der finstersten Unwissenheit geboren, und mein spiritueller Meister öffnete mir die Augen mit der Fackel des Wissens. Ich erweise ihm meine respektvollen Ehrerbietungen."

Dieser Vers gibt uns die Definition des guru. Jeder befindet sich in der Finsternis der Unwissenheit. Deshalb benötigt ieder Erleuchtung durch transzendentales Wissen. Jemand, der seine Schüler erleuchtet und sie vor dem Verrotten in der Finsternis der Unwissenheit der materiellen Welt rettet, ist ein wahrer guru.

### श्रीअङ्गिरा उवाच

### अहं ते पुत्रकामस्य पुत्रदोऽस्म्यङ्गिरा नृप। एष ब्रह्मसुतः साक्षात्रारदो भगवानृषिः ॥१७॥

śrī-angirā uvāca aham te putra-kāmasva putrado 'smy angirā nrpa esa brahma-sutah sāksān nārado bhagavān rsih

śrī-aṅgirāh uvāca—der große Weise Aṅgirā sagte; aham—ich; te—von dir; putrakāmasya-mit dem Wunsch, einen Sohn zu haben; putra-dah-der Geber des Sohnes; asmi-bin; angirāh-Angirā Rsi; nrpa- o König; eṣah-dies; brahma-sutah -der Sohn Brahmās; sākṣāt-direkt; nāradaḥ-Nārada Muni; bhagavān-der überaus mächtige; rsih-Weise.

#### ÜBERSETZUNG

Angira sagte: Mein lieber König, als du dir wünschtest, einen Sohn zu haben, kam ich zu dir. Tatsächlich bin ich der gleiche Angira Rsi, der dir diesen Sohn gab. Was diesen rși betrifft, so ist er der große Weise Nārada, der unmittelbare Sohn Brahmäs.

#### **VERS 18-19**

इत्थं त्वा पुत्रशोकेन मग्नं तमसि दुस्तरे। अतदर्हमन्समृत्य महापुरुषगोचरम् ॥१८॥ भवतः प्राप्तावावामिह भगवद्भक्तो नावासादितुमईसि ॥१९॥

> ittham tvām putra-sokena magnam tamasi dustare atad-arham anusmrtva mahā purusa-gocaram

anugrahāya bhavatah prāptāv āvām iha prabho brahmanyo bhagavad-bhakto nāvāsāditum arhasi

ittham-auf diese Weise; tvām-du; putra-śokena-wegen des Kummers über den Tod deines Sohnes; magnam-eingetaucht; tamasi-in Dunkelheit; dustare-unüberwindlich; a-tat-arham-ungeeignet für jemanden wie dich; anusmrtya-sich erinnernd; mahā-purusa—die Höchste Persönlichkeit Gottes; gocaram—der im Wissen fortgeschritten ist: anugrahā va—nur, um Gunst zu erweisen; bhavatah—dir; prāptau—gelangten an; āvām—wir beide; iha—an diesen Ort; prabho— o König; brahmanvah-iemand, der in der Höchsten Absoluten Wahrheit verankert ist; bhagavat-bhaktah—ein fortgeschrittener Geweihter der Höchsten Persönlichkeit Gottes: na-nicht; avāsāditum-klagen; arhasi-du verdienst.

#### ÜBERSETZUNG

Mein lieber König, du bist ein fortgeschrittener Geweihter der Höchsten Persönlichkeit Gottes. Für eine Persönlichkeit wie dich ziemt es sich nicht. sich in Wehklagen um den Verlust von etwas Materiellem zu ergehen. Deshalb sind wir zwei gekommen, um dich von diesem falschen Klagen zu befreien, das darauf zurückzuführen ist, daß du von der Finsternis der Unwissenheit umhüllt bist. Für diejenigen, die im spirituellen Wissen fortgeschritten sind, ist es nicht im geringsten wünschenswert, sich von materiellem Verlust und Gewinn beeinflussen zu lassen.

#### **ERLÄUTERUNG**

Mehrere Worte in diesem Vers sind sehr wichtig. Das Wort mahāpurusa bezieht sich auf Gottgeweihte und auch auf die Höchste Persönlichkeit Gottes. Mahā bedeutet "die höchste", und purusa bedeutet "Person". Jemand, der sich dem Dienst des Höchsten Herrn widmet, wird mahā-paurusika genannt. Sukadeva Gosvāmī und Mahārāja Parīksit werden manchmal als mahā-paurusika angeredet. Ein Gottgeweihter sollte stets danach trachten, fortgeschrittenen Gottgeweihten zu dienen. Wie Śrīla Narottama dāsa Ṭhākura singt:

tāndera caraṇa sevi bhakta-sane vāsa janame janame haya, ei abhilāṣa

Ein Gottgeweihter sollte sich stets wünschen, in der Gemeinschaft fortgeschrittener Gottgeweihter zu leben und sich durch das paramparā-System im Dienste des Herrn zu beschäftigen. Man sollte der Mission Śrī Caitanya Mahāprabhus entsprechend den Lehren der großen Gosvāmīs von Vṛndāvana dienen. Das wird tāndera caraṇa sevi genannt. Während man den Lotosfüßen der Gosvāmīs dient, sollte man in der Gemeinschaft von Gottgeweihten leben (bhakta-sane vāsa). Dies ist das Anliegen eines Gottgeweihten. Ein Gottgeweihter sollte niemals nach materiellem Gewinn trachten oder über materiellen Verlust klagen. Als Angirā Rṣi und Nārada sahen, daß Mahārāja Citraketu, ein fortgeschrittener Gottgeweihter, der Finsternis der Unwissenheit verfallen war und um den materiellen Körper seines Sohnes wehklagte, kamen sie in ihrer grundlosen Barmherzigkeit zu ihm, um ihm Ratschläge zu erteilen, damit er sich aus der Unwissenheit retten könne.

Ein anderes bedeutsames Wort ist brahmanya. Die Höchste Persönlichkeit Gottes wird manchmal mit dem Gebet namo brahmanya-devāya angesprochen, wodurch man dem Herrn Ehrerbietungen erweist, da Ihm von den Gottgeweihten gedient wird. Deshalb erklärt dieser Vers: brahmanyo bhagavad-bhakto nāvāsāditum arhasi. Das ist das Merkmal eines fortgeschrittenen Gottgeweihten. Brahma-bhūtaḥ prasannātmā. Für einen Gottgeweihten — eine fortgeschrittene selbstverwirklichte Seele — gibt es keinen Grund zu materieller Freude oder Klage. Er ist stets transzendental zum bedingten Leben.

#### VERS 20

### तदैव ते परं ज्ञानं ददामि गृहमागतः। ज्ञात्वान्यामिनिवेशं ते पुत्रमेव ददाम्यहम्।।२०।।

tadaiva te param jñānam dadāmi grham āgataḥ jñātvānyābhiniveśam te putram eva dadāmy aham

tadā—dann; eva—tatsächlich; te—dir; param—transzendental; jñānam—Wissen; dadāmi—ich hätte gegeben; grham—in dein Heim; āgataḥ—kam; jñātvā—wissend; anya-abhiniveśam—Vertiefung in etwas anderes (in materielle Dinge); te—dein; putram—ein Sohn; eva—nur; dadāmi—gab; aham—ich.

#### ÜBERSETZUNG

Als ich das erste Mal in dein Haus kam, hätte ich dir das höchste transzendentale Wissen geben können, doch als ich sah, daß dein Geist in materielle

Dinge vertieft war, gab ich dir nur einen Sohn, der dir Freude und Kummer bereitete.

#### VFRS 21-23

अधुना प्रत्रिणां तापो भवतैवानुभूयते। एवं दारा गृहा रायो विविधैक्वर्यसम्पदः ॥२१॥ शब्दादयश्र विषयाश्वला राज्यविभृतयः। मही राज्यं बलं कोषो भृत्यामात्यसहज्जनाः ॥२२॥ शोकमोहभयार्तिदाः। खप्रमायामनोरथाः ॥२३॥

> adhunā putrinām tāpo bhavataivānubhūyate evam dārā grhā rāyo vividhaiśvarva-sampadah

> śabdādayaś ca visayāś calā rāiva-vibhūtavah mahī rājyam balam koso bhrtyāmātya-suhrj-janāh

sarve 'pi śūraseneme śoka-moha-bhayārtidāh gandharva-nagara-prakhyāh svapna-māyā-manorathāh

adhunā—gegenwärtig; putrinām—von Menschen, die Kinder haben; tāpah—das Leid; bhavatā-von dir; eva-tatsächlich; anubhūyate-wird erfahren; evam-auf diese Weise; dārāh—gute Frau; grhāh—Wohnung; rāyah—Reichtümer; vividha -vielfaltige; aiśvarya-Pracht; sampadaḥ-Wohlstand; śabda-ādayaḥ-Klang usw.; ca-und; visayāh-die Objekte der Sinnenbefriedigung; calāh-zeitweilig; rājya -vom Königreich; vibhūtayah-Reichtümer; mahī-Land; rājyam-Königreich; balam-Stärke; kosah-Schatzkammer; bhrtya-Diener; amāt ya-Minister; suhrt-janāh—Verbündete: sarve—alle: api—tatsächlich: śūrasena— o König von Śūrasena: ime—diese; śoka—des Kummers; moha—von Illusion; bhaya—von Furcht; arti—und Leid; dāh—Geber; gandharva-nagara-prakhyāh—verführt durch den trügerischen Anblick eines gandharva-nagara, eines großen Palastes im Wald; svapna-träumt; māyā-Illusionen; manorathāh-und Einbildungen des Geistes.

#### ÜBERSETZUNG

Mein lieber König, du erfährst jetzt tatsächlich das Leid eines Menschen, der Söhne und Töchter hat. O König, Eigentümer des Staates Sūrasena, die Frau, die man hat, das Haus, der Reichtum seines Königreiches und die vielen anderen Reichtümer und Obiekte der Sinneswahrnehmung sind sich alle gleich, da sie zeitweilig sind. Das Königreich, die militärische Macht, die Schatzkammer, die Diener, die Minister, die Freunde und die Verwandten sind alles Ursachen von Furcht, Illusion, Wehklagen und Leid. Sie sind wie ein gandharva-nagara, ein nichtexistierender Palast, den man im Wald zu sehen vermeint. Weil sie vergänglich sind, sind sie nicht besser als Illusionen. Träume und Hirngespinste.

#### **FRIÄUTFRUNG**

Dieser Vers beschreibt die Verstrickung des materiellen Daseins. Im materiellen Dasein besitzt das Lebewesen viele Dinge - den materiellen Körper, Kinder, eine Frau usw. (dehāpatya-kalatrādisu). Man mag denken, daß einen diese beschützen werden, doch das ist nicht möglich. Trotz all dieser Besitztümer muß die spirituelle Seele ihre gegenwärtige Situation aufgeben und eine andere annehmen. Die nächste Situation könnte unangenehm sein, doch selbst wenn sie angenehm ist, muß man auch diese wieder aufgeben und erneut einen anderen Körper annehmen. Auf diese Weise bleibt das Leid des Lebewesens im materiellen Dasein bestehen. Ein vernünftiger Mensch sollte sich vollständig darüber bewußt sein, daß diese Dinge ihm niemals Glück schenken können. Man muß in seiner spirituellen Identität verankert sein und der Höchsten Persönlichkeit Gottes ewiglich als Gottgeweihter dienen. Angirā Rsi und Nārada Muni gaben Mahārāja Citraketu diese Anweisung.

#### VERS 24

### दृश्यमाना विनार्थेन न दृश्यन्ते मनोमवाः। कर्मभिध्यायतो नानाकर्पाणि मनसोऽभवन् ।।२४॥

drśvamānā vinārthena na drśvante manobhavāh karmabhir dhyāvato nānākarmāni manaso 'bhavan

drśyamānāh—wahrgenommen; vinā—ohne; arthena—Substanz oder Realität; na -nicht; drsyante-werden gesehen; manobhavāh-Schöpfungen der geistigen Einbildung; karmabhih-durch fruchtbringende Tätigkeiten; dhyāyatah-meditierend über: nānā-vielfältige: karmāni-fruchtbringende Tätigkeiten: manasah-von dem Geist: abhavan-erscheinen.

#### ÜBERSETZUNG

Diese sichtbaren Objekte wie Ehefrau, Kinder und Eigentum gleichen Träumen und gedanklichen Einbildungen. In Wirklichkeit ist das, was wir sehen, nicht von bleibendem Dasein. Es wird manchmal gesehen und manchmal nicht. Nur wegen unserer früheren Handlungen erzeugen wir

solche gedanklichen Einbildungen, und wegen dieser Einbildungen führen wir weitere Handlungen aus.

#### FRIÄUTFRUNG

Alles Materielle ist eine Einbildung des Geistes, da es manchmal sichtbar ist und manchmal nicht. Wenn wir nachts von Tigern und Schlangen träumen, sind diese nicht wirklich anwesend, doch wir fürchten uns, weil unser Gemüt durch unsere Traumbilder bewegt wird. Alles Materielle ist wie ein Traum, da es in Wahrheit kein beständiges Dasein hat.

Śrīla Viśvanātha Cakravartī Thākura schreibt in seinem Kommentar folgendes: arthena vyāghra-sarpādinā vinaiva dršyamānāh svapnādi-bhange sati na dršyante tad evam dārādayo 'vāstava-vastu-bhūtāh svapnādayo 'vastu-bhūtās' ca sarve manobhavāh mano-vāsanā janyatvān manobhavāh. Nachts träumt man von Tigern und Schlangen und sieht sie auch wirklich im Traum, doch sobald der Traum endet, hören sie auf zu existieren. Ebenso ist die materielle Welt eine Schöpfung unserer gedanklichen Einbildungen. Wir sind in diese materielle Welt gekommen, um materielle Gegebenheiten zu genießen, und in der Einbildung unseres Geistes entdecken wir viele, viele Objekte des Genusses, da unsere Gedanken in materielle Dinge vertieft sind. Aus diesem Grund erhalten wir verschiedene Körper. Entsprechend unseren gedanklichen Einbildungen handeln wir auf verschiedene Arten, da wir uns verschiedene Errungenschaften wünschen, und durch die Natur und die Anordnungen der Höchsten Persönlichkeit Gottes (karmanā daiva-netrena) erhalten wir die Vorteile, die wir begehren. Auf diese Weise verstricken wir uns mehr und mehr in materielle Trugbilder. Dies ist der Grund dafür, daß wir in der materiellen Welt leiden. Durch eine Art der Tätigkeit erzeugen wir eine andere, und alle sind Produkte unserer Hirngespinste.

#### VERS 25

### अयं हि देहिनो देहो द्रव्यज्ञानिकयात्मकः । विविधक्केशसन्तापकृददाहृतः ॥२५॥

avam hi dehino deho dravya-jñāna-kriyātmakah dehino vividha-kleśasantāpa-krd udāhrtah

ayam—dies; hi—gewiß; dehinah—von dem Lebewesen; dehah—Körper; dravyajñāna-kriyā-ātmakah-aus den materiellen Elementen, den wissensaneignenden Sinnen und den Arbeitssinnen bestehend: dehinah-von dem Lebewesen: vividhavielfältig; kleśa-Leiden; santāpa-und von Schmerzen; krt-die Ursache; udāhrtah-wird verkündet.

#### ÜBERSETZUNG

Das Lebewesen mit der körperlichen Auffassung vom Leben ist in den Körper vertieft, der eine Verbindung aus den materiellen Elementen, den fünf Sinnen zur Wissensaneignung, den fünf Sinnen der Handlung und dem Geist ist. Durch den Geist erleidet das Lebewesen drei Arten von Schwierigkeiten — adhibhautika, adhidaivika und adhvātmika. Deshalb ist der Körper die Quelle aller Leiden.

#### FRI ÄUTFRUNG

Im Fünften Canto (5.5.4) sagt Rsabhadeva, während er seine Söhne unterweist: asann api kleśada āsa dehah. Der Körper ist, obgleich er zeitweilig ist, die Ursache aller Leiden des materiellen Daseins. Wie bereits im vorhergehenden Vers erörtert, beruht die gesamte materielle Schöpfung auf gedanklicher Einbildung. Der Geist veranlaßt uns manchmal zu denken, daß wir, wenn wir ein Auto kaufen, die materiellen Elemente wie Erde, Wasser, Luft und Feuer, die zu Formen aus Eisen, Plastik, Benzin usw. zusammengesetzt worden sind, genießen können. Während wir mit den fünf materiellen Elementen (pañca-bhūtas) wie auch mit unseren fünf wissensaneignenden Sinnen wie den Augen, den Ohren und der Zunge sowie unseren fünf aktiven Sinnen wie den Händen und Beinen tätig sind, verstricken wir uns in den materiellen Zustand. Deshalb sind wir den Leiden, die als adhvātmika, adhidaivika und adhibhautika bekannt sind, ausgesetzt. Der Geist ist das Zentrum, weil der Geist alle diese Dinge erzeugt. Sobald das materielle Objekt jedoch Schaden nimmt, beeinflußt dies den Geist, und wir leiden. Zum Beispiel erschaffen wir mit Hilfe der materiellen Elemente, der Arbeitssinne und der wissensaneignenden Sinne ein sehr schönes Auto, und wenn das Auto durch einen Unfall bei einem Zusammenstoß zerschmettert wird, leidet der Geist, und durch den Geist leidet das Lebewesen.

Es ist tatsächlich so, daß das Lebewesen, während es sich Dinge mit dem Geist ausdenkt, den materiellen Zustand erzeugt. Weil Materie zerstörbar ist, leidet das Lebewesen unter dem materiellen Zustand. Ansonsten ist das Lebewesen von allen materiellen Bedingungen frei. Wenn man auf die Ebene des Brahmans, die Ebene des spirituellen Lebens, gelangt und vollständig begreift, daß man eine spirituelle Seele ist (aham brahmāsmi), wird man nicht mehr von Klagen oder Verlangen berührt. Der Herr erklärt in der Bhagavad-gītā (18.54):

#### brahma-bhūtah prasannātmā na śocati na kānksati

"Wer auf diese Weise in der Transzendenz verankert ist, verwirklicht augenblicklich das Höchste Brahman. Er klagt niemals und verlangt nicht danach, irgend etwas zu besitzen." An anderer Stelle in der Bhagavad-gītā (15.7) sagt der Herr:

> mamaivāmso jīva-loke jīva-bhūtah sanātanah manah-sasthānīndrivāni prakṛti-sthāni karṣati

"Die Lebewesen in der materiellen Welt sind Meine ewigen fragmentarischen Teile. Weil sie ein bedingtes Leben führen, kämpfen sie sehr schwer mit den sechs Sinnen, zu denen auch der Geist zählt."

Das Lebewesen ist im Grunde ein winziges Teilchen der Höchsten Persönlichkeit Gottes und wird durch die materiellen Bedingungen nicht beeinflußt. Doch weil der Geist (manah) beeinflußt wird, werden die Sinne beeinflußt, und das Lebewesen kämpft in der materiellen Welt ums Dasein.

#### VFRS 26

### तसात खस्थेन मनसा विमृश्य गतिमात्मनः। ध्रवार्थविश्रम्भं त्यजोपशममाविश्र ॥२६॥

tasmāt svasthena manasā vimrśva gatim ātmanah dvaite dhruvārtha-viśrambham tva jopas amam āviša

tasmāt—deshalb: svasthena—mit einem achtsamen: manasā—Geist: vimrśva betrachtend; gatim-wirkliche Stellung; ātmanah-von dir selbst; dvaite-in der Dualität: dhruva—als bleibend: artha—Objekt: viśrambham—Glauben: tvaja—gib auf; 'upaśamam-einen friedvollen Zustand; āviśa-nimm an.

#### ÜBERSETZUNG

Deshalb, o König Citraketu, denke sorgfältig über die Stellung des atma nach. Mit anderen Worten, versuche zu verstehen, wer du bist — Körper, Geist oder Seele. Überlege, woher du gekommen bist, wohin du dich nach dem Verlassen des Körpers begibst und weshalb du von materiellem Klagen beherrscht wirst. Versuche auf diese Weise, deine wahre Stellung zu verstehen, denn dann wirst du in der Lage sein, deine unnötige Anhaftung aufzugeben. Du wirst auch den Glauben aufgeben, die materielle Welt oder irgend etwas, das nicht mit dem Dienst Krsnas verbunden ist, sei ewig. So wirst du Frieden erlangen.

#### FRIÄUTFRUNG

Die Bewegung für Krsna-Bewußtsein ist wirklich darum bemüht, die menschliche Gesellschaft in eine nüchterne Verfassung zu bringen. Aufgrund einer fehlgeleiteten Zivilisation springen die Menschen im materialistischen Leben wie Katzen und Hunde umher, indem sie alle Arten von abscheulichen sündhaften Handlungen begehen, und werden in zunehmendem Maße verstrickt. Die Bewegung für Krsna-Bewußtsein schließt Selbstverwirklichung mit ein, weil man unter Śrī Krsnas Führung als erstes versteht, daß man nicht der Körper, sondern der Eigentümer des Körpers ist. Wenn man diese einfache Tatsache begreift, kann man auf das Ziel des Lebens zusteuern. Weil die Menschen hinsichtlich des Lebenszieles keine Bildung erhalten, handeln sie wie Verrückte und werden der materiellen Atmosphäre immer stärker verhaftet. Der irregeführte Mensch betrachtet den materiellen Zustand als immerwährend. Doch man muß seinen Glauben an materielle Dinge und seine Anhaftung an sie aufgeben; dann wird man vernünftig und friedvoll.

#### VERS 27

#### श्रीनारद उवाच

### एतां मन्त्रोपनिषदं प्रतीच्छ प्रयतो मम । यां धारयन् सप्तरात्राद् द्रष्टा सङ्कर्षणं विभ्रम् ॥२०॥

śrī-nārada uvāca etām mantropaniṣadam pratīccha prayato mama yām dhārayan sapta-rātrād drastā sankarsanam vibhum

śrī-nāradaḥ uvāca—Śrī Nārada Muni sagte; etām—dies; mantra-upaniṣadam—Upaniṣad in Form eines mantra, durch den man das höchste Ziel des Lebens erreichen kann; pratīccha—nimm an; prayataḥ—mit großer Aufmerksamkeit (nach der Beendigung der Bestattungszeremonie für deinen toten Sohn); mama—von mir; yām—welches; dhārayan—annehmend; sapta-rātrāt—nach sieben Nächten; drastā—du wirst sehen; sankarṣaṇam—die Höchste Persönlichkeit Gottes, Sankarṣaṇa; vihhum—den Herrn.

#### ÜBERSETZUNG

Der große Weise Nārada fuhr fort: Mein lieber König, empfange mit Aufmerksamkeit einen mantra von mir, der überaus glückverheißend ist. Sieben Nächte, nachdem du ihn von mir empfangen hast, wirst du den Herrn von Angesicht zu Angesicht sehen können.

#### VERS 28

### यत्पादमूलमुपसृत्य नरेन्द्र पूर्वे शर्वादयोश्रममिमं द्वितयं विसृज्य । सद्यस्तदीयमतुलानधिकं महित्वं प्रापुर्भवानपि परं नचिरादुपैति ॥२८॥

yat-pāda-mūlam upasrtya narendra pūrve śarvādayo bhramam imam dvitayam visrjya sadyas tadīyam atulānadhikam mahitvam prāpur bhavān api param na cirād upaiti

yat-pāda-mūlam—dessen Lotosfüße (Śrī Saṅkarṣaṇas); upasṛtya—Zuflucht erlangen bei; nara-indra— o König; pūrve—früher; śarva-ādayaḥ—große Halbgötter wie Mahādeva; bhramam—Illusion; imam—diese; dvitayam—aus Dualität bestehend; visṛjya—aufgebend; sadyaḥ—sofort; tadīyam—Seine; atula—einzigarigen; anadhi-

kam-unübertroffenen; mahitvam-Herrlichkeiten; prāpuḥ-erreicht; bhavān-du selbst; api-auch; param-das höchste Reich; na-nicht; cirāt-nach langer Zeit; upaiti-wirst erlangen.

#### ÜBERSETZUNG

Mein lieber König, in früheren Zeiten suchten Siva und andere Halbgötter bei den Lotosfüßen Sankarşanas Zuflucht. Dadurch wurden sie unverzüglich frei von der Illusion der Dualität und erlangten einzigartigen und unübertroffenen Ruhm im spirituellen Leben. Schon bald wirst du die gleiche Stellung erreichen.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 15. Kapitel im Sechsten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Die Heiligen Nārada und Aṅgirā unterweisen König Citraketu".

### König Citraketu begegnet dem Höchsten Herrn

Wie in diesem Kapitel berichtet wird, konnte Citraketu mit seinem toten Sohn sprechen und von ihm die Wahrheit über das Leben erfahren. Als sich Citraketu beruhigt hatte, gab ihm der große Weise Nārada einen *mantra*, und durch das Chanten dieses *mantra* fand Citraketu bei den Lotosfüßen Sankarşanas Zuflucht.

Das Lebewesen ist ewig und kennt deshalb weder Geburt noch Tod (na hanyate hanyamāne śarīre). Je nach den Reaktionen auf die fruchtbringenden Handlungen, die man begangen hat, wird man in verschiedenen Lebensformen, wie zum Beispiel als Vogel, Raubtier, Baum, Mensch, Halbgott usw., geboren und wandert so durch verschiedene Körper. Für eine gewisse Zeit erhält man in einer zeitweiligen Beziehung eine bestimmte Art von Körper als Sohn oder Vater. Alle unsere Beziehungen in der materiellen Welt zu Freunden, Verwandten oder Feinden bestehen aus Dualität, in der man sich auf der Grundlage von Illusion glücklich oder traurig fühlt. Das Lebewesen ist im Grunde eine spirituelle Seele, ein winziges Teilchen Gottes, und hat mit Beziehungen in der Welt der Dualität nichts zu schaffen. Deshalb riet Nārada Muni Citraketu, nicht um seinen angeblich toten Sohn zu klagen.

Nachdem Citraketu und seine Frau von ihrem toten Kind belehrt worden waren, begriffen sie, daß alle Beziehungen in der materiellen Welt Ursachen des Leids sind. Die Königinnen, die dem Sohn Krtadyutis Gift verabreicht hatten, schämten sich sehr. Sie auferlegten sich für ihre sündvolle Tat, den Kindesmord, Bußen und hörten auf, sich Söhne zu wünschen. Hierauf brachte Nārada Muni Nārāyaṇa, der als catur-vyūha existiert, Gebete dar und unterwies Citraketu über den Höchsten Herrn, der alles erschafft, erhält und vernichtet und der der Beherrscher der materiellen Natur ist. Nachdem er König Citraketu so unterwiesen hatte, kehrte er nach Brahmaloka zurück. Diese Unterweisungen in bezug auf die Absolute Wahrheit werden als mahā-vidyā bezeichnet. Nachdem König Citraketu von Nārada Muni eingeweiht worden war, chantete er die mahā-vidyā, und nach einer Woche erreichte er auf diese Weise, daß Śrī Saṅkarṣaṇa vor ihm erschien. Der Herr trug schöne blaue Gewänder, einen Helm und goldenes Geschmeide, und Er war von den vier Kumāras umringt. Sein Antlitz ließ Ihn sehr glücklich erscheinen. In der Gegenwart Śrī Saṅkarṣaṇas erwies Citraketu seine Ehrerbietungen und begann Gebete darzubringen.

In seinen Gebeten sagte Citraketu, daß in den Poren Sankarsanas, der unbegrenzt ist, da es für Ihn keinen Anfang und kein Ende gibt, Millionen von Universen ruhen. Die Ewigkeit des Herrn ist den Gottgeweihten wohlbekannt. Der Unterschied zwischen der Verehrung des Herrn und der Verehrung der Halbgötter besteht darin, daß die Verehrer des Herrn auch ewig werden, wohingegen alle Segnungen, die man von den Halbgöttern erhält, vergänglich sind. Solange man nicht ein Gottgeweihter wird, kann man die Höchste Persönlichkeit Gottes nicht verstehen.

Nachdem Citraketu seine Gebete beendet hatte, erklärte ihm der Höchste Herr das Wissen, das sich auf Ihn Selbst bezieht.

#### VERS 1

### श्री बाद राय णिरुवाच

### अथ देवऋषी राजन् सम्परेतं नृपात्मजम् । दर्शियत्वेति होवाच ज्ञातीनामनुशोचताम् ॥ १ ॥

śrī-bādarāyaṇir uvāca atha deva-ṛṣī rājan samparetam nṛpātmajam darśayitveti hovāca iñātīnām anuśocatām

śrī-bādarāyaṇiḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; atha—somit; deva-ṛṣiḥ—der große Weise Nārada; rājan— o König; samparetam—den toten; nṛpa-ātma-jam—Sohn des Königs; darśayitvā—sichtbar machend; iti—somit; ha—tatsächlich; uvāca—erklärte; jnātīnām—allen Verwandten; anuśocatām—die wehklagten.

#### ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte: Mein lieber König Parīkṣit, der große Weise Nārada bewirkte durch seine mystische Kraft, daß der tote Sohn für alle klagenden Verwandten sichtbar wurde, und sprach sodann die folgenden Worte.

#### VFRS 2

#### श्रीनारद उवाच

### जीवात्मन् पश्य भद्रं ते मातरं पितरं च ते । सुहृदो बान्धवास्तप्ताः शुचा त्वत्कृतया भृशम् ॥ २॥

śri-nārada uvāca jīvātman paśya bhadram te mātaram pitaram ca te suhṛdo bāndhavās taptāḥ śucā tvat-krtavā bhrśam

śrī-nāradaḥ uvāca—Śrī Nārada Muni sagte; jīva-ātman— o Lebewesen; paśya—sieh nur; bhadram—Glück; te—dir; mātaram—die Mutter; pitaram—der Vater; ca—und; te—deine; suhṛdaḥ—Freunde; bāndhavāḥ—Verwandten; taptāḥ—bekümmert; śucā—durch Wehklagen; tvat-kṛtayā—deinetwegen; bhṛśam—sehr gewaltig.

#### ÜBERSETZUNG

Śrī Nārada Muni sagte: O Lebewesen, alles Glück sei mit dir. Betrachte nur deinen Vater und deine Mutter. Deine Freunde und Verwandten sind alle von Kummer überwältigt, weil du dahingeschieden bist.

#### **VERS 3**

### कलेवरं खमाविश्य शेषमायः सहदृष्टतः। भुङ्क्ष्व भोगान् पितृप्रत्तानिधतिष्ठ नृपासनम् ।। ३ ।।

kalevaram svam āviśva śesam āvuh suhrd-vrtah bhunksva bhogān pitr-prattān adhitistha nr pāsanam

kalevaram-Körper; svam-dein eigener; āviśya-eingehend; śeṣam-der Rest; avuh-der Lebensdauer; suhrt-vrtah-umgeben von deinen Freunden und Verwandten; bhunksva-genieße nur; bhogān-alle genießenswerten Reichtümer; pitr -von deinem Vater: prattan-gewährt: adhitistha-nimm an: nrpa-asanam-den Thron des Königs.

#### ÜBERSETZUNG

Weil du vorzeitig gestorben bist, steht dir noch der Rest deiner Lebensdauer zu. Deshalb darfst du wieder in deinen Körper eingehen und, umgeben von deinen Freunden und Verwandten, den Rest deines Lebens genießen. Nimm den Königsthron und alle Reichtümer deines Vaters entge-

#### VERS 4

### जीव उवाच

## कसिञ्जन्मन्यमी मह्यं पितरो मातरोऽभवन् । कर्मभिर्भाम्यमाणस्य देवतिर्यङ्गयोनिषु ॥ ४ ॥

iīva uvāca kasmiñ janmany amī mahyam pitaro mātaro 'bhavan karmabhir bhrāmyamānasya deva-tiryan-nr-yonisu

jīvah uvāca—das Lebewesen sagte; kasmin—in welcher; janmani—Geburt; amī—all diese; mahyam—mir; pitarah—Väter; mātarah—Mütter; abhavan—waren; karmabhih—durch die Ergebnisse fruchtbringenden Handelns; bhrāmyamānasya -der ich wandere; deva-tiryak-von den Halbgöttern und den niederen Tieren; nr-und von den menschlichen Lebensformen; yonisu-in den Schößen.

#### ÜBERSETZUNG

Durch die mystische Kraft Nārada Munis ging das Lebewesen wieder für eine kurze Zeit in seinen toten Körper ein und sagte als Antwort auf Nārada Munis Bitte folgendes: Ich, das Lebewesen, wandere entsprechend den Ergebnissen meiner fruchtbringenden Handlungen von einem Körper zum anderen. Im Zuge dieser Wanderung gelange ich manchmal in die Lebensform der Halbgötter, manchmal in die der niederen Tiere, manchmal in die der Pflanzen und manchmal in die der Menschen. Daher frage ich: In welchem Leben waren diese beiden meine Mutter und mein Vater? In Wirklichkeit ist niemand meine Mutter und mein Vater. Wie kann ich sie dann als meine Eltern ansehen?

#### **ERLÄUTERUNG**

Hier wird deutlich, daß das Lebewesen in einen materiellen Körper eingeht, der wie eine Maschine ist, diese Maschine ist aus den fünf grobstofflichen Elementen der Natur (Erde, Wasser, Feuer, Luft und Himmel) und aus den drei feinstofflichen Elementen (Geist, Intelligenz und Ego) erschaffen worden. Wie in der Bhagavad-gītā bestätigt wird, gibt es zwei getrennte Wesenheiten, nämlich die niedere und die höhere Natur, die beide der Höchsten Persönlichkeit Gottes gehören. Das Lebewesen ist, je nach den Ergebnissen seiner fruchtbringenden Handlungen, gezwungen, in verschiedenen Arten von Körpern in die materiellen Elemente einzugehen.

In diesem Fall war das Lebewesen angeblich der Sohn Mahārāja Citraketus und Königin Kṛtadyutis, da es gemäß den Gesetzen der Natur in einen Körper eingegangen war, der vom König und von der Königin erzeugt worden war. In Wirklichkeit jedoch war dieses Lebewesen nicht ihr Sohn. Das Lebewesen ist der Sohn der Höchsten Persönlichkeit Gottes, und weil dieser Sohn die materielle Welt genießen will, gibt ihm der Herr Gelegenheit, verschiedene Körper anzunehmen. Das Lebewesen hat keine wirkliche Beziehung zum materiellen Körper, den es von seinem materiellen Vater und seiner materiellen Mutter erhält. Diesem winzigen Teilchen des Höchsten Herrn wird es erlaubt, durch verschiedene Körper zu wandern. Der von dem sogenannten Vater und der Mutter erschaffene Körper hat in Wahrheit nichts mit seinen sogenannten Schöpfern zu tun. Deshalb leugnete das Lebewesen ohne Umschweife, daß Mahārāja Cirtaketu und dessen Frau sein Vater und seine Mutter seien.

#### VERS 5

### बन्धुज्ञात्यरिमध्यस्थमित्रोदासीनविद्विषः । सर्व एव हि सर्वेषां भवन्ति क्रमशो मिथः ॥ ५ ॥

bandhu-jñāty-ari-madhyasthamitrodāsīna-vidvişah sarva eva hi sarveṣāṁ bhavanti kramaśo mithah

bandhu—Freunde; jñāti—Familienangehörige; ari—Feinde; madhyastha—neutrale; mitra—Gönner; udāsīna—gleichgültig; vidviṣaḥ—oder neidische Menschen; sarve—alle; eva—tatsächlich; hi—gewiß; sarveṣām—von allen; bhavanti—werden; kramaśaḥ—allmählich; mithaḥ—voneinander.

#### ÜBERSETZUNG

Alle Menschen in der materiellen Welt, welche sich bewegt wie ein Fluß, der das Lebewesen mit sich trägt, werden im Laufe der Zeit zu Freunden. Verwandten und Feinden. Sie verhalten sich auch unparteilisch, sie treten als Vermittler auf, sie verachten einander und handeln in vielen anderen Beziehungen. Trotz all dieser verschiedenen zwischenmenschlichen Beziehungen ist nichtsdestoweniger keine von ihnen von Dauer.

#### FRLÄUTFRUNG

In der materiellen Welt machen wir die alltägliche Erfahrung, daß dieselbe Person heute unser Freund ist und schon morgen zu unserem Feind wird. Unsere Beziehungen als Freunde oder Feinde, Familienangehörige oder Außenstehende ergeben sich im Grunde aus unserem unterschiedlichen Verhalten. Citraketu Mahārāja klagte um seinen Sohn, der nun tot war; dabei hätte er die Situation auch von einem anderen Standpunkt aus betrachten können. "Dieses Lebewesen" - so hätte er denken können - ..war in meinem letzten Leben mein Feind, und nun, da es als mein Sohn erschienen ist, hat es mich vorzeitig verlassen, um mir Schmerz zuzufügen und Kummer zu bereiten." Warum sah er seinen Sohn nicht als seinen früheren Feind an und freute sich über den Tod seines Feindes, statt zu klagen? Wie in der Bhagavad-gītā (3.27) erklärt wird: prakrteh krivamānāni gunaih karmāni sarvaśah. In Wirklichkeit geschieht alles aufgrund unserer Verbindung mit den Erscheinungsweisen der materiellen Natur. Wer heute in Verbindung mit der Erscheinungsweise der Tugend ein Freund sein mag, kann deshalb schon morgen in Verbindung mit den Erscheinungsweisen der Leidenschaft und Unwissenheit ein Feind sein. Während die Erscheinungsweisen der materiellen Natur wirken, betrachten wir in unserer Illusion andere als Freunde. Feinde. Söhne oder Väter, indem wir sie unter verschiedenen Umständen unterschiedlich behandeln.

#### VERS 6

### यथा वस्तुनि पण्यानि हेमादीनि ततस्ततः। पर्यटन्ति नरेष्वेवं जीवो योनिषु कर्तृषु ॥ ६ ॥

yathā vastūni panyāni hemādīni tatas tatah paryatanti naresv evam jīvo yonisu kartrsu

yathā—so wie; vastūni—Waren; panyāni—zum Handeln bestimmt; hemaādīni—wie Gold; tatah tatah—von hier nach dort; paryatanti—bewegen sich; naresu -unter Menschen; evam-auf diese Weise; jīvah-das Lebewesen; yonisu-in verschiedenen Lebensformen; kartrsu-in verschiedenen materiellen Vätern.

#### ÜBERSETZUNG

So, wie Gold und andere Waren im Verlauf des An- und Verkaufs von einem Ort zum anderen gebracht werden, so wandert das Lebewesen infolge seiner fruchtbringenden Handlungen durch das gesamte Universum, wobei es einen Vater nach dem anderen annimmt und in verschiedene Körper der verschiedenen Lebensformen versetzt wird.

#### FRIÄUTFRUNG

Es ist bereits erklärt worden, daß Citraketus Sohn in einem früheren Leben dessen Feind gewesen war und nun als Sohn erschien, um ihm noch mehr Schmerz zuzufügen. Tatsächlich bereitete der vorzeitige Tod des Sohnes dem Vater großen Kummer. Man mag nun einwenden: "Wenn der Prinz ein Feind des Königs war, wie war es dann möglich, daß dieser so viel Zuneigung für seinen Sohn empfand?" Als Antwort läßt sich folgendes Beispiel anführen: Wenn jemandes Reichtum in die Hände des Feindes fällt, wird das Geld zum Freund des Feindes. Der Feind kann es nunmehr für seine eigenen Zwecke benutzen. Tatsächlich kann er es sogar dazu verwenden, seinem vorherigen Eigentümer zu schaden. Deshalb gehört das Geld weder der einen noch der anderen Seite. Das Geld ist immer Geld, doch in verschiedenen Situationen läßt es sich als Feind oder als Freund verwenden.

Wie in der Bhagavad-gītā erklärt wird, liegt es nicht an dem Vater oder der Mutter, daß das Lebewesen geboren wird. Das Lebewesen besitzt eine von seinen sogenannten Eltern vollständig getrennte Identität. Durch die Gesetze der Natur wird das Lebewesen dazu gezwungen, in den Samen des Vaters einzugehen und sich in den Schoß der Mutter setzen zu lassen. Es kann nicht frei wählen, welche Art von Vater es annehmen wird. Prakṛteḥ kriyamāṇāni: Die Naturgesetze werden es dazu zwingen, sich genau wie eine Ware, die gekauft und verkauft wird, zu verschiedenen Vätern und Müttern zu begeben. Deshalb ist die sogenannte Beziehung des Vaters und des Sohnes eine Arrangierung der prakṛti, der Natur. Sie hat keine Bedeutung und wird deshalb als Illusion bezeichnet.

Ein und dasselbe Lebewesen nimmt manchmal bei Tiereltern und manchmal bei menschlichen Eltern Zuflucht. Manchmal nimmt es einen Vater und eine Mutter unter den Vögeln an, und manchmal erhält es Eltern unter den Halbgöttern. Śrī Caitanya Mahāprabhu sagt deshalb:

brahmāṇḍa bhramite kona bhāgyavān jīva guru-kṛṣṇa-prasāde pāya bhakti-latā-bīja

Leben für Leben wird das Lebewesen von den Gesetzen der Natur geplagt und wandert auf verschiedenen Planeten in verschiedenen Lebensarten durch das gesamte Universum. Wenn es aus dem einen oder anderen Grund genug Glück hat, kommt es mit einem Gottgeweihten in Berührung, der sein ganzes Leben ändert. Dann begibt es sich zurück nach Hause, zurück zu Gott. Deshalb wird gesagt:

janame janame sabe pitā mātā pāya kṛṣṇa guru nahi mile baja hari ei Bei der Wanderung der Seele durch verschiedene Körper erhält jeder in jeder Lebensform — ob als Mensch, Tier, Baum oder Halbgott — einen Vater und eine Mutter. Das ist nicht sehr schwierig. Viel schwieriger ist es, einen echten spirituellen Meister und Kṛṣṇa zu erlangen. Deshalb besteht die Pflicht des Menschen darin, die Gelegenheit zu ergreifen, mit Kṛṣṇas Stellvertreter, mit dem echten spirituellen Meister, in Verbindung zu treten. Unter der Führung des spirituellen Meisters, der unser spiritueller Vater ist, können wir nach Hause, zu Gott, zurückkehren.

#### VERS 7

### नित्यस्थार्थस्य सम्बन्धो ह्यनित्यो दृश्यते नृषु । यावद्यस्य हि सम्बन्धो ममत्वं तावदेव हि ॥ ७॥

nityasyārthasya sambandho hy anityo dṛśyate nṛṣu yāvad yasya hi sambandho mamatvaṁ tāvad eva hi

nityasya—von der ewigen; arthasya—Angelegenheit; sambandhaḥ—Beziehung; hi—tatsächlich; anityaḥ—zeitweilig; dṛśyate—wird gesehen; nṛṣu—in der menschlichen Gesellschaft; yāvat—so lange wie; yasya—von dem; hi—tatsächlich; sambandhaḥ—Beziehung; mamatvam—Besitztum; tāvat—so lange; eva—tatsächlich; hi—gewiß.

#### ÜBERSETZUNG

Einige wenige Lebewesen werden in der menschlichen Lebensform geboren und wieder andere als Tiere. Obgleich sie alle Lebewesen sind, sind ihre Beziehungen vergänglich. Ein Tier mag für einige Zeit in der Obhut eines Menschen bleiben und mag dann in den Besitz anderer Menschen übergehen. Sobald das Tier weggebracht worden ist, hat der frühere Eigentümer nicht mehr das Gefühl, er sei der Besitzer. Solange sich das Tier in seinem Besitz befindet, empfindet er zweifellos Zuneigung zu ihm, und sobald es verkauft ist, ist die Zuneigung verschwunden.

#### **ERLÄUTERUNG**

Ganz abgesehen von der Tatsache, daß die Seele von einem Körper zum anderen wandert, sind die Beziehungen zwischen den Lebewesen schon im gegenwärtigen Leben vergänglich, wie in diesem Vers veranschaulicht wird. Der Sohn Citraketus trug den Namen Harşaśoka oder "Freude und Kummer". Das Lebewesen ist zweifellos ewig, doch weil es von einem zeitweiligen Gewand, dem Körper, bedeckt ist, nimmt man seine Ewigkeit nicht wahr. Dehino 'smin yathā dehe kaumāram yauvanam jarā: "Die verkörperte Seele wandert in diesem Körper fortwährend — von der Kindheit zur Jugend und von der Jugend zum Alter." Daher ist das körperliche Gewand zeitweilig. Das Lebewesen jedoch ist unvergänglich. So, wie ein Tier von einem Besitzer zum anderen kommt, war das Lebewesen, das als Sohn Citraketus

geboren wurde, eine Zeitlang dessen Sohn, doch weil es in einen anderen Körper versetzt wurde, wurde die liebevolle Beziehung unterbrochen. Wie im Beispiel im vorherigen Vers erklärt wird, betrachtet man eine nützliche Ware, wenn man sie in den Händen hält, als sein Eigentum, doch sobald man sie weitergibt, wird sie zum Eigentum eines anderen. Man hat dann keine Beziehung mehr zu ihr; man empfindet weder Zuneiung zu ihr, noch klagt man darum.

#### **VERS 8**

### एवं योनिगतो जीवः स नित्यो निरहङ्कृतः। यानद्यत्रोपरुभ्येत तानत्स्वत्वं हि तस्य तत् ॥८॥

evam yoni-gato jīvaḥ sa nityo nirahaṅkṛtaḥ yāvad yatropalabhyeta tāvat svatvam hi tasya tat

evam—somit; yoni-gatah—in einer bestimmten Lebensform; jīvah—das Lebewesen; sah—es; nityah—ewig; nirahankṛtah—ohne Identifikation mit dem Körper; yā-vat—so lange wie; yatra—wo; upalabhyeta—mag gefunden werden; tāvat—so lange; svatvam—die Auffassung vom Selbst; hi—tatsächlich; tasya—von ihm; tat—das.

#### ÜBERSETZUNG

Obgleich ein Lebewesen aufgrund einer Beziehung, die sich auf vergängliche Körper stützt, mit einem anderen Lebewesen verbunden wird, ist es ewig. In Wirklichkeit ist es der Körper, der geboren oder zerstört wird, und nicht das Lebewesen. Man sollte nicht glauben, das Lebewesen werde geboren oder sterbe. Das Lebewesen hat zu seinen sogenannten Vätern und Müttern in Wirklichkeit keine Beziehung. Solange es infolge seiner früheren fruchtbringenden Tätigkeiten als Sohn eines bestimmten Vaters und einer bestimmten Mutter erscheint, ist es mit dem Körper, der ihm von diesen Eltern gegeben wurde, verbunden. Deshalb hält es sich fälschlich für ihren Sohn und handelt liebevoll. Wenn es jedoch stirbt, ist die Beziehung beendet. Unter diesen Umständen sollte man sich nicht fälschlich von Jubel und Wehklagen übermannen lassen.

#### **ERLÄUTERUNG**

Wenn das Lebewesen im materiellen Körper lebt, denkt es fälschlich, es sei der Körper, obgleich es in Wirklichkeit nicht der Körper ist. Seine Beziehungen zu seinem Körper und seinen sogenannten Eltern sind irrige, illusorische Auffassungen, und diese Illusionen werden so lange fortdauern, bis man hinsichtlich der Situation des Lebewesens erleuchtet ist.

#### VERS 9

### एष नित्योऽन्ययः स्क्ष्म एष सर्वाश्रयः खद्दक्। आत्ममायागुणैर्विश्वमात्मानं सृजते प्रश्रः ॥ ९ ॥

eşa nityo 'vyayah sükşma eşa sarvāśrayah svadrk ātmamāyā-guṇair viśvam ātmānam srjate prabhuh

eṣaḥ—dieses Lebewesen; nityaḥ—ewig; avyayaḥ—unvergänglich; sūkṣmaḥ—sehr, sehr fein (mit den materiellen Augen nicht wahrnehmbar); eṣaḥ—dieses Lebewesen; sarva-āśrayaḥ—die Ursache verschiedener Arten von Körpern; svadṛk—aus sich selbst leuchtend; ātma-māyā-guṇaiḥ—von den Erscheinungsweisen der materiellen Natur, die der Höchsten Persönlichkeit Gottes gehören; viśvam—diese materielle Welt; ātmānam—selbst; sṛjate—erscheint; prabhuḥ—der Meister.

#### ÜBERSETZUNG

Das Lebewesen ist ewig und unvergänglich, weil es tatsächlich keinen Anfang und kein Ende hat. Es wird niemals geboren und stirbt nie. Dieses Lebewesen bildet das Grundprinzip aller Arten von Körpern, gehört jedoch zu keiner bestimmten körperlichen Kategorie. Es ist so erhaben, daß es dem Höchsten Herrn qualitativ gleichkommt. Nichtsdestoweniger neigt es aufgrund seiner extremen Winzigkeit dazu, von der äußeren Energie verblendet zu werden, und erschafft sich deshalb je nach seinen verschiedenen Wünschen viele verschiedene Körper.

#### **ERLÄUTERUNG**

In diesem Vers wird die Philosophie des acintya-bhedābheda — der gleichzeitigen Einheit und Verschiedenheit — beschrieben. Das Lebewesen ist, wie die Höchste Persönlichkeit Gottes, ewig (nitya), allerdings mit dem einen Unterschied, daß der Herr der Größte ist, denn niemand kommt Ihm gleich oder ist größer als Er, wohingegen das Lebewesen sūkṣma oder äußerst klein ist. In der śāstra heißt es, daß das Lebewesen so klein ist wie der zehntausendste Teil einer Haarspitze. Der Höchste Herr ist alldurchdringend (andāntara-stha-paramānu-cayāntara-stham). Wenn das Lebewesen relativ gesehen als das Kleinste betrachtet wird, sollte man sich natürlich fragen, wer oder was das Größte ist. Das Größte ist die Höchste Persönlichkeit Gottes. und das Kleinste ist das Lebewesen.

Ein weiteres besonderes Merkmal des *jīva* besteht darin, daß es von *māyā* bedeckt wird. *Ātmamāyā-guṇaiḥ*: Es neigt dazu, von der illusionierenden Energie des Höchsten Herrn bedeckt zu werden. Das Lebewesen ist für sein bedingtes Leben in der materiellen Welt verantwortlich und wird deshalb als *prabhu* ("der Meister") bezeichnet. Wenn es möchte, kann es in die materielle Welt kommen, und wenn es will, kann es nach Hause, zu Gott, zurückkehren. Weil es die materielle Welt ge-

nießen wollte, hat ihm die Höchste Persönlichkeit Gottes mit Hilfe der materiellen Energie einen materiellen Körper gegeben. Wie der Herr Selbst in der Bhagavadgītā (18.61) sagt:

> īśvarah sarva-bhūtānām hrd-deśe 'rjuna tisthati bhrāmavan sarva-bhūtāni vantrārūdhāni māvavā

"Der Höchste Herr weilt im Herzen eines jeden, o Arjuna, und lenkt die Wanderungen aller Lebewesen, die im Körper wie auf einer aus der materiellen Energie bestehenden Maschine sitzen."

Der Höchste Herr gibt dem Lebewesen Gelegenheit, in der materiellen Welt zu genießen, wie es ihm beliebt, doch gibt Er offen Seinem Wunsch Ausdruck, das Lebewesen möge alle materiellen Verlangen aufgeben, sich Ihm völlig hingeben und nach Hause, zu Gott, zurückkehren.

Das Lebewesen ist das Kleinste (sūksma). Jīva Gosvāmī sagt in diesem Zusammenhang, daß es für die materialistischen Wissenschaftler äußerst schwer ist, das Lebewesen im Körper zu finden, obgleich wir von Autoritäten erfahren, daß sich das Lebewesen im Körper befindet. Der Körper ist vom Lebewesen verschieden.

#### VFRS 10

## न ह्यस्यास्तिप्रियः कश्चिमाप्रियः स्वः परोऽपि वा। एकः सर्वधियां द्रष्टा कर्नृणां गुणदोषयोः

na hy asvāsti privah kaścin nāpriyah svah paro 'pi vā ekah sarva-dhi vām drastā kartrnām guna-dosayoh

na-nicht; hi-tatsächlich; asya-für das Lebewesen; asti-es gibt; priyah-lieb; kaścit-jemand; na-nicht; apriyah-nicht lieb; svah-eigene; parah-andere; api-auch; vā-oder; ekah-der eine; sarva-dhiyām-der verschiedenen Arten von Intelligenz: drastā—der Seher: kartrnām—der Ausführenden: guna-dosayoh—richtiger und falscher Handlungen.

#### ÜRERSETZUNG

Diesem Lebewesen ist niemand lieb, und niemand ist ihm zuwider. Es unterscheidet nicht zwischen dem, was ihm gehört, und dem Eigentum eines anderen. Es ist eines ohne ein zweites: mit anderen Worten, es wird nicht durch Freunde und Feinde, Gönner oder Unheilstifter berührt. Es ist nur ein Beobachter, ein Zeuge der verschiedenen Eigenschaften der Menschen.

#### **FRIÄUTFRUNG**

Wie im vorhergehenden Vers erklärt wurde, besitzt das Lebewesen die gleichen Eigenschaften wie die Höchste Persönlichkeit Gottes, allerdings in winzigem Ausmaß, da es ein kleines Teilchen (sūksma) ist, während der Höchste Herr alldurchdringend und groß ist. Für den Höchsten Herrn gibt es keine Freunde, Feinde oder Verwandten, denn Er ist von allen Disqualifikationen der Unwissenheit völlig frei, die die bedingten Seelen kennzeichnen. Auf der anderen Seite ist Er zu Seinen Geweihten äußerst gütig und wohlwollend, und Er ist mit Menschen, die auf Seine Geweihten neidisch sind, ganz und gar nicht zufrieden. In der Bhagavad-gītā (9.29) bestätigt der Herr dies Selbst:

> samo 'ham sarva-bhūtesu na me dvesvo 'sti na privah ve bhajanti tu mām bhaktvā mayi te tesu cāpy aham

"Ich beneide niemanden und bevorzuge auch niemanden. Ich bin allen gleichgesinnt. Doch wer auch immer Mir in Hingabe dient, ist Mein Freund, ist in Mir, und auch Ich bin sein Freund."

Der Höchste Herr hat keinen Feind oder Freund, doch Er ist Seinem Geweihten, der sich Seinem hingebungsvollen Dienst widmet, zugetan. An anderer Stelle in der Gītā (16.19) sagt der Herr auch:

> tān aham dvisatah krūrān samsāresu narādhamān ksi pāmy ajasram ašubhān āsurīsv eva vonisu

"Die Neidischen und Boshaften, die die niedrigsten der Menschen sind, werden von Mir in den Ozean des materiellen Daseins in verschiedene dämonische Lebensarten geworfen."

Der Herr ist ein erbitterter Gegner derienigen, die Seine Geweihten beneiden. Um seine Geweihten zu schützen, muß der Herr manchmal ihre Feinde töten. Um zum Beispiel Prahlada Maharaja zu schützen, mußte der Herr dessen Feind Hiranyakasipu töten, obschon Hiranyakasipu dadurch, daß er vom Herrn getötet wurde, Befreiung erlangte. Da der Herr Zeuge der Handlungen eines jeden ist, beobachtet Er auch die Handlungen der Feinde Seiner Geweihten, und Er neigt dazu, sie zu bestrafen. In anderen Fällen jedoch beobachtet Er lediglich, was die Lebewesen tun, und läßt ihnen die Ergebnisse ihrer frommen oder sündhaften Handlungen zukommen.

VERS 11

नादत्त आत्मा हि गुणं न दोषं न क्रियाफलम् । उदासीननदासीनः परावरद्दगीश्वरः ॥११॥ nādatta ātmā hi gunam na dosam na krivā-phalam udāsīnavad āsīnah parāvara-drg īśvarah

na-nicht; ādatte-nimmt an; ātmā-der Höchste Herr; hi-tatsächlich; gunam-Glück; na-nicht; dosam-Unglück; na-nicht; kriyā-phalam-das Ergebnis irgendwelcher fruchtbringender Tätigkeit; udāsīna-vat—genau wie ein neutraler Mensch; āsīnah-sitzend (im Innern des Herzens); para-avara-dṛk-die Ursache und die Wirkung sehend: iśvarah-der Höchste Herr.

#### ÜBERSETZUNG

Der Höchste Herr [atma], der Schöpfer von Ursache und Wirkung, nimmt das Glück und das Leid, das sich aus fruchtbringenden Handlungen ergibt, nicht an. Er ist nicht im geringsten darauf angewiesen, einen materiellen Körper anzunehmen, und weil Er keinen materiellen Körper hat, ist Er stets neutral. Als Seine winzigen Teilchen besitzen die Lebewesen Seine Eigenschaften in winzigem Ausmaß. Deshalb sollte man sich nicht von Wehklagen beeinträchtigen lassen.

#### FRIÄUTFRUNG

Die bedingte Seele hat Freunde und Feinde. Sie wird von den Vorzügen und Mängeln ihrer Stellung berührt, der Höchste Herr hingegen ist immer transzendental. Da Er der *īśvara*, der höchste Kontrollierende, ist, hat Dualität auf Ihn keine Wirkung. Deshalb läßt sich sagen, daß Er als neutraler Zeuge der Ursachen und Wirkungen unserer guten und schlechten Handlungen im Innern des Herzens eines jeden weilt. Wir sollten auch verstehen, daß udāsīna (neutral) nicht bedeutet, daß Er nicht handelt. Es bedeutet vielmehr, daß Er persönlich nicht berührt wird. Ein Richter zum Beispiel ist neutral, wenn zwei gegnerische Parteien vor ihm erscheinen, doch handelt er, wie es dem Fall angemessen ist. Um materiellen Tätigkeiten gegenüber vollständig neutral oder gleichgültig zu werden, sollten wir einfach bei den Lotosfüßen der höchsten neutralen Person Zuflucht suchen.

Es wurde Mahārāja Citraketu erklärt, daß man in solch schweren Situationen, wie es der Tod eines Sohnes ist, unmöglich gleichmütig bleiben kann. Nichtsdestoweniger ist es am besten, sich auf den Herrn zu verlassen und seiner Pflicht im hingebungsvollen Dienst nachzukommen, denn der Herr weiß, wie man alles in Ordnung bringt. Man sollte sich unter keinen Umständen von Dualität beeinträchtigen lassen. Wie in der *Bhagavad-gītā* (2.47) bestätigt wird:

> karmany evādhikāras te mā phalesu kadācana mā karma-phala-hetur bhūr mā te sango 'stv akarmani

"Du hast ein Recht, deine vorgeschriebene Pflicht zu erfüllen, doch die Früchte der Handlung stehen dir nicht zu. Halte dich weder jemals für die Ursache der Ergebnisse, die deinen Handlungen entspringen, noch sei daran angehaftet, deine Pflicht nicht zu erfüllen."

Man sollte seine hingebungsvolle Pflicht erfüllen und sich hinsichtlich der Ergebnisse seiner Handlungen von der Höchsten Persönlichkeit Gottes abhängig wissen.

### श्री बाद राय णिकवाच इत्युदीर्य गतो जीवो ज्ञातयस्तस्य ते तदा । विस्मिता ग्रमुचः शोकं छिच्चात्मस्रोहशृह्वलाम् ।।१२॥

śrī-bādarāyanir uvāca ity udīrya gato jīvo jñātayas tasya te tadā vismitā mumucuh śokam chittvātma-sneha-śrnkhalām

śrī-bādarāyanih uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; iti—auf diese Weise; udīrva—sprechend: gatah—begab sich: iīvah—das Lebewesen (das als der Sohn Mahārāja Citraketus erschienen war); iñātavah—die Verwandten und Familienangehörigen; tasva—mit ihm; te—sie; tadā—zu iener Zeit; vismitāh—erstaunt; mumucuh -gaben auf; śokam-Wehklagen; chittvā-abtrennend; ātma-sneha-der Zuneigung aufgrund von Verwandtschaft; śrnkhalām—die eisernen Ketten.

#### ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: Als die bedingte Seele [jīva] in der Gestalt von Mahārāja Citraketus Sohn so gesprochen hatte und sich daraufhin entfernte, waren Citraketu und die anderen Verwandten des toten Sohnes alle erstaunt. In der Folge sprengten sie die Ketten ihrer Zuneigung, die auf ihrer Verwandtschaft mit ihm beruhten, und gaben ihr Wehklagen auf.

#### VERS 13

### निर्हृत्य ज्ञातयो ज्ञातेर्देहं कृत्वोचिताः क्रियाः। तत्यजुर्दस्त्यजं स्नेहं शोकमोहभयातिंदम् ॥१३॥

nirhrtya jñātayo jñāter deham krtvocitāh kriyāh tatyajur dustyajam sneham śoka-moha-bhayārtidam

nirhrtya-entfernend; jñātayah-König Citraketu und alle Verwandten; jñāteh -des Sohnes; deham-Körper; krtvā-vollziehend; ucitāh-angemessene; kriyāh -Handlungen; tatyajuh-gaben auf; dustyajam-sehr schwierig aufzugeben; sne-ham-Zuneigung; śoka-Wehklagen; moha-Illusion; bhaya-Furcht; arti-und Leid; dam-gebend.

#### ÜBERSETZUNG

Nachdem die Verwandten ihrer Pflicht nachgekommen waren, indem sie die ordnungsgemäßen Bestattungszeremonien vollzogen und den toten Körper des Kindes eingeäschert hatten, gaben sie die Zuneigung, die zu Illusion, Wehklagen, Furcht und Schmerz führt, auf. Solche Zuneiung aufzugeben ist zweifellos schwierig, doch es gelang ihnen mit Leichtigkeit.

#### VERS 14

बालघ्न्यो वीडितास्तत्र बालहत्याहतप्रमाः । बालहत्याव्रतं चेरुक्रीह्मणैर्यन्निरूपितम् । यम्रनायां महाराज स्मरन्त्यो द्विजमाषितम् ॥१४॥

> bāla-ghnyo vrīḍitās tatra bāla-hatyā-hata-prabhāḥ bāla-hatyā-vratam cerur brāhmaṇair yan nirūpitam yamunāyām mahārāja smarantyo dvija-bhāsitam

bāla-ghnyaḥ—die Mörder des Kindes; vrīditāḥ—sehr beschämt; tatra—dort; bāla-hatyā—wegen des Kindesmordes; hata—verloren; prabhāḥ—alle körperliche Ausstrahlung; bāla-hatyā-vratam—die Buße für das Töten des Kindes; ceruḥ—vollzogen; brāhmaṇaiḥ—von den Priestern; yat—welche; nirūpitam—beschrieben; yamunāyām—beim Yamunā-Fluß; mahā-rāja— o König Parīkṣit; smarantyaḥ—sich erinnernd; dvija-bhāṣitam—an die Worte des brāhmaṇa.

#### ÜBERSETZUNG

Königin Krtadyutis Nebenfrauen, die das Kind vergiftet hatten, schämten sich sehr und verloren jegliche körperliche Ausstrahlung. Während sie wehklagten, o König, erinnerten sie sich an die Lehren Angiras und gaben ihren Wunsch, Kinder zu gebären, auf. Sie befolgten die Anweisungen der brahmanas und begaben sich an das Ufer der Yamuna, wo sie badeten und für ihre sündhaften Handlungen Buße taten.

#### FRIÄUTFRUNG

In diesem Vers ist den Worten bāla-hatyā-hata-prabhāḥ besondere Beachtung zu schenken. Der Tatbestand des Kindesmordes existiert in der menschlichen Gesellschaft schon seit langem — genauer gesagt seit unvordenklichen Zeiten —, doch

früher ereignete sich so etwas äußerst selten. Heutzutage jedoch, im gegenwärtigen Zeitalter des Kali, ist die Abtreibung – das Töten des Kindes im Mutterleib – etwas völlig Normales geworden, und manchmal wird ein Kind sogar nach seiner Geburt umgebracht. Wenn eine Frau eine solch abscheuliche Tat begeht, verliert sie iegliche körperliche Ausstrahlung (bāla-hatyā-hata-prabhāh). Es ist auch zu bemerken, daß die Frauen, die die sündhafte Tat, dem Kind Gift zu geben, begangen hatten, sich sehr schämten und sich entsprechend den Anweisungung der brähmanas für das Töten des Kindes Bußen unterziehen mußten. Jede Frau, die eine derart sündhafte Tat begangen hat, muß dafür büßen, was jedoch heutzutage von niemandem getan wird. Unter diesen Umständen müssen die verantwortlichen Frauen im gegenwärtigen wie auch im nächsten Leben leiden. Wer eine aufrichtige Seele ist, sollte sich, nachdem er diese Erzählung vernommen hat, weigern, solchen Kindesmord zu begehen, und für seine sündhaften Handlungen Buße tun, indem er sich mit großer Ernsthaftigkeit dem Krsna-Bewußtsein zuwendet. Wenn man den Hare-Krsna-mantra ohne Vergehen chantet, büßt man mit Sicherheit augenblicklich für alle sündhaften Handlungen, doch sollte man solche Handlungen nicht wieder begehen, denn das wäre Frevel.

#### VERS 15

### स इत्थं प्रतिबद्धात्मा चित्रकेतुर्द्धिजोक्तिभिः। गृहान्थकूपाचिष्क्रान्तः सरःपङ्कादिव द्विपः ॥१५॥

sa ittham pratibuddhātmā citraketur dvijoktibhih grhāndha-kūpān niskrāntah sarah-pankād iva dvipah

sah-er; ittham-auf diese Weise; pratibuddha-ātmā-sich vollständig des spirituellen Wissens bewußt; citraketuh-König Citraketu; dvija-uktibhih-durch die Lehren der vollkommenen brāhmanas (Angirā und Nārada Muni); grha-andha-kūpāt—aus dem finsteren Brunnen des Familienlebens; niskrāntah—kam heraus; sarah—eines Sees oder Gewässers; pankāt—aus dem Schlamm; iva—wie; dvipah—ein Flefant.

#### ÜBERSETZUNG

So wurde König Citraketu durch die Lehren der brahmanas Angira und Nārada erleuchtet und gewann vollständige Einsicht in das spirituelle Wissen. So, wie sich ein Elefant aus einem schlammigen Teich befreit, kam König Citraketu aus dem dunklen Brunnen des Familienlebens heraus.

VERS 16

कालिन्द्यां विधिवत् स्नात्वा कृतपुण्यजलिकयः। संयतप्राणो ब्रह्मपुत्राववन्दत ॥१६॥ kālindyām vidhivat snātvā kṛta-puṇya-jala-kriyah maunena samyata-prāṇo brahma-putrāv avandata

kālindyām—in der Yamunā; vidhi-vat—gemäß den vorgeschriebenen Regeln; snātvā—Baden; krta—vollziehend; punya—fromme; jala-kriyaḥ—Opfergaben durch das Darbringen von Wasser; maunena—mit Ernst; samyata-prānaḥ—den Geist und die Sinne beherrschend; brahma-putrau—den beiden Söhnen Brahmās (Angirā und Nārada); avandata—brachte seine Gebete und Ehrerbietungen dar.

#### ÜBERSETZUNG

Der König badete im Wasser der Yamunā und opferte den Vorvätern und Halbgöttern gemäß den vorgeschriebenen Pflichten Wasser. Dann beherrschte er sehr ernsthaft seine Sinne und seinen Geist und erwies den Söhnen Brahmās [Angirā und Nārada] Achtung und Ehrerbietung.

#### VERS 17

### अय तस्मै प्रपन्नाय भक्ताय प्रयतात्मने । भगवान्नारदः प्रीतो विद्यामेताम्रुवाच ह ॥१७॥

atha tasmai prapannāya bhaktāya prayatātmane bhagavān nāradaḥ prīto vidyām etām uvāca ha

atha—danach; tasmai—ihm; prapannāya—der hingegeben war; bhaktāya—als Gottgeweihter; prayata-ātmane—der Selbstbeherrschung besaß; bhagavān—der überaus mächtige; nāradaḥ—Nārada; prītaḥ—hocherfreut; vidyām—transzendentales Wissen; etām—dies; uvāca—sprach; ha—tatsächlich.

#### ÜBERSETZUNG

Nārada, der überaus mächtige Weise, war über Citraketu, der ein selbstbeherrschter Gottgeweihter und eine hingegebene Seele war, hocherfreut und gab ihm hierauf folgende transzendentale Anweisungen.

#### **VERS 18-19**

ॐ नमस्तुभ्यं मगवते वासुदेवाय धीमहि । प्रद्युम्नायानिरुद्धाय नमः सङ्कर्षणाय च ॥१८॥ नमो विज्ञानमात्राय परमानन्दमूर्तये । आत्मारामाय शान्ताय निष्ठत्तद्वैतदृष्टये ॥१९॥

om namas tubhyam bhagavate vāsudevāva dhīmahi pradyumnāyāniruddhāya namah sankarsanāya ca

namo viiñāna-mātrāva paramānanda-mūrta ve ātmārāmāya śāntāya nivrtta-dvaita-drstave

om-o mein Herr; namah-Ehrerbietungen; tubhyam-Dir; bhagavate-der Höchsten Persönlichkeit Gottes; vāsudevāya-Krsna, den Sohn Vasudevas; dhīmahi-laß mich meditieren über; pradvumnāva-zu Pradvumna; aniruddhāva -zu Aniruddha; namah-achtungsvolle Ehrerbietungen; sankarsanāva-zu Śrī Sankarsana: ca-auch: namah-alle Ehrerbietungen: viiñāna-mātrāva-der Form des vollständigen Wissens; parama-ānanda-mūrtaye-voller transzendentaler Glückseligkeit: ātma-ārāmā va—dem Herrn, der in Sich Selbst zufrieden ist: śāntāya-und frei von Störungen; nivrtta-dvaita-drstaye-dessen Anblick Dualität vertreibt, oder jemand, der einer ohne einen zweiten ist.

#### ÜRERSETZUNG

[Nārada gab Citraketu den folgenden mantra:] O Herr, o Höchste Persönlichkeit Gottes, der Du mit dem omkara [pranava] angesprochen wirst, ich erweise Dir meine achtungsvollen Ehrerbietungen. O Srī Vāsudeva, ich meditiere über Dich. O Śrī Pradvumna, Śrī Aniruddha und Śrī Sankarsana, ich erweise Euch meine achtungsvollen Ehrerbietungen. O Quelle spiritueller Kraft, o höchste Glückseligkeit, ich erweise Dir meine achtungsvollen Ehrerbietungen, der Du in Dir Selbst vollkommen und überaus friedvoll bist. O endgültige Wahrheit, der Du einer ohne einen zweiten bist, Du wirst als Brahman, Paramatma und Bhagavan erkannt, und deshalb bist Du das Behältnis allen Wissens. Ich bringe Dir meine achtungsvollen Ehrerbietungen dar.

#### **FRIÄUTFRUNG**

In der Bhagavad-gītā sagt Krsna, daß Er pranavah sarva-vedesu oder die Silbe om in den vedischen mantras ist. Im transzendentalen Wissen wird der Herr als pranava oder omkara angeredet, was eine symbolische Repräsentation des Herrn im Klang ist. Om namo bhagavate vāsudevāya. Vāsudeva, der eine Erweiterung Nārāyanas ist, erweitert sich als Pradyumna, Aniruddha und Sankarsana. Von Sankarsana stammt eine zweite Nārāyana-Erweiterung, und von diesem Nārāyana gehen weitere Erweiterungen aus, die Väsudeva, Pradyumna, Sankarsana und Aniruddha heißen. Der Sankarsana in dieser Gruppe ist die ursprüngliche Ursache der drei purusas — Kāranodakašāvī Visnu, Garbhodakašāvī Visnu und Ksīrodakašāvī Visnu. Ksīrodakaśāvī Visnu befindet sich in jedem Universum auf einem besonderen Planeten, der Svetadvipa genannt wird. In der Brahma-samhita wird dies bestätigt: andāntara-stha. Das Wort anda bezieht sich auf unser Universum. In unserem Universum gibt es einen Planeten, Śvetadvīpa genannt, auf dem Sich Kṣīrodakaśāyī Visnu aufhält. Von Ihm gehen alle Inkarnationen in diesem Universum aus.

Wie die Brahma-samhitā bestätigt, sind diese Formen der Höchsten Persönlichkeit Gottes alle advaita oder nicht unterschiedlich, und sie sind auch acyuta, unfehlbar; sie fallen nicht wie die bedingten Seelen. Das gewöhnliche Lebewesen ist dafür anfällig, herabzufallen und in die Gewalt māyās zu geraten, doch der Höchste Herr in Seinen verschiedenen Inkarnationen ist acyuta, unfehlbar. Deshalb unterscheidet sich Sein Körper von dem materiellen Körper, den die bedingte Seele besitzt.

Das Wort mātrā wird im Medinī-Wörterbuch folgendermaßen erklärt: mātrā karna-vibhūṣāyām vitte māne paricchade. Danach hat das Wort mātrā unterschiedliche Bedeutungen, nämlich "Ohrenschmuck", "Eigentum", "Achtung" und "der Besitz einer Bedeckung". In der Bhagavad-gītā (2.14) wird erklärt:

mātrā-sparšās tu kaunteya śītoṣṇa-sukha-duḥkha-dāḥ āgamāpāyino 'nityās tāms titikṣasva bhārata

"O Sohn Kuntīs, das zeitweilige Erscheinen von Glück und Leid und ihr Vergehen sind wie das Kommen und Gehen von Sommer und Winter. Sie entstehen aus Sinneswahrnehmung, o Nachkomme Bharatas, und man muß lernen, sie zu dulden, ohne sich verwirren zu lassen."

Im bedingten Lebenszustand benutzen wir den Körper als unser Gewand, und so, wie man im Sommer und im Winter unterschiedliche Kleider benötigt, wechseln wir, die bedingten Seelen, je nach unseren Wünschen den Körper. Weil jedoch der Körper des Höchsten Herrn voller Wissen ist, benötigt er keinerlei Bedeckung. Die Vorstellung, Kṛṣṇas Körper gleiche dem unseren — das heißt, Sein Körper und Seine Seele seien voneinander verschieden — ist ein Mißverständnis. Für Kṛṣṇa gibt es keine derartigen Unterschiede, denn Sein Körper ist voller Wissen. Hier empfangen wir aufgrund eines Mangels an Wissen materielle Körper, doch weil Kṛṣṇa, Vāsudeva, von Wissen erfüllt ist, besteht zwischen Seinem Körper und Seiner Seele kein Unterschied. Kṛṣṇa erinnert Sich daran, was Er vor vierzig Millionen Jahren zum Sonnengott sagte, doch ein gewöhnliches Lebewesen kann sich nicht einmal daran erinnern, was es vorgestern sagte. Das ist der Unterschied zwischen Kṛṣṇas Körper und dem unseren. Aus diesem Grund wird der Herr als vijñāna-mātrāya paramānanda-mūrtaye angeredet.

Weil der Körper des Herrn von Wissen erfüllt ist, genießt Er ständig transzendentale Glückseligkeit. Tatsächlich ist Seine bloße Gestalt paramānanda. Dies wird im Vedānta-sūtra bestätigt: ānandamayo 'byāsāt. Der Herr ist von Natur aus ānandamaya. Wann immer wir Kṛṣṇa sehen, ist Er unter allen Umständen von ānanda erfüllt. Niemand kann Ihn unglücklich machen. Ātmārāmāya: Er muß nicht außerhalb Seinerselbst nach Genuß suchen, da Er in Sich Selbst vollkommen ist. Śāntāya: Er hat keine Sorgen. Jemand, der bei anderen Quellen Freude suchen muß, ist immer voller Besorgnis. Karmīs, jñānīs und yogīs sind von Sorge erfüllt, weil sie sich etwas wünschen, doch ein Gottgeweihter wünscht sich nichts; er ist einfach im Dienst des vollständig glückseligen Herrn zufrieden.

Nivrtta-dvaita-drstaye: In unserem bedingten Leben hat unser Körper verschiedene Teile, doch obgleich auch Krsnas Körper offenbar aus verschiedenen Teilen besteht, ist keiner Seiner Körperteile von dem anderen verschieden. Krsna kann mit Seinen Augen sehen, und Krsna kann auch ohne Seine Augen sehen. Deshalb heißt es in der Svetāśvatara Upanisad: paśvaty acaksuh. Er kann mit Seinen Händen und Füßen sehen. Er ist nicht auf einen bestimmten Körperteil angewiesen, um eine bestimmte Handlung auszuführen. Angāni vasva sakalendriva-vrttimanti: Er kann mit jedem Teil Seines Körpers alles tun, was Ihm beliebt, und deshalb wird Er der Allmächtige genannt.

#### VFRS 20

### अात्मानन्दानुभृत्येव न्यस्तशक्त्यूर्मये नमः। र्षीकेशाय महते नमस्तेऽनन्तमूर्तये ॥२०॥

ātmānandānubhūtvaiva nvasta-śakty-ūrmaye namah hrsīkeśāya mahate namas te 'nanta-mūrtave

ātma-ānanda—von Deiner persönlichen Glückseligkeit; anubhūtyā—durch Wahrnehmung; eva-gewiß; nyasta-aufgegeben; śakti-ūrmaye-die Wogen der materiellen Natur: namah-achtungsvolle Ehrerbietungen: hrsīkeśāva-dem höchsten Beherrscher der Sinne; mahate-dem Höchsten; namah-achtungsvolle Ehrerbietungen; te-Dir; ananta-grenzenlos; mūrtaye-dessen Erweiterungen.

#### ÜBERSETZUNG

Da Du Deine persönliche Glückseligkeit wahrnimmst, bist Du immer transzendental zu den Wogen der materiellen Natur. Deshalb, mein Herr, erweise ich Dir meine achtungsvollen Ehrerbietungen. Du bist der höchste Beherrscher der Sinne, und die Erweiterungen Deiner Gestalt sind unbegrenzt. Du bist der Größte, und deshalb bringe ich Dir meine achtungsvollen Ehrerbietungen dar.

#### **ERLÄUTERUNG**

Dieser Vers unterscheidet das Lebewesen analytisch vom Höchsten Herrn. Die Gestalt des Herrn und die Gestalt der bedingten Seele unterscheiden sich voneinander, da der Herr immer glückselig, die bedingte Seele hingegen stets den dreifachen Leiden der materiellen Welt unterworfen ist. Der Höchste Herr ist sac-cidānanda-vigraha. Er genießt ānanda, Glückseligkeit, aus Seinem eigenen Selbst. Der Körper des Herrn ist transzendental oder spirituell, die bedingte Seele aber erfährt, da sie einen materiellen Körper hat, viele körperliche und geistige Leiden. Die bedingte Seele wird stets von Anhaftung und Ablehnung verwirrt, während der Höchste Herr von solcher Dualität immer frei ist. Der Herr ist der höchste Meister aller Sinne, die bedingte Seele hingegen wird von den Sinnen beherrscht. Der Herr ist der Größte, das Lebewesen hingegen das Kleinste. Das Lebewesen wird durch die Wogen der materiellen Natur bedingt, doch der Höchste Herr ist transzendental zu allen Aktionen und Reaktionen. Die Erweiterungen des Körpers des Höchsten Herrn sind unzählig (advaitam acyutam anādim ananta-rūpam), während die bedingte Seele auf eine einzige Gestalt begrenzt ist. Es gibt in der Geschichte zwar Beispiele von bedingten Seelen, die sich durch mystische Kraft manchmal in acht Gestalten erweitern können, die körperlichen Erweiterungen des Herrn jedoch sind unbegrenzt. Dies bedeutet, daß die Körper der Höchsten Persönlichkeit Gottes im Gegensatz zu denen der Lebewesen keinen Anfang und kein Ende haben.

#### VFRS 21

### वचस्यपरतेऽप्राप्य य एको मनसा सह। अनामरूपश्चिनमात्रः सोऽन्यान्नः सदसत्परः ॥२१॥

vacasy uparate 'prāpya va eko manasā saha anāma-rūpas cin-mātrah so 'v vān nah sad-asat-parah

vacasi-wenn die Worte; uparate-aufhören; aprāpya-nicht das Ziel erreichend; vah-der ienige, welcher; ekah-einer ohne einen zweiten; manasā-der Geist; saha -mit; anāma-mit keinem materiellen Namen; rūpah-oder materieller Form; citmātrah—vollständig spirituell; sah—Er; av yāt—möge gütigerweise beschützen; nah-uns; sat-asat-parah-der die Ursache aller Ursachen ist (die höchste Ursache).

#### ÜBERSETZUNG

Die Worte und Gedanken der bedingten Seele können sich der Höchsten Persönlichkeit Gottes nicht nähern, denn materielle Namen und Formen sind nicht auf den Herrn anwendbar, der völlig spirituell ist und über der Vorstellung von grobstofflichen und feinstofflichen Formen steht. Das unpersönliche Brahman ist eine weitere Seiner Formen. Möge Er uns, wenn es Ihm gefällt, beschützen.

#### FRIÄUTFRUNG

In diesem Vers wird das unpersönliche Brahman, die Ausstrahlung des Herrn, beschrieben.

#### VERS 22

यसिमिदं यतश्रेदं तिष्ठत्यप्येति जायते। मुण्मयेष्विव मुजातिस्तसौ ते ब्रह्मणे नमः ॥२२॥ vasminn idam vatas cedam tisthaty apyeti jāyate mṛṇmayesv iva mri-jātis tasmai te brahmane namah

vasmin—in dem: idam—diese (kosmische Manifestation); vatah—von dem: ca-auch; idam-diese (kosmische Manifestation); tisthati-steht; apyeti-löst sich auf; iāvate—wird geboren; mrt-mayesu—in Dingen, die aus Erde bestehen; iva—wie; mrt-iātih-Geburt von der Erde: tasmai-Ihm: te-Du: brahmane-die höchste Ursache: namah-achtungsvolle Ehrerbietungen.

#### ÜRERSETZUNG

So, wie Töpfe, die vollständig aus Erde bestehen, sich auf dem Erdboden befinden, nachdem sie erzeugt worden sind, und wieder in Erde umgewandelt werden, wenn sie zerbrochen sind, wird die kosmische Manifestation vom Höchsten Brahman verursacht, im Höchsten Brahman gehalten und im gleichen Höchsten Brahman vernichtet. Da der Höchste Herr die Ursache des Brahmans ist, laßt uns Ihm unsere achtungsvollen Ehrerbietungen darbringen.

#### **ERLÄUTERUNG**

Der Höchste Herr ist die Ursache der kosmischen Manifestation. Er erhält sie nach der Schöpfung, und nach der Vernichtung ist Er es, in dem alles gespeichert wird.

#### VFRS 23

# यत्र स्पृशन्ति न विदुर्मनोबुद्धीन्द्रियासवः। अन्तर्बहिश्व विततं व्योमवत्तन्नतोऽस्म्यहम् ॥२३॥

van na spršanti na vidur mano-buddhīndrivāsavah antar bahis ca vitatam vyomavat tan nato 'smy aham

yat—den; na—nicht; sprśanti—kann berühren; na—noch; viduh—kennen; manah -der Geist; buddhi-Intelligenz; indriya-die Sinne; asavah-die Lebenslüfte; antah -innen; bahih-außen; ca-auch; vitatam-erweitert; vyoma-vat-wie der Himmel; tat—zu Ihm; natah—verneigt; asmi—bin; aham—ich.

#### ÜBERSETZUNG

Das Höchste Brahman geht von der Höchsten Persönlichkeit Gottes aus und breitet sich aus wie der Himmel. Obgleich es von nichts Materiellem berührt wird, existiert es innen und außen. Nichtsdestoweniger können der Geist, die Intelligenz, die Sinne und die Lebenskraft Ihn weder berühren noch begreifen. Ich erweise Ihm meine achtungsvollen Ehrerbietungen.

VERS 24

देहेन्द्रियप्राणमनोधियोऽमी द्रष्टपदेशमेति ॥२४॥

dehendriya-prāṇa-mano-dhiyo 'mī vad-amśa-viddhāh pracaranti karmasu naivānyadā lauham ivāprataptam sthānesu tad drastrapadešam eti

deha-der Körper; indriya-Sinne; prāna-Lebenslüfte; manah-Geist; dhiyah-Intelligenz; amī-all jene; yat-amśa-viddhāh-beeinflußt von den Strahlen des Brahmans oder des Höchsten Herrn; pracaranti-sie bewegen sich; karmasu-in verschiedenen Tätigkeiten; na-nicht; eva-tatsächlich; anyadā-zu anderen Zeiten; lauham-Eisen; iva-wie; aprataptam-nicht erhitzt (durch Feuer); sthänesu-unter ienen Umständen: tat-das: drastr-apadesam-der Name einer Angelegenheit: eti-erlangt.

### ÜBERSETZUNG

So, wie Eisen die Kraft zu brennen besitzt, wenn es durch die Berührung mit Feuer rotglühend geworden ist, können der Körper, die Sinne, die Lebenslüfte, der Geist und die Intelligenz, obgleich sie lediglich Stücke von Materie sind, bei ihren Tätigkeiten funktionieren, wenn sie von der Höchsten Persönlichkeit Gottes mit einem Bewußtseinspartikel versehen werden. So, wie Eisen nicht brennen kann, solange es nicht von Feuer erhitzt wird, können die körperlichen Sinne nicht handeln, solange sie nicht vom Höchsten Brahman begünstigt werden.

### **ERLÄUTERUNG**

Rotglühendes Eisen kann zwar brennen, doch kann es nicht das ursprüngliche Feuer verbrennen. Deshalb ist das Bewußtsein des kleinen Brahmanpartikels völlig von der Macht des Höchsten Brahmans abhängig. In der Bhagavad-gītā sagt der Herr: mattah smrtir jñānam apohanam ca. "Von Mir erhält die bedingte Seele Erinnerung, Wissen und Vergessen." Die Kraft, die für Tätigkeiten erforderlich ist, kommt vom Höchsten Herrn, und wenn der Höchste Herr diese Kraft zurückzieht, besitzt die bedingte Seele keine Energie mehr, mit der sie durch ihre verschiedenen Sinne handeln könnte. Der Körper umfaßt fünf wissensaneignende Sinne, fünf Handlungssinne und den Geist, doch im Grunde sind diese lediglich Stücke von Ma-

terie. Das Gehirn zum Beispiel ist nichts anderes als Materie, doch wenn es durch die Energie der Höchsten Persönlichkeit Gottes elektrisiert wird, kann es tätig werden - so, wie Eisen brennen kann, wenn es durch die Berührung mit Feuer rotglühend geworden ist. Das Gehirn kann arbeiten, während wir wach sind und während wir träumen, doch wenn wir schlafen oder bewußtlos sind, wird das Gehirn inaktiv. Da das Gehirn ein Klumpen Materie ist, besitzt es keine unabhängige Macht zu handeln. Es kann nur handeln, wenn es durch den Einfluß der Höchsten Persönlichkeit Gottes, der das Brahman oder Parabrahman ist, begünstigt wird. Dies ist der Weg, zu verstehen, wie das Höchste Brahman, Krsna, überall gegenwärtig ist, so, wie der Sonnenschein aufgrund des Sonnengottes auf dem Sonnenplaneten gegenwärtig ist. Der Höchste Herr wird Hrsikesa genannt; Er ist der einzige Lenker der Sinne. Solange unsere Sinne nicht von Seiner Energie ermächtigt werden, können sie nicht tätig sein. Mit anderen Worten: Er ist der einzige Sehende, der einzige Handelnde, der einzige Hörende und das einzige aktive Prinzip, der höchste Kontrollierende.

### VFRS 25

# ॐ नमो भगवते महापुरुषाय महानुभावाय महाविभूतिपतये सकल-सात्वतपरिवृढनिकरकरकमलकुडमलोपलालितचरणारविन्दयुगल परमपरमेष्ठि त्रमस्ते ॥ २५ ॥

om namo bhagavate mahā-purusāya mahānubhāvāya mahā-vibhūtipatave sakala-sātvata-parivrdha-nikara-kara-kamala-kudmalopalālitacaranāravinda-yugala parama-paramesthin namas te.

om- o Höchste Persönlichkeit Gottes; namah-achtungsvolle Ehrerbietungen; bhagavate-Dir, dem Herrn, der in sechs Reichtümern vollkommen ist; mahā-purusāva—der höchste Genießer; mahā-anubhāvāva—die vollkommenste verwirklichte Seele oder die Überseele; mahā-vibhūti-pataye-der Meister der mystischen Kraft; sakala-sātvata-parivrdha-von allen besten der Gottgeweihten; nikara-von der Vielzahl; kara-kamala-von den Lotoshänden; kudmala-von den Knospen; upalālita—bedient; carana-aravinda-yugala—dessen zwei Lotosfüße; parama -höchste; parame-sthin-der Sich auf dem spirituellen Planeten befindet; namah te-achtungsvolle Ehrerbietungen an Dich.

### ÜBERSETZUNG

O transzendentaler Herr, der Du Dich auf dem höchsten Planeten der spirituellen Welt befindest, Deine beiden Lotosfüße werden stets von einer Vielzahl der besten Gottgeweihten mit ihren Lotosknospenhänden massiert. Du bist die Höchste Persönlichkeit Gottes, vollendet in sechs Reichtümern. Du bist die Höchste Person, die in den Purusa-sükta-Gebeten erwähnt wird. Du bist der vollkommenste, selbstverwirklichte Meister aller mystischen Kraft. Laß mich Dir meine achtungsvollen Ehrerbietungen erweisen.

### FRIÄUTFRUNG

Es heißt, daß die Absolute Wahrheit eins ist, sich aber in verschiedenen Aspekten als Brahman, Paramātmā und Bhagavān manifestiert. Die vorhergehenden Verse haben den Brahman- und Paramātmā-Aspekt der Absoluten Wahrheit beschrieben. Dieses Gebet nun wird der Absoluten Höchsten Person im bhakti-yoga dargebracht. Die Worte, die in diesem Zusammenhang verwendet werden, sind sakala-sātvata-parivrāha. Das Wort sātvata bedeutet "Gottgeweihter", und sakala bedeutet "alle zusammen". Die Gottgeweihten, die ebenfalls Lotosfüße haben, dienen den Lotosfüßen des Herrn mit ihren Lotoshänden. Die Gottgeweihten mögen manchmal nicht in der Lage sein, den Lotosfüßen des Herrn zu dienen, und deshalb wird der Herr als parama-paramesthin angesprochen. Er ist die Höchste Person, und doch ist Er zu den Gottgeweihten gütig. Niemand ist fähig, dem Herrn zu dienen, doch selbst wenn ein Gottgeweihter nicht fähig ist, erkennt der barmherzige Herr die demütige Bemühung des Gottgeweihten an.

### VERS 26

## श्रीशुक उवाच

# भक्तायैतां प्रपन्नाय विद्यामादिश्य नारदः । ययावङ्गिरसा साकं धाम स्वायम्भुवं प्रभो ॥२६॥

śrī-śuka uvāca bhaktāyaitām prapannāya vidyām ādiśya nāradaḥ yayāv aṅgirasā sākam dhāma svāyambhuvam prabho

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; bhaktāya—den Gottgeweihten; etām—dies; prapannāya—demjenigen, der vollständig hingegeben ist; vidyām—transzendentales Wissen; ādiśya—lehrend; nāradaḥ—der große Weise Nārada; yayau—verließ; angirasā—der große Heilige Angirā; sākam—mit; dhāma—zum höchsten Planeten; svāyambhuvam—Brahmā gehörend; prabho— o König.

### ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: Nachdem Nārada der spirituelle Meister Citraketus geworden war, unterwies er ihn mit diesem Gebet vollständig, weil Citraketu völlig hingegeben war. O König Parīkṣit, alsdann begab sich Nārada mit dem großen Weisen Aṅgirā zu dem höchsten Planeten, der als Brahmaloka bekannt ist.

### **ERLÄUTERUNG**

Als Angirā zum erstenmal gekommen war, um König Citraketu zu besuchen, brachte er Nārada nicht mit sich. Nach dem Tod von Citraketus Sohn jedoch brachte

Angirā Nārada, um König Citraketu im bhakti-yoga zu unterweisen. Der Unterschied bestand darin, daß Citraketu zu Beginn keine Haltung der Entsagung einnahm, daß er aber nach dem Tod seines Sohnes, als er von großer Trauer überwältigt war, durch die Anweisungen hinsichtlich der Falschheit der materiellen Welt und materieller Besitztümer zur Stufe der Entsagung erwachte. Nur auf dieser Stufe kann bhakti-voga gelehrt werden. Solange man noch materiellem Genuß nachhängt, kann man bhakti-yoga nicht verstehen. Dies wird in der Bhagavad-gītā (2.44) bestätigt:

> bhogaiśvarya-prasaktānām tayāpahṛta-cetasām vyavasāvātmikā buddhih samādhau na vidhīvate

...Wer zu sehr am Sinnengenuß und an materiellem Reichtum haftet und von solchen Dingen verwirrt ist, kann nicht den festen Entschluß fassen, dem Höchsten Herrn in Hingabe zu dienen."

Solange man noch sehr an materiellem Genuß hängt, kann man seinen Geist nicht auf den hingebungsvollen Dienst richten.

Die Bewegung für Krsna-Bewußtsein entwickelt sich gegenwärtig in den westlichen Ländern erfolgreich, weil die Jugend im Westen die Stufe des vairagya oder der Entsagung erreicht hat. Die jungen Menschen sind von der materiellen Freude, die aus materiellen Quellen stammt, praktisch angewidert, weshalb überall in den westlichen Ländern eine Hippiebevölkerung entstanden ist. Wenn diese jungen Leute nun im bhakti-yoga, im Krsna-Bewußtsein, unterwiesen werden, werden die Lehren gewiß wirksam sein.

Als Citraketu die Philosophie der vairāgva-vidvā, des Wissens der Entsagung, verstand, gelang es ihm, den Vorgang des bhakti-yoga zu begreifen. In diesem Zusammenhang erklärt Srīla Sārvabhauma Bhattācārva: vairāgva-vidvā-nija-bhaktiyoga. Vairāgya-vidyā und bhakti-yoga verlaufen parallel zueinander. Das eine ist für das Verständnis des anderen wesentlich. Es heißt auch: bhaktih pareśānubhavo viraktir anyatra ca (SB. 11.2.42). Fortschritt im hingebungsvollen Dienst oder Krsna-Bewußtsein ist von zunehmendem Verzicht auf materiellen Genuß gekennzeichnet. Nārada Muni ist der Vater des hingebungsvollen Dienstes; deshalb erwies Angirā König Citraketu grundlose Barmherzigkeit und brachte Nārada Muni mit sich, damit dieser den König unterweise. Diese Lehren waren überaus wirksam. Jemand, der den Fußstapfen Närada Munis folgt, ist gewiß ein reiner Gottgeweihter.

### VERS 27

चित्रकेतुस्तु तां विद्यां यथा नारदभाषिताम्। धारयामास सप्ताहमब्भक्षः सुसमाहितः ॥२७॥

> citraketus tu tām vidvām yathā nārada-bhāsitām

### dhārayām āsa saptāham ab-bhakṣaḥ susamāhitaḥ

citraketuh—König Citraketu; tu—tatsächlich; tām—das; vidyām—transzendentales Wissen; yathā—so wie; nārada-bhāṣitām—von dem großen Weisen Nārada gelehrt; dhārayām āsa—chantete; sapta-aham—eine Woche lang ohne Unterbrechung; ap-bhakṣaḥ—nur Wasser trinkend; susamāhitaḥ—mit großer Aufmerksamkeit und Bedachtsamkeit.

### ÜBERSETZUNG.

Während Citraketu fastete und lediglich Wasser trank, chantete er eine Woche lang unablässig voller Bedacht und Aufmerksamkeit den mantra, den er von Nārada Muni erhalten hatte.

### **VERS 28**

# ततः स सप्तरात्रान्ते विद्यया धार्यमाणया । विद्याधराधिपत्यं च लेभेऽप्रतिहतं नृप ॥२८॥

tataḥ sa sapta-rātrānte vidyayā dhāryamāṇayā vidyādharādhipatyaṁ ca lebhe 'pratihataṁ nrpa

tatah—von diesem; sah—er; sapta-rātra-ante—am Ende von sieben Nächten; vidyayā—durch die Gebete; dhāryamāṇayā—sorgfältig praktiziert; vidyādhara-adhipatyam—Herrschaft über die Vidyādharas (als ein Zwischenergebnis); ca—auch; lebhe—erlangte; apratihatam—ohne von den Anweisungen des spirituellen Meisters abzuweichen: nrpa— o König Parīksit.

### ÜBERSETZUNG

O König Parīkṣit, nach nur einwöchigem, wiederholtem Üben des von seinem spirituellen Meister empfangenen mantra erlangte Citraketu als Nebenergebnis seines spirituellen Fortschritts im Wissen die Herrschaft über den Planeten der Vidyādharas.

### **ERLÄUTERUNG**

Wenn sich ein Gottgeweihter, nachdem er eingeweiht worden ist, strikt an die Anweisungen des spirituellen Meisters hält, wird er naturgemäß mit den materiellen Reichtümern des vidyādhara-adhipatyam und ähnlicher Ämter als Nebenprodukt versehen. Ein Gottgeweihter braucht nicht yoga, karma oder jñāna zu praktizieren, um ein erfolgreiches Ergebnis zu erzielen. Hingebungsvoller Dienst allein reicht aus, um dem Gottgeweihten alle materielle Macht zu verleihen. Ein reiner Gottgeweihter iedoch haftet niemals an materieller Macht, obgleich er sie mit Leichtigkeit ohne per-

sönliche Anstrengung erhält. Citraketu empfing diese Nebenwirkung des hingebungsvollen Dienstes, den er in strikter Übereinstimmung mit den Anweisungen Nāradas ausführte.

### VERS 29

# ततः कतिपयाहोभिर्विद्ययेद्धमनोगितः। जगाम देवदेवस्य शेषस्य चरणान्तिकम्।।२९॥

tatah katipayāhobhir vidyayeddha-mano-gatiḥ jagāma deva-devasya śeṣasya caraṇāntikam

tataḥ—danach, katipaya-ahobhiḥ—in wenigen Tagen; vidyayā—durch den spirituellen mantra; iddha-manaḥ-gatiḥ—da der Lauf seiner Gedanken erleuchtet war; jagāma—begab sich; deva-devasya—des Meisters aller Herren oder Halbgötter; śeṣa-sya—Śrī Śeṣa; caraṇa-antikam—zur Zuflucht der Lotosfüße.

### ÜBERSETZUNG

Danach, nach einigen wenigen Tagen, wurde Citraketus Geist durch den Einfluß des mantra, den er praktiziert hatte, zunehmend im spirituellen Fortschritt erleuchtet, und er erlangte bei den Lotosfüßen Anantadevas Zuflucht.

### **ERLÄUTERUNG**

Die höchste Vollendung eines Gottgeweihten besteht darin, auf irgendeinem der Planeten am spirituellen Himmel bei den Lotosfüßen des Herrn Zuflucht zu finden. Als Ergebnis unnachgiebiger Ausübung hingebungsvollen Dienstes erhält ein Gottgeweihter alle materiellen Reichtumer, wenn er sie benötigt; im übrigen ist der Gottgeweihte nicht an materiellen Reichtümern interessiert, und der Höchste Herr gibt ihm auch keine. Wenn ein Gottgeweihter sich wirklich im hingebungsvollen Dienst beschäftigt, sind seine scheinbar materiellen Reichtumer nicht materiell; sie sind allesamt spirituell. Wenn ein Gottgeweihter zum Beispiel Geld ausgibt, um einen schönen, kostbaren Tempel zu errichten, ist das Bauen nicht materiell, sondern spirituell (nirbandhah krsna-sambandhe yuktam vairāgyam ucyate). Der Geist eines Gottgeweihten wird niemals auf den materiellen Aspekt des Tempels gelenkt. Die Ziegel, das Holz und die Steine, die zur Errichtung des Tempels benutzt werden, sind spirituell - genauso, wie die Bildgestalt Gottes, obgleich sie aus Stein besteht, nicht Stein ist, sondern die Höchste Persönlichkeit Gottes Selbst. Je mehr man im spirituellen Bewußtsein voranschreitet, desto mehr kann man die Elemente des hingebungsvollen Dienstes verstehen. Nichts im hingebungsvollen Dienst ist materiell; alles ist spirituell. Deshalb wird einem Gottgeweihten sogenannter materieller Reichtum zum spirituellen Fortschritt gegeben. Dieser Reichtum ist eine Hilfe für den Gottgeweihten, seinen Fortschritt zum spirituellen Königreich zu fördern. Deshalb lebte Mahārāja Citraketu als vidvādhara-pati, Mejster der Vidvādharas, wejterhin in materiellem Reichtum, und durch die Ausführung von hingebungsvollem Dienst wurde er innerhalb weniger Tage vollkommen und kehrte nach Hause, zu Gott, zurück, indem er bei den Lotosfüßen Śrī Śesas, Anantas, Zuflucht suchte.

Der materielle Reichtum eines karmī und der materielle Reichtum eines Gottgeweihten befinden sich nicht auf gleicher Ebene. Srīla Madhvācārva kommentiert dies folgendermaßen:

> an vāntar vāminam visnum upāsyānya-samīpagah bhaved vogvatavā tasva padam vā prāpnuvān narah

Durch die Verehrung Śrī Visnus erhält man alles, was auch immer man sich wünscht, aber ein reiner Gottgeweihter bittet Śrī Visnu niemals um einen materiellen Gewinn. Statt dessen dient er Śrī Visnu ohne materielle Wünsche und wird deshalb letzten Endes zum spirituellen Königreich erhoben. In diesem Zusammenhang bemerkt Śrī Vīrarāghava Acārya: yathesta-gatir ity arthah. Durch die Verehrung Visnus kann ein Gottgeweihter alles erhalten, was ihm beliebt. Mahārāja Citraketu wollte nach Hause, zu Gott, zurückkehren, und deshalb wurde er in dieser Hinsicht erfolgreich.

### **VERS 30**

मृणालगौरं शितिवाससं स्फरत-सिद्धेश्वरमण्डलैः प्रभुम् ॥३०॥

mrnāla-gauram śiti-vāsasam sphuratkirīta-keyūra-katitra-kankanam prasanna-vaktrāruna-locanam vrtam dadarśa siddheśvara-mandalaih prabhum

mrnāla-gauram—weiß wie die Fasern eines Lotos; śiti-vāsasam—Gewänder aus blauer Seide tragend; sphurat-glitzernd; kirīṭa-Helm; keyūra-Armbänder; kaṭitra-Gürtel; kankanam-dessen Reifen; prasanna-vaktra-lächelndes Gesicht; aruna-locanam-rötliche Augen besitzend; vrtam-umgeben; dadarśa-er sah; siddha-īśvara-mandalaih-von den vollkommensten Gottgeweihten; prabhum-die Höchste Persönlichkeit Gottes.

### ÜBERSETZUNG

Als Citraketu bei Śrī Śeṣa, der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Zuflucht gefunden hatte, sah er, daß der Herr so weiß wie die weißen Fasern einer

Lotosblume war. Er war in bläuliche Gewänder gekleidet und mit einem prächtig glänzenden Helm, Armreifen, einem Gürtel und Spangen geschmückt. Ein Lächeln spielte auf Seinem Gesicht, und Seine Augen waren von rötlicher Farbe. Er war von solch erhabenen befreiten Persönlichkeiten wie Sanat-kumāra umgeben.

### VERS 31

# तद्दर्गनव्यस्तसमस्तकिल्बिषः

खरथामलान्तः करणोऽभ्ययान्ध्रुनिः।

प्रषुद्धभक्त्या प्रणयाश्वलोचनः प्रहृष्टरोमानमदादिपुरुषम्

113811

tad-darśana-dhvasta-samasta-kilbisah svasthāmalāntahkarano 'bhvavān munih pravrddha-bhaktvā pranavāsru-locanah prahrsta-romānamad ādi-purusam

tat-darśana-durch den Anblick der Höchsten Persönlichkeit Gottes: dhvasta -vernichtet: samasta-kilbisah-alle Sünden habend: svastha-gesund: amala-und rein; antahkaranah-das Innere von dessen Herzen; abhyayāt-von Angesicht zu Angesicht nahegekommen; munih-der König, der aufgrund von vollständiger geistiger Zufriedenheit schwieg; pravrddha-bhaktyā—in einer Haltung gesteigerten hingebungsvollen Dienstes; pranaya-aśru-locanah-mit Tränen der Liebe in seinen Augen; prahrsta-roma-mit aufgrund von Freude zu Berge stehenden Haaren; anamat-achtungsvolle Ehrerbietungen darbringend; ādi-purusam-der Erweiterung der ursprünglichen Persönlichkeit.

### ÜBERSETZUNG

Sobald Mahārāja Citraketu den Höchsten Herrn erblickte, wurde er von aller materiellen Verunreinigung gereinigt und erlangte, da er vollständig geläutert war, sein ursprüngliches Kṛṣṇa-Bewußtsein. Er wurde still und ernst, und aufgrund von Liebe zum Herrn strömten Tränen aus seinen Augen, und seine Haare standen zu Berge. Mit großer Hingabe und Liebe brachte er der ursprünglichen Persönlichkeit Gottes seine achtungsvollen Ehrerbietungen dar.

### **ERLÄUTERUNG**

Das Wort tad-darśana-dhyasta-samasta-kilbisah ist in diesem Vers sehr bedeutungsvoll. Wenn man die Höchste Persönlichkeit Gottes regelmäßig im Tempel betrachtet, wird man allmählich, einfach durch den Besuch des Tempels und das Sehen der Bildgestalt Gottes, von allen materiellen Wünschen gereinigt. Wenn man von allen Ergebnissen sündhafter Tätigkeiten befreit ist, wird man geläutert, und mit einem gesunden Geist wird man, da man vollständig gereinigt ist, immer mehr Fortschritt im Krsna-Bewußtsein machen.

### VFRS 32

# उत्तमश्लोकपदाञ्जविष्टरं स प्रेमाभुलेशैरुपमेहयन्सुहुः प्रेमोपरुद्धाखिलवर्णनिर्गमो नैवाशकत्तं प्रसमीडितं चिरम् ॥३२॥

sa uttamaśloka-padābia-vistaram premāśru-leśair upamehavan muhuh premo paruddhākhila-varna-nirgamo naivāśakat tam prasamīditum ciram

sah-er; uttamaśloka-der Höchsten Persönlichkeit Gottes; pada-abja-von den Lotosfüßen: vistaram-den Ruheort: prema-aśru-von Tränen reiner Liebe; leśaih -durch Tropfen; upamehayan-durchnässend; muhuh-wieder und wieder; premauparuddha-von Liebe erstickt; akhila-alle; varna-von den Buchstaben; nirgamah -das Hervorkommen; na-nicht; eva-tatsächlich; aśakat-war fähig; tam-Ihm; prasamīditum-Gebete darzubringen; ciram-für eine lange Zeit.

### ÜBERSETZUNG

Mit Tränen der Liebe und Zuneigung benetzte Citraketu wiederholt den Ruheort der Lotosfüße des Höchsten Herrn. Weil seine Stimme von Ekstase erstickt war, war er für eine beträchtliche Zeit nicht in der Lage, irgendeinen Buchstaben des Alphabets auszusprechen und dem Herrn angemessene Gebete darzubringen.

### FRIÄUTFRUNG

Alle Buchstaben des Alphabets und die Worte, die aus diesen Buchstaben zusammengesetzt sind, sind dafür bestimmt, daß man mit ihnen der Höchsten Persönlichkeit Gottes Gebete darbringt. Mahārāja Citraketu bot sich die Gelegenheit, dem Herrn durch das Verfassen von Versen aus den Buchstaben des Alphabets Gebete darzubringen, aber infolge seiner Ekstase war er eine beträchtliche Zeitlang nicht imstande, diese Buchstaben zusammenzufügen, um dem Herrn Gebete darzubringen. Das Śrīmad-Bhāgavatam (1.5.22) erklärt:

> idam hi pumsas tapasah śrutasya vā svistasya sūktasya ca buddhi-dattayoh avicyuto 'rthah kavibhir nirūpito vad uttamaśloka-gunānuvarnanam

Wenn man wissenschaftliche, philosophische, politische, wirtschaftliche oder irgendwelche anderen Fähigkeiten besitzt und sich Vollkommenheit in seinem Wissen wünscht, sollte man der Höchsten Persönlichkeit Gottes Gebete darbringen, indem man erstklassige Dichtung verfaßt oder seine Fähigkeiten in den Dienst des Herrn stellt. Dies war Citraketus Absicht, doch aufgrund von liebevoller Ekstase war er nicht dazu imstande. Deshalb mußte er eine ganze Weile warten, bevor er seine Gebete darbringen konnte.

### **VERS 33**

ततः समाधाय मनो मनीषया बभाष एतत्प्रतिलब्धवागसौ ।

नियम्य सर्वेन्द्रियबाह्यवर्तनं जगद्गुरुं सात्वतशास्त्रविग्रहम् ॥३३॥

tatah samādhāya mano manīşayā babhāşa etat pratilabdha-vāg asau niyamya sarvendriya-bāhya-vartanam jagad-gurum sātvata-śāstra-vigraham

tataḥ—danach; samādhāya—beherrschend; manaḥ—den Geist; manīṣayā—durch seine Intelligenz; babhāṣa—sprach; etat—dies; pratilabdha—wieder erhalten; vāk—Rede; asau—dieser (König Citraketu); niyamya—beherrschend; sarva-indriya—von allen Sinnen; bāhya—äußerlich; vartanam—die Wanderung; jagat-gurum—der spirituelle Meister eines jeden; sātvata—des hingebungsvollen Dienstes; sāstra—der heiligen Schriften; vigraham—die personifizierte Form.

### ÜBERSETZUNG

Danach fand er, indem er seinen Geist mit seiner Intelligenz beherrschte und seine Sinne auf diese Weise von äußeren Tätigkeiten zurückhielt, wieder zu geeigneten Worten, um seine Gefühle auszudrücken. Deshalb begann er, dem Herrn, der die Personifikation der heiligen Schriften [der sātvata-saṁhitās wie die Brahma-saṁhitā und das Nārada-pañcarātra] und der spirituelle Meister eines jeden ist, Gebete darzubringen.

### **ERLÄUTERUNG**

Man kann dem Herrn mit weltlichen Worten keine Gebete darbringen. Man muß durch die Beherrschung des Geistes und der Sinne spirituellen Fortschritt machen. Dann kann man geeignete Worte finden, um dem Herrn Gebete darzubringen. Śrīla Sanātana Gosvāmī zitiert folgenden Vers aus dem *Padma Purāṇa* und verbietet uns damit, ein Lied zu singen, das nicht von maßgeblichen Gottgeweihten gesungen wird.

avaiṣṇava-mukhodgīrṇam pūtam hari-kathāmṛtam śravaṇam naiva kartavyam sarpocchiṣṭam yathā payaḥ

Die Worte oder Lieder eines Menschen, der nicht im Vaisnava-Verhalten gefestigt ist, nicht strikt den Regeln und Vorschriften folgt und nicht den Hare-Krsna-mantra chantet, sollten von reinen Gottgeweihten nicht anerkannt werden. Die Worte sätvata-śästra-vigraham weisen darauf hin, daß der sac-cid-ānanda-Körper des Herrn niemals als aus māyā bestehend betrachtet werden kann. Gottgeweihte erweisen nicht einer eingebildeten Gestalt des Herrn Gebete. Die Existenz der Gestalt des Herrn wird von allen vedischen Schriften bestätigt.

### **VERS 34**

चित्रकत्रवाच

अजित जितः सममितिभिः साधुमिर्भवान् जितात्मिर्भवता । विजितास्तेऽपि च मजता-मकामात्मनां य आत्मदोऽतिकरूणः ॥३४॥

citraketur uvāca ajita jitaḥ sama-matibhiḥ sādhubhir bhavān jitātmabhir bhavatā vijitās te 'pi ca bhajatām akāmātmanām ya ātmado 'ti-karunah

citraketuh uvāca—König Citraketu sagte; ajita— o mein unbesiegbarer Herr; jitah—besiegt; sama-matibhih—von Menschen, die den Geist besiegt haben; sādhu-bhih—die Gottgeweihten; bhavān—Du, o Herr; jita-ātmabhih—der Du die Sinne vollständig beherrschst; bhavatā—von Dir; vijitāh—besiegt; te—sie; api—auch; ca—und; bhajatām—den jenigen, die sich stets Deinem Dienst widmen; akāma-ātma-nām—mit keinerlei Motiven des materiellen Gewinns; yah—der; ātma-dah—Dich Selbst gebend; ati-karunah—überaus barmherzig.

### ÜBERSETZUNG

Citraketu sagte: O unbesiegbarer Herr, obgleich Du von niemandem besiegt werden kannst, wirst Du gewiß von Gottgeweihten besiegt, die ihren Geist und ihre Sinne zu kontrollieren verstehen. Sie können Dich beherrschen, weil Du zu den Gottgeweihten, die keinerlei materiellen Gewinn von

Dir wünschen, grundlos barmherzig bist. Tatsächlich lieferst Du Dich ihnen aus, und deshalb beherrschst Du Deine Geweihten ebenfalls vollständig.

### **ERLÄUTERUNG**

Sowohl der Herr als auch die Gottgeweihten erobern. Der Herr wird von den Gottgeweihten erobert, und die Gottgeweihten werden vom Herrn erobert. Weil einer vom anderen erobert wird, erfahren beide transzendentale Glückseligkeit in ihrer Beziehung. Die höchste Vollkommenheit dieser gegenseitigen Eroberung wird von Krsna und den gopis gezeigt. Die gopis eroberten Krsna, und Krsna eroberte die gopis. Immer, wenn Krsna Seine Flöte spielte, eroberte Er die Herzen der gopis, und ohne die gopis zu sehen, konnte Krsna nicht glücklich sein. Andere Transzendentalisten wie iñānīs und vogīs können die Höchste Persönlichkeit Gottes nicht erobern: nur reine Gottgeweihte können Ihn erobern.

Reine Gottgeweihte werden als sama-mati beschrieben, was bedeutet, daß sie niemals unter irgendwelchen Umständen vom hingebungsvollen Dienst abweichen. Es ist nicht so, daß die Gottgeweihten den Herrn nur verehren, wenn sie glücklich sind; sie verehren Ihn auch, wenn sie leiden. Glück und Leid behindern den Fortschritt des hingebungsvollen Dienstes nicht. Deshalb sagt das Śrīmad-Bhāgavatam, daß hingebungsvoller Dienst ahaituky apratihatā, das heißt unmotiviert und ununterbrochen ist. Wenn ein Gottgeweihter imstande ist, dem Herrn ohne irgendein Motiv hingebungsvollen Dienst darzubringen (anväbhiläsitä-śūnvam), kann sein Dienst durch keine materiellen Bedingungen (apratihatā) behindert werden. Deshalb kann ein Gottgeweihter, der in allen Lebensumständen seinen Dienst darbringt, die Höchste Persönlichkeit Gottes erobern.

Ein besonderer Unterschied zwischen Gottgeweihten und den anderen Transzendentalisten, nämlich den *jñānīs* und *yogīs*, besteht darin, daß *jñānīs* und *yogīs* künstlich versuchen, mit dem Höchsten eins zu werden, wohingegen Gottgeweihte niemals eine solch unmögliche Vollendung anstreben. Die Gottgeweihten wissen, daß es ihre Stellung ist, ewige Diener des Höchsten Herrn, aber niemals eins mit Ihm zu sein. Deshalb werden sie sama-mati oder iitātmā genannt. Sie verabscheuen Einheit mit dem Höchsten. Sie hegen keine lüsternen Wünsche nach Einheit; statt dessen wünschen sie sich, von allem materiellen Verlangen befreit zu werden. Deshalb werden sie niskāma oder wunschlos genannt. Ein Lebewesen kann nicht ohne Wünsche existieren, aber Wünsche, die niemals erfüllt werden können, werden kāma oder lüsterne Wünsche genannt. Kāmais tais tair hṛta-jñānāh: Aufgrund von lüsternen Wünschen sind Nichtgottgeweihte ihrer Intelligenz beraubt. Deshalb sind sie nicht in der Lage, den Höchsten Herrn zu erobern, wohingegen Gottgeweihte, die von solch unvernünftigen Wünschen frei sind, den Herrn erobern können. Solche Gottgeweihten werden auch von der Höchsten Persönlichkeit Gottes erobert. Weil sie rein und frei von allen materiellen Wünschen sind, geben sie sich dem Höchsten Herrn vollständig hin, und deshalb erobert der Herr sie. Solche Gottgeweihten trachten niemals nach Befreiung. Sie wünschen sich lediglich, den Lotosfüßen des Herrn zu dienen. Weil sie dem Herrn ohne Wünsche nach Belohnung dienen, können sie die Barmherzigkeit des Herrn erobern. Der Herr ist von Natur aus sehr barmherzig, und wenn Er sieht, daß Sein Diener ohne Wünsche nach materiellem Gewinn arbeitet, wird Er natürlicherweise erobert.

Gottgeweihte beschäftigen sich immer im Dienst.

sa vai manaḥ kṛṣṇa-padāravindayor vacāmsi vaikuṇṭha-guṇānuvarṇane

Alle Tätigkeiten ihrer Sinne werden in den Dienst des Herrn gestellt. Wegen solcher Hingabe liefert Sich der Herr Seinen Geweihten aus, als könnten sie Ihn für jeglichen Zweck benutzen, wie es ihnen beliebt. Natürlich möchten Gottgeweihte nur Dienst darbringen. Wenn ein Gottgeweihter sich vollständig hingibt und keinerlei Wunsch nach materiellem Gewinn hegt, gibt ihm der Herr gewiß alle Möglichkeiten für den Dienst. Das ist die Haltung des Herrn, wenn Er von Seinen Geweihten erobert wird.

### VERS 35

तव विभवः खलु भगवन्
जगदुदयस्थितिलयादीनि ।
विश्वसृजस्तेंऽञ्चांशास्तत्र मृषा स्पर्धन्ति पृथगिममत्या ॥३५॥

tava vibhavaḥ khalu bhagavan jagad-udaya-sthiti-layādīni viśva-srjas te 'mśāmśās tatra mṛṣā spardhanti pṛthag abhimatyā

tava—Deine; vibhavah—Reichtümer; khalu—tatsächlich; bhagavan— o Höchste Persönlichkeit Gottes; jagat—von der kosmischen Manifestation; udaya—die Schöpfung; sthiti—Erhaltung; laya-ādīni—Vernichtung usw.; viśva-srjah—die Schöpfer der manifestierten Welt; te—sie; amśa-amśāh—Teile Deines vollständigen Teils; tatra—in jenen; mṛṣā—vergebens; spardhanti—rivalisieren miteinander; pṛthak—von Getrenntheit; abhimatyā—durch eine falsche Auffassung.

### ÜBERSETZUNG

Mein lieber Herr, die kosmische Manifestation und ihre Schöpfung, Erhaltung und Vernichtung sind allesamt nichts anderes als Deine Reichtümer. Da Brahmā und die anderen Schöpfer nichts als winzige Teilchen eines Deiner Teile sind, macht ihre partielle Fähigkeit zu schöpfen sie nicht zu Gott [īśvara]. Ihr Bewußtsein, sie seien getrennte Herrscher, ist deshalb lediglich falscher Hochmut. Es besitzt keinerlei Gültigkeit.

### FRLÄUTFRUNG

Ein Gottgeweihter, der sich den Lotosfüßen des Herrn völlig hingegeben hat, weiß sehr wohl, daß die schöpferische Energie der Lebewesen, angefangen von der Brahmās bis hinab zur der der winzigen Ameise, deshalb existiert, weil die Lebewe-

sen winzige Teilchen des Herrn sind. In der Bhagavad-gītā (15.7) sagt der Herr: mamaiyāmso jīva-loke jīva-bhūtah sanātanah. ..Die Lebewesen in dieser bedingten Welt sind Meine ewigen fragmentarischen Teile." Die Lebewesen sind, ähnlich den Funken eines Feuers, nichts als sehr winzige Teile des höchsten spirituellen Wesens. Weil sie Teile des Höchsten sind, besitzen sie in sehr winzigem Ausmaß schöpferische Begabung.

Die sogenannten Wissenschaftler der modernen materialistischen Welt sind stolz darauf, daß sie moderne Vorrichtungen wie gewaltige Flugzeuge geschaffen haben, doch das Verdienst für die Erschaffung der Flugzeuge sollte der Höchsten Persönlichkeit Gottes zugebilligt werden und nicht den Wissenschaftlern, die die sogenannten wunderbaren Produkte erfunden oder erschaffen haben. Der erste Grund hierfür ist die Intelligenz des Wissenschaftlers; man muß durch die Anweisung des Höchsten Herrn erhoben werden, der in der Bhagavad-gitā (15.15) erklärt: mattah smrtir jñānam apohanam ca. "Von Mir kommen Erinnerung, Wissen und Vergessen." Weil der Höchste Herr Sich als Überseele im Innern des Herzens eines jeden Lebewesens befindet, stammt die Anleitung, mit deren Hilfe man im wissenschaftlichen Wissen oder auf schöpferischem Gebiet Fortschritte erzielt, von Ihm. Weiterhin werden auch die Bestandteile zur Herstellung wunderbarer Maschinen wie Flugzeuge vom Herrn zur Verfügung gestellt und nicht von den Wissenschaftlern. Bevor das Flugzeug geschaffen wurde, existierten seine Bestandteile, die von der Höchsten Persönlichkeit Gottes hervorgebracht wurden, bereits, doch wenn das Flugzeug als manifestiertes Erzeugnis zerstört wird, bilden die verbleibenden Trümmer für die sogenannten Schöpfer ein Problem. Ein weiteres Beispiel ist, daß der Westen viele Autos herstellt. Die Bestandteile für diese Autos werden natürlich vom Höchsten Herrn geliefert, und die Intelligenz für die sogenannte Schöpfung wird ebenfalls vom Herrn gewährt. Letzten Endes, wenn die Autos unbrauchbar werden, stellt sich den sogenannten Schöpfern das Problem, was mit den Bestandteilen geschehen soll. Der wirkliche Schöpfer, der ursprüngliche Schöpfer, ist die Persönlichkeit Gottes. Nur zwischendurch erschafft jemand etwas mit Intelligenz, die vom Herrn stammt, und später wird diese Schöpfung wieder zu einem Problem. Deshalb sollte dem sogenannten Schöpfer kein Verdienst zukommen; das einzige Verdienst gebührt der Höchsten Persönlichkeit Gottes. Hier wird völlig richtig erklärt, daß das Verdienst für alle Reichtümer der Schöpfung, Erhaltung und Vernichtung dem Höchsten Herrn zukommt und nicht den Lebewesen.

VERS 36

स्त्वमाद्यन्तान्तरवर्ती त्रयविधुरः। तदेवान्तरालेऽपि ॥३६॥

paramānu-parama-mahatos tvam ādy-antāntara-vartī traya-vidhurah ādāv ante 'pi ca sattvānām vad dhruvam tad evāntarāle 'pi

parama-anu-des atomaren Teilchens; parama-mahatoh-und von dem größten (dem Ergebnis der Verbindung von Atomen); tvam-Du; ādi-anta-sowohl am Anfang als auch am Ende; antara-und in der Mitte; vartī-existierend; traya-vidhurah-obgleich ohne Anfang, Ende oder Mitte; ādau-am Anfang; ante-am Ende; api-auch; ca-und; sat-tvānām-von allen Daseinszuständen; yat-welche; dhruyam—fortdauernd: tat—das: eva—gewiß: antarāle—in der Mitte: ani—auch.

### ÜBERSETZUNG

Du existierst am Anfang, in der Mitte und am Ende aller Dinge - vom winzigsten Teilchen der kosmischen Manifestation, dem Atom, bis zu den gigantischen Universen und der gesamten materiellen Energie. Nichtsdestoweniger bist Du ewig, da Du keinen Anfang, kein Ende und keine Mitte hast. Du wirst als in diesen drei Phasen existierend wahrgenommen, und deshalb bist Du ewig. Wenn die kosmische Manifestation nicht existiert, existierst Du als die Urkraft.

### **FRIÄUTFRUNG**

Die Brahmā-samhitā (5.33) erklärt:

advaitam acvutam anādim ananta-rūpam ādvam purāna-purusam nava-vauvanam ca vedesu durlabham adurlabham ātma-bhaktau govindam ādi-purusam tam aham bhajāmi

"Ich verehre die Höchste Persönlichkeit Gottes, Govinda [Krsna], der die ursprüngliche Person ist - absolut, unfehlbar, ohne Anfang, und obgleich in unzählige Formen erweitert, dennoch die gleiche ursprüngliche und älteste Person, die stets als blühender Jüngling erscheint. Solche ewigen, glückseligen, allwissenden Formen des Herrn können nicht einmal von den besten vedischen Gelehrten verstanden werden; doch den reinen, unverfälschten Gottgeweihten sind sie stets offenbar."

Die Höchste Persönlichkeit Gottes hat keine Ursache, denn der Herr ist die Ursache von allem Existierenden. Der Herr steht über dem Wirken von Ursache und Wirkung. Er existiert ewiglich. In einem anderen Vers der Brahma-samhitā heißt es: andāntara-stha-paramānu-cayāntara-stham. Der Herr weilt im gigantischen Universum und im Atom. Das Eingehen des Herrn ins Atom und in das Universum läßt darauf schließen, daß ohne Seine Gegenwart nichts wirklich existieren könnte. Die Wissenschaftler sagen, Wasser sei eine Verbindung von Wasserstoff und Sauerstoff, aber wenn sie einen riesigen Ozean sehen, wundern sie sich, wo eine solche Menge Wasserstoff und Sauerstoff hergekommen sein könnte. Sie denken, alles habe sich aus Chemikalien entwickelt, doch von wo kommen die Chemikalien? Das wissen sie nicht. Da die Höchste Persönlichkeit Gottes die Ursache aller Ursachen ist, kann Sie gewaltige Mengen von Chemikalien hervorbringen, um die Bedingungen für eine chemische Evolution zu schaffen. Wir sehen tatsächlich, daß Chemikalien von Lebewesen hervorgebracht werden. Ein Zitronenbaum zum Beispiel produziert viele Tonnen Zitronensäure. Die Zitronensäure ist nicht der Ursprung des Baumes, vielmehr ist der Baum der Ursprung der Säure. Ebenso ist die Höchste Persönlichkeit Gottes der Ursprung aller Dinge. Er ist der Ursprung des Baumes, der die Zitronensäure erzeugt (bijam mām sarva-bhūtānām). Gottgeweihte können sehen, daß die ursprünglichen Kräfte, die die kosmische Manifestation verursachen, nicht in den Chemikalien liegen, sondern in der Höchsten Persönlichkeit Gottes, denn der Herr ist die Ursache der Chemikalien.

Alles wird durch die Energie des Höchsten Herrn veranlaßt oder manifestiert, und wenn alles vernichtet oder aufgelöst wird, geht die ursprüngliche Kraft in den Körper des Höchsten Herrn ein. Deshalb heißt es in diesem Vers: ādāv ante 'pi ca sattvānām yad dhruvam tad evāntarāle 'pi. Das Wort dhruvam bedeutet "permanent". Die permanente Realität ist Krsna und nicht die kosmische Manifestation. Wie die Bhagavad-gītā erklärt: aham ādir hi devānām, und mattah sarvam pravartate. Krsna ist die ursprüngliche Ursache aller Dinge. Arjuna anerkannte Śrī Krsna als die ursprüngliche Person (purusam śāśvatam divyam ādi-devam ajam vibhum), und auch die Brahma-samhitā beschreibt Ihn als solche (govindam ādi-purusam). Er ist die Ursache aller Ursachen, ob am Anfang, am Ende oder in der Mitte.

### VFRS 37

क्षित्यादिभिरेष सप्तभिर्दशगणोत्तरैरण्डकोशः

यत्र पतत्यणुकल्पः

सहाण्डकोटिकोटिमिस्तदनन्तः 113७॥

ksity-ādibhir esa kilāvrtah saptabhir daśa-gunottarair anda-kośah yatra pataty anu-kalpah sahānda-koti-kotibhis tad anantah

ksiti-ādibhih—von den Bestandteilen der materiellen Welt, allen voran Erde; eşah-dies; kila-tatsachlich; āvrtah-bedeckt; saptabhih-sieben; daśa-guna-uttaraih-jede zehnmal mehr als die vorhergehende: anda-kośah-eiförmiges Universum; yatra-in dem; patati-fallt; anu-kalpah-wie ein winziges Atom; saha-mit; anda-koti-kotibhih-Millionen solcher Universen; tat-deshalb; anantah-(Du wirst genannt) unbegrenzt.

### ÜBERSETZUNG

ledes Universum wird von sieben Schichten umhüllt - Erde, Wasser, Feuer, Luft, Äther, die gesamte Energie und das falsche Ich -, von denen jede zehnmal umfangreicher ist als die vorhergehende. Es gibt außer unse-

rem Universum noch unzählige andere, und obgleich sie unendlich groß sind, bewegen sie sich in Dir wie Atome. Deshalb wirst Du unbegrenzt [ananta] genannt.

### FRIÄUTFRUNG

Die Brahmā-samhitā (5.48) erklärt:

yasyaika-niśvasita-kālam athāvalambya jīvanti loma-vilajā jagad-anda-nāthāh visnur mahān sa iha yasya kalā-viśeso govindam ādi-purusam tam aham bhajāmi

Der Ursprung der materiellen Schöpfung ist Mahā-Visnu, der im Ozean der Ursachen liegt. Während Er in diesem Ozean schläft, werden mit Seinem Ausatmen Millionen von Universen erzeugt, und sie werden alle vernichtet, wenn Er einatmet. Dieser Mahā-Visnu ist ein vollständiger Teil eines Teiles von Visnu, Govinda (yasya kalā-višesah). Das Wort kalā bezieht sich auf einen vollständigen Teil eines vollständigen Teils. Von Krsna oder Govinda stammt Balarāma; von Balarāma stammt Sankarsana; von Sankarsana Nārāvana; von Nārāvana der zweite Sankarsana; vom zweiten Sankarşana Mahā-Viṣnu; von Mahā-Viṣnu Garbhodakaśāyī Viṣnu, und von Garbhodakaśāyī Viṣṇu stammt Kṣīrodakaśāyī Viṣṇu. Kṣīrodakaśāyī Viṣṇu beherrscht das Universum. Dies vermittelt uns eine Vorstellung davon, was ananta oder unbegrenzt bedeutet. Was läßt sich da noch über die unbegrenzte Kraft und Existenz des Herrn sagen? Dieser Vers beschreibt die Umhüllungen des Universums (saptabhir daśa-gunottarair anda-kośah). Die erste Schicht ist Erde, die zweite Wasser, die dritte Feuer, die vierte Luft, die fünfte Äther, die sechste die gesamte materielle Energie, und die siebte ist das falsche Ich. Angefangen von der Bedeckung Erde, ist jede folgende Schicht zehnmal umfangreicher als die vorhergehende. Deshalb können wir uns nur vorstellen, wie groß jedes Universum ist - und es gibt Millionen von Universen. Dies wird vom Herrn Selbst in der Bhagavad-gītā (10.42) bestätigt:

> athavā bahunaitena kim iñātena tavāriuna vistabhyāham idam krtsnam ekāmsena sthito jagat

"Doch wozu ist dieses detaillierte Wissen notwendig, Arjuna? Mit einem einzigen Teil Meines Selbst durchdringe und erhalte Ich das gesamte Universum."

In der gesamten materiellen Welt ist nur ein Viertel der Energie des Höchsten Herrn manifestiert. Deshalb wird Er ananta genannt.

VERS 38

विषयतवो नरपशवो य उपासते विभृतीर्न परं त्वाम्।

# तेषामाशिष ईश तदन विनश्यन्ति यथा राजकुलम् ॥३८॥

visava-trso nara-paśavo ya upāsate vibhūtīr na param tvām tesām āśisa īśa tad anu vinasvanti vathā rāja-kulam

visaya-trsah—begierig, Sinnenbefriedigung zu genießen; nara-paśavah—menschenähnliche Tiere; ve-die; upāsate-mit sehr großem Prunk verehrend; vibhūtīh—winzige Teilchen des Höchsten Herrn (die Halbgötter); na—nicht; param—der Höchste; tvām—Du; tesām—von ihnen; āśisah—die Segnungen; īśa— o höchster Kontrollierender; tat—sie (die Halbgötter); anu—danach; vinasyanti—werden vernichtet; yathā—so wie; rāja-kulam—diejenigen, die von der Regierung unterstützt werden (wenn die Regierungszeit beendet ist).

### ÜBERSETZUNG

O Herr, o Höchster, unintelligente Menschen, die nach Sinnengenuß dürsten und die verschiedenen Halbgötter verehren, sind nicht besser als Tiere in der menschlichen Lebensform. Wegen ihrer tierischen Neigungen unterlassen sie es, Deine Herrlichkeit zu verehren, und verehren statt dessen die unbedeutenden Halbgötter, die lediglich winzige Funken Deiner Pracht darstellen. Mit der Vernichtung des gesamten Universums einschließlich der Halbgötter vergehen auch die von den Halbgöttern gewährten Segnungen, so, wie die vornehme Stellung eines Königs vergeht, wenn er nicht mehr an der Macht ist.

### **ERLÄUTERUNG**

Die Bhagavad-gītā (7.20) erklärt: kāmais tais tair hrta-iñānāh prapadvante 'nvadevatāh. "Menschen, deren Geist von materiellen Verlangen verzerrt ist, geben sich den Halbgöttern hin." Ebenso verurteilt auch dieser Vers die Verehrung der Halbgötter. Wir mögen den Halbgöttern unsere Achtung erweisen, doch die Halbgötter sind nicht verehrungswürdig. Die Intelligenz derjenigen, die die Halbgötter verehren, geht verloren (hrta-jñānāh), weil diese Verehrer nicht wissen, daß die Halbgötter, die Teilverwalter dieser Manifestation, ihr Ende finden, wenn die gesamte materielle kosmische Manifestation vernichtet wird. Wenn die Halbgötter vernichtet sind, werden auch die Segnungen, die unintelligente Menschen von ihnen empfangen haben, vergehen. Deshalb sollte ein Gottgeweihter niemals danach trachten, durch die Verehrung der Halbgötter materiellen Reichtum zu erlangen, sondern sich im Dienst des Herrn beschäftigen, der alle Wünsche erfüllt.

> akāmah sarva-kāmo vā moksa-kāma udāra-dhīh tīvrena bhakti-yogena ya jeta purusam param

"Ein Mensch, der umfassendere Intelligenz besitzt – sei er voller materieller Wünsche, frei von materiellen Wünschen oder wünsche er sich Befreiung -, muß mit allen Mitteln das höchste Ganze, die Persönlichkeit Gottes, verehren." (SB. 2.3.10

Dies ist die Pflicht eines vollkommenen Menschen. Jemand, der die Gestalt eines Menschen hat, dessen Handlungen aber lediglich die eines Tieres sind, wird als nara-paśu oder dvipada-paśu, als zweibeiniges Tier, bezeichnet. Ein Mensch, der nicht am Krsna-Bewußtsein interessiert ist, wird hier als nara-paśu verdammt.

### **VFRS 39**

# कामधियस्त्विय रचिता न परम रोहन्ति यथा करम्भवीजानि। ज्ञानात्मन्यगणमये द्रन्द्रजालानि ॥३९॥

kāma-dhiyas tvayi racitā na parama rohanti yathā karambha-bījāni jñānātmany agunamaye guna-ganato 'sya dvandva-jālāni

kāma-dhi yah—Wünsche nach Sinnenbefriedigung; tva yi—in Dir; racitāh—vollzogen; na-nicht; parama- o Höchste Persönlichkeit Gottes; rohanti-wachsen (bringen andere Körper hervor); yathā—so wie; karambha-bījāni—sterilisierte oder gebratene Samen; jñāna-ātmani-in Dir, dessen Dasein in vollständigem Wissen gründet; aguna-maye-der nicht von materiellen Eigenschaften beeinträchtigt wird; guna-ganatah—von den materiellen Eigenschaften; asva—von einem Menschen; dvandva-jālāni-die Netze der Dualität.

### ÜBERSETZUNG

O Höchster Herr, wenn Menschen, die aufgrund von materiellem Reichtum von materiellen Wünschen nach Sinnenbefriedigung besessen sind, Dich verehren, der Du die Quelle allen Wissens bist und transzendental zu materiellen Eigenschaften stehst, sind sie keiner materiellen Wiedergeburt unterworfen, so, wie sterilisierte oder gebratene Samen keine Pflanzen hervorbringen. Lebewesen sind der Wiederholung von Geburt und Tod unterworfen, weil sie durch die materielle Natur bedingt werden, doch da Du transzendental bist, entkommt jemand, der dazu neigt, in Transzendenz mit Dir verbunden zu sein, den Bedingungen der materiellen Natur.

### **ERLÄUTERUNG**

Dies wird in der Bhagavad-gītā (4.9) bestätigt, in der der Herr sagt:

janma karma ca me divyam evam yo vetti tattvatah tvaktvā deham punar janma naiti mām eti so 'rjuna

"Jemand, der das transzendentale Wesen Meines Erscheinens und Meiner Taten kennt, wird nach dem Verlassen des Körpers nicht wieder in der materiellen Welt geboren, sondern gelangt in Mein ewiges Reich, o Arjuna."

Wenn man sich einfach im Krsna-Bewußtsein beschäftigt, um Krsna zu verstehen, wird man mit Sicherheit gegen den Vorgang wiederholter Geburten und Tode immun. Wie in der Bhagavad-gītā deutlich erklärt wird: tyaktvā deham punar ianma naiti. Ein solcher Mensch erwirbt einfach durch die Beschäftigung im Krsna-Bewußtsein oder dadurch, daß er die Höchste Persönlichkeit Gottes, Krsna, versteht, die Eignung, nach Hause, zu Gott, zurückzukehren. Selbst die enigen, die von materiellen Wünschen besessen sind, können auch zu der Stufe gelangen, auf der sie die Höchste Persönlichkeit Gottes stetig verehren, so daß sie nach Hause, zu Gott, zurückkehren. Wenn man zum Krsna-Bewußtsein kommt, verspürt man aufgrund der Gemeinschaft mit dem Höchsten Herrn durch das Chanten Seines Heiligen Namens tatsächlich in zunehmendem Maße Anziehung zu den Lotosfüßen Krsnas, obgleich man viele materielle Wünsche haben mag. Der Höchste Herr und Sein Heiliger Name sind identisch. Deshalb verliert man das Interesse und die Anhaftung an materiellen Genuß. Die Vollkommenheit des Lebens besteht darin, nicht an materiellem Genuß interessiert zu sein, sondern sich für Krsna zu interessieren. Wenn man irgendwie zum Krsna-Bewußtsein gelangt, und sei es aufgrund von Wünschen nach materiellem Gewinn, wird man als Ergebnis Befreiung erlangen. Kāmād dvesād bha vāt snehāt. Ob zur Zufriedenstellung materieller Wünsche, ob aufgrund des Einflusses von Neid, aufgrund von Furcht, aufgrund von Zuneigung oder aus irgendeinem anderen Grund — wenn jemand zu Krsna kommt, ist sein Leben erfolgreich.

### VFRS 40

# जितमजित तदा भवता यदाह भागवतं धर्ममनवद्यम् निष्किञ्चना ये प्रनय अात्मारामा यग्रपासतेऽपवर्गाय ॥४०॥

jitam ajita tadā bhavatā yadāha bhāgavatam dharmam anavadyam niskiñcanā ye munaya ātmārāmā yam upāsate 'pavargāya

iitam—besjegt; ajita— o Unbesjegbarer; tadā—dann; bhavatā—von Deiner Herrlichkeit; yadā—als; āha—sprach; bhāgavatam—das den Gottgeweihten hilft, sich der Höchsten Persönlichkeit Gottes zu nähern: dharmam—der religiöse Vorgang: anavadvam-fehlerfrei (frei von Verunreinigung); niskiñcanāh-diejenigen, die keinen Wunsch hegen, mit materiellen Reichtümern glücklich zu sein; ye-diejenigen, die; munayah-große Philosophen und erhabene Weise; ātma-ārāmāh-diejenigen, die in sich selbst zufrieden sind (da sie sich vollständig ihrer wesenseigenen Stellung als ewige Diener Krsnas bewußt sind); vam-die; upāsate-verehren; apavargāya-um Befreiung von materieller Fesselung zu erreichen.

### ÜBERSETZUNG

O Unbesiegbarer, als Du über bhāgavata-dharma sprachst, über das unbefleckte religiöse System, durch das man bei Deinen Lotosfüßen Zuflucht findet, war dies Dein Sieg. Persönlichkeiten, die keine Wünsche hegen, wie die Kumāras, welche in sich selbst zufriedene Weise sind, verehren Dich, um von materieller Verunreinigung frei zu werden. Sie nehmen, mit anderen Worten, den Vorgang des bhagavata-dharma an, um bei Deinen Lotosfüßen Zuflucht zu finden.

### **ERLÄUTERUNG**

Wie von Śrīla Rūpa Gosvāmī im Bhakti-rasāmrta-sindhu erklärt wird:

anyābhilāsitā-śūnyam iñāna-karmādy-anāvrtam ānukūlvena krsnānuśīlanam bhaktir uttamā

"Man sollte dem Höchsten Herrn, Krsna, in wohlwollender Haltung und ohne Wünsche nach materiellem Profit oder Gewinn durch fruchtbringende Handlungen oder philosophische Spekulation transzendentalen liebevollen Dienst darbringen. Das wird reiner hingebungsvoller Dienst genannt."

Im Nārada-pañcarātra heißt es auch:

sarvopādhi-vinirmuktam tat-paratvena nirmalam hrsīkena hrsīkeśasevanam bhaktir ucvate

"Man sollte von allen materiellen Bezeichnungen frei und von aller materieller Verunreinigung geläutert sein. Man sollte seine reine Identität, in der man seine Sinne im Dienst des Besitzers der Sinne beschäftigt, wiedererlangen. Das wird hingebungsvoller Dienst genannt."

Dies wird auch als bhāgavata-dharma bezeichnet. Man sollte einfach ohne materielle Verlangen Krsna dienen, wie es in der Bhagavad-gītā, im Nārada-pañcarātra und im Śrīmad-Bhāgavatam geraten wird. Bhāgavata-dharma ist der Vorgang der Religion, der von reinen Gottgeweihten, direkten Vertretern der Höchsten Persönlichkeit Gottes wie Nārada, Śukadeva Gosvāmī und ihren demütigen Dienern in der Schülernachfolge gelehrt wird. Durch das Verständnis des bhāgavata-dharma wird man unverzüglich von materieller Verunreinigung frei. Die Lebewesen, die winzige Teilchen der Höchsten Persönlichkeit Gottes sind, irren leidend in der materiellen Welt umher. Wenn sie vom Herrn Selbst im bhāgavata-dharma unterwiesen werden und Ihn annehmen, ist dies ein Sieg für den Herrn, denn es ist Ihm damit gelungen, diese gefallenen Seelen zu retten. Ein Gottgeweihter, der den Prinzipien des bhāgavata-dharma folgt, fühlt sich der Höchsten Persönlichkeit Gottes sehr zu Dank verpflichtet. Er begreift den Unterschied zwischen Leben ohne bhāgavatadharma und mit bhāgavata-dharma und bleibt deshalb dem Herrn ewiglich dankbar. Wenn jemand Krsna-Bewußtsein annimmt und gefallene Lebewesen zum Krsna-Bewußtsein bringt, ist dies ein Sieg für Śrī Krsna.

> sa vai pumsām paro dharmo yato bhaktir adhoksaje ahaituky apratihatā va vātmā suprasīdati

"Die höchste Pflicht [dharma] für die gesamte Menschheit ist die, durch welche der Mensch liebenden hingebungsvollen Dienst für den transzendentalen Herrn erlangt. Solch hingebungsvoller Dienst muß motivlos und ununterbrochen ausgeführt werden, um das Selbst völlig zufriedenzustellen." (SB. 1.2.6)

Deshalb ist das Śrīmad-Bhāgavatam der reine transzendentale Vorgang der Religion.

### VERS 41

# विषममतिर्न यत्र नृणां त्वमहमिति मम तवेति च यदन्यत्र । विषमधिया रचितो यः स ह्यविश्रद्धः क्षयिष्णुरधर्मबह्लः

vişama-matir na yatra nrnām tvam aham iti mama taveti ca vad anvatra visama-dhi vā racito vah sa hy aviśuddhah ksayisnur adharma-bahulah

visama—ungleich (deine Religion, meine Religion; dein Glaube, mein Glaube); matih-Bewußtsein; na-nicht; yatra-in welchem; nrnām-von der menschlichen Gesellschaft; tvam—du; aham—ich; iti—somit; mama—meine; tava—deine; iti—somit; ca-auch; yat-was; anyatra-woanders (bei anderen religiösen Systemen als bhāgavata-dharma); visama-dhiyā—durch diese ungleiche Intelligenz; racitah—gemacht; yah-das, was; sah-jenes System der Religion; hi-tatsächlich; aviśuddhah -nicht rein; ksayisnuh-zeitweilig; adharma-bahulah-von Irreligion erfüllt.

### ÜBERSETZUNG

Alle Formen der Religion außer bhagavata-dharma funktionieren, da sie voller Widersprüche sind, nach Auffassungen von fruchtbringenden Ergebnissen und Unterschieden von "du und ich" und "dein und mein". Die Anhänger des Śrīmad-Bhāgavatam haben kein derartiges Bewußtsein. Sie sind alle Krsna-bewußt und denken, sie gehören Krsna und Krsna gehöre ihnen. Es gibt andere, minderwertige religiöse Systeme, die zur Tötung von Feinden oder zur Erlangung von mystischen Kräften gedacht sind, und solche von Leidenschaft und Neid erfüllte religiöse Systeme sind unrein und zeitweilig. Weil sie voller Neid sind, sind sie voller Irreligion.

### **ERLÄUTERUNG**

Der bhāgavata-dharma enthält keine Widersprüche, Auffassungen wie ..deine Religion" und "meine Religion" fehlen dem bhāgavata-dharma vollständig. Bhāgavata-dharma bedeutet, den Anweisungen des Höchsten Herrn, Bhagavāns, zu folgen, wie es in der Bhagavad-gītā erklärt wird: sarva-dharmān parityajya mām ekam saranam vraja. Gott ist einer, und Gott ist für jeden da. Deshalb muß sich jeder Gott hingeben. Das ist die reine Auffassung von Religion. Was auch immer Gott befiehlt, stellt Religion dar (dharmam tu sāksād bhagavat-pranītam). Im bhāgavata-dharma ist keine Rede von "was du glaubst" und "was ich glaube". Jeder muß an den Höchsten Herrn glauben und Seine Anweisungen ausführen. Anukūlyena krsnānusīlanam: Was auch immer Krsna sagt — was auch immer Gott sagt —, sollte direkt ausgeführt werden. Das ist dharma, Religion.

Wenn man wirklich Krsna-bewußt ist, kann man keine Feinde haben. Wie kann jemand, wenn es seine einzige Beschäftigung ist, andere dazu zu bewegen, sich Kṛṣṇa oder Gott hinzugeben, Feinde haben? Wenn man die Hindu-Religion, die mohammedanische Religion, die christliche Religion, diese oder iene Religion verkündet, wird es Konflikte geben. Die Geschichte zeigt, daß die Anhänger der religiösen Systeme sich ohne einen klaren Begriff von Gott gegenseitig bekämpft haben. In der Geschichte der Menschheit gibt es viele Beispiele dafür, doch Religionssysteme, die sich nicht auf den Dienst des Höchsten konzentrieren, sind zeitweilig und können nicht lange fortdauern, da sie voller Neid sind. Es gibt viele Bemühungen, die gegen derartige Religionssysteme gerichtet sind, und deshalb muß man die Vorstellung von "mein Glaube" und "dein Glaube" aufgeben. Jeder sollte an Gott glauben und sich Ihm hingeben. Das ist bhāgavata-dharma.

Bhāgavata-dharma ist kein ersonnener, sektiererischer Glaube, denn er beinhaltet wissenschaftliche Forschung, um zu entdecken, wie alles mit Krsna verbunden ist (īśāvāsyam idam sarvam). Laut den Anweisungen der Veden (sarvam khalv idam brahma) ist Brahman, das Höchste, in allem gegenwärtig. Der bhāgavata-dharma hält diese Gegenwart des Höchsten fest. Der bhāgavata-dharma betrachtet nichts in der Welt als falsch. Da alles vom Höchsten ausgeht, kann nichts falsch sein; alles hat irgendeinen Nutzen im Dienst des Höchsten. Zum Beispiel diktieren wir jetzt in ein Mikrophon und benutzen ein Diktiergerät zur Aufnahme, und so entdecken wir, wie sich das Gerät zum Höchsten Brahman in Beziehung setzen läßt. Da wir diese Maschine im Dienst des Herrn verwenden, ist sie Brahman. Das ist die Bedeutung von sarvam khalv idam brahma. Alles ist Brahman, weil sich alles im Dienst des Höchsten Herrn verwenden läßt. Nichts ist mithvå oder falsch: alles ist wirklich.

Bhāgavata-dharma wird als sarvotkrsta, das beste von allen religiösen Systemen. bezeichnet, weil die ienigen, die dem bhāgavata-dharma folgen, auf niemanden neidisch sind. Reine bhāgavatas, reine Gottgeweihte, laden jeden ohne Neid ein, sich der Bewegung für Krsna-Bewußtsein anzuschließen. Ein Gottgeweihter ist deshalb genau wie die Höchste Persönlichkeit Gottes. Suhrdam sarva-bhūtānām: Er ist der Freund aller Lebewesen. Deshalb ist dieses System von allen religiösen Systemen das beste. Während sogenannte Religion für eine bestimmte Art von Mensch, der auf eine bestimmte Art und Weise glaubt, bestimmt ist, haben solche Unterscheidungen im Krsna-Bewußtsein oder im bhāgavata-dharma keinen Platz. Wenn wir die religiösen Systeme, die zur Verehrung der Halbgötter oder irgend jemandes anderen als der Höchsten Persönlichkeit Gottes bestimmt sind, gründlich untersuchen werden wir feststellen daß sie voller Neid und deshalb unrein sind.

### VFRS 42

# निजपरयो: कियान वार्थः खपरद्वहा धर्मेण खदोहात्तव कोपः

kah ksemo nija-paravoh kiyān vārthah sva-para-druhā dharmena sva-drohāt tava kopah para-sampīdayā ca tathādharmah

kah—was; ksemah—Nutzen; nija—für einen selbst; parayoh—und für andere; kivān—wieviel: vā—oder: arthah—Zweck: sva-para-druhā—das auf den, der es praktiziert, und auf andere neidisch ist; dharmena-mit dem religiösen System; sva-drohāt—neidisch auf sich selbst; tava—von Dir; kopah—Zorn; para-sampīdayā—indem man Schmerz bereitet; ca-auch; tathā-wie auch; adharmah-Irreligion.

### ÜBERSETZUNG

Wie kann ein religiöses System, das einem selbst schadet und Neid auf andere erzeugt, für einen selbst und für die anderen nützlich sein? Was ist bei dem Befolgen eines solchen Systems glückverheißend? Was kann man tatsächlich erreichen? Dadurch, daß man sich aufgrund von Neid selbst Schmerzen bereitet und daß man anderen Schmerzen zufügt, erweckt man Deinen Zorn und handelt wider die Religion.

### **ERLÄUTERUNG**

Jedes religiöse System außer dem Vorgang des bhāgavata-dharma — als ewiger Diener der Höchsten Persönlichkeit Gottes zu dienen - ist ein System, wodurch

man sich selbst und anderen schadet. Zum Beispiel gibt es viele Systeme der Religion, in denen Tieropfer empfohlen werden. Solche Tieropfer sind sowohl für den Vollzieher als auch für das Tier unheilvoll. Obgleich es unter gewissen Umständen erlaubt ist, der Göttin Kālī ein Tier zu opfern und es zu verzehren, statt das Fleisch in einem Schlachthaus zu kaufen, ist die Erlaubnis, nach einem Opfer in Anwesenheit der Göttin Kālī Fleisch zu essen, nicht die Anweisung der Höchsten Persönlichkeit Gottes. Das ist lediglich eine Konzession für den elenden Menschen, der nicht gewillt ist, das Fleischessen aufzugeben. Sie ist dazu bestimmt, sein Verlangen nach uneingeschränktem Fleischessen einzudämmen. Solch ein religiöses System wird verdammt. Deshalb sagt Krsna: sarva-dharmān paritvajva mām ekam śaranam vraja. "Gib alle anderen Pflichten auf, und gib dich Mir hin." Das ist die Vollkommenheit der Religion.

Man mag einwenden, das Opfern von Tieren werde in den Veden empfohlen. Diese Empfehlung ist jedoch eine Einschränkung. Ohne vedische Einschränkungen für den Kauf von Fleisch werden die Menschen auf dem Markt Fleisch kaufen, der von Fleischerläden überlaufen sein wird, und die Schlachthäuser werden sich vermehren. Um dies einzuschränken, heißt es in den Veden manchmal, daß man Fleisch essen darf, nachdem man ein unbedeutendes Tier wie eine Ziege der Göttin Kālī geopfert hat. Auf ieden Fall ist ein System der Religion, bei dem Tieropfer empfohlen werden, unheilvoll für diejenigen, die die Opfer ausführen, wie auch für die Tiere selber. Neidische Menschen, die prahlerische Tieropfer vollziehen, werden in der Bhagavad-gītā (16.17) folgendermaßen verdammt:

> ātma-sambhāvitāh stabdhā dhana-māna-madānvitāh yajante nāma-yajñais te dambhenāvidhi-pūrvakam

"Selbstzufrieden und stets unverschämt, irregeführt durch Reichtum und falsches Ansehen, vollziehen sie manchmal Opfer nur dem Namen nach, ohne irgendwelche Regeln oder Vorschriften zu befolgen."

Manchmal werden zur Verehrung der Göttin Kālī sehr pompöse Tieropfer mit großartigen Vorkehrungen vollzogen, doch solche Verantstaltungen sind, obgleich sie im Namen von yajña durchgeführt werden, nicht wirklich yajña, denn yajña bedeutet, die Höchste Persönlichkeit Gottes zu erfreuen. Deshalb wird besonders für das gegenwärtige Zeitalter empfohlen: yajñaiḥ sankīrtana-prāyair yajanti hi sumedhasah. Die jenigen, die ausreichend Intelligenz besitzen, erfreuen den yajña-purusa, Visnu, durch das Chanten des Hare-Krsna-mantra. Neidische Menschen jedoch werden von der Höchsten Persönlichkeit Gottes folgendermaßen verdammt:

> ahankāram balam darpam kāmam krodham ca samśritāh mām ātma-para-dehesu pradvisanto 'bhyasūyakāh

tān aham dvişatah krūrān samsāresu narādhamān ksi pāmy ajasram ašubhān āsurīsv eva yonisu

"Verwirrt von falschem Ich, Stärke, Stolz, Lust und Zorn, wird der Dämon auf die Höchste Persönlichkeit Gottes neidisch, welche in seinem eigenen Körper und im Körper der anderen gegenwärtig ist, und lästert die wirkliche Religion. Die Neidischen und Boshaften, die die Niedrigsten unter den Menschen sind, werden von Mir in den Ozean der materiellen Existenz, in die dämonischen Arten des Lebens, geworfen." (Bg. 16.18-19)

Diese Menschen werden von der Höchsten Persönlichkeit Gottes verdammt, wie die Worte tava kopah andeuten. Jemand, der einen Mord begeht, schadet sowohl sich selbst als auch dem Menschen, den er getötet hat, denn das Begehen des Mordes hat zur Folge, daß er gefangengenommen und gehängt werden wird. Wenn man die Gesetze einer von Menschen gemachten Regierung verletzt, mag man davonkommen, ohne vom Staat hingerichtet zu werden, doch den Gesetzen Gottes kann man nicht entkommen. Der Mörder eines Tieres muß im nächsten Leben vom gleichen Tier getötet werden. Das ist das Gesetz der Natur. Man muß den Anweisungen des Höchsten Herrn folgen: sarva-dharmān parityajya mām ekam śaranam vraja. Wenn jemand irgendein anderes System der Religion befolgt, ist er auf vielerlei Arten der Bestrafung durch die Höchste Persönlichkeit Gottes unterworfen. Wenn daher iemand ein ersonnenes Religionssystem befolgt, fügt er nicht nur sich selbst, sondern auch anderen Schaden zu. Deshalb ist sein Religionssystem nutzlos.

Das Śrīmad-Bhāgavatam (1.2.8) sagt:

dharmah svanusthitah pumsām visvaksena-kathāsu yah notpādaved vadi ratim śrama eva hi kevalam

"Pflichten [dharma], die von den Menschen erfüllt werden, sind, ganz gleich welcher Art die Beschäftigung ist, nutzlose Arbeit, wenn sie keine Zuneigung zur Botschaft des Höchsten Herrn erwecken."

Das Befolgen eines Religionssystems, das kein Krsna-Bewußtsein oder Gottesbewußtsein hervorruft, ist lediglich eine Verschwendung von Zeit und Anstrengung.

VERS 43

न व्यभिचरति तवेक्षा यया ह्यभिहितो भागवतो धर्मः । स्थिरचरसत्त्वकदम्बे-ष्वपृथिषयो यग्नपासते त्वार्याः ॥४३॥ na vyabhicarati taveksā vavā hv abhihito bhāgavato dharmah sthira-cara-sattva-kadambesv aprthag-dhivo vam upāsate tv ārvāh

na-nicht; vyabhicarati-scheitert; tava-Dein; īksā-Standpunkt; vavā-von welchem; hi-tatsächlich; abhihitah-verkündet; bhāgavatah-in Beziehung zu Deinen Anweisungen und Taten; dharmah-religiöses Prinzip; sthira-sich nicht bewegend: cara-sich bewegend; sattva-kadambeşu-unter den Lebewesen; aprthak-dhiyah -die keine Unterscheidungen erwägen; vam-welche; upāsate-folgen; tu-gewiß; ārvāh—diejenigen, die im zivilisierten Leben fortgeschritten sind.

### ÜRERSETZUNG

Mein lieber Herr, die stellungsgemäße Pflicht des Lebewesens wird im Śrīmad-Bhāgavatam und in der Bhagavad-gītā gemäß Deinem Standpunkt gelehrt, der niemals vom höchsten Lebensziel abweicht. Diejenigen, die unter Deiner Aufsicht ihren stellungsgemäßen Pflichten nachgehen und allen Lebewesen, den sich bewegenden und den sich nicht bewegenden, gleichgesinnt sind und weder hoch noch niedrig in Betracht ziehen, werden Aryas genannt. Soche Aryas verehren Dich, die Höchste Persönlichkeit Gottes.

### **ERLÄUTERUNG**

Bhāgavata-dharma und kṛṣṇa-kathā sind miteinander identisch. Śrī Caitanya Mahāprabhu wollte, daß jeder ein guru wird und die Anweisungen Krsnas aus der Bhagavad-gītā, dem Śrīmad-Bhāgavatam, den Purāṇas, dem Vedānta-sūtra und ähnlichen vedischen Schriften überall predigt. Äryas, die im zivilisierten Leben fortgeschritten sind, folgen dem bhāgavata-dharma. Obgleich Prahlāda Mahārāja lediglich ein Kind von fünf Jahren war, empfahl er:

> kaumāra ācaret prājňo dharmān bhāgavatān iha durlabham mānusam janma tad apy adhruvam arthadam (SB. 7.6.1)

Prahlāda Mahārāja predigte zu seinen Klassenkameraden über bhāgavatadharma, sobald sich eine Gelegenheit bot, wenn seine Lehrer das Klassenzimmer verließen. Er sagte, daß die Kinder schon vom Beginn des Lebens an, im Alter von fünf Jahren, im bhāgavata-dharma unterwiesen werden sollten, da die menschliche Lebensform, die sehr selten erlangt wird, für das Verständnis dieses Themas bestimmt ist.

Bhāgavata-dharma bedeutet, nach den Anweisungen der Höchsten Persönlichkeit Gottes zu leben. Aus der Bhagavad-gītā erfahren wir, daß der Höchste Herr die menschliche Gesellschaft in vier Gesellschaftsgruppen eingeteilt hat, nämlich brāhmaņas, kṣatriyas, vaiśyas und śūdras. Außerdem legen die Purāṇas und andere vedische Schriften vier āśramas dar, die die Unterteilungen des spirituellen Lebens darstellen. Deshalb bedeutet bhāgavata-dharma den varṇāśrama-dharma der vier gesellschaftlichen und vier spirituellen Unterteilungen.

Die Angehörigen der menschlichen Gesellschaft, die strikt den Prinzipien des bhāgavata-dharma folgen und nach den Anweisungen der Höchsten Persönlichkeit Gottes leben, werden Aryas oder arya genannt. Eine Zivilisation von Aryas, die strikt den Anweisungen des Herrn folgen und niemals von diesen Anweisungen abweichen, ist vollkommen. Solche zivilisierten Menschen unterscheiden nicht zwischen Bäumen, Tieren, Menschen und anderen Lebewesen. Panditāh sama-darśinah: Weil sie vollständig im Krsna-Bewußtsein geschult sind, sehen sie alle Lebewesen mit gleicher Sicht. Ärvas töten nicht einmal eine kleine Pflanze, wenn es nicht nötig ist, ganz zu schweigen davon, Bäume zur Sinnenbefriedigung zu fällen. Gegenwärtig steht überall auf der Welt das Töten im Vordergrund. Die Menschen töten Bäume, Tiere und auch andere Menschen - und all das lediglich zur Sinnenbefriedigung. Dies ist keine Arva-Zivilisation. Wie hier erklärt wird: sthira-cara-sattva-kadambesv aprthag-dhiyah. Das Wort aprthag-dhiyah weist darauf hin, daß Āryas nicht zwischen niederen und höheren Lebensstufen unterscheiden. Alle Lebewesen sollten beschützt werden. Alle Lebewesen haben ein Recht auf Leben, auch die Bäume und Pflanzen. Das ist das Grundprinzip einer Arya-Zivilisation. Im Unterschied zu niederen Lebewesen sollten dieienigen, die zur Ebene der menschlichen Zivilisation gelangt sind, in eine Gesellschaft von brāhmanas, ksatriyas, vaiśyas und śūdras gegliedert werden. Die brāhmanas sollten den Anweisungen der Höchsten Persönlichkeit Gottes folgen, wie sie in der Bhagavad-gītā und anderen vedischen Schriften verkündet werden. Das Kriterium sollte guna und karma sein. Man sollte sich, mit anderen Worten, die Vorzüge eines brāhmana, ksatriya, vaiśya oder śūdra aneignen und dementsprechend handeln. Das ist die Zivilisation, die von den Āryas angenommen wird. Und warum nehmen sie sie an? Sie nehmen sie an, weil sie sehr begierig sind, Krsna zu erfreuen. Das ist vollkommene Zivilisation.

Āryas weichen von den Anweisungen Kṛṣṇas nicht ab, und sie zweifeln auch nicht an Kṛṣṇa, doch Nicht-Āryas und andere Dämonen unterlassen es, den Anweisungen der Bhagavad-gītā und des Śrīmad-Bhāgavatam zu folgen. Dies ist darauf zurückzuführen, daß sie zur Sinnenbefriedigung auf Kosten aller anderen Lebewesen geschult werden. Nūnam pramattaḥ kurute vikarma: Ihre einzige Tätigkeit besteht darin, allen Arten von verbotenen Handlungen zur Sinnenbefriedigung nachzugehen. Yad indriya-prītaya āpṛṇoti: Sie weichen auf diese Weise ab, weil sie ihre Sinne befriedigen wollen. Sie haben keine andere Beschäftigung oder Neigung. Ihre Methode der Zivilisation wird im vorhergehenden Vers verdammt. Kaḥ kṣemo nija-parayoḥ kiyān vārthaḥ sva-para-druhā dharmeṇa: "Was ist die Bedeutung einer Zivilisation, die sich selbst und andere tötet?"

Der vorliegende Vers rät deshalb jedem, ein Mitglied der Ärya-Zivilisation zu werden und die Anweisungen der Höchsten Persönlichkeit Gottes anzunehmen. Man sollte seine sozialen, politischen und religiösen Angelegenheiten nach Seinen Lehren durchführen. Wir verbreiten die Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein, um zu versuchen, eine Gesellschaft zu errichten, wie Kṛṣṇa sie wünscht. Das ist die Bedeutung von Kṛṣṇa-Bewußtsein. Deshalb präsentieren wir die Bhagavad-gītā, wie sie

ist, und verwerfen jede Art von Verfälschung. Narren und Halunken interpretieren die Bhagavad-gītā auf ihre eigene Weise. Wenn Kṛṣṇa sagt: man-manā bhava mad-bhakto mad-yājī mām namaskuru — "Denke ständig an Mich, werde Mein Geweihter, verehre Mich, und bringe Mir deine Ehrerbietungen dar" —, so kommentieren sie, es sei nicht Kṛṣṇa, dem man sich hingeben müsse, und sie leiten eingebildete Bedeutungen aus der Bhagavad-gītā ab. Die Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein jedoch folgt strikt dem bhāgavata-dharma, den Anweisungen der Bhagavad-gītā und des Śrīmad-Bhāgavatam, zum vollständigen Wohl der menschlichen Gesellschaft. Jemand, der die Bhagavad-gītā falsch auslegt, indem er ihr durch seine Verzerrung eine Bedeutung gibt, die seine Sinnenbefriedigung fördert, ist ein Nichtārya. Deshalb sollten Bhagavad-gītā-Kommentare solcher Personen augenblicklich abgelehnt werden. Man sollte versuchen, die Bhagavad-gītā zu befolgen, wie sie ist. In der Bhagavad-gītā (12.6-7) sagt Śrī Kṛṣṇa:

ye tu sarvāṇi karmāṇi mayi sannyasya mat-parāḥ ananyenaiva yogena māṁ dhyāyanta upāsate

teṣām aham samuddhartā mṛṭyu-samsāra-sāgarāt bhavāmi na cirāt pārtha mayy āveśita-cetasām

"O Sohn Prthäs, wer Mich verehrt, alle Handlungen Mir weiht und Mir völlig hingegeben ist, wer sich im hingebungsvollen Dienst beschäftigt, ständig über Mich meditiert und seinen Geist auf Mich gerichtet hat — ihn befreie Ich sehr schnell aus dem Ozean von Geburt und Tod."

# न हि भगवन्नघटितमिदं त्वद्दर्शनान्नृणामितलपापक्षयः । यन्नामसकुच्छ्रवणात् पुक्कशोऽपि विम्रुच्यते संसारात् ॥४४॥

na hi bhagavann aghaṭitam idam tvad-darśanān nṛṇām akhila-pāpa-kṣayaḥ yan-nāma sakṛc chravaṇāt pukkaśo 'pi vimucyate saṃsārāt

na—nicht; hi—tatsächlich; bhagavan— o mein Herr; aghaṭitam—ereignete sich nicht; idam—dies; tvat—von Dir; darśanāt—durch den Anblick; nṛṇām—von allen Menschen; akhila—alle; pāpa—von Sünden; ksayah—Vernichtung; yat-nāma—

dessen Name; sakṛt—nur einmal; śravaṇāt—durch Hören; pukkaśaḥ—die niedrigste Klasse, der caṇḍāla; api—auch; vimucyate—wird befreit; saṁsārāt—von der Verstrickung des materiellen Daseins.

### ÜBERSETZUNG

Mein Herr, es ist für niemanden unmöglich, durch Deinen Anblick sofort von aller materiellen Verunreinigung frei zu werden. Sogar caṇḍālas, Menschen der niedrigsten Klasse, werden schon durch das einmalige Hören Deines Heiligen Namens von aller materiellen Verunreinigung befreit — ganz zu schweigen davon, wenn sie Dich persönlich sehen. Wer wird unter diesen Umständen nicht durch Deinen bloßen Anblick von jeglicher materiellen Verschmutzung befreit werden?

### **ERLÄUTERUNG**

Wie im Śrīmad-Bhāgavatam (9.5.16) erklärt wird: yan-nāma-śruti-mātreṇa pumān bhavati nirmalaḥ. Einfach durch das Hören des Heiligen Namens des Herrn wird man augenblicklich geläutert. Deshalb wird im gegenwärtigen Zeitalter des Kali, in dem alle Menschen sehr verunreinigt sind, das Chanten der Heiligen Namen des Herrn als einziges Mittel zur Vervollkommnung empfohlen.

> harer nāma harer nāma harer nāmaiva kevalam kalau nāsty eva nāsty eva nāsty eva gatir anyathā

"Im gegenwärtigen Zeitalter des Streites und der Heuchelei ist das Chanten des Heiligen Namens des Herrn das einzige Mittel zur Befreiung. Es gibt keinen anderen Weg. Es gibt keinen anderen Weg. Es gibt keinen anderen Weg." (*Bṛhan-nāradīya Purāṇa*)

Śrī Caitanya Mahāprabhu führte dieses Chanten des Heiligen Namens vor fünfhundert Jahren ein, und jetzt sehen wir tatsächlich, daß durch die Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein, die Hare-Kṛṣṇa-Bewegung, Menschen, die als Angehörige der niedrigsten Klasse gelten, einfach durch das Hören des Heiligen Namens des Herrn Befreiung von allen sündhaften Tätigkeiten erlangen. Samsāra, das materielle Dasein, ist eine Folge sündhafter Handlungen. Jeder in der materiellen Welt ist verdammt, doch ebenso, wie es unterschiedliche Stufen von Gefängnisinsassen gibt, gibt es unterschiedliche Stufen von Menschen. Sie alle leiden in allen Lebenslagen. Um das Leid des materiellen Daseins zu beenden, muß man sich der Hare-Kṛṣṇa-sankīrtana-Bewegung oder Kṛṣṇa-bewußtem Leben zuwenden.

Hier wird gesagt: yan-nāma sakrc chravaṇāt. Der Heilige Name der Höchsten Persönlichkeit Gottes ist so mächtig, daß er, wenn er auch nur einmal ohne Vergehen gehört wird, die niedrigsten der Menschen läutern kann (kirāta-hūṇāndhra-pulinda-pulkaśāḥ). Solche Menschen, die caṇḍālas genannt werden, stehen tiefer als śūdras, doch auch sie können gereinigt werden, wenn sie einfach den Heiligen Namen des Herrn hören, ganz zu schweigen davon, wenn sie den Herrn persönlich se-

hen. In unserer gegenwärtigen Lage können wir die Höchste Persönlichkeit Gottes in Ihrer Bildgestalt im Tempel persönlich sehen. Die Bildgestalt des Höchsten Herrn ist vom Höchsten Herrn nicht verschieden. Da wir den Höchsten Herrn mit unseren gegenwärtigen abgestumpften Augen nicht sehen können, hat der Herr gütigerweise eingewilligt, in einer Form vor uns zu erscheinen, die wir wahrnehmen können. Deshalb sollte die Bildgestalt im Tempel nicht als materiell betrachtet werden. Dadurch, daß man der Bildgestalt Gottes Speisen darbringt, sie schmückt und ihr dient, erreicht man die gleichen Ergebnisse, die man erhält, wenn man dem Herrn persönlich in Vaikuntha dient.

> VERS 45 भगवन् वयमधुना त्वदवलोकपरिमृष्टाञ्चयमलाः कथमन्यथा

atha bhagavan vayam adhunā tvad-avaloka-parimrstāśaya-malāh sura-rsinā vat kathitam tāvakenā katham anyathā bhavati

atha—deshalb; bhagavan— o Höchste Persönlichkeit Gottes; vayam—wir; adhunā-gegenwärtig; tvat-avaloka-indem ich Dich sehe; parimṛṣṭa-hinweggewischt; āśava-malāh-verunreinigte Wünsche im Herzen; sura-rsinā-von dem großen Weisen der Halbgötter (Nārada); yat-welches; kathitam-gesprochen; tāvakena -der Dein Geweihter ist; katham-wie; anvathā-andernfalls; bhavati-kann es sein.

### ÜBERSETZUNG

Deshalb, mein lieber Herr, hat Dein bloßer Anblick alle Verunreinigung durch sündhafte Handlungen und ihre Ergebnisse in Form von materieller Anhaftung und lüsternen Wünschen, die stets meinen Geist und das Innere meines Herzens erfüllten, hinweggewischt. Was auch immer von dem großen Weisen Nārada Muni vorausgesagt wird, kann nicht anders eintreffen. Ich habe, mit anderen Worten, Deine Audienz als Folge meiner Schulung durch Nārada Muni erlangt.

### FRIÄUTFRUNG

Das ist der vollkommene Vorgang. Man muß von Autoritäten wie Nārada, Vyāsa und Asita Lehren empfangen und ihren Prinzipien folgen. Dann wird man in der Lage sein, die Höchste Persönlichkeit Gottes sogar mit seinen eigenen Augen zu sehen. Man benötigt nur Schulung. Atah śrī-kṛṣṇa-nāmādi na bhaved grāhyam indriyaih. Mit unseren abgestumpften Augen und anderen Sinnen können wir die Höchste Persönlichkeit Gottes nicht wahrnehmen, doch wenn wir unsere Sinne

gemäß den Anweisungen der Autoritäten im Dienst des Herrn beschäftigen, wird es möglich sein. Ihn zu sehen, Sobald man die Höchste Persönlichkeit Gottes erblickt, werden alle sündhaften Reaktionen im Innern des Herzens mit Sicherheit vernichtet.

VFRS 46

समस्तं विदितमनन्त तव जगदातमनो जनैरिहाचरितम् । विज्ञाप्यं परमगरोः कियदिव सवितरिव खद्योतैः ॥४६॥

viditam ananta samastam tava jagad-ātmano janair ihācaritam viiñāpyam parama-guroh kiyad iya savitur iya khadyotaih

viditam—wohlbekannt; ananta— o Grenzenloser; samastam—alles; tava—Dir; jagat-ātmanah—der Du die Überseele aller Lebewesen bist; janaih—von der Masse der Menschen oder aller Lebewesen: iha-in dieser materiellen Welt: ācaritamvollzogen; viiñāpyam—um in Kenntnis gesetzt zu werden; parama-guroh—der Höchsten Persönlichkeit Gottes, dem höchsten Meister: kivat—wieviel; iva—gewiß; savituh-der Sonne; iva-wie; khadvotaih-von den Leuchtkäfern.

### ÜBERSETZUNG

O grenzenlose Höchste Persönlichkeit Gottes, was immer ein Lebewesen in der materiellen Welt tut, ist Dir wohlbekannt, da Du die Überseele bist. In der Gegenwart der Sonne gibt es nichts, was durch das Licht eines Glühwurms enthüllt werden könnte. Ebenso gibt es für mich, da Du alles weißt, in Deiner Gegenwart nichts Wissenswertes zu sagen.

**VERS 47** 

भगवते सकलजगत्स्थितिलयोद येशाय दर्भ सितात्मगतये कयोगिनां मिदा

> namas tubhyam bhagavate sakala-jagat-sthiti-layodayeśāya duravasitātma-gataye kuyoginām bhidā paramahamsāya

namaḥ—alle Ehrerbietungen; tubhyam—Dir; bhagavate—Dir, o Herr; saka-la—alle; jagat—von der kosmischen Manifestation; sthiti—von der Erhaltung; laya—Vernichtung; udaya—und Schöpfung; īsāya—dem Höchsten Herrn; duravasita—unmöglich zu verstehen; ātma-gataye—dessen eigene Stellung; ku-yoginām—von denjenigen, die an den Objekten der Sinne hängen; bhidā—von dem falschen Verständnis der Getrenntheit; parama-hamsāya—dem höchsten Reinen.

### ÜBERSETZUNG

Mein lieber Herr, Du bist der Schöpfer, Erhalter und Vernichter dieser kosmischen Manifestation, doch Menschen, die zu materialistisch sind und stets Getrenntheit sehen, haben nicht die Augen, Dich zu sehen. Sie können Deine wahre Stellung nicht begreifen, und deshalb schlußfolgern sie, die kosmische Manifestation sei von Deiner Macht unabhängig. Mein Herr, Du bist der höchste Reine, und Du bist in allen sechs Reichtümern vollkommen. Deshalb erweise ich Dir meine achtungsvollen Ehrerbietungen.

### **ERLÄUTERUNG**

Atheistische Menschen denken, die kosmische Manifestation sei zufällig durch eine Verbindung von Materie, ohne einen Bezug zu Gott, entstanden. Materialistische sogenannte Chemiker und atheistische Philosophen versuchen stets, den Namen Gottes in Beziehung zur kosmischen Manifestation zu vermeiden. Für sie ist es unmöglich, Gottes Schöpfung zu begreifen, da sie zu materialistisch sind. Die Höchste Persönlichkeit Gottes ist *paramahamsa* oder der höchste Reine, wohingegen diejenigen, die sündvoll sind, da sie sehr am materiellen Sinnengenuß hängen und sich deshalb wie Esel materiellen Tätigkeiten widmen, die niedrigsten der Menschen sind. All ihr sogenanntes wissenschaftliches Wissen ist aufgrund ihrer atheistischen Geisteshaltung null und nichtig. Deshalb können sie die Höchste Persönlichkeit Gottes nicht verstehen.

### VFRS 48

# यं वै श्वसन्तमनु विश्वसृजः श्वसन्ति यं चेकितानमनु चित्तय उच्चकन्ति । भृमण्डलं सर्वपायति यस्य मूर्ष्नि तस्मै नमो मगवतेऽस्तु सहस्रमुर्घे ॥४८॥

yam vai śvasantam anu viśva-sṛjaḥ śvasanti yam cekitānam anu cittaya uccakanti bhū-maṇḍalam sarṣapāyati yasya mūrdhni tasmai namo bhagavate 'stu sahasra-mūrdhne

yam—den; vai—tatsächlich; śvasantam—sich bemühend; anu—danach; viśvasrjah—die Führer der kosmischen Schöpfung; śvasanti—bemühen sich auch; yam—den; cekitānam—wahrnehmend; anu—danach; cittayah—alle wissensaneignenden Sinne; uccakanti—nehmen wahr; bhū-mandalam—das gewaltige Universum; sarsapāyati—werden wie Senfsamen; yasya—von dem; mūrdhni—auf dem Haupt; tasmai -Ihm: namah-Ehrerbietungen: bhagavate-der Höchsten Persönlichkeit Gottes. die in sechs Reichtümern vollkommen ist: astu-mögen sein: sahasra-mūrdhne-die Tausende von Hauben besitzt.

### ÜBERSETZUNG

Mein lieber Herr, erst wenn Du Dich bemühst, widmen sich Brahmā, Indra und die anderen Führer der kosmischen Manifestation ihren Tätigkeiten. Erst wenn Du die materielle Energie wahrnimmst, Mein Herr, beginnen die Sinne wahrzunehmen. Die Höchste Persönlichkeit Gottes hält alle Universen wie Senfsamen auf Ihren Häuptern. Ich erweise Dir, dieser Höchsten Persönlichkeit, die Tausende von Hauben besitzt, meine achtungsvollen Ehrerbietungen.

### VFRS 49

श्रीज्ञक उवाच

भगवानेवमनन्तस्तमभाषत करूद्वह ॥४९॥

> śri-śuka uvāca samstuto bhagavān evam anantas tam abhāsata vidvādhara-patim prītas citraketum kurūdvaha

śrī-śukah uvāca-Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; samstutah-verehrt; bhagavān -die Höchste Persönlichkeit Gottes; evam-auf diese Weise; anantah-Śrī Ananta; tam-ihm; abhāṣata-erwiderte; vidyādhara-patim-der König der Vidyādharas; prītah—sehr erfreut; citraketum—König Citraketu; kuru-udvaha— o Bester der Kuru-Dynastie, Mahārāja Parīksit.

### ÜBERSETZUNG

Sukadeva Gosvāmī fuhr fort: Der Herr, die Höchste Persönlichkeit Gottes, Anantadeva, der über die Gebete Citraketus, des Königs der Vidvadharas, sehr erfreut war, gab ihm folgendes zur Antwort, o Mahārāja Parīksit, Bester der Kuru-Dynastie.

VERS 50

श्रीभगवानुवाच

यश्नारदाङ्गिरोभ्यां ते व्याहृतं मेऽनुशासनम् । संसिद्धोऽसि तया राजन् विद्यया दर्शनाच मे ॥५०॥

śrī-bhagavān uvāca yan nāradāngirobhyām te vyāhṛtam me 'nuśāsanam samsiddho 'si tayā rājan vidyayā darśanāc ca me

śrī-bhagavān uvāca—die Höchste Persönlichkeit Gottes, Sankarṣaṇa, erwiderte; yat—was; nārada-angirobhyām—von den großen Weisen Nārada und Angirā; te—zu dir; vyāhrtam—gesprochen; me—von Mir; anušāsanam—die Verehrung; samsid-dhah—zur höchsten Vollendung gelangt; asi—du bist; tayā—durch das; rājan— o König; vidyayā—mantra; darśanāt—aus der direkten Sicht; ca—als auch; me—von Mir.

### ÜBERSETZUNG

Die Höchste Persönlichkeit Gottes, Anantadeva, antwortete wie folgt: O König, daß du die Lehren, die die großen Weisen Nārada und Aṅgirā über Mich sprachen, annahmst, hatte zur Folge, daß du dir des transzendentalen Wissens vollständig bewußt geworden bist. Weil du nun in der spirituellen Wissenschaft gebildet bist, kannst du Mich von Angesicht zu Angesicht sehen. Deshalb bist du jetzt vollständig vollkommen.

### **ERLÄUTERUNG**

Die Vollkommenheit des Lebens besteht darin, spirituell gebildet zu werden und das Dasein des Herrn sowie die Art und Weise zu verstehen, wie Er die kosmische Manifestation erschafft, erhält und vernichtet. Wenn man im Wissen vollkommen ist, kann man durch die Gemeinschaft solch vollkommener Persönlichkeiten wie Närada und Angirä und der Angehörigen ihrer Schülernachfolge seine Liebe zu Gott entwickeln. Dann ist man in der Lage, die grenzenlose Höchste Persönlichkeit Gottes von Angesicht zu Angesicht zu sehen. Obgleich der Herr unbegrenzt ist, wird Er durch Seine grundlose Barmherzigkeit dem Gottgeweihten sichtbar, der Ihn daraufhin sehen kann. In unserer gegenwärtigen Lage des bedingten Lebens können wir die Höchste Persönlichkeit Gottes weder sehen noch verstehen.

ataḥ śrī-kṛṣṇa-nāmādi na bhaved grāhyam indriyaiḥ sevonmukhe hi jihvādau svayam eva sphuraty adah

"Niemand kann mit seinen materiell verunreinigten Sinnen das transzendentale Wesen des Namens, der Gestalt, der Eigenschaften und der Spiele Śrī Kṛṣṇas verstehen. Nur wenn jemand durch den transzendentalen Dienst des Herrn spirituell angereichert wird, werden ihm der transzendentale Name, die Gestalt, die Eigenschaften und die Spiele des Herrn offenbart." (Bhakti-rasāmṛta-sindhu 1.2.234)

Wenn man sich unter der Führung Nārada Munis oder seines Stellvertreters dem spirituellen Leben zuwendet und sich somit im Dienst des Herrn beschäftigt, qualifiziert man sich dafür, den Herrn von Angesicht zu Angesicht zu sehen. Die *Brahmasamhitā* (5.38) erklärt:

premāñjana-cchurita-bhakti-vilocanena santah sadaiva hrdavesu vilokavanti yam syamasundaram acintya-guna-svarūpam govindam ādi-purusam tam aham bhajāmi

"Ich verehre den urersten Herrn, Govinda, der stets von den Gottgeweihten gesehen wird, deren Augen mit dem Balsam der Liebe gesalbt sind. Er wird in Seiner ewigen Form als Śvāmasundara gesehen, die sich im Herzen des Gottgeweihten befindet."

Man muß den Anweisungen des spirituellen Meisters folgen. Dadurch qualifiziert man sich und sieht später die Höchste Persönlichkeit Gottes, wie das Beispiel Mahārāja Citraketus zeigt.

### VERS 51

# अहं वै सर्वभ्रतानि भ्रतात्मा भ्रतभावनः। शब्द ब्रह्म परं ब्रह्म ममोभे शाश्वती तन ॥५१॥

aham vai sarva-bhūtāni bhūtātmā bhūta-bhāvanah śabda-brahma param brahma mamohhe śāśvatī tanū

aham-Ich: vai-tatsächlich: sarva-bhūtāni-in verschiedene Formen von Lebewesen erweitert: bhūta-ātmā—die Überseele aller Lebewesen (ihr höchster Führer und Genießer): bhūta-bhāvanah—die Ursache der Manifestation aller Lebewesen: sabda-brahma—die transzendentale Klangschwingung (der Hare-Krsna-mantra); param brahma-die Höchste Absolute Wahrheit; mama-Mein; ubhe-beide (nämlich die Klanggestalt und die Gestalt der spirituellen Identität); śāśvatī—ewig; tanū zwei Körper.

### ÜBERSETZUNG

Alle Lebewesen, die sich bewegenden und die sich nicht bewegenden. sind Meine Erweiterungen und sind von Mir getrennt. Ich bin die Überseele aller Lebewesen, die existieren, weil Ich sie manifestiere. Ich bin die Form der transzendentalen Klangschwingungen wie omkara und Hare Krsna, Hare Rāma, und Ich bin die Höchste Absolute Wahrheit. Diese beiden Formen Meinerselbst – der transzendentale Klang und die ewig glückselige spirituelle Form der Bildgestalt - sind Meine ewigen Formen; sie sind nicht materiell.

### **FRIÄUTFRUNG**

Die Wissenschaft des hingebungsvollen Dienstes wurde Citraketu von Nārada und Angira gelehrt. Wegen seines hingebungsvollen Dienstes sah Citraketu nun die Höchste Persönlichkeit Gottes. Durch die Darbringung von hingebungsvollem Dienst schreitet man Schritt für Schritt voran, und wenn man sich auf der Ebene der Liebe zu Gott befindet (premā pumartho mahān), sieht man den Höchsten Herrn in jedem Augenblick. Wie die Bhagavad-gītā erklärt, wird, wenn man sich vierundzwanzig Stunden täglich nach den Anweisungen des spirituellen Meisters im hingebungsvollen Dienst beschäftigt (teṣām satata-yuktānām bhajatām prīti-pūrvakam), der hingebungsvolle Dienst zunehmend angenehm. Dann spricht die Höchste Persönlichkeit Gottes, die Sich im Innern des Herzens eines jeden befindet, zu dem Gottgeweihten (dadāmi buddhi-yogam tam yena mām upayānti te). Citraketu Mahārāja wurde zuerst von seinen gurus Angirā und Nārada unterwiesen, und nun, da er ihren Anweisungen gefolgt ist, ist er zur Stufe gelangt, auf der er den Höchsten Herrn von Angesicht zu Angesicht sieht. Deshalb unterweist der Herr ihn nun in der Essenz des Wissens.

Die Essenz des Wissens besteht darin, daß es zwei Arten von *vastu* oder Substanzen gibt. Eine ist wirklich, und die andere wird, da sie illusorisch oder zeitweilig ist, manchmal als unwirklich bezeichnet. Man muß diese beiden Arten des Daseins in Betracht ziehen. Die wirkliche Wahrheit (*tattva*) umfaßt Brahman, Paramātmā und Bhagavān. Das Śrīmad-Bhāgavatam (1.2.11) erklärt:

vadanti tat tattva-vidas tattvam yaj jñānam advayam brahmeti paramātmeti bhagavān iti śabdyate

"Gelehrte Transzendentalisten, die die Absolute Wahrheit kennen, nennen diese nichtduale Substanz Brahman. Paramātmā oder Bhagavān."

Die Absolute Wahrheit existiert ewiglich in drei Aspekten. Deshalb bilden Brahman, Paramātmā und Bhagavān zusammen die Substanz.

Es gibt zwei Gruppen von Erweiterungen, die von der Nicht-Substanz ausgehen — Tätigkeiten und verbotene Tätigkeiten (karma und vikarma). Karma bezieht sich auf das fromme Leben oder materielle Tätigkeiten, die während des Tages ausgeführt werden, und die geistigen Tätigkeiten oder Träume in der Nacht. Dies sind mehr oder weniger erwünschte Tätigkeiten. Vikarma jedoch bezieht sich auf illusorische Tätigkeiten, die so etwas wie Irrlichter sind. Dies sind Tätigkeiten, die keine Bedeutung haben. Zum Beispiel bilden sich moderne Wissenschaftler ein, Leben könne aus chemischen Verbindungen hergestellt werden, und sie versuchen sehr eifrig, dies in Laboratorien überall auf der Welt zu beweisen, obgleich es niemandem in der Menschheitsgeschichte gelungen ist, die Substanz des Lebens aus materiellen Verbindungen herzustellen. Solche Tätigkeiten werden als vikarma bezeichnet.

Alle materiellen Tätigkeiten sind im Grunde illusorisch, und ein Fortschritt in der Illusion ist lediglich Zeitverschwendung. Diese illusorischen Tätigkeiten werden akārya genannt, und man muß durch die Anweisungen der Höchsten Persönlichkeit Gottes Wissen über sie entwickeln. Dies wird in der Bhagavad-gītā (4.17) dargelegt:

karmano hy api boddhavyam boddhavyam ca vikarmanah

#### akarmanas ca boddhav yam gahanā karmano gatih

"Die Kompliziertheit des Handelns ist sehr schwer zu verstehen. Deshalb sollte man genau wissen, was Handeln, was verbotenes Handeln und was Nichthandeln ist."

Diese Dinge muß man direkt von der Höchsten Persönlichkeit Gottes erlernen. die hier als Anantadeva König Citraketu unterweist, weil er durch das Befolgen der Anweisungen Nāradas und Angirās die fortgeschrittene Stufe des hingebungsvollen Dienstes erreicht hat.

Es wird hier gesagt: aham vai sarva-bhūtani. Der Herr ist alles (sarva-bhūtāni), einschließlich der Lebewesen und der materiellen Elemente. Wie der Herr in der Bhagavad-gītā (7.4-5) erklärt:

> bhūmir āpo 'nalo vāvuh kham mano buddhir eva ca ahankāra itīvam me bhinnā prakrtir astadhā

apareyam itas tv anyām prakrtim viddhi me parām iīva-bhūtām mahā-bāho vavedam dhārvate jagat

.Erde. Wasser, Feuer, Luft, Äther, Geist, Intelligenz und falsches Ich - diese acht zusammengenommen bilden Meine abgesonderten, materiellen Energien. Außer dieser niederen Natur, o starkarmiger Arjuna, habe Ich noch eine höhere Energie; sie besteht aus den Lebewesen, die mit der materiellen Natur kämpfen und das Universum erhalten."

Das Lebewesen versucht, die materiellen Elemente zu beherrschen, doch sowohl die materiellen Elemente als auch der spirituelle Funke sind Energien, die von der Höchsten Persönlichkeit Gottes ausgehen. Deshalb sagt der Herr: aham vai sarvabhūtāni. "Ich bin alles." So, wie Hitze und Licht vom Feuer ausgehen, gehen diese beiden Energien – die materiellen Elemente und die Lebewesen – vom Herrn aus. Deshalb sagt der Herr: aham vai sarva-bhūtāni. "Von Mir gehen sowohl die materiellen als auch die spirituellen Energien aus."

Außerdem leitet der Herr als Überseele die Lebewesen, die durch die materielle Atmosphäre bedingt sind. Deshalb wird Er als bhūtātmā bhūta-bhāvanah bezeichnet. Er gibt dem Lebewesen die Intelligenz, seine Stellung zu verbessern, so daß es nach Hause, zu Gott, zurückkehren kann, oder wenn es nicht zu Gott zurückkehren will, gibt der Herr ihm die Intelligenz, seine materielle Stellung zu verbessern. Dies wird vom Herrn Selbst in der Bhagavad-gītā (15.15) bestätigt: sarvasya cāham hṛdi sannivisto mattah smrtir jñānam apohanam ca. "Ich weile im Herzen eines jeden, und von Mir stammen Wissen, Erinnerung und Vergessen." Der Herr gibt dem Lebewesen von innen her die Intelligenz, mit der es arbeiten kann. Deshalb erklärt der vorhergehende Vers, daß unsere Bemühungen beginnen, nachdem die Höchste Persönlichkeit Gottes Sich bemüht hat. Wir können uns nicht unabhängig bemühen oder auf irgend etwas einen Einfluß ausüben. Deshalb ist der Herr bhūta-bhāvanah.

Ein anderer besonderer Wissensaspekt, den uns dieser Vers liefert, ist der, daß sabda-brahma auch eine Form des Höchsten Herrn ist. Śrī Krsna wird in Seiner ewigen glückseligen Gestalt von Arjuna als param brahma anerkannt. Ein Lebewesen im bedingten Zustand betrachtet etwas Illusorisches als substantiell. Dies wird mā vā oder avid vā (Unwissenheit) genannt. Deshalb muß man laut vedischem Wissen ein Gottgeweihter werden und dann zwischen avid va und vid va unterscheiden. die in der Isopanisad ausführlich erläutert werden. Wenn man sich wirklich auf der Ebene der vidyā befindet, kann man persönlich die Persönlichkeit Gottes in Ihren Formen wie Śrī Rāma, Śrī Krsna und Sankarsana verstehen. Das vedische Wissen wird als Atem des Höchsten Herrn beschrieben, und Tätigkeiten beginnen auf der Grundlage des vedischen Wissens. Deshalb sagt der Herr, daß, wenn Er sich bemüht oder atmet, die materiellen Universen ins Dasein treten und vielfältige Tätigkeiten sich allmählich entwickeln. Der Herr sagt in der Bhagavad-gītā: pranavah sarva-vedesu. "Ich bin die Silbe om in allen vedischen mantras." Vedisches Wissen beginnt mit der Schwingung des transzendentalen Klanges pranava, omkāra. Der gleiche transzendentale Klang ist Hare Krsna, Hare Krsna, Krsna Krsna, Hare Hare / Hare Rāma, Hare Rāma, Rāma Rāma, Hare Hare. Abhinnatvān nāma-nāminoh: Es besteht kein Unterschied zwischen dem Heiligen Namen des Herrn und dem Herrn Selbst.

#### VFRS 52

## लोके विततमात्मानं लोकं चात्मनि सन्ततम् । उमयं च मया व्याप्तं मयि चैवोभयं कृतम् ।।५२।।

loke vitatam ātmānam lokam cātmani santatam ubhayam ca mayā vyāptam mayi caivobhayam krtam

loke-in der materiellen Welt; vitatam-erweitert (im Geiste des materiellen Genießens): ātmānam—das Lebewesen: lokam—die materielle Welt: ca—auch: ātmani—im Lebewesen; santatam—ausgebreitet; ubha yam—beide (die materielle Welt der materiellen Elemente und das Lebewesen); ca-und; mayā-von Mir; vyāptam -durchdrungen; mayi-in Mir; ca-auch; eva-tatsächlich; ubhayam-sie beide; krtam-erschaffen.

#### ÜBERSETZUNG

Die bedingte Seele geht in die Welt der Materie ein, von der sie annimmt, sie bestehe aus genießenswerten Vorräten, und denkt, sie sei der Genießer der materiellen Welt. Ebenso geht die materielle Welt als eine Quelle des Genusses in das Lebewesen ein. Auf diese Weise erweitern sich beide, doch weil sie Meine Energie sind, werden sie beide von Mir durchdrungen. Als Höchster Herr bin Ich die Ursache dieser Wirkungen, und man sollte wissen, daß sie beide in Mir ruhen.

#### FRIÄUTFRUNG

Die Māvāvāda-Philosophie betrachtet alles als der Höchsten Persönlichkeit Gottes oder dem Höchsten Brahman qualitativ gleich und sieht deshalb alles als verehrungswürdig an. Diese gefährliche Theorie der Māvāvāda-Schule hat die Allgemeinheit dem Atheismus zugeführt. Auf der Grundlage dieser Theorie denkt man, man sei Gott, doch dies ist nicht wahr. Wie in der Bhagavad-gītā erklärt wird (mavā tatam idam sarvam jagad avyakta-mūrtinā), ist in Wirklichkeit die gesamte kosmische Manifestation eine Erweiterung der Energien des Herrn, die sich in den materiellen Elementen und in den Lebewesen manifestieren. Die Lebewesen betrachten die materiellen Elemente fälschlich als Ouellen, die für ihren Genuß bestimmt sind, und sie denken, sie seien die Genießer. Doch weder die Lebewesen noch die materiellen Elemente sind unabhängig; sie sind beide Energien des Herrn. Die ursprüngliche Ursache der materiellen und der spirituellen Energie ist die Höchste Persönlichkeit Gottes. Obgleich jedoch die Erweiterung der Energien des Herrn die ursprüngliche Ursache ist, sollte man nicht denken, der Herr Selbst habe Sich auf verschiedene Arten erweitert. Um die Theorien der Māyāyādīs zu entkräften, sagt der Herr deutlich in der Bhagavad-gītā: mat-sthāni sarva-bhūtāni na cāhaṁ tesv avasthitah. ,,Alle Wesen sind in Mir, doch Ich bin nicht in ihnen." Alles ruht auf Ihm, und alles ist nichts als eine Erweiterung Seiner Energien, doch dies bedeutet nicht, daß alles so verehrungswürdig ist wie der Herr Selbst. Die materielle Erweiterung ist zeitweilig, der Herr hingegen ist nicht zeitweilig. Die Lebewesen sind Teile des Herrn, doch sie sind nicht der Herr Selbst. Die Lebewesen in der materiellen Welt sind nicht unfaßbar, wie der Herr es ist. Die Theorie, die Energien des Herrn seien als Erweiterungen des Herrn so gut wie der Herr Selbst, ist falsch.

#### **VERS 53-54**

यथा सुषुप्तः पुरुषो विक्वं पत्र्यति चात्मनि । आत्मानमेकदेशस्थं मन्यते खम उत्थितः ॥५३॥ एवं जागरणादीनि जीवस्थानानि चात्मनः । मायामात्राणि विज्ञाय तदुद्रष्टारं परं स्परेत ॥५४॥

> yathā susuptah puruso viśvam paśyati cātmani ātmānam eka-deśa-stham manyate syapna utthitah

evam jāgaranādīni jīva-sthānāni cātmanah māvā-mātrāni vijnāva tad-drastāram param smaret yathā—so wie; suṣuptaḥ—schlafend; puruṣaḥ—eine Person; viśvam—das gesamte Universum; paśyati—nimmt wahr; ca—auch; ātmani—in sich selbst; ātmānam—sich selbst; eka-deśa-stham—an einem Ort liegend; manyate—er betrachtet; svapne—im Traumzustand; utthitaḥ—erwachend; evam—auf diese Weise; jāgaraṇa-ādīni—die Zustände des Wachens usw.; jīva-sthānāni—die verschiedenen Daseinsbedingungen des Lebewesens; ca—auch; ātmanaḥ—von der Höchsten Persönlichkeit Gottes; māyā-mātrāṇi—die Manifestationen der illusionierenden Kraft; vijnāya—kennend; tat—von ihnen; draṣṭāram—der Schöpfer oder Seher solcher Bedingungen; param—der Höchste: smaret—man sollte sich stets erinnern.

#### ÜBERSETZUNG

Wenn jemand tief schläft, träumt er und sieht in sich selbst viele andere Objekte wie große Berge und Flüsse oder vielleicht sogar das gesamte Universum, obgleich diese weit entfernt sind. Manchmal sieht man, wenn man von einem Traum erwacht, daß man sich in einer menschlichen Gestalt befindet und an einem Platz in seinem Bett liegt. Dann erkennt man, daß man verschiedenen Umständen gemäß einer bestimmten Nationalität, Familie usw. angehört. Alle Bedingungen des Tiefschlafes, des Träumens und des Wachens sind jedoch nichts als Energien der Höchsten Persönlichkeit Gottes. Man sollte sich immer an den ursprünglichen Schöpfer dieser Bedingungen erinnern — den Höchsten Herrn, der nicht von ihnen berührt wird.

#### **ERLÄUTERUNG**

Keiner dieser Zustände des Lebewesens - Tiefschlaf, Traum und Wachzustand - ist wirklich. Es handelt sich lediglich um verschiedene Stadien des bedingten Lebens. Es mag viele Berge, Flüsse, Bäume, Bienen, Tiger und Schlangen geben, die weit entfernt sind, doch im Traum bildet man sich ein, sie seien ganz nah. Ebenso, wie das Lebewesen nachts feinstoffliche Träume hat, lebt es, wenn es wach ist, in grobstofflichen Träumen von Nation, Gemeinschaft, Gesellschaft, Besitztümern, Wolkenkratzern, Bankkonto, Position und Ansehen. Unter diesen Umständen sollte man wissen, daß die eigene Situation auf dem Kontakt mit der materiellen Welt beruht. Man befindet sich in verschiedenen Lagen in verschiedenen Lebensformen, die alle nichts als Schöpfungen der illusionierenden Energie sind, welche unter der Führung der Höchsten Persönlichkeit Gottes wirkt. Deshalb ist der Höchste Herr der letztliche Handelnde, und das bedingte Lebewesen sollte sich einfach an diesen ursprünglich Handelnden, Śrī Krsna, erinnern. Als Lebewesen werden wir von den Wellen der prakrti oder Natur hinweggetragen, die unter der Führung des Herrn arbeitet (mayādhyaksena prakrtih sūyate sa-carācaram). Bhaktivinoda Thākura singt: (miche) māyāra vaśe, yāccha bhese', khāccha hābudubu, bhāi. "Warum wirst du in verschiedenen Stadien des Träumens und des Wachens von den Wellen der illusjonierenden Energie hinweggetragen? Sie sind allesamt Schöpfungen māyās." Es ist unsere einzige Pflicht, uns an den höchsten Führer dieser illusionierenden Energie. Krsna, zu erinnern. Damit wir dies tun, rät uns die śāstra: harer nāma harer nāma harer nāmaiva kevalam. Man sollte ständig den Heiligen Namen des Herrn chanten - Hare Kṛṣṇa, Hare Kṛṣṇa, Kṛṣṇa Kṛṣṇa, Hare Hare / Hare Rāma, Hare Rāma,

Rāma Rāma, Hare Hare. Der Höchste Herr wird in drei verschiedenen Stadien, als Brahman, Paramatma und Bhagayan, erkannt, doch Bhagayan ist die endgültige Erkenntnis. Jemand, der Bhagavan, die Höchste Persönlichkeit Gottes, Krsna, erkennt, ist der vollkommenste mahātmā (vāsudevah sarvam iti sa mahātmā sudurlabhah). In der menschlichen Form des Lebens sollte man die Höchste Persönlichkeit Gottes verstehen, denn dann wird man auch alles andere verstehen. Yasmin viiñāte sarvam evam vijnātam bhavati. Dieser vedischen Anweisung zufolge versteht man, wenn man einfach Krsna versteht, das Brahman, den Paramātmā, die prakrti, die illusionierende Energie, die spirituelle Energie und alles andere. Alles wird offenbart. Prakrti, die materielle Natur, arbeitet unter der Führung des Höchsten Herrn, und wir, die Lebewesen, werden von den Phasen der prakrti hinweggetragen. Zur Selbstverwirklichung sollte man sich immer an Krsna erinnern. Wie im Padma Purāna erklärt wird: smartavyah satatam visnuh. Wir sollten uns immer an Śrī Visnu erinnern. Vismartavyo na jātucit. Wir sollten den Herrn niemals vergessen. Das ist die Vollkommenheit des Lebens.

#### VERS 55

## येन प्रसप्तः पुरुषः खापं वेदात्मनस्तदा। सुखं च निर्गुणं ब्रह्म तमात्मानमवेहि माम ।।५५॥

yena prasuptah purusah svāpam vedātmanas tadā sukham ca nirgunam brahma tam ātmānam avehi mām

yena-durch das (das Höchste Brahman); prasuptah-schlafend; purusah-ein Mensch; svāpam-das Thema eines Traumes; veda-kennt; ātmanah-von sich selbst; tadā-zu jener Zeit; sukham-Glück; ca-auch; nirgunam-ohne Kontakt mit der materiellen Umgebung; brahma-das höchste Spirituelle; tam-Ihn; ātmānam-der Durchdringende; avehi-wisse nur; mām-Mich.

#### ÜBERSETZUNG

Wisse, daß Ich das Höchste Brahman bin, die alldurchdringende Überseele, durch die das schlafende Lebewesen seinen Traumzustand und sein Glück jenseits der Tätigkeiten der materiellen Sinne verstehen kann. Dies bedeutet, daß Ich die Ursache der Tätigkeiten des schlummernden Lebewesens bin.

#### **ERLÄUTERUNG**

Wenn das Lebewesen vom falschen Ich frei wird, begreift es seine höhere Stellung als spirituelle Seele, als winziges Teilchen der Freudenkraft des Herrn. Somit kann das Lebewesen dank dem Brahman, sogar während es schläft, genießen. Der Herr sagt: "Dieses Brahman, dieser Paramātmā und dieser Bhagavān bin Ich Selbst." Dies wird von Śrīla Jīva Gosvāmī in seinem Krama-sandarbha hervorgehoben.

#### VFRS 56

## उमयं सरतः पुंसः प्रस्वापप्रतिबोधयोः। अन्वेति व्यतिरिच्येत तज्ज्ञानं ब्रह्म तत् परम्।।५६।।

ubhayam smaratah pumsah prasvāpa-pratibodhayoh anveti vyatiricyeta tai iñānam brahma tat param

ubhayam—beide Arten von Bewußtsein (Schlaf und Wachzustand); smarataḥ—sich erinnernd; pumsaḥ—von der Person; prasvāpa—vom Bewußtsein während des Schlafes; pratibodhayoḥ—und vom Bewußtsein während des Wachens; anveti—erstreckt sich über; vyatiricyeta—mag hinausreichen über; tat—das; jħānam—Wissen; brahma—das Höchste Brahman; tat—das; param—transzendental.

#### ÜBERSETZUNG

Wenn jemandes Träume während des Schlafes lediglich Angelegenheiten sind, die von der Überseele beobachtet werden, wie kann dann das Lebewesen, das von der Überseele verschieden ist, sich an die Tätigkeiten der Träume erinnern? Die Erfahrungen einer Person können nicht von einer anderen verstanden werden. Deshalb ist der Kenner der Tatsachen, das Lebewesen, das bezüglich der Begebenheiten, die sich in Träumen und im Wachzustand manifestieren, Fragen stellt, von den umstandsbedingten Tätigkeiten verschieden. Dieser kennende Faktor ist das Brahman. Die Eigenschaft des Kenners gehört, mit anderen Worten, zum Lebewesen und zur Höchsten Seele. Deshalb kann auch das Lebewesen die Tätigkeiten der Träume und des Wachzustandes erfahren. In beiden Stadien ist der Kenner unverändert und doch qualitativ eins mit dem Höchsten Brahman.

#### **ERLÄUTERUNG**

Im Wissen ist das Lebewesen mit dem Höchsten Brahman qualitativ eins, doch die Quantität des Höchsten Brahmans ist nicht die gleiche wie die des Lebewesens, das ein Teil des Brahmans ist. Weil das Lebewesen qualitativ Brahman ist, kann es sich an die früheren Tätigkeiten der Träume erinnern und kennt auch die gegenwärtigen Tätigkeiten des Wachzustandes.

#### VERS 57

यदेतद्विस्पृतं पुंसो मद्भावं भिन्नमात्मनः। ततः संसार एतस्य देहाद्देहो मृतेर्मृतिः॥५७॥ yad etad vismrtam pumso mad-bhāvam bhinnam ātmanah tatah samsāra etasva dehād deho mrter mrtih

vat—was; etat—dies; vismrtam—vergessen; pumsah—von dem Lebewesen; matbhāvam—Meine spirituelle Position; bhinnam—Trennung; ātmanah—von der Höchsten Seele; tatah-von iener; samsärah-materielles, bedingtes Leben; etasva-von dem Lebewesen; dehāt—von einem Körper; dehah—ein anderer Körper; mrteh—von einem Tod; mrtih-ein anderer Tod.

#### ÜBERSETZUNG

Wenn ein Lebewesen seine spirituelle Identität der qualitativen Einheit mit Mir in Ewigkeit, Wissen und Glückseligkeit vergißt, weil es denkt, es sei von Mir verschieden, beginnt sein materielles, bedingtes Leben. Statt also sein Interesse mit Meinem gleichzusetzen, beginnt es, sich mit seinen körperlichen Erweiterungen wie seiner Frau, seinen Kindern und seinen materiellen Besitztümern zu identifizieren. Auf diese Weise bringt ein Körper durch den Einfluß seiner Handlungen einen weiteren hervor, und nach dem Tod findet ein weiterer Tod statt.

#### FRIÄUTFRUNG

Im allgemeinen halten die Māvāvādī-Philosophen oder Menschen, die von Māvāvādī-Philosophen beeinflußt werden, sich für ebensogut wie die Höchste Persönlichkeit Gottes. Dies ist die Ursache ihres bedingten Lebens. Wie von dem Vaisnava-Dichter Jagadananda Pandita in seinem Prema-vivarta erklärt wird:

> kṛṣṇa-bahirmukha hañā bhoga vāñchā kare nikata-stha māvā tāre jāpativā dhare

Sobald ein Lebewesen seine wesenseigene Stellung vergißt und danach strebt, mit dem Höchsten eins zu werden, beginnt sein bedingtes Leben. Die Auffassung, das Höchste Brahman und das Lebewesen seien nicht nur qualitativ, sondern auch quantitativ gleich, ist die Ursache des bedingten Lebens. Wenn jemand den Unterschied zwischen dem Höchsten Herrn und den Lebewesen vergißt, beginnt sein bedingtes Leben, Bedingtes Leben bedeutet, einen Körper aufzugeben, um einen anderen anzunehmen, und den Tod zu erleiden, um erneut zu sterben. Der Māyāyādī-Philosoph lehrt die Philosophie des tat tvam asi, die besagt: "Du bist das gleiche wie Gott." Er vergißt, daß tat tvam asi in Entsprechung zur am Rande befindlichen Stellung des Lebewesens, das wie Sonnenschein ist, angewendet werden muß. Es gibt Hitze und Licht in der Sonne, und es gibt Hitze und Licht im Sonnenschein, und deshalb sind sie qualitativ eins. Man sollte aber nicht vergessen, daß der Sonnenschein auf der Sonne ruht. Wie der Herr in der Bhagavad-gītā sagt: brahmano hi pratişthāham. "Ich bin der Ursprung des Brahmans." Der Sonnenschein gründet auf der Gegenwart des Sonnenplaneten. Es ist nicht so, daß der Sonnenplanet vom alldurchdringenden Sonnenschein abhängig ist. Das Vergessen und Mißverstehen dieser Tatsache wird  $m\bar{a}y\bar{a}$  genannt. Wegen des Vergessens seiner wesenseigenen Stellung und der des Höchsten Herrn gerät man in  $m\bar{a}y\bar{a}$  oder  $sa\dot{m}s\bar{a}ra$  — bedingtes Leben. In diesem Zusammenhang sagt Madhvācārya:

sarva-bhinnam parātmānam vismaran samsared iha abhinnam samsmaran yāti tamo nāsty atra samsayah

Wenn jemand denkt, das Lebewesen sei in keiner Hinsicht vom Höchsten Herrn verschieden, befindet er sich zweifellos in Unwissenheit (tamaḥ).

#### VERS 58

## लञ्चेह मानुषीं योनि ज्ञानविज्ञानसम्भनाम् । आत्मानं यो न बुद्ध्येत न कचित् क्षेममाप्नुयात् ॥५८॥

labdhveha mānuṣīṁ yoniṁ jñāna-vijñāna-sambhavām ātmānaṁ yo na buddhyeta na kvacit ksemam āpnuyāt

labdhvā—erlangend; iha—in der materiellen Welt (besonders im frommen Land Bhārata-varṣa, Indien); mānuṣīm—der Mensch; yonim—Lebensformen; jñāna—des Wissens durch vedische Schriften; vijñāna—und die praktische Anwendung dieses Wissens im Leben; sambhavām—worin es eine Möglichkeit gibt; ātmānam—jemandes wahre Identität; yah—jemand, der; na—nicht; buddhyeta—versteht; na—niemals; kvacit—zu irgendeiner Zeit; kṣemam—Erfolg im Leben; āpnuyāt—kann erlangen.

#### ÜBERSETZUNG

Ein Mensch kann mit Hilfe der vedischen Schriften und ihrer praktischen Anwendung durch Selbstverwirklichung Vollkommenheit im Leben erlangen. Dies ist besonders für einen Menschen möglich, der in Indien, dem Land der Frömmigkeit, geboren wurde. Ein Mensch, der in einer solch günstigen Position geboren wird, aber nicht sein Selbst versteht, ist nicht in der Lage, die höchste Vollkommenheit zu erreichen, selbst wenn er zum Leben auf den höheren Planetensystemen erhoben wird.

#### **ERLÄUTERUNG**

Diese Aussage wird im  $Caitanya-carit\bar{a}mrta$  ( $\bar{A}di$  9.41) bestätigt. Śrī Caitanya sagte:

bhārata-bhūmite haila manuṣya-janma yāra janma sārthaka kari' kara para-upakāra Jeder, der in Indien geboren worden ist, besonders ein Mensch, kann durch die vedischen Schriften und ihre praktische Anwendung im Leben den höchsten Erfolg erlangen. Wenn man vollkommen ist, kann man der Selbstverwirklichung der gesamten menschlichen Gesellschaft dienen. Dies ist der beste Weg, humanitäre Arbeit zu leisten.

#### **VERS 59**

## स्मृत्वेहायां परिक्लेशं ततः फलविपर्ययम् । अभयं चाप्यनीहायां सङ्कल्पाद्विरमेत्कविः ॥५९॥

smṛtvehāyām parikleśam tatah phala-viparyayam abhayam cāpy anīhāyām saṅkalpād viramet kaviḥ

smṛtvā—sich erinnernd; īhāyām—auf dem Gebiet der Tätigkeiten mit fruchtbringenden Ergebnissen; parikleśam—die Verschwendung von Energie und die leidvollen Bedingungen; tataḥ—davon; phala-viparyayam—das Gegenteil des erwünschten Ergebnisses; abhayam—Furchtlosigkeit; ca—auch; api—tatsächlich; anīhāyām—wenn kein Wunsch nach fruchtbringenden Ergebnissen besteht; sankalpāt—von materiellem Wunsch; viramet—sollte ablassen; kaviḥ—jemand, der im Wissen fortgeschritten ist.

#### ÜBERSETZUNG

Ein intelligenter Mensch, der sich an die großen Mühen auf dem Gebiet der um fruchtbringender Ergebnisse willen verfolgten Tätigkeiten erinnert und sich daran erinnert, wie man das Gegenteil der Ergebnisse, die man sich wünscht, empfängt — sei es von materiellen Tätigkeiten oder von den fruchtbringenden Tätigkeiten, die in den vedischen Schriften empfohlen werden —, solch ein intelligenter Mensch sollte von dem Verlangen nach fruchtbringenden Handlungen ablassen, denn durch solche Bemühungen kann man nicht das letztliche Ziel des Lebens erreichen. Wenn er andererseits ohne Wünsche nach fruchtbringenden Ergebnissen handelt — wenn er sich, mit anderen Worten, hingebungsvollen Tätigkeiten widmet —, kann er das höchste Ziel des Lebens einschließlich der Befreiung von leidvollen Umständen erlangen. Man sollte dies in Betracht ziehen und von materiellen Wünschen Abstand nehmen.

VERS 60

सुस्राय दुःखमोक्षाय कुर्वाते दम्पती क्रियाः। ततोऽनिवृत्तिरप्राप्तिर्दुःखस्य च सुखस्य च ॥६०॥ sukhāya duḥkha-mokṣāya kurvāte dampatī kriyāḥ tato 'nivṛttir aprāptir duḥkhasya ca sukhasya ca

sukhāya—für das Glück; duḥkha-mokṣāya—zur Befreiung vom unglücklichen Zustand; kurvāte—vollziehen; dam-patī—die Ehefrau und der Ehemann; kriyāḥ—Tätigkeiten; tataḥ—von jenen; anivṛttiḥ—kein Nachlassen; aprāptiḥ—keine Errungenschaft; duḥkhasya—vom Leid; ca—auch; sukhasya—vom Glück; ca—auch.

#### ÜBERSETZUNG

Als Ehemann und Ehefrau schmieden ein Mann und eine Frau gemeinsam Pläne, um Glück zu erlangen und Unglück zu verringern, und sie arbeiten in vielerlei Hinsicht zusammen, doch weil ihre Tätigkeiten voller Verlangen sind, sind diese niemals eine Quelle des Glücks, und sie vermindern niemals Leid; sie verursachen im Gegenteil großes Unglück.

#### **VERS 61-62**

एवं विपर्ययं बुद्घा नृणां विज्ञाभिमानिनाम् । आत्मनश्च गतिं सक्ष्मां स्थानत्रयविरुक्षणाम् ॥६१॥ दृष्टश्वताभिमीत्राभिनिर्धक्तः स्वेन तेजसा । ज्ञानविज्ञानसन्तृप्तो मद्भक्तः पुरुषो भवेत् ॥६२॥

> evam viparyayam buddhvā nrṇām vijñābhimāninām ātmanas ca gatim sūkṣmām sthāna-traya-vilakṣanām

dṛṣṭa-śrutābhir mātrābhir nirmuktah svena tejasā jñāna-vijñāna-santṛpto mad-bhaktah puruso bhavet

evam—auf diese Weise; viparyayam—umgekehrt; buddhvā—erkennend; nṛṇām—von Menschen; vijña-abhimāninām—die denken, sie seien von wissenschaftlichem Wissen erfüllt; ātmanah—von dem Selbst; ca—auch; gatim—der Fortschritt; sūkṣ-mām—äußerst schwierig zu verstehen; sthāna-traya—die drei Bedingungen des Lebens (Tiefschlaf, Traum und Wachzustand); vilakṣaṇām—abgesehen von; dṛṣṭa—direkt wahrgenommen; śrutābhih—oder durch Mitteilung von Autoritäten; mātrā-bhih—von Objekten; nirmuktah—befreit; svena—durch seine eigene; tejasā—Stärke der Überlegung; jñāna-vijñāna—mit Wissen und praktischer Anwendung des Wissens; santṛptah—vollständig zufrieden; mat-bhaktaḥ—Mein Geweihter; puruṣaḥ—ein Mensch; bhavet—sollte werden.

#### ÜBERSETZUNG

Man sollte verstehen, daß die Tätigkeiten von Personen, die auf ihre materiellen Kenntnisse stolz sind, nur Ergebnisse hervorbringen, die im Gegensatz zu jenen Ergebnissen stehen, die sich solche Personen während des Wachzustandes, des Schlafes und des Tiefschlafes vorstellen. Man sollte weiterhin verstehen, daß die spirituelle Seele, obgleich sie für den Materialisten sehr schwer wahrzunehmen ist, über all diesen Bedingungen steht, und mit Hilfe seines Unterscheidungsvermögens sollte man den Wunsch nach fruchtbringenden Ergebnissen im gegenwärtigen Leben und im nächsten aufgeben. Indem man auf diese Weise im transzendentalen Wissen erfahren wird, sollte man Mein Geweihter werden.

#### VFRS 63

# मनुजैयोंगनैपुण्यबुद्धिभिः।

etāvān eva manujair voga-naipunya-buddhibhih svārthah sarvātmanā iñevo vat parātmaika-darśanam

etāvān—soviel; eva—tatsächlich; manujaih—von Menschen; voga—durch den Vorgang der Verbindung mit dem Höchsten durch bhakti-yoga; naipunya-mit Sachkenntnis ausgestattet; buddhibhih—die Intelligenz besitzen; sva-arthah—das letztliche Ziel des Lebens; sarva-ātmanā—mit allen Mitteln; iñevah—zu erkennen; vat-welches; para-von dem transzendentalen Herrn; ātma-und von der Seele; eka-von der Einheit: darsanam-verstehend.

#### ÜBFRSFTZUNG

Menschen, die versuchen, das letztliche Ziel des Lebens zu erreichen, müssen die Höchste Absolute Person und das Lebewesen, die in ihrer Beziehung als Teil und Ganzes qualitativ eins sind, mit Sachkenntnis betrachten. Dies ist das letztliche Verständnis vom Leben. Es gibt keine bessere Wahrheit als diese.

#### VERS 64

## राजश्रप्रमत्तो ज्ञानविज्ञानसम्पन्नो धारयन्नाग्रु सिष्यसि ॥६४॥

tvam etac chraddhayā rājann apramatto vaço mama

#### jñāna-vijñāna-sampanno dhāravann āśu sidhvasi

tvam-du; etat-dies; śraddhayā-mit großem Glauben und Gehorsam; rājan- o König: apramattah—ohne verrückt zu sein oder zu irgendeiner anderen Schlußfolgerung abzuweichen; vacah-Unterweisung; mama-von Mir; jñāna-viiñāna-sampannah-völlig des Wissens und seiner praktischen Anwendung im Leben bewußt; dhārayan-annehmend; āśu-sehr bald; sidhyasi-du wirst der Vollkommenste werden.

#### ÜBERSETZUNG

O König, wenn du diese Meine Schlußfolgerung annimmst, ohne an materiellen Genuß angehaftet zu sein, in großem Vertrauen an Mir festhältst und so erfahren und vollständig im Wissen und seiner praktischen Anwendung im Leben bewandert wirst, wirst du die höchste Vollkommenheit erlangen, indem du Mich erreichst.

#### VFRS 65

## श्रीशक उवाच

## आश्वास भगवानित्थं चित्रकेतुं जगद्गरुः। पञ्यतस्तस्य विश्वात्मा ततश्चान्तर्दधे हरिः ॥६५॥

śrī-śuka uvāca āśvāsva bhagavān ittham citraketum jagad-guruh paśyatas tasya viśvātmā tatas cāntardadhe harih

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; āśvāsva—versichernd; bhagavān -die Höchste Persönlichkeit Gottes; ittham-somit; citraketum-König Citraketu; jagat-guruh-der höchste spirituelle Meister; paśyatah-während des Ansehens; tasya-er; viśva-ātmā-die Überseele des gesamten Universums; tatah-von dort; ca-auch; antardadhe-verschwand; harih-Śrī Hari.

#### ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: Nachdem die Höchste Persönlichkeit Gottes, die der höchste spirituelle Meister, die höchste Seele, Sankarsana, ist, Citraketu auf diese Weise unterwiesen und ihm die Vollkommenheit zugesichert hatte, verschwand Er von diesem Ort, während Citraketu Ihm nachschaute.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 16. Kapitel im Sechsten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "König Citraketu begegnet dem Höchsten Herrn".

#### Mutter Pārvatī verflucht Citraketu

Das Siebzehnte Kapitel wird folgendermaßen zusammengefaßt. Dieses Kapitel schildert, wie Citraketu den Körper eines asura oder Dämons erhielt, weil er sich über Siva lustig gemacht hatte.

Nachdem König Citraketu persönlich mit der Höchsten Persönlichkeit Gottes gesprochen hatte, genoß er das Leben in seinem Luftschiff mit den Frauen des Vidyädhara-Planeten. Er begann, während er gemeinsam mit den Frauen den Ruhm des Herrn besang, mit seinem Luftschiff im Weltraum umherzufliegen. Eines Tages, während er so reiste, gelangte er in die Haine des Sumeru-Gebirges, wo er Siva begegnete, der, umgeben von einer Versammlung von Siddhas, Cāraṇas und großen Weisen, Pārvatī umarmte. Als Citraketu Siva in dieser Situation sah, lachte er sehr laut, doch Pārvatī wurde äußerst zornig auf ihn und verfluchte ihn. Wegen dieses Fluches erschien Citraketu später als Dämon Vrtrāsura.

Citraketu fürchtete sich jedoch nicht im geringsten vor Parvatīs Fluch, und deshalb sprach er folgende Worte: "Jeder in der menschlichen Gesellschaft genießt je nach seinen früheren Taten Glück und Leid und reist auf diese Weise in der materiellen Welt umher. Deshalb ist niemand für sein Glück und Leid verantwortlich. In der materiellen Welt wird man vom Einfluß der materiellen Natur beherrscht, und doch hält man sich für den Ausführenden aller Handlungen. In dieser materiellen Welt, die aus der äußeren Energie des Höchsten Herrn besteht, wird man manchmal verflucht und manchmal begünstigt, manchmal genießt man auf den höheren Planetensystemen, und manchmal leidet man auf den niederen Planeten, doch all diese Situationen sind sich gleich, da sie in der materiellen Welt stattfinden. Keine dieser Situationen ist wirklich existent, da sie alle zeitweilig sind. Die Höchste Persönlichkeit Gottes ist der letztliche Kontrollierende, weil die materielle Welt unter Seiner Herrschaft erschaffen, erhalten und vernichtet wird, während Er diesen verschiedenen Umwandlungen der materiellen Welt in Zeit und Raum gegenüber nichtsdestoweniger neutral bleibt. Die materielle äußere Energie der Höchsten Persönlichkeit Gottes ist für die materielle Welt zuständig. Der Herr hilft der Welt, indem Er für die Lebewesen in ihr Situationen schafft."

Als Citraketu diese Worte sprach, waren alle Angehörigen der großen Versammlung, in der sich Siva und Pārvatī befanden, überaus erstaunt. Dann begann Siva, über die Geweihten des Herrn zu sprechen. Ein Gottgeweihter ist in allen Lebenslagen gleichmütig, ob auf den himmlischen oder auf den höllischen Planeten, ob von der materiellen Welt befreit oder durch sie bedingt, ob mit Glück gesegnet oder inmitten von Leid. All dies sind lediglich Dualitäten, die von der äußeren Energie hervorgebracht werden. Wenn das Lebewesen von der äußeren Energie beeinflußt wird, nimmt es einen grobstofflichen und feinstofflichen materiellen Körper an, und in dieser illusorischen Situation erleidet es scheinbar Qualen, obwohl jeder ein winziges Teilchen des Höchsten Herrn ist. Die sogenannten Halbgötter betrachten sich als unabhängige Herrscher, und auf diese Weise kommen sie vom Verständnis, daß alle

Lebewesen Teile des Höchsten sind, fälschlich ab. Dieses Kapitel schließt, indem es den Gottgeweihten und die Höchste Persönlichkeit Gottes lobpreist.

#### VERS 1

श्रीशुक उवाच

यतश्रान्तर्हितोऽनन्तस्तर्ये कृत्वा दिशे नमः। विद्याधरिश्वत्रकेतुश्रचार गगनेचरः॥ १॥

> śrī-śuka uvāca yataś cāntarhito 'nantas tasyai kṛtvā diśe namaḥ vidyādharaś citraketuś cacāra gagane carah

śrī-śukaḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; yataḥ—in welcher (Richtung); ca—und; antarhitaḥ—verschwand; anantaḥ—die unbegrenzte Höchste Persönlichkeit Gottes; tasyai—dieser; krtvā—nach der Darbringung; dise—Richtung; namaḥ—Ehrerbietungen; vidyādharaḥ—der König des Vidyādhara-Planeten; citraketuḥ—Citraketu; cacāra—reiste; gagane—im Weltraum; caraḥ—sich bewegend.

#### ÜBERSETZUNG

Śrīla Śukadeva Gosvāmī sagte: Nachdem Citraketu der Himmelsrichtung, in die Ananta, die Höchste Persönlichkeit Gottes, verschwunden war, seine Ehrerbietungen dargebracht hatte, begann er als Oberhaupt der Vidyādharas im Weltraum umherzureisen.

#### **VERS 2-3**

स लक्षं वर्षलक्षाणामव्याहतबलेन्द्रियः । स्तूयमानो महायोगी मुनिभिः सिद्धचारणैः ॥ २ ॥ कुलाचलेन्द्रद्रोणीषु नानासङ्कल्पसिद्धिषु । रेमे विद्याधरस्त्रीमिर्गापयन् हरिमीश्वरम् ॥ ३ ॥

> sa lakṣam varṣa-lakṣāṇām avyāhata-balendri yaḥ stūyamāno mahā-yogī munibhiḥ siddha-cāraṇaiḥ

kulācalendra-droņī șu nānā-saṅkalpa-siddhisu

#### reme vidyādhara-strībhir gāpayan harim īśvaram

saḥ—er (Citraketu); lakṣam—einhunderttausend; varṣa—von Jahren; lakṣāṇām—einhunderttausend; avyāhata—ohne Hindernis; bala-indriyaḥ—dessen Starke und Kraft der Sinne; stūyamānaḥ—gepriesen; mahā-yogī—der große mystische yogī; munibhiḥ—von Heiligen; siddha-cāraṇaiḥ—von den Siddhas und Cāraṇas; kulāca-lendra-droṇṣu—in den Tälern des großen Gebirges, das als Kulācalendra oder Sumeru bekannt ist; nānā-saṅkalpa-siddhiṣu—wo man in allen Arten der mystischen Kraft vollkommen wird; reme—genoß; vidyādhara-strībhiḥ—mit den Frauen des Vidyādhara-Planeten; gāpayan—zu preisen veranlassend; harim—die Höchste Persönlichkeit Gottes, Hari; īśvaram—den Kontrollierenden.

#### ÜBERSETZUNG

Von großen Weisen und Heiligen und von den Bewohnern Siddhalokas und Cāraṇalokas gepriesen, reiste Citraketu, der überaus mächtige mystische yogī, für Millionen von Jahren umher und genoß das Leben. Mit körperlicher Stärke und Sinnen, die nicht dahinschwanden, reiste er durch die Täler des Sumeru-Gebirges, des Ortes, an dem vielerlei Arten mystischer Kräfte vervollkommnet werden. In jenen Tälern genoß er mit den Frauen von Vidyādharaloka das Leben, indem er die Herrlichkeiten des Höchsten Herrn, Haris, besang.

#### **ERLÄUTERUNG**

Man sollte verstehen, daß Mahārāja Citraketu, obgleich er von schönen Frauen von Vidyādharaloka umgeben war, nicht vergaß, den Herrn durch das Chanten Seines Heiligen Namens zu erfreuen. An vielen Stellen wurde bewiesen, daß jemand, der durch keinerlei materielle Umstände verunreinigt wird und der ein reiner Gottgeweihter ist und sich dem Lobpreisen der Herrlichkeiten des Herrn widmet, als vollkommen zu betrachten ist.

#### **VERS 4-5**

एकदा स विमानेन विष्णुदत्तेन भाखता । गिरिशं दद्दशे गच्छन् परीतं सिद्धचारणैः ॥ ४॥ आलिङ्गयाङ्कीकृतां देवीं बाहुना मुनिसंसदि । उवाच देव्याः शृष्यन्त्या जहासोचैस्तदन्तिके ॥ ५॥

> ekadā sa vimānena viṣṇu-dattena bhāsvatā giriśaṁ dadṛśe gacchan parītaṁ siddha-cāranaih

ālingyānkīkṛtām devīm bāhunā muni-samsadi uvāca devyāḥ śṛṇvantyā jahāsoccais tad-antike

ekadā—eines Tages; sah—er (König Citraketu); vimānena—mit seinem Luftschiff; viṣṇu-dattena—das ihm von Śrī Viṣṇu gegeben worden war; bhāsvatā—hell leuchtend; giriśam—Śiva; dadrśe—er sah; gacchan—gehend; parītam—umgeben; siddha—von den Bewohnern Siddhalokas; cāraṇaih—und von den Bewohnern Cāraṇalokas; āliṅgya—umarmend; aṅkīkrtām—auf seinem Schoß sitzend; devīm—seine Gemahlin Pārvatī; bāhunā—mit seinem Arm; muni-saṁsadi—in der Gegenwart großer Heiliger; uvāca—er sagte; devyāḥ—während die Göttin Pārvatī; śṛṇvantyāḥ—hörte; jahāsa—er lachte: uccaih—sehr laut; tad-antike—in der Nähe.

#### ÜBERSETZUNG

Eines Tages, als Citraketu in einem hell leuchtenden Luftschiff, das ihm von Śrī Viṣṇu gegeben worden war, im Weltraum umherreiste, sah er Śiva, der von Siddhas und Cāraṇas umgeben war. Śiva saß in einer Versammlung von großen Heiligen und legte seinen Arm um Pārvatī, die auf seinem Schoß saß. Citraketu lachte laut und sprach so, daß Pārvatī es hören konnte.

#### **ERLÄUTERUNG**

Śrīla Viśvanātha Cakravartī Ţhākura sagt in diesem Zusammenhang:

bhaktim bhūtim harir dattvā sva-vicchedānubhūtaye devyāḥ śāpena vṛtratvam nītvā tam svāntike 'nayat

Die Erklärung lautet, daß die Höchste Persönlichkeit Gottes Citraketu so bald wie möglich nach Vaikunthaloka bringen wollte. Es war der Plan des Herrn, daß Citraketu von Pārvatī verflucht werden sollte, Vṛtrāsura zu werden, so daß er im nächsten Leben schnell nach Hause, zu Gott, zurückkehren konnte. Es gibt viele Fälle, in denen ein Gottgeweihter, der als Dämon handelte, durch die Barmherzigkeit des Herrn zum Königreich Gottes erhoben wurde. Für Pārvatī war es natürlich, von Śiva in einer Beziehung zwischen Ehemann und Ehefrau umarmt zu werden; was Citraketu sah, war nichts Außergewöhnliches. Nichtsdestoweniger lachte Citraketu laut, als er Śiva in dieser Situation erblickte, was er nicht hätte tun sollen. Deshalb wurde er schließlich verflucht, und dieser Fluch bildete die Ursache für seine Rückkehr nach Hause, zu Gott.

#### VERS 6

#### चित्रकेत्रवाच

## एष लोकगुरुः साक्षाद्धमं वक्ता शरीरिणाम् । आस्ते मुख्यः सभायां वै मिथुनीभृय भार्यया ।। ६ ।।

citraketur uvāca eşa loka-guruḥ sākṣād dharmam vaktā śarīriṇām āste mukhyaḥ sabhāyām vai mithunī-bhūya bhāryayā

citraketuh uvāca—König Citraketu sagte; eṣaḥ—dies; loka-guruḥ—der spirituelle Meister derjenigen, die den vedischen Anweisungen folgen; sākṣāt—direkt; dharmam—von Religion; vaktā—der Sprecher; śarīrinām—für alle Lebewesen, die einen materiellen Körper angenommen haben; āste—sitzt; mukhyaḥ—das Oberhaupt; sabhāyām—in einer Versammlung; vai—tatsächlich; mithunī-bhūya—umarmend; bhārvavā—mit seiner Ehefrau.

#### ÜBERSETZUNG

Citraketu sagte: Śiva, der spirituelle Meister der Allgemeinheit, ist das beste aller Lebewesen, die einen materiellen Körper angenommen haben. Er verkündet das System der Religion. Und doch — wie erstaunlich ist es, daß er inmitten einer Versammlung von großen Heiligen seine Ehefrau Pärvatī umarmt.

#### VFRS 7

## जटाधरस्तीत्रतपा त्रह्मवादिसभापतिः । अङ्कीकृत्य स्त्रयं चास्ते गतहीः प्राकृतो यथा।। ७।।

jaṭā-dharas tīvra-tapā brahmavādi-sabhā-patiḥ ankīkṛtya striyaṁ cāste gata-hrīḥ prākṛto yathā

jaṭā-dharaḥ—verfilzte Haarsträhnen tragend; tīvra-tapāḥ—aufgrund von schrecklichen Entsagungen und Bußen überaus erhaben; brahma-vādi—der strikten Anhänger der vedischen Prinzipien; sabhā-patiḥ—das Oberhaupt einer Versammlung; ankīkṛtya—umarmend; striyam—eine Frau; ca—und; āste—sitzt; gata-hrīḥ—ohne Scham; prākṛtaḥ—ein Mensch, der durch die materielle Natur bedingt ist; yathā—so, wie.

#### ÜBERSETZUNG

Siva, dessen Haar auf dem Kopf verfilzt ist, hat sich gewiß großen Entsagungen und Bußen unterzogen. Tatsächlich ist er in der Versammlung der strikten Anhänger der vedischen Prinzipien das Oberhaupt. Nichtsdestoweniger sitzt er mit seiner Gemahlin auf dem Schoß inmitten von Heiligen und umarmt sie, als sei er ein schamloser, gewöhnlicher Mensch.

#### **ERLÄUTERUNG**

Citraketu war sich der erhabenen Stellung Śivas bewußt, und deshalb machte er eine Bemerkung darüber, wie erstaunlich es sei, daß Śiva sich wie ein gewöhnlicher Mensch verhalte. Er wußte Śivas Stellung wertzuschätzten, doch als er sah, daß Śiva inmitten von Heiligen saß und sich wie ein schamloser, gewöhnlicher Mensch verhielt, war er erstaunt. Śrīla Visvanātha Cakravartī Thākura bemerkt, daß Citraketu Śiva zwar kritisierte, ihn aber nicht beleidigte, wie Dakṣa es getan hatte. Dakṣa hatte Śiva als unbedeutend betrachtet, Citraketu hingegen brachte bloß sein Erstaunen darüber zum Ausdruck, daß Śiva sich so verhielt.

#### **VERS 8**

## प्रायशः प्राकृताश्चापि स्त्रियं रहिस निभ्रति । अयं महाव्रतथरो विभर्ति सदिस स्त्रियम् ॥ ८॥

prāyaśah prākṛtāś cāpi striyam rahasi bibhrati ayam mahā-vrata-dharo bibharti sadasi striyam

prāyaśaḥ—im allgemeinen; prākṛtāḥ—bedingte Seelen; ca—auch; api—obgleich; striyam—eine Frau; rahasi—an einem abgelegenen Ort; bibhrati—umarmt; ayam—dieser (Śiva); mahā-vrata-dharaḥ—der Meister großer Gelübde und Entsagungen; bibharti—genießt; sadasi—in einer Versammlung von großen Heiligen; striyam—seine Frau.

#### ÜBERSETZUNG

Gewöhnliche bedingte Personen umarmen im allgemeinen ihre Frauen und genießen ihre Gesellschaft an abgelegenen Orten. Wie erstaunlich ist es, daß Mahādeva, obgleich er ein großer Meister der Entsagung ist, seine Frau inmitten einer Versammlung von großen Heiligen umarmt.

#### FRIÄUTFRUNG

Das Wort mahā-vrata-dharah deutet auf einen brahmacārī hin, der niemals zu Fall gekommen ist. Śiva wird zu den besten der yogīs gezählt, und doch umarmte er seine Gemahlin inmitten von großen Heiligen. Citraketu wußte die Großartigkeit

Sivas wertzuschätzen, da er selbst in dieser Situation unberührt blieb. Deshalb war Citraketu kein Frevler; er brachte nur seine Verwunderung zum Ausdruck.

#### VERS 9

श्रीज्ञ उवाच

## भगवानि तच्छुत्वा प्रहस्यागाधधीर्नृप । तूर्ष्णीं बभुव सदिस सभ्याश्च तदनुत्रताः ॥ ९ ॥

śrī-śuka uvāca bhagavān api tac chrutvā prahasyāgādha-dhīr nṛpa tūṣṇīṁ babhūva sadasi sabhyāś ca tad-anuvratāh

śrī-śukaḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; bhagavān—Śiva; api—auch; tat—jenes; śrutvā—hörend; prahasya—lächelnd; agādha-dhīḥ—dessen Intelligenz unergründlich ist; nrpa— o König; tūṣṇīm—still; babhūva—blieb; sadasi—in der Versammlung; sabhyāḥ—jeder der dort Versammelten; ca—und; tat-anuvratāḥ—folgte Śiva (blieb still).

#### ÜBERSETZUNG

Śrīla Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: Mein lieber König, als Śiva, die überaus mächtige Persönlichkeit, deren Wissen unergründlich ist, Citraketus Worte vernommen hatte, lächelte er einfach und blieb still, und alle Angehörigen der Versammlung folgten seinem Beispiel, indem sie ebenfalls nichts sagten.

#### **ERLÄUTERUNG**

Citraketus Absicht, als er Śiva kritisierte, ist ein wenig rätselhaft und kann von einem gewöhnlichen Menschen nicht verstanden werden. Śrīla Viśvanātha Cakravartī Thākura jedoch machte folgende Beobachtungen. Śiva, der überaus erhabene Vaiṣṇava und einer der mächtigsten Halbgötter, ist in der Lage, alles zu tun, was ihm beliebt. Obgleich er äußerlich das Verhalten eines gewöhnlichen Menschen zeigte und nicht den Anstandsregeln folgte, können solche Handlungen seine erhabene Stellung nicht verringern. Die Schwierigkeit besteht darin, daß ein gewöhnlicher Mensch, der Śivas Verhalten sieht, seinem Beispiel folgen könnte. Wie in der Bhagavad-gītā (3.21) erklärt wird:

yad yad ācarati śreṣṭhas tad tad evetaro janaḥ sa yat pramāṇaṁ kurute lokas tad anuvartate "Was auch immer ein bedeutender Mensch tut — gewöhnliche Menschen folgen seinem Beispiel. Und welche Maßstäbe auch immer er durch sein beispielhaftes Verhalten setzt — alle Welt folgt ihm nach."

Ein gewöhnlicher Mensch könnte ebenfalls wie Dakşa, der die Folgen seiner Kritik erleiden mußte, Siva kritisieren. König Citraketu wünschte, daß Siva sein äußerliches Verhalten einstelle, so daß andere davor bewahrt würden, ihn zu kritisieren und dadurch Frevler zu werden. Wenn man denkt, Viṣnu, die Höchste Persönlichkeit Gottes, sei die einzige vollkommene Persönlichkeit, während die Halbgötter, sogar solche Halbgötter wie Siva, zu unschicklichen Gesellschaftsaffairen neigten, ist man ein Frevler. Wenn man all dies in Betracht zieht, war König Citraketu in seinem Verhalten gegenüber Siva etwas grob. Siva, der immer tief im Wissen gründet, begriff Citraketus Absicht und war deshalb nicht im geringsten erzürnt; vielmehr lächelte er einfach und blieb still. Die Angehörigen der Versammlung, die Siva umgaben, begriffen Citraketus Absicht ebenfalls. Deshalb folgten sie dem Verhalten Sivas und erhoben keine Einwände; statt dessen folgten sie ihrem Meister und blieben still. Wenn die Angehörigen der Versammlung gedacht hätten, Citraketu hätte Siva beleidigt, hätten sie gewiß sofort den Ort verlassen und sich ihre Ohren mit den Händen zugehalten.

#### VERS 10

## इत्यतद्वीर्यविदुषि ब्रुवाणे बह्वशोभनम् । रुषाह देवी धृष्टाय निर्जितात्माभिमानिने ।।१०।।

ity atad-vīrya-viduşi bruvāņe bahv-asobhanam ruṣāha devī dhṛṣṭāya nirjitātmābhimānine

iti—somit; a-tat-vīrya-vidusi—als Citraketu, der die Vortrefflichkeit Śivas nicht kannte; bruvāne—sprach; bahu-aśobhanam—das, was nicht dem Standard der Anstandsregeln entspricht (die Kritik am erhabenen Śiva); ruṣā—mit Zorn; āha—sagte; devī—die Göttin Pārvatī; dhṛṣṭāya—zu Citraketu, der ziemlich schamlos war; nirjita-ātma—wie jemand, der seine Sinne beherrscht; abhimānine—von sich selbst denkend.

#### ÜBERSETZUNG

Da Citraketu die Vortrefflichkeit Sivas und Pārvatīs nicht kannte, hatte er sie heftig kritisiert. Seine Worte waren nicht im geringsten erfreulich, und deshalb sprach die Göttin Pārvatī, die äußerst erzürnt war, folgendes zu Citraketu, der dachte, er könne die Sinne besser beherrschen als Siva.

#### **ERLÄUTERUNG**

Obgleich Citraketu niemals die Absicht gehabt hatte, Siva zu beleidigen, hätte er ihn nicht kritisieren sollen, auch wenn dieser die Gesellschaftssitten verletzte. Es

heißt: tejīyasām na doṣāya. Jemand, der sehr mächtig ist, sollte als fehlerlos betrachtet werden. Man sollte zum Beispiel keine Fehler in der Sonne sehen, obgleich sie Urin auf der Straße verdunsten läßt. Der Mächtigste kann nicht von einem gewöhnlichen Menschen oder selbst von einer großen Persönlichkeit kritisiert werden. Citraketu hätte wissen sollen, daß Siva, obgleich er in dieser Weise dasaß, nicht zu kritisieren war. Die Schwierigkeit bestand darin, daß Citraketu, nachdem er ein großer Geweihter Śrī Viṣṇus, Saṅkarṣaṇas, geworden war, ein wenig stolz darauf war, Saṅkarṣaṇas Gunst erlangt zu haben, und deshalb dachte er, er könnte nun jeden, selbst Śiva, kritisieren. Diese Art des Stolzes in einem Gottgeweihten wird niemals geduldet. Ein Vaiṣṇava sollte immer demütig und bescheiden bleiben und anderen Respekt erweisen.

tṛṇād api sunīcena taror api sahiṣṇunā amāninā mānadena kīrtanīyaḥ sadā hariḥ

"Man sollte den Heiligen Namen des Herrn in einer demütigen Geisteshaltung chanten, indem man sich niedriger dünkt als das Stroh in der Gasse; man sollte duldsamer sein als ein Baum, frei von allem falschen Geltungsgefühl und immer bereit, anderen alle Ehre zu erweisen. In einer solchen Geisteshaltung kann man den Heiligen Namen des Herrn ständig chanten."

Ein Vaiṣṇava sollte nicht versuchen, die Stellung eines anderen herabzuwürdigen. Es ist besser, demütig und bescheiden zu bleiben und den Hare-Kṛṣṇa-mantra zu chanten. Das Wort nirjitātmābhimānine weist darauf hin, daß Citraketu sich selbst für einen besseren Meister der Sinne hielt als Śiva, obgleich er es in Wirklichkeit nicht war. Aufgrund all dieser Überlegungen war Mutter Pārvatī ziemlich zornig auf Citraketu.

#### VFRS 11

## श्रीपार्व त्युवाच

## अयं किमधुना लोके शास्ता दण्डधरः प्रभः। असद्विधानां दुष्टानां निर्लञ्जानां च विष्रकृत्।।११॥

śrī-pārvaty uvāca ayam kim adhunā loke śāstā daṇḍa-dharaḥ prabhuḥ asmad-vidhānām duṣṭānām nirlajjānām ca viprakṛt

śrī-pārvatī uvāca—die Göttin Pārvatī sagte; ayam—dies; kim—ob; adhunā—nun; loke—auf dieser Welt; śāstā—der höchste Kontrollierende; danda-dharah—der Träger des Stockes der Bestrafung; prabhuh—der Meister; asmat-vidhānām—von Perso-

nen wie uns; duṣṭānām—Verbrecher; nirlajjānām—die kein Schamgefühl haben; ca—und; viprakṛt—derjenige, der zurechtweist.

#### ÜBERSETZUNG

Die Göttin Pārvatī sagte: O weh, hat dieser Emporkömmling jetzt eine Position empfangen, in der er Personen wie uns unverschämt bestrafen kann? Ist er zum Führer ernannt worden, der den Stock der Bestrafung trägt? Ist er jetzt der einzige Herr über alle Dinge?

#### VERS 12

न वेद धर्म किल पद्मयोनि-र्न ब्रह्मपुत्रा भृगुनारदाद्याः। न वे कुमारः किपलो मनुश्र ये नो निषेधन्त्यतिवर्तिनं हरम्॥१२॥

na veda dharmam kila padmayonir na brahma-putrā bhṛgu-nāradādyāḥ na vai kumāraḥ kapilo manuś ca ye no nisedhanty ati-vartinam haram

na—nicht; veda—kennt; dharmam—die religiösen Prinzipien; kila—tatsächlich; padma-yonih—Brahmā; na—noch; brahma-putrāh—die Söhne Brahmās; bhrgu—Bhrgu; nārada—Nārada; ādyāh—und so fort; na—noch; vai—tatsächlich; kumārah—die vier Kumāras (Sanaka, Sanat-kumāra, Sananda und Sanātana); kapilah—Śrī Kapila; manuh—Manu selbst; ca—und; ye—die; na—nicht; niṣedhanti—um zu beenden; ati-vartinam—der über Gesetzen und Anweisungen steht; haram—Śiva.

#### ÜBERSETZUNG

O weh, weder Brahmä, der aus der Lotosblume geboren wurde, noch die großen Heiligen wie Bhrgu und Närada, noch die vier Kumäras, angeführt von Sanat-kumära, kennen die Prinzipien der Religion. Manu und Kapila haben die religiösen Prinzipien ebenfalls vergessen. Ich nehme an, daß es darauf zurückzuführen ist, daß sie nicht versucht haben, Siva von seinem unrechten Verhalten abzubringen.

VERS 13

एषामनुष्येयपदान्जयुग्मं जगद्गुरुं मङ्गलमङ्गलं खयम् ।

## यः क्षत्रबन्धुः परिभूय स्तीन् प्रशास्ति धृष्टस्तद्यं हि दण्ड्यः ॥१३॥

eşām anudhyeya-padābja-yugmam jagad-gurum mangala-mangalam svayam yaḥ kṣatra-bandhuḥ paribhūya sūrīn praśāsti dhṛṣṭas tad ayam hi daṇḍyaḥ

eṣām—von all diesen (hohen Persönlichkeiten); anudhyeya—es muß ständig meditiert werden über; pada-abja-yugmam—dessen beide Lotosfüße; jagat-gurum—der spirituelle Meister der gesamten Welt; mangala-mangalam—Personifikation des höchsten religiösen Prinzips; svayam—ihn selbst; yah—derjenige, der; kṣatra-ban-dhuḥ—der niedrigste der kṣatriyas; paribhūya—übergehend; sūrīn—die Halbgötter (wie Brahmā und die anderen); praśāsti—beschimpft; dhṛṣṭaḥ—unverschämt; tat—deshalb: avam—diese Person; hi—tatsächlich; dandyah—zu bestrafen.

#### ÜBERSETZUNG

Dieser Citraketu ist der niedrigste der ksatriyas, denn er hat Brahmā und die anderen Halbgötter respektlos übergangen, indem er Siva, über dessen Lotosfüße sie stets meditieren, beleidigt hat. Siva ist die personifizierte Religion und der spirituelle Meister der gesamten Welt. Deshalb muß Citraketu bestraft werden.

#### **ERLÄUTERUNG**

Alle Angehörigen der Versammlung waren fortgeschrittene *brāhmaṇas* und selbstverwirklichte Seelen, doch sie sagten nichts über das Verhalten Sivas, der die Göttin Pārvatī auf seinem Schoß umarmte. Nichtsdestoweniger kritisierte Citraketu Siva, und deshalb war Pārvatī der Ansicht, er müsse bestraft werden.

#### VERS 14

## नायमर्हति वैकुण्ठपादमूलोपसर्पणम् । सम्भावितमतिः स्तब्धः साधुभिः पर्युपासितम् ।।१४॥

nāyam arhati vaikuṇṭhapāda-mūlopasarpaṇam sambhāvita-matiḥ stabdhaḥ sādhubhiḥ paryupāsitam

na—nicht; ayam—diese Person; arhati—verdient; vaikuntha-pāda-mūla-upasar-paṇam—die Annäherung an die Zuflucht der Lotosfüße Śrī Viṣṇus; sambhāvita-ma-tiḥ—sich selbst hoch einschätzend; stabdhaḥ—unverschämt; sādhubhiḥ—von großen Heiligen; paryupāsitam—verehrt.

#### ÜBERSETZUNG

Diese Person ist wegen ihrer Errungenschaften hochmütig und denkt: "Ich bin der Beste." Er verdient es nicht, sich der Zuflucht der Lotosfüße Śrī Viṣṇus zu nähern, die von allen Heiligen verehrt werden, denn er ist unverschämt, da er sich für sehr wichtig hält.

#### FRIÄUTFRUNG

Wenn ein Gottgeweihter denkt, er sei im hingebungsvollen Dienst sehr fortgeschritten, ist er als hochmütig anzusehen, und er ist nicht dafür geeignet, im Schutze der Lotosfüße des Herrn zu sitzen. Es läßt sich wieder die gleiche Lehre Śrī Caitanyas anwenden:

tṛṇād api sunīcena taror api sahiṣṇunā amāninā mānadena kīrtanīyah sadā harih

"Man sollte den Heiligen Namen des Herrn in einer demütigen Geisteshaltung chanten, sich niedriger dünkend als das Stroh in der Gasse; man sollte duldsamer sein als ein Baum, frei von allem falschen Geltungsgefühl und bereit, anderen allen Respekt zu erweisen. In einer solchen Geisteshaltung kann man den Heiligen Namen des Herrn ständig chanten."

Solange man nicht demütig und bescheiden ist, kann man sich nicht dafür qualifizieren, bei den Lotosfüßen des Herrn zu sitzen.

#### VERS 15

## अतः पापीयसीं योनिमासुरीं याहि दुर्मते । यथेह भूयो महतां न कर्ता पुत्र किल्बिषम् ॥१५॥

atah pāpīyasīm yonim āsurīm yāhi durmate yatheha bhūyo mahatām na kartā putra kilbişam

ataḥ—deshalb; pāpīyasīm—überaus sündhaft; yonim—zu den Lebensformen; āsurīm—dämonisch; yāhi—gehen; durmate— o Unverschämter; yathā—so daß; iha—in dieser Welt; bhūyaḥ—wieder; mahatām—großen Persönlichkeiten; na—nicht; kartā—werden begehen; putra—mein lieber Sohn; kilbiṣam—irgendein Vergehen.

#### ÜBERSETZUNG

O Unverschämter, mein lieber Sohn, werde nun in einer niedrigen, sündhaften Familie von Dämonen geboren, damit du nicht wieder ein solches Vergehen gegen erhabene Heilige in dieser Welt begehen wirst.

#### **ERLÄUTERUNG**

Man sollte sehr darauf bedacht sein, kein Vergehen gegen die Lotosfüße der Vaisnavas zu begehen, von denen Siva der beste ist. Als Śrī Caitanya Mahāprabhu Śrīla Rūpa Gosvāmī unterwies, bezeichnete Er ein Vergehen gegen die Lotosfüße eines Vaisnavas als hātī mātā, als verrückten Elefanten. Wenn ein verrückter Elefant einen schönen Garten betritt, zerstört er den gesamten Garten. Ebenso wird. wenn sich iemand wie ein verrückter Elefant verhält und gegen die die Lotosfüße eines Vaisnavas Vergehen begeht, seine gesamte spirituelle Laufbahn aufgehalten. Man sollte deshalb sehr darauf bedacht sein, keine Vergehen gegen die Lotosfüße eines Vaisnavas auf sich zu laden.

Mutter Pārvatī bestrafte Citraketu zu Recht, denn Citraketu kritisierte auf unverschämte Weise den höchsten Vater, Mahadeva, den Vater der Lebewesen, die in dieser materiellen Welt bedingt sind. Die Göttin Durga wird Mutter genannt, und Siva ist als Vater bekannt. Ein reiner Vaisnava sollte sehr darauf bedacht sein, sich seiner besonderen Pflicht zu widmen, ohne dabei andere zu kritisieren. Das ist die sicherste Position. Andernfalls, wenn man dazu neigt, andere zu kritisieren, könnte man das große Vergehen begehen, einen Vaisnava zu kritisieren.

Weil Citraketu zweifellos ein Vaisnava war, hätte er vielleicht überrascht sein können, daß Parvatī ihn verfluchte. Deshalb sprach Parvatī ihn als ihren putra oder Sohn an. Jeder ist der Sohn Mutter Durgas, doch sie ist keine gewöhnliche Mutter. Sobald eine kleine Unstimmigkeit im Verhalten eines Dämons auftritt, bestraft Mutter Durgā ihn sofort, damit er zu seinen Sinnen kommt. Dies wird von Śrī Kṛṣṇa in der Bhagavad-gītā (7.14) erklärt:

> daivī hy esā gunamayī mama māyā duratyayā mām eva ye prapadyante māyām etām taranti te

"Diese Meine göttliche Energie, die aus den drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur besteht, ist sehr schwer zu überwinden. Doch diejenigen, die sich Mir ergeben haben, können sie sehr leicht hinter sich lassen."

Sich Krsna zu ergeben bedeutet, sich auch Seinen Geweihten zu ergeben, denn niemand kann ein richtiger Diener Krsnas sein, solange er nicht ein richtiger Diener eines Gottgeweihten ist. Chādiyā vaisnava-sevā nistāra pāyeche kebā: Ohne einem Diener Krsnas zu dienen, kann man nicht dazu erhoben werden, Krsna Selbst zu dienen. Deshalb sprach Mutter Pārvatī zu Citraketu genau wie eine Mutter, die zu ihrem unartigen Kind sagt: "Mein liebes Kind, ich bestrafe dich, damit du nicht wieder so etwas tust." Diese Neigung einer Mutter, ihr Kind zu bestrafen, ist selbst bei Mutter Yasoda zu entdecken, die die Mutter der Höchsten Persönlichkeit Gottes wurde. Mutter Yaśodā bestrafte Krsna, indem sie Ihn fesselte und Ihm einen Stock zeigte. Deshalb ist es die Pflicht einer Mutter, ihren geliebten Sohn zu bestrafen — selbst im Falle des Höchsten Herrn. Man muß verstehen, daß Mutter Durga Citraketu mit gutem Recht bestrafte. Diese Strafe war für Citraketu ein Gewinn, da er, nachdem er als Dämon Vrtrāsura geboren worden war, direkt nach Vaikuntha versetzt wurde.

#### VERS 16

## श्रीशुक उवाच

## एवं शप्तश्चित्रकेतुर्विमानादवरुद्य सः। प्रसादयामास सतीं मुर्भा नम्रेण भारत।।१६॥

śrī-śuka uvāca evam śaptaś citraketur vimānād avaruhya saḥ prasādayām āsa satīm mūrdhnā namrena bhārata

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; evam—so; śaptah—verflucht; citraketuh—König Citraketu; vimānāt—von seinem Luftschiff; avaruhya—herab-kommend; sah—er; prasādayām āsa—erfreute vollständig; satīm—Pārvatī; mūrdhnā—mit seinem Kopf; namrena—tief verneigt; bhārata— o König Parīkṣit.

#### ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: Mein lieber König Parīkşit, als Citraketu von Pārvatī verflucht worden war, stieg er von seinem Luftschiff, verneigte sich mit großer Demut vor ihr und erfreute sie dadurch vollständig.

#### VERS 17

## चित्रकेतुरुवाच

## प्रतिगृहामि ते शापमात्मनोऽञ्जलिनाम्बिके । देवैर्मर्त्याय यत्त्रोक्तं पूर्वदिष्टं हि तस्य तत् ॥१७॥

citraketur uvāca pratigṛḥṇāmi te śāpam ātmano 'ñjalināmbike devair martyāya yat proktaṁ pūrva-diṣṭaṁ hi tasya tat

citraketuḥ uvāca—König Citraketu sagte; pratigrhṇāmi—ich nehme an; te—deinen; śāpam—Fluch; ātmanaḥ—meine eigenen; aṇjalinā—mit gefalteten Händen; ambike— o Mutter; devaiḥ—von den Halbgöttern; martyāya—einem Sterblichen; yat—welche; proktam—vorgeschrieben; pūrva-diṣṭam—gemäß seinen früheren Taten vorher festgelegt; hi—tatsächlich; tasya—von ihm; tat—das.

#### ÜBERSETZUNG

Citraketu sagte: Meine liebe Mutter, mit meinen eigenen gefalteten Händen nehme ich den Fluch auf mich. Ich habe nichts gegen den Fluch, denn Glück und Leid erhält man von den Halbgöttern als Ergebnis seiner früheren Taten.

#### **ERLÄUTERUNG**

Da Citraketu ein Geweihter des Herrn war, wurde er durch den Fluch Mutter Pärvatīs nicht im geringsten aus der Ruhe gebracht. Er wußte sehr wohl, daß man die Folgen seiner früheren Taten genießt oder erleidet, wie es von daiva-netra - von höherer Autorität, den Helfern der Höchsten Persönlichkeit Gottes - bestimmt wird. Er wußte, daß er kein Vergehen gegen die Lotosfüße Sivas oder der Göttin Pärvatī begangen hatte und dennoch bestraft worden war, und dies bedeutet, daß die Strafe seine Bestimmung war. Deshalb hatte der König nichts dagegen. Ein Gottgeweihter ist von Natur aus so demütig und bescheiden, daß er iede Lebenslage als eine Segnung des Herrn ansieht. Tat te 'nukampām susamīksamānah (SB. 10.14.8). Ein Gottgeweihter betrachtet Strafen, die er von irgend jemandem erhält, immer als Barmherzigkeit des Herrn. Wenn man mit dieser Lebensauffassung lebt, denkt man. daß die Widrigkeiten, die einem zustoßen, auf frühere Missetaten zurückzuführen sind, und deshalb macht man niemals irgend iemandem Vorwürfe. Im Gegenteil, da man durch dieses Leiden gereinigt wird, gewinnt man immer mehr Anhaftung an die Höchste Persönlichkeit Gottes. Leiden ist also auch ein Vorgang der Läuterung.

Šrīla Visvanātha Cakravartī Țhākura sagt in diesem Zusammenhang, daß jemand, der Kṛṣṇa-Bewußtsein entwickelt hat und in Liebe zu Kṛṣṇa lebt, nicht mehr dem Leid und Glück nach den Gesetzen des karma unterworfen ist. Tatsächlich steht er über dem karma. Die Brahma-samhitā erklärt: karmāṇi nirdahati kintu ca bhakti-bhājām. Ein Gottgeweihter ist von den Reaktionen des karma frei, weil er sich dem hingebungsvollen Dienst zugewendet hat. Das gleiche Prinzip wird in der Bhagavad-gītā (14.26) bestätigt: sa guṇān samatītyaitān brahma-bhūyāya kalpate. Jemand, der sich im hingebungsvollen Dienst beschäftigt, ist bereits von den Reaktionen des materiellen karma befreit, und deshalb wird er unverzüglich brahma-bhūta oder transzendental. Dies wird auch im Śrīmad-Bhāgavatam (1.2.21) zum Ausdruck gebracht: kṣīyante cāṣya karmāṇi. Bevor man die Stufe der Liebe erreicht, wird man von allen Folgen des karma frei.

Der Herr ist zu Seinen Geweihten sehr gütig und zuneigungsvoll, und deshalb ist ein Gottgeweihter unter keinen Umständen den Folgen des *karma* unterworfen. Ein Gottgeweihter sehnt sich nie nach den himmlischen Planeten. Für einen Gottgeweihten unterscheiden sich himmlische Planeten, Befreiung und Hölle nicht voneinander, denn er macht keinen Unterschied zwischen verschiedenen Positionen in der materiellen Welt. Ein Gottgeweihter ist stets begierig, nach Hause, zu Gott, zurückzukehren und dort als Gefährte des Herrn zu bleiben. Dieser Wunsch in seinem Herzen wird immer brennender, und deshalb kümmert er sich nicht um materielle Veränderungen in seinem Leben. Śrīla Viśvanātha Cakravartī Ṭhākura kommentiert, daß Mahārāja Citraketus Verfluchung durch Pārvatī als Gnade des Herrn be-

trachtet werden sollte. Der Herr wollte, daß Citraketu so bald wie möglich zu Gott zurückkehre, und deshalb beendete Er alle Reaktionen auf seine früheren Taten. Indem der Herr durch das Herz Pārvatīs handelte, verfluchte Er, der Sich im Herzen eines jeden befindet, Citraketu, um alle seine materiellen Reaktionen zu beenden. Deshalb wurde Citraketu in seinem nächsten Leben Vṛtrāsura und kehrte nach Hause, zu Gott, zurück.

#### **VERS 18**

## संसारचक एतिसञ्जन्तुरज्ञानमोहितः। आम्यन् सुर्वं च दुःखं च युङ्के सर्वत्र सर्वदा ॥१८॥

samsāra-cakra etasmiñ jantur ajñāna-mohitaḥ bhrāmyan sukham ca duḥkham ca bhuṅkte sarvatra sarvadā

samsāra-cakre—im Rad des materiellen Daseins; etasmin—dies; jantuh—das Lebewesen; ajñāna-mohitah—durch Unwissenheit verwirrt; bhrāmyan—wandernd; sukham—Glück; ca—und; duḥkham—Leid; ca—auch; bhunkte—es erträgt; sarvatra—überall; sarvadā—immer.

#### ÜBERSETZUNG

Verwirrt durch Unwissenheit, wandert das Lebewesen im Wald der materiellen Welt umher und genießt das Glück und Leid, das aus seinen früheren Taten resultiert, überall und zu allen Zeiten. [Deshalb, meine liebe Mutter, sind weder dir noch mir für diesen Vorfall Vorwürfe zu machen.]

#### **ERLÄUTERUNG**

Die Bhagavad-gītā (3.27) bestätigt:

prakṛteḥ kriyamāṇāni guṇaiḥ karmāṇi sarvaśaḥ ahaṅkāra-vimūḍhātmā kartāham iti manyate

"Die verwirrte Seele hält sich unter dem Einfluß der drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur für den Ausführenden von Handlungen, die in Wirklichkeit von der Natur verrichtet werden."

Im Grunde untersteht eine bedingte Seele völlig der Herrschaft der materiellen Natur. Hierhin und dorthin wandernd — immer und überall —, ist es den Ergebnissen seiner früheren Taten unterworfen. Dies wird durch die Gesetze der Natur bewerkstelligt, doch törichterweise hält man sich selbst für den Handelnden, der man in Wirklichkeit nicht ist. Um sich vom karma-cakra, dem Rad der Folgen seines

karma, zu befreien, sollte man sich dem bhakti-märga, dem hingebungsvollen Dienst, dem Kṛṣṇa-Bewußtsein, zuwenden. Das ist das einzige Heilmittel. Sarva-dharmān parityajya mām ekam saraṇam vraja.

#### **VERS 19**

## नैवात्मा न परश्चापि कर्ता स्थात् सुखदुःखयोः। कर्तारं मन्यतेऽत्राञ्च आत्मानं परमेव च ॥१९॥

naivātmā na paras cāpi kartā syāt sukha-duḥkhayoḥ kartāraṁ manyate 'trājña ātmānaṁ param eva ca

na—weder; eva—tatsächlich; ātmā—die spirituelle Seele; na—noch; parah—ein anderer (Freund oder Feind); ca—auch; api—tatsächlich; kartā—der Handelnde; syāt—kann sein; sukha-duḥkhayoh—von Glück und Leid; kartāram—der Handelnde; manyate—betrachtet; atra—in diesem Zusammenhang; ajāah—jemand, der sich der Wahrheit nicht bewußt ist; ātmānam—sich selbst; param—ein anderer; eva—tatsächlich: ca—auch.

#### ÜBERSETZUNG

In der materiellen Welt sind weder das Lebewesen selbst noch andere [Freunde oder Feinde] die Ursache von materiellem Glück und Leid. Doch aufgrund von grober Unwissenheit denkt das Lebewesen, es selbst und andere seien die Ursache.

#### **ERLÄUTERUNG**

In diesem Vers ist das Wort ajña sehr bedeutsam. In der materiellen Welt sind alle Lebewesen in unterschiedlichem Maße ajña oder unwissend. Diese Unwissenheit setzt sich sehr stark in der Erscheinungsweise der Unwissenheit fort, die von der materiellen Natur präsentiert wird. Man muß sich deshalb durch seinen Charakter und sein Verhalten zur Stufe der Tugend erheben und dann allmählich zur transzendentalen Ebene oder adhokṣaja-Ebene gelangen, auf der man sowohl seine Stellung als auch die Stellung anderer erkennt. Alles geschieht unter der Aufsicht der Höchsten Persönlichkeit Gottes. Der Vorgang, durch den die Folgen des Handelns bestimmt werden, wird niyatam genannt, was bedeutet, daß er ständig abläuft.

#### **VERS 20**

गुणप्रवाह एतस्मिन् कः शापः को न्वनुप्रहः । कः खर्गो नरकः को वा किं सुखं दुःखमेव वा ॥२०॥ guṇa-pravāha etasmin kaḥ śāpaḥ ko nv anugrahaḥ kaḥ svargo narakaḥ ko vā kim sukham duhkham eva vā

guna-pravāhe—im Fluß der Erscheinungsweisen der materiellen Natur; etasmin—dies; kah—was; śāpah—ein Fluch; kah—was; nu—tatsächlich; anugrahah—eine Gunst; kah—was; svargah—Erhebung zu himmlischen Planeten; narakah—Hölle; kah—was; vā—oder; kim—was; sukham—Glück; duhkham—Leid; eva—tatsächlich; vā—oder.

#### ÜBERSETZUNG

Diese materielle Welt ähnelt den Wellen eines ständig dahinströmenden Flusses. Was ist daher ein Fluch, und was ist eine Gunst? Was sind die himmlischen Planeten, und was sind die höllischen Planeten? Was ist wirklich Glück, und was ist wirklich Leid? Weil die Wellen ständig fließen, hat keine von ihnen eine ewige Wirkung.

#### **ERLÄUTERUNG**

Śrīla Bhaktivinoda Thākura singt: (miche) māyāra vase, yāccha bhese', khāccha hābudubu, bhāi. "Meine lieben Lebewesen in der materiellen Welt, warum werdet ihr von den Wellen der Erscheinungsweisen der materiellen Natur davongetragen?" (Jīva) kṛṣṇa-dāsa, ei viśvāsa, karle ta' āra duḥkha nāi: "Wenn das Lebewesen versucht zu verstehen, daß es ein ewiger Diener Krsnas ist, wird ihm nicht länger Leid widerfahren." Krsna will, daß wir alle anderen Beschäftigungen aufgeben und uns Ihm ergeben. Wenn wir das tun, wo werden dann Ursache und Wirkung dieser materiellen Welt bleiben? Für die hingegebene Seele gibt es so etwas wie Ursache und Wirkung nicht. Śrīla Viśvanātha Cakravartī Thākura sagt in diesem Zusammenhang, wenn man in die materielle Welt versetzt werde, sei dies so, als werde man in eine Salzmine geworfen. Wenn man in eine Salzmine fällt, erfährt man, wo auch immer man sich hinwendet, nur den Geschmack von Salz. Ebenso ist die materielle Welt voller Leiden. Das sogenannte zeitweilige Glück der Welt ist auch Leid, doch in unserer Unwissenheit können wir dies nicht begreifen. Das ist die tatsächliche Situation. Wenn man zur Besinnung kommt - wenn man Krsna-bewußt wird -, kümmert man sich nicht mehr um die verschiedenen Umstände der materiellen Welt. Man kümmert sich nicht um Glück oder Leid, Flüche oder Begünstigungen, himmlische oder höllische Planeten. Man sieht zwischen diesen Dingen keinen Unterschied mehr.

#### VERS 21

## एकः सृजति भूतानि भगवानात्ममायया । एषां बन्धं च मोक्षं च सुखं दुःखं च निष्कलः ॥२१॥

ekaḥ sṛjati bhūtāni bhagavān ātma-māyayā

#### eṣām bandham ca mokṣam ca sukham duḥkham ca niṣkalaḥ

ekaḥ—einer; srjati—erschafft; bhūtāni—verschiedene Arten von Lebewesen; bha-gavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; ātma-māyayā—durch Seine persönlichen Kräfte; eṣām—von allen bedingten Seelen; bandham—des bedingten Lebens; ca—und; mokṣam—das befreite Leben; ca—auch; sukham—Glück; duḥkham—Nöte; ca—und; niṣkalaḥ—von materiellen Eigenschaften nicht beeinträchtigt.

#### ÜRERSETZUNG

Die Höchste Persönlichkeit Gottes ist einer. Unbeeinflußt von den Bedingungen der materiellen Welt, erschafft der Herr alle bedingten Lebewesen mit Seiner eigenen persönlichen Kraft. Weil das Lebewesen durch die materielle Energie verunreinigt ist, wird es in Unwissenheit und folglich in verschiedene Umstände des Gebundenseins versetzt. Manchmal wird dem Lebewesen aufgrund von Wissen Befreiung gewährt. In sattva-guna und rajoguna ist es Glück und Leid unterworfen.

#### FRIÄUTFRUNG

Es mag sich nun die Frage erheben, weshalb die Lebewesen sich in verschiedenen Situationen befinden und wer dies so eingerichtet hat. Die Antwort lautet, daß es von der Höchsten Persönlichkeit Gottes ohne irgend jemandes Hilfe bewerkstelligt worden ist. Der Herr hat Seine eigenen Energien (parāsya śaktir vividhaiva śrūyate), und eine von ihnen, nämlich die äußere Energie, erschafft unter der Aufsicht des Herrn die materielle Welt und die Vielfalt von Glück und Leid für die bedingten Seelen. Die materielle Welt besteht aus drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur – sattva-guṇa, rajo-guṇa und tamo-guṇa. Durch sattva-guṇa erhält der Herr die materielle Welt, durch rajo-guṇa erschafft Er sie, und durch tamo-guṇa vernichtet Er sie. Nachdem die verschiedenen Arten von Lebewesen erschaffen worden sind, sind sie je nach ihrem Umgang Glück und Leid unterworfen. Wenn sie sich in sattva-guṇa, in der Erscheinungsweise der Tugend, befinden, verspüren sie Glück, in rajo-guṇa verspüren sie Leid, und in tamo-guṇa haben sie keinen Sinn dafür, was getan werden soll oder was richtig und was falsch ist.

#### VERS 22

न तस्य कश्चिद्दयितः प्रतीपो न ज्ञातिबन्धुर्न परो न च खः। समस्य सर्वत्र निरज्जनस्य सखे न रागः कृत एव रोषः॥२२॥

na tasya kaścid dayitaḥ pratīpo na jñāti-bandhur na paro na ca svah

#### samasya sarvatra nirañjanasya sukhe na rāgaḥ kuta eva roṣaḥ

na—nicht; tasya—von Ihm (dem Höchsten Herrn); kaścit—jemand; dayitah—lieb; pratī pah—nicht lieb; na—noch; jñāti—Verwandter; bandhuh—Freund; na—noch; parah—anderer; na—noch; ca—auch; svah—eigene; samasya—der gleich ist; sarvatra—überall; nirañjanasya—ohne von der materiellen Natur berührt zu werden; sukhe—im Glück; na—nicht; rāgah—Anhaftung; kutah—von wo; eva—tatsächlich; rosah—Zorn.

#### ÜBERSETZUNG

Die Höchste Persönlichkeit Gottes ist allen Lebewesen gleichgesinnt. Deshalb ist niemand dem Herrn sehr lieb, und niemand ist ein großer Feind für Ihn; niemand ist Sein Freund, und niemand ist Sein Verwandter. Da Er nicht an der materiellen Welt hängt, empfindet Er keine Zuneigung zu sogenanntem Glück und keinen Haß auf sogenanntes Leid. Die beiden Begriffe Glück und Leid sind relativ. Da der Herr immer glücklich ist, gibt es für Ihn Selbst kein Leid.

#### **VERS 23**

# तथापि तच्छक्तिविसर्ग एषां सुखाय दुःखाय हिताहिताय । बन्धाय मोक्षाय च मृत्युजन्मनोः श्रुरीरिणां संसृतयेऽवकल्पते ।।२३।।

tathāpi tac-chakti-visarga eṣāṁ sukhāya duḥkhāya hitāhitāya bandhāya mokṣāya ca mṛtyu-janmanoḥ śarīriṇāṁ saṁṣṛtaye 'vakalpate

tathāpi—dennoch; tat-śakti—der Energie des Herrn; visargaḥ—die Schöpfung; eṣām—von diesen (bedingten Seelen); sukhāya—für das Glück; duḥkhāya—für das Leid; hita-ahitāya—für den Gewinn und den Verlust; bandhāya—für die Fesselung; mokṣāya—für die Befreiung; ca—auch; mṛtyu—vom Tod; janmanoḥ—und Geburt; śarīriṇām—von all denjenigen, die einen materiellen Körper angenommen haben; samsṛtaye—für die Wiederholung; avakalpate—handelt.

#### ÜBERSETZUNG

Obgleich der Höchste Herr gegenüber unserem Glück und Leid, das wir je nach karma erhalten, ohne Anhaftung ist und obgleich niemand Sein Feind oder Günstling ist, erzeugt Er mit Hilfe Seiner materiellen Kraft fromme und unfromme Handlungen. Somit schafft Er zur Fortsetzung der materialistischen Lebensweise Glück und Leid, gutes und schlechtes Schicksal, Fesselung und Befreiung, Geburt und Tod.

#### **ERLÄUTERUNG**

Obgleich alles letztlich von der Höchsten Persönlichkeit Gottes getan wird, ist Er in Seinem ursprünglichen transzendentalen Dasein für das Glück und Leid oder für die Fesselung und Befreiung der bedingten Seelen nicht verantwortlich. All dies beruht auf den Ergebnissen der fruchtbringenden Handlungen der Lebewesen in der materiellen Welt. Auf Anordnung eines Richters wird jemand aus dem Gefängnis entlassen, und ein anderer wird eingesperrt, doch der Richter ist nicht verantwortlich, denn das Leid und Glück dieser verschiedenen Menschen beruht auf ihren eigenen Handlungen. Obgleich die Regierung letztlich die höchste Autorität ist, wird das Recht durch die einzelnen Regierungsabteilungen verwaltet, und die Regierung ist für die einzelnen Urteile nicht verantwortlich. Deshalb ist die Regierung allen Bürgern gleichgesinnt. Ebenso ist der Höchste Herr allen gegenüber neutral, doch zur Erhaltung von Gesetz und Ordnung hat Seine höchste Regierung verschiedene Abteilungen, die die Tätigkeiten der Lebewesen kontrollieren. Ein anderes Beispiel in diesem Zusammenhang sind die Lilien, die sich aufgrund des Sonnenscheins öffnen oder schließen, woraufhin die Bienen genießen oder leiden, doch der Sonnenschein und der Sonnenplanet sind für das Glück und Leid der Bienen nicht verantwortlich.

#### **VERS 24**

## अथ प्रसादये न त्वां शापमोक्षाय भामिनि । यन्मन्यसे ह्यसाधुक्तं मम तत्क्षम्यतां सति ॥२४॥

atha prasādaye na tvāṁ śāpa-mokṣāya bhāmini yan manyase hy asādhūktaṁ mama tat ksamyatāṁ sati

atha—deshalb; prasādaye—ich versuche zu erfreuen; na—nicht; tvām—dich; śāpa-mokṣāya—um von deinem Fluch befreit zu werden; bhāmini— o überaus Erzürnte; yat—welches; manyase—du überlegst; hi—tatsächlich; asādhu-uktam—unschickliche Rede; mama—meine; tat—das; kṣamyatām—möge sie verziehen sein; sati— o überaus Keusche.

#### ÜBERSETZUNG

O Mutter, du bist jetzt unnötigerweise zornig, doch da all mein Glück und Leid durch meine früheren Taten vorherbestimmt ist, bitte ich nicht darum, Verzeihung oder Befreiung von deinem Fluch zu erlangen. Obgleich das, was ich gesagt habe, nicht falsch ist, möge, was auch immer du als falsch ansiehst, bitte verziehen werden.

#### **ERLÄUTERUNG**

Da Citraketu sich völlig darüber bewußt war, wie sich die Folgen des karma eines Lebewesens durch die Gesetze der Natur einstellen, wollte er nicht von Pārvatīs Fluch befreit werden. Nichtsdestoweniger wollte er sie zufriedenstellen, denn obgleich seine Äußerung natürlich gewesen war, war sie über ihn ungehalten. Als eine Sache der Selbstverständlichkeit bat Mahārāja Citraketu Pārvatī um Verzeihung.

#### VERS 25

## श्रीशुक उषाच

## इति प्रसाद्य गिरिशौ चित्रकेतुरिन्दम । जगाम खिनानेन पश्यतोः स्पयतोस्तयोः ॥२५॥

śrī-śuka uvāca iti prasādya giriśau citraketur arindama jagāma sva-vimānena paśyatoh smayatos tayoh

śrī-śukaḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; iti—somit; prasādya—nach der Zufriedenstellung; giriśau—Śiva und seine Frau Pārvatī; citraketuḥ—König Citraketu; arim-dama— o König Parīkṣit, der du stets in der Lage bist, den Feind zu bezwingen; jagāma—ging fort; sva-vimānena—mit seinem Luftschiff; paśyatoḥ—beobachteten; smayatoh—lächelten; tayoh—während Śiva und Pārvatī.

#### ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: O König Parīkṣit, Bezwinger des Feindes, nachdem Citraketu Śiva und seine Gemahlin Pārvatī zufriedengestellt hatte, bestieg er sein Luftschiff und flog davon, während sie ihm nachschauten. Als Śiva und Pārvatī sahen, daß Citraketu, obgleich er über den Fluch unterrichtet war, sich nicht fürchtete, lächelten sie, völlig erstaunt über sein Verhalten.

#### VERS 26

## ततस्तु मगवान् रुद्रो रुद्राणीमिदमन्नवीत् । देवर्षिदैत्यसिद्धानां पार्षदानां च शृष्वताम् ॥२६॥

tatas tu bhagavān rudro rudrāṇīm idam abravīt devarṣi-daitya-siddhānāṁ pārsadānāṁ ca śrnvatām tatah—danach; tu—dann; bhagavān—der überaus mächtige; rudrah—Śiva; rudrānīm—seiner Gemahlin Pārvatī; idam—dies; abravīt—sagte; devarşi—während der große Weise Nārada; daitya—die Dämonen; siddhānām—und die Bewohner Siddhalokas, die yoga-Kräfte beherrschen; pārṣadānām—seine persönlichen Gefährten; ca—auch; śṛṇvatām—hörten zu.

#### ÜBERSETZUNG

Danach sprach Śiva, der überaus mächtig ist, in der Gegenwart des großen Weisen Nārada, der Dämonen, der Bewohner Siddhalokas und seiner persönlichen Gefährten zu seiner Frau Pārvatī, während sie alle lauschten.

#### **VERS 27**

#### श्रीरुद्र उवाच

## दृष्टवत्यसि सुश्रोणि हरेरद्धतकर्मणः । माहात्म्यं भृत्यभृत्यानां निःस्पृहाणां महात्मनाम् ॥२७॥

śrī-rudra uvāca dṛṣṭavaty asi suśroṇi harer adbhuta-karmaṇaḥ māhātmyaṁ bhṛṭya-bhṛṭyānāṁ niḥspṛhāṇāṁ mahātmanām

śrī-rudraḥ uvāca—Śiva sagte; dṛṣṭavatī asi—hast du gesehen; suśroṇi— o schöne Pārvatī; hareḥ—von der Höchsten Persönlichkeit Gottes; adbhuta-karmaṇaḥ—dessen Handlungen wunderbar sind; māhātmyam—die Größe; bhṛtya-bhṛtyānām—von den Dienern der Diener; niḥspṛhāṇām—die ohne Verlangen nach Sinnenbefriedigung sind; mahātmanām—große Seelen.

#### ÜBERSETZUNG

Siva sagte: Meine liebe schöne Pārvatī, hast du die Größe der Vaiṣṇavas gesehen? Als Diener der Diener der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Haris, sind sie große Seelen, die an keiner Art materiellen Glücks interessiert sind.

#### **ERLÄUTERUNG**

Śiva, der Gemahl Pārvatīs, sagte zu seiner Frau: "Meine liebe Pārvatī, du bist, was dein körperliches Aussehen betrifft, sehr schön. Gewiß bist du rühmenswert. Doch ich glaube nicht, daß du es mit der Schönheit und dem Ruhm der Gottgeweihten aufnehmen kannst, die die Diener der Diener der Höchsten Persönlichkeit Gottes geworden sind." Natürlich lächelte Śiva, als er auf diese Weise mit seiner Gemahlin scherzte, denn ein anderer könnte so etwas nicht sagen. "Der Höchste Herr", fuhr Śiva fort, "ist in Seinen Handlungen stets erhaben, und hier ist ein weiteres Beispiel Seines wunderbaren Einflusses auf König Citraketu, Seinen Geweihten. Sieh nur,

obgleich du den König verflucht hast, empfand er nicht die geringste Furcht oder Sorge. Vielmehr erwies er dir Respekt, nannte dich Mutter und nahm deinen Fluch auf sich, indem er sich als Missetäter betrachtete. Er sagte nichts, um sich zu rächen. Dies ist die Vortrefflichkeit eines Gottgeweihten. Indem er sanftmütig deinen Fluch erduldete, übertraf er gewiß die Herrlichkeiten deiner Schönheit und deiner Macht, ihn zu verfluchen. Ich kann unparteiisch beurteilen, daß dieser Gottgeweihte, Citraketu, einfach dadurch, daß er ein reiner Geweihter des Herrn geworden ist, dich und deine Vortrefflichkeit besiegt hat." Wie Śrī Caitanya Mahāprabhu erklärt: taror api sahiṣṇunā. Genau wie ein Baum ist ein Gottgeweihter in der Lage, alle Arten von Flüchen und Rückschlägen im Leben zu ertragen. Das ist die Vortrefflichkeit eines Gottgeweihten. Indirekt verbot Śiva Pārvatī, den Fehler zu begehen, einen Gottgeweihten wie Citraketu zu verfluchen. Er deutete an, daß der König, obgleich sie mächtig war, ihre Macht durch seine Duldsamkeit übertroffen hatte, ohne irgendeine Macht zu zeigen.

#### VERS 28

## नारायणपराः सर्वे न कुतश्चन बिम्यति । स्वर्गापवर्गनरकेष्वपि तुल्यार्थदिशिनः ॥२८॥

nārāyaṇa-parāḥ sarve na kutaścana bibhyati svargāpavarga-narakeṣv api tulyārtha-darśinah

nārāyaṇa-parāḥ—reine Gottgeweihte, die nur am Dienst Nārāyaṇas, der Höchsten Persönlichkeit Gottes, interessiert sind; sarve—alle; na—nicht; kutaścana—irgendwo; bibhyati—fürchten sich; svarga—auf den höheren Planetensystemen; apavarga—in Befreiung; narakeṣu—und in der Hölle; api—sogar; tulya—gleich; artha—Wert; darśinaḥ—die sehen.

#### ÜBERSETZUNG

Gottgeweihte, die sich einzig und allein im Dienst der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Nārāyaṇas, beschäftigen, fürchten sich in keiner Lebenslage. Für sie sind die himmlischen Planeten, Befreiung und die höllischen Planeten alles das gleiche, denn solche Gottgeweihte sind ausschließlich am Dienst des Herrn interessiert.

#### **FRIÄUTFRUNG**

Pārvatī hätte natürlicherweise fragen können, wie Gottgeweihte auf eine so hohe Stufe gelangen. Deshalb erklärt dieser Vers, daß sie nārāyana-para, einfach von Nārāyana abhängig sind. Widrige Umstände im Leben machen ihnen nichts aus, weil sie im Dienste Nārāyanas gelernt haben, alle Schwierigkeiten, die auf sie zukommen, zu erdulden. Es kümmert sie nicht, ob sie im Himmel oder in der Hölle sind:

Sie widmen sich einfach dem Dienst des Herrn. Dies ist ihre Vortrefllichkeit. Ānu-kūlyena kṛṣṇānusīlanam: Sie beschäftigen sich freimütig im Dienst des Herrn, und deshalb sind sie vortrefflich. Durch den Gebrauch des Wortes bhṛṭya-bhṛṭyānām hob Śiva hervor, daß, obgleich Citraketu nur ein Beipiel für Duldsamkeit und Vortrefflichkeit war, alle Gottgeweihten rühmenswert sind, die als ewige Diener beim Herrn Zuflucht gesucht haben. Sie streben nicht danach, durch das Erreichen der himmlischen Planeten, durch das Erlangen von Befreiung oder das Einswerden mit dem Brahman, der höchsten Ausstrahlung, glücklich zu werden. Diese Vorteile sprechen ihr Gemüt nicht an. Sie sind einzig und allein daran interessiert, dem Herrn direkt zu dienen.

#### **VERS 29**

## देहिनां देहसंयोगाद् द्वन्द्वानीश्वरलीलया। सुखं दुःखं मृतिर्जन्म शापोऽनुग्रह एव च ॥२९॥

dehinām deha-samyogād dvandvānīśvara-līlayā sukham duḥkham mṛtir janma śāpo 'nugraha eva ca

dehinām—von allen, die einen materiellen Körper angenommen haben; deha-samyogāt—aufgrund der Verbindung mit dem materiellen Körper; dvandvāni—Dualität; īśvara-līlayā—durch den höchsten Willen des Herrn; sukham—Glück; duḥkham—Leid; mṛtiḥ—Tod; janma—Geburt; śāpaḥ—Fluch; anugrahaḥ—Gunst; eva—gewiß; ca—und.

#### ÜBERSETZUNG

Wegen der Wirkungen der äußeren Energie des Höchsten Herrn sind die Lebewesen durch den Kontakt mit einem materiellen Körper bedingt. Die Dualität von Glück und Leid, Geburt und Tod, Flüchen und Begünstigungen ist ein natürliches Nebenprodukt dieses Kontaktes mit der materiellen Welt.

### **ERLÄUTERUNG**

In der Bhagavad-gītā lesen wir: mayādhyakṣeṇa prakṛtiḥ sūyate sa-carācaram. Die materielle Welt wirkt unter der Führung der Göttin Durgā, der materiellen Energie des Herrn, die jedoch unter der Führung der Höchsten Persönlichkeit Gottes handelt. Dies wird auch in der Brahma-samhitā (5.44) bestätigt:

sṛṣṭi-sthiti-pralaya-sādhana-śaktir ekā chāyeva yasya bhuvanāni bibharti durgā

Durgā — die Göttin Pārvatī, die Gemahlin Śivas — ist überaus mächtig. Sie kann je nach ihrem Belieben jede Anzahl von Universen erschaffen, erhalten und vernich-

ten, doch sie handelt unter der Leitung der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Kṛṣṇas, und nicht unabhängig. Kṛṣṇa ist unparteiisch, doch weil es sich um die materielle Welt der Dualität handelt, werden durch den Willen des Höchsten solche relativen Begriffe wie Glück und Leid, Flüche und Begünstigungen geschaffen. Diejenigen, die nicht nārāyana-para, reine Gottgeweihte, sind, müssen durch diese Dualität der materiellen Welt durcheinandergebracht werden, wohingegen Gottgeweihte, die einfach am Dienst des Herrn hängen, sich nicht im geringsten durch sie gestört fühlen. Haridāsa Thākura zum Beispiel wurde über zweiundzwanzig Marktplätze gepeitscht, doch er verlor nie die Ruhe; statt dessen ertrug er die Schläge lächelnd. Trotz der störenden Dualität der materiellen Welt werden Gottgeweihte nicht im geringsten beunruhigt. Weil sie ihren Geist auf die Lotosfüße des Herrn richten und sich auf den Heiligen Namen des Herrn konzentrieren, verspüren sie die sogenannten Schmerzen und Freuden, die durch die Dualität der materiellen Welt hervorgerufen werden, nicht.

#### **VERS 30**

## अविवेककृतः पुंसो द्यर्थभेद इवात्मनि । गुणदोषविकल्पश्च भिदेव स्नजिवत्कृतः ॥३०॥

aviveka-kṛtaḥ puṁso hy artha-bheda ivātmani guṇa-doṣa-vikalpaś ca bhid eva srajivat krtah

aviveka-kṛtaḥ—in Unwissenheit, ohne reifliche Überlegung getan; puṁsaḥ—vom Lebewesen; hi—tatsächlich; artha-bhedaḥ—Unterscheidung des Wertes; iva—wie; ātmani—in sich selbst; guṇa-doṣa—von Vorzug und Fehler; vikalpaḥ—Einbildung; ca—und; bhit—Unterschied; eva—gewiß; sraji—in einer Girlande; vat—wie; kṛtaḥ—gemacht.

#### ÜBERSETZUNG

Wie man eine Blumengirlande fälschlicherweise für eine Schlange hält oder in einem Traum Glück und Leid erfährt, so unterscheiden wir in der materiellen Welt aufgrund eines Mangels an sorgfältiger Überlegung zwischen Glück und Leid, indem wir das eine für gut und das andere für schlecht halten.

## FRLÄUTFRUNG

Das Glück und das Leid der materiellen Welt der Dualität sind beides falsche Vorstellungen. Im Caitanya-caritāmṛta (Antya 4.176) heißt es:

"dvaite" bhadrābhadra-jñāna, saba—"manodharma" "ei bhāla, ei manda",— ei saba "bhrama" Die Unterschiede zwischen Glück und Leid in der materiellen Welt der Dualität sind lediglich Einbildung, denn das sogenannte Glück und das sogenannte Leid sind in Wirklichkeit ein und dasselbe. Sie sind wie das Glück und Leid in Träumen. Ein Schlafender erschafft sein Glück und Leid durch Träumen, obgleich diese in Wirklichkeit nicht existieren.

Das andere in diesem Vers angeführte Beispiel besagt, daß eine Blumengirlande ursprünglich etwas sehr Schönes ist, daß sie aber aus Mangel an gereiftem Wissen fälschlicherweise für eine Schlange gehalten werden kann. In diesem Zusammenhang existiert eine Feststellung Prabodhānanda Sarasvatīs: viśvam pūrna-sukhā yate. Jeder in der materiellen Welt wird durch leidvolle Umstände gepeinigt, doch Śrīla Prabodhānanda Sarasvatī erklärt, daß diese Welt voller Glück sei. Wie ist das möglich? Er antwortet: yat-kārunya-katāksa-vaibhayayatām tam gauram eya stumah. Nur dank der grundlosen Barmherzigkeit Śrī Caitanya Mahāprabhus betrachtet ein Gottgeweihter das Leid dieser materiellen Welt als Glück. Durch Sein persönliches Verhalten zeigte Śrī Caitanya Mahāprabhu, daß Er niemals bekümmert war, sondern immer glücklich den Hare-Kṛṣṇa-mahā-mantra chantete. Man sollte in die Fußstapfen Śrī Caitanya Mahāprabhus treten und sich ohne Unterlaß dem Chanten des mahā-mantra — Hare Kṛṣṇa, Hare Kṛṣṇa, Kṛṣṇa, Kṛṣṇa, Hare Hare / Hare Rāma, Hare Rāma, Rāma Rāma, Hare Hare — widmen. Dann wird man niemals die Leiden der Welt der Dualität verspüren. Wenn man den Heiligen Namen des Herrn chantet, wird man in jeder Lebenslage glücklich sein.

In Träumen genießen wir manchmal süßen Milchreis, und manchmal leiden wir, als sei einer unserer geliebten Familienangehörigen gestorben. Weil sich der gleiche Geist und der gleiche Körper in der gleichen materiellen Welt der Dualität befinden, wenn wir wach sind, erfahren wir, daß das sogenannte Glück und Leid der Welt nicht besser als das falsche, oberflächliche Glück in Träumen ist. Der Geist ist sowohl in Träumen als auch im Wachzustand der Vermittler, und alles, was in Form von sankalpa und vikalpa, Annahme und Ablehnung, vom Geist erzeugt wird, wird als manodharma oder Hirngespinst bezeichnet.

#### **VERS 31**

## वासुदेवे भगवति भक्तिमुद्धहतां नृणाम् । ज्ञानवैराग्यवीर्याणां न हि कश्चिद् व्यपाश्रयः ॥३१॥

vāsudeve bhagavati bhaktim udvahatām nrṇām jñāna-vairāgya-vīryāṇām na hi kaścid vyapāśrayah

vāsudeve—zu Śrī Vāsudeva, Kṛṣṇa; bhagavati—die Höchste Persönlichkeit Gottes; bhaktim—Liebe und Glaube im hingebungsvollen Dienst; udvahatām—für diejenigen, die tragen; nṛṇām—Menschen; jñāna-vairāgya—von wirklichem Wissen und Loslösung; vīryāṇām—die mächtige Stärke besitzend; na—nicht; hi—tatsächlich; kaścit—irgend etwas; vyapāśrayah—als Interesse oder Zuflucht.

Diejenigen, die sich im hingebungsvollen Dienste Śrī Vāsudevas, Kṛṣṇas, beschäftigen, besitzen von Natur aus vollkommenes Wissen und Loslösung von der materiellen Welt. Deshalb sind solche Gottgeweihte am sogenannten Glück oder sogenannten Leid dieser Welt nicht interessiert.

## **ERLÄUTERUNG**

Hier wird der Unterschied zwischen einem Gottgeweihten und einem Philosophen, der über das Thema der Transzendenz spekuliert, erklärt. Ein Gottgeweihter braucht kein Wissen zu kultivieren, um die Falschheit oder das zeitweilige Dasein der materiellen Welt zu verstehen. Aufgrund seiner unverfälschten Hingabe zu Väsudeva manifestiert sich dieses Wissen und die Loslösung automatisch in seiner Person. An anderer Stelle im Śrīmad-Bhāgavatam (1.2.7) wird dies bestätigt:

vāsudeve bhagavati bhakti-yogaḥ prayojitaḥ janayaty āśu vairāgyaṁ jñānaṁ ca yad ahaitukam

Jemand, der sich im unverfälschten hingebungsvollen Dienste Våsudevas, Kṛṣṇas, beschäftigt, wird sich automatisch der materiellen Welt bewußt und ist deshalb von Natur aus losgelöst. Diese Loslösung ist wegen seiner hohen Stufe des Wissens möglich. Der spekulierende Philosoph versucht zu verstehen, daß die materielle Welt falsch ist, indem er Wissen kultiviert, doch dieses Verständnis manifestiert sich in der Person eines Gottgeweihten automatisch, ohne besondere Bemühung. Die Mayavadī-Philosophen mögen auf ihr sogenanntes Wissen sehr stolz sein, doch weil sie Vasudeva nicht verstehen (vasudevah sarvam iti), verstehen sie die Welt der Dualität, die eine Manifestation der äußeren Energie Vasudevas ist, nicht. Solange daher die sogenannten jñānīs nicht bei Vāsudeva Zuflucht suchen, ist ihr spekulatives Wissen unvollkommen. Ye 'nye 'ravindāksa vimukta-māninah: Sie denken lediglich daran, von der Verunreinigung der materiellen Welt frei zu werden, doch weil sie nicht bei den Lotosfüßen Vasudevas Zuflucht suchen, ist ihr Wissen unrein. Wenn sie wirklich rein werden, geben sie sich den Lotosfüßen Väsudevas hin. Deshalb ist die Absolute Wahrheit für einen Gottgeweihten leichter zu verstehen als für jñānīs, die lediglich spekulieren, um Vāsudeva zu begreifen. Siva bestätigt diese Aussage im folgenden Vers.

VERS 32
नाहं विरिश्चो न कुमारनारदी
न ब्रह्मपुत्रा मुनयः सुरेशाः।
विदाम यस्येहितमंशकांशका
न तत्स्वरूपं पृथगीशमानिनः॥३२॥

nāham viriñco na kumāra-nāradau na brahma-putrā munayah sureśāḥ vidāma yasyehitam amśakāmśakā na tat-svarūpam pṛthag-īśa-māninaḥ

na—nicht; aham—ich (Śiva); viriñcaḥ—Brahmā; na—noch; kumāra—die Aśvinī-kumāras; nāradau—der große Heilige Nārada; na—noch; brahma-putrāḥ—die Söhne Brahmās; munayaḥ—große Heilige; sura-īśāḥ—alle großen Halbgötter; vidāma—wissen; yasya—von dem; īhitam—Tätigkeiten; aṁśaka-aṁśakāḥ—diejenigen, die Teile der Teile sind; na—nicht; tat—Seine; sva-rūpam—wirkliche Persönlichkeit; pṛthak—trennen; īśa—Herrscher; māninaḥ—die uns betrachten als.

### ÜBERSETZUNG

Weder ich [Śiva] noch Brahmā, noch die Aśvinī-kumāras, noch Nārada oder die anderen großen Weisen, die Brahmās Söhne sind, ja nicht einmal die Halbgötter können die Spiele und die Persönlichkeit des Höchsten Herrn begreifen. Obgleich wir Teile des Höchsten Herrn sind, betrachten wir uns als unabhängige, gesonderte Kontrollierende, und deshalb können wir Seine Identität nicht verstehen.

## **ERLÄUTERUNG**

Die Brahma-samhitā (5.33) erklärt:

advaitam acyutam anādim ananta-rūpam ādyam purāṇa-puruṣam nava-yauvanam ca vedeṣu durlabham adurlabham ātma-bhaktau govindam ādi-puruṣam tam aham bhajāmi

"Ich verehre die Höchste Persönlichkeit Gottes, Govinda, die ursprüngliche Person. Er ist absolut, unfehlbar und anfangslos, und obgleich Er Sich in unzählige Formen erweitert, ist Er dennoch die gleiche ursprüngliche Person, die älteste Persönlichkeit, die stets als blühender Jüngling erscheint. Die ewigen, glückseligen, allwissenden Formen des Herrn können nicht einmal von den besten vedischen Gelehrten verstanden werden, doch dem reinen, unverfälschten Gottgeweihten sind sie stets offenbar."

Śiva stellt sich als einer der Nichtgottgeweihten hin, die die Identität des Höchsten Herrn nicht begreifen können. Da der Herr ananta ist, besitzt Er eine unbegrenzte Anzahl von Formen. Wie könnte es daher einem gewöhnlichen Menschen möglich sein, Ihn zu verstehen? Śiva steht natürlich über den gewöhnlichen Menschen, und doch ist er nicht in der Lage, die Höchste Persönlichkeit Gottes zu begreifen. Śiva gehört weder zu den gewöhnlichen Lebewesen noch zur Kategorie Śrī Vişnus. Er steht zwischen Śrī Visnu und den gewöhnlichen Lebewesen.

#### **VERS 33**

## न प्रसास्ति प्रियः कश्चिमाप्रियः स्वः परोऽपि वा । आत्मत्वात्सर्वभृतानां सर्वभृतप्रियो हरिः ॥३३॥

na hy asyāsti priyaḥ kaścin nāpriyaḥ svaḥ paro 'pi vā ātmatvāt sarva-bhūtānām sarva-bhūta-priyo hariḥ

na—nicht; hi—tatsächlich; asya—von dem Herrn; asti—es gibt; priyah—sehr lieb; kaścit—irgend jemand; na—nicht; apriyah—nicht lieb; svah—eigene; parah—andere; api—sogar; vā—oder; ātmatvāt—weil Er die Seele der Seele ist; sarva-bhūtānām—von allen Lebewesen; sarva-bhūta—allen Lebewesen; priyah—sehr, sehr lieb; ha-rih—Śrī Hari.

## ÜBERSETZUNG

Er betrachtet niemanden als geliebten Freund und niemanden als Feind. Er sieht niemanden als Verwandten, und niemand ist Ihm fremd. Er ist die Seele der Seele aller Lebewesen. Deshalb ist Er der glückspendende Freund aller Lebewesen, und Er ist ihnen allen sehr nah und lieb.

## **ERLÄUTERUNG**

Die Höchste Persönlichkeit Gottes ist in Ihrem zweiten Aspekt die Überseele aller Lebewesen. So, wie einem das eigene Selbst überaus lieb ist, ist die Überseele des Selbst einem erst recht lieb und teuer. Niemand kann der Feind der wohlwollenden Überseele sein, die jedem gleichgesinnt ist. Beziehungen der Zuneigung oder Feindschaft zwischen dem Höchsten Herrn und den Lebewesen beruhen auf der Einmischung der illusionierenden Energie. Weil sich die drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur zwischen den Herrn und die Lebewesen stellen, treten diese verschiedenen Beziehungen auf. In Wirklichkeit ist das Lebewesen in seinem reinen Zustand dem Herrn stets sehr nah und lieb, und der Herr ist ihm lieb. Von Parteilichkeit oder Feindseligkeit kann keine Rede sein.

#### **VERS 34-35**

तस्य चायं महाभागश्चित्रकेतुः प्रियोऽनुगः। सर्वत्र समदृक् ज्ञान्तो ह्यहं चैवाच्युतप्रियः॥३४॥ तसाम विस्तयः कार्यः पुरुषेषु महात्मसु। महापुरुषभक्तेषु ज्ञान्तेषु समद्शिषु॥३५॥

> tasya cāyam mahā-bhāgaś citraketuḥ priyo 'nugaḥ

sarvatra sama-drk śānto hy aham caivācvuta-privah

tasmān na vismavah kārvah purusesu mahātmasu mahāpurusa-bhaktesu śāntesu sama-darśisu

tasya—von Ihm (dem Herrn); ca—und; ayam—dies; mahā-bhāgah—der überaus vom Glück Begünstigte; citraketuh-König Citraketu; priyah-geliebt; anugahgehorsamster Diener; sarvatra—überall; sama-drk—sieht mit gleicher Sicht; śāntah—sehr friedfertig; hi—tatsächlich; aham—ich; ca—auch; eva—gewiß; acvutapriyah—Śrī Krsna, der niemals Fehler begeht, sehr lieb; tasmāt—deshalb; na—keine: vismayah—Verwunderung: kāryah—zu tun: purusesu—unter Personen: mahāātmasu—die erhabene Seelen sind; mahā-purusa-bhaktesu—Geweihte Śrī Visnus; śāntesu-friedfertig: sama-darśisu-jedem gleichgesinnt.

#### ÜRERSETZUNG

Dieser großmütige Citraketu ist ein geliebter Geweihter des Herrn. Er ist allen Lebewesen gleichgesinnt und frei von Anhaftung und Haß. Ebenso bin auch ich Śrī Nārāyana sehr lieb. Deshalb sollte niemand erstaunt sein, wenn er die Handlungen der überaus erhabenen Geweihten Nārāyanas sieht, denn sie sind frei von Anhaftung und Neid. Sie sind stets friedfertig und jedem gleichgesinnt.

#### FRIÄUTFRUNG

Es heißt: vaisnavera krivā, mudrā viiñeha nā bū ihava. Man sollte nicht erstaunt sein, wenn man die Handlungen von fortgeschrittenen Vaisnavas sieht. So, wie man sich nicht durch die Handlungen der Höchsten Persönlichkeit Gottes täuschen lassen sollte, sollte man sich auch durch Handlungen Seiner Geweihten nicht täuschen lassen. Sowohl der Herr als auch Seine Geweihten sind befreit. Sie befinden sich auf derselben Ebene, und der einzige Unterschied besteht darin, daß Er der Meister ist und daß die Gottgeweihten die Diener sind. Qualitativ sind sie sich gleich. In der Bhagavad-gītā (9.29) sagt der Herr:

> samo 'ham sarva-bhūtesu na me dvesvo 'sti na privah ve bhajanti tu mām bhaktvā mavi te tesu cāpv aham

"Weder beneide Ich jemanden, noch bin Ich jemandem besonders zugetan. Ich bin allen gleichgesinnt. Doch wer auch immer Mir in Hingabe dient, ist Mein Freund und ist in Mir. und auch Ich bin sein Freund."

Aus dieser Aussage der Höchsten Persönlichkeit Gottes wird deutlich, daß die Geweihten des Herrn Ihm stets äußerst lieb sind. Tatsächlich sagte Siva zu Pārvatī: "Sowohl Citraketu als auch ich sind dem Höchsten Herrn immer sehr lieb. Mit anderen Worten, sowohl er als auch ich befinden uns als Diener des Herrn auf der gleichen Ebene. Wir sind immer Freunde, und manchmal genießen wir es, scherzhafte Worte auszutauschen. Als Citraketu laut über mein Verhalten lachte, tat er dies auf freundschaftlicher Grundlage, und deshalb bestand kein Anlaß, ihn zu verfluchen." Auf diese Weise versuchte Siva, seine Gemahlin Pārvatī davon zu überzeugen, daß es nicht sehr vernünftig von ihr gewesen sei, Citraketu zu verfluchen.

Hier entdecken wir einen Unterschied zwischen männlich und weiblich, der sogar auf den höheren Ebenen des Lebens existiert — tatsächlich sogar zwischen Siva und seiner Gemahlin. Siva konnte Citraketu sehr gut verstehen, doch Pārvatī war dazu nicht in der Lage. Es besteht also sogar auf den höheren Ebenen des Lebens ein Unterschied zwischen dem Verständnis eines Mannes und dem einer Frau. Man kann klar sagen, daß das Begriffsvermögen einer Frau dem eines Mannes stets unterlegen ist. In den westlichen Ländern regen sich gegenwärtig Stimmen, die verlangen, der Mann und die Frau sollten als gleich betrachtet werden; doch aus diesem Vers geht hervor, daß die Frau stets weniger intelligent ist als der Mann.

Es ist offensichtlich, daß Citraketu das Verhalten seines Freundes Śiva kritisieren wollte, weil dieser seine Gemahlin auf seinem Schoß hielt. Daraufhin wollte Śiva seinerseits Citraketu dafür kritisieren, daß er sich äußerlich als großer Gottgeweihter ausgab, dennoch aber daran Interesse fand, sich mit den Vidyādharī-Frauen zu amüsieren. Dies waren alles freundliche Scherze; es geschah nichts Ernstes, weswegen Pārvatī Citraketu hätte verfluchen müssen. Als Pārvatī die Lehren Śivas vernahm, muß sie sich sehr dafür geschämt haben, daß sie Citraketu verflucht hatte, ein Dämon zu werden. Mutter Pārvatī wußte Citraketus Stellung nicht zu würdigen, und deshalb verfluchte sie ihn. Als sie jedoch die Lehren Śivas begriff, schämte sie sich.

#### VERS 36

## श्रीशुक उवाच

## इति श्रुत्वा भगवतः शिवस्योमामिभाषितम् । बभूव शान्तधी राजन् देवी विगतविस्मया ॥३६॥

śrī-śuka uvāca iti śrutvā bhagavatah śivasyomābhibhāşitam babhūva śānta-dhī rājan devī vigata-vismayā

śrī-śukaḥ uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; iti—somit; śrutvā—hörend; bhagavataḥ—des überaus mächtigen Halbgottes; śivasya—von Śiva; umā—Pārvatī; abhibhāṣitam—Unterweisung; babhūva—wurde; śānta-dhīḥ—sehr friedlich; rā-jan— o König Parīkṣit; devī—die Göttin; vigata-vismayā—von Erstaunen befreit.

Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte: O König, nachdem die Halbgöttin [Umā, die Gemahlin Śivas] die Rede ihres Gemahls vernommen hatte, gab sie ihr Erstaunen über das Verhalten König Citraketus auf und wurde in ihrer Intelligenz gefestigt.

### **ERLÄUTERUNG**

Śrīla Viśvanātha Cakravartī Thākura bemerkt, das Wort śānta-dhīḥ bedeute svīya-pūrva-svabhāva-smṛtyā. Als Pārvatī sich an ihr Verhalten erinnerte, als sie Citraketu verfluchte, schämte sie sich sehr und bedeckte ihr Gesicht mit dem Saum ihres sarī, indem sie zugab, daß sie unrecht daran getan hatte, Citraketu zu verfluchen.

#### **VERS 37**

## इति भागवतो देव्याः प्रतिश्रपुमलन्तमः। मूर्झा स जगृहे शापमेतावत्साधुलक्षणम्।।३७॥

iti bhāgavato devyāḥ pratišaptum alantamaḥ mūrdhnā sa jagṛhe śāpam etāvat sādhu-laksanam

iti-somit; bhāgavataḥ—der überaus erhabene Gottgeweihte; devyāḥ—von Pārvatī; pratišaptum—einen Gegenfluch auszusprechen; alantamaḥ—in jeder Hinsicht fāhig; mūrdhnā—mit seinem Kopf; saḥ—er (Citraketu); jagrhe—nahm an; śāpam—den Fluch; etāvat—so viel; sādhu-laksanam—das Symptom eines Gottgeweihten.

### ÜBERSETZUNG

Der große Gottgeweihte Citraketu war so mächtig, daß er ohne weiteres fähig gewesen wäre, Mutter Pārvatī aus Rache zu verfluchen; doch statt dessen nahm er den Fluch sehr demütig hin und verneigte sein Haupt vor Śiva und dessen Gemahlin. Dies muß als das vorbildliche Verhalten eines Vaişnavas sehr geschätzt werden.

### **ERLÄUTERUNG**

Als Mutter Pārvatī von Śiva aufgeklärt worden war, erkannte sie, daß sie ein Unrecht begangen hatte, als sie Citraketu verfluchte. König Citraketu besaß einen solch hervorragenden Charakter, daß er, obgleich er zu Unrecht von Pārvatī verflucht worden war, sofort von seinem Luftschiff stieg und sein Haupt vor der Mutter neigte und ihren Fluch entgegennahm. Dies wurde bereits erklärt: nārāyaṇa-parāḥ sarve na kutaścana bibhyati. Citraketu dachte in seiner sehr anständigen Hal-

tung, daß er, da die Mutter ihn verfluchen wollte, diesen Fluch auf sich nehmen sollte, um sie zu erfreuen. Dies wird sādhu-laksanam, das Kennzeichen eines sādhu oder Gottgeweihten, genannt. Wie Śrī Caitanya Mahāprabhu erklärte: trnād api sunīcena taror api sahisnunā. Ein Gottgeweihter sollte immer sehr demütig und bescheiden sein und anderen, insbesondere Höherstehenden, allen Respekt erweisen. Da ein Gottgeweihter von der Höchsten Persönlichkeit Gottes beschützt wird, ist er stets mächtig, doch ein Gottgeweihter will seine Macht nicht unnötig zeigen. Wenn jedoch ein weniger intelligenter Mensch ein wenig Macht besitzt, will er sie zur Sinnenbefriedigung gebrauchen. Ein Gottgeweihter verhält sich nicht so.

# जज्ञे त्वष्टुर्दक्षिणाग्रौ दानवीं योनिमाश्रितः। षृत्र इत्यभिविष्यातो ज्ञानविज्ञानसंयुतः ।।३८॥

jajñe tvaștur daksināgnau dānavīm vonim āśritah vrtra ity abhivikhyāto jñāna-vijñāna-samyutah

jajñe—wurde geboren; tvastuh—von dem brāhmana, der als Tvastā bekannt ist; daksina-agnau-im als daksināgni bekannten Opferfeuer; dānavīm-dämonisch; yonim-Lebensarten; āśritah-Zuflucht suchen in; vrtrah-Vrtra; iti-somit; abhivikhvātah—berühmt; iñāna-viiñāna-samvutah—vollständig mit transzendentalem Wissen und der praktischen Anwendung dieses Wissens im Leben ausgestattet.

## ÜBERSETZUNG

Verflucht von Mutter Durga [Bhavani, der Gemahlin Sivas], nahm der gleiche Citraketu in einer dämonischen Lebensform Geburt. Obgleich er immer noch vollständig mit transzendentalem Wissen und der praktischen Anwendung dieses Wissens im Leben ausgestattet war, erschien er bei dem von Tvastā vollzogenen Feueropfer als Dämon und wurde so als Vrtrāsura berühmt.

## **FRIÄUTFRUNG**

Das Wort yoni trägt im allgemeinen die Bedeutung jāti – Familie, Gruppe oder Lebensform. Obgleich Vrträsura in einer Familie von Dämonen erschien, wird deutlich gesagt, daß sein Wissen vom spirituellen Leben immer noch vorhanden war: jñāna-vijñāna-samyutah. Sein spirituelles Wissen und die praktische Anwendung dieses Wissens im Leben gingen nicht verloren. Deshalb sagt man, daß ein Gottgeweihter, selbst wenn er aus irgendeinem Grund zu Fall kommt, dennoch nicht verloren ist.

> yatra kva vābhadram abhūd amusya kim ko vārtha āpto 'bhajatām sva-dharmatah (SB, 1.5.17)

Wenn jemand einmal im hingebungsvollen Dienst fortgeschritten ist, wird er seine spirituellen Verdienste unter keinen Umständen jemals verlieren. Welches Maß an spirituellem Fortschritt er auch immer erreicht hat — es bleibt bestehen. Dies wird in der Bhagavad-gītā bestätigt. Selbst wenn ein bhakti-yogī zu Fall kommt, wird er in einer reichen Familie oder einer Familie von brāhmaṇas geboren, in der er wieder an dem Punkt hingebungsvoller Tätigkeiten beginnt, an dem er aufgehört hat. Obgleich Vṛtrāsura als asura oder Dämon bekannt war, ging ihm sein Kṛṣṇa-Bewußtsein, sein hingebungsvoller Dienst, nicht verloren.

#### **VERS 39**

## एतत्ते सर्वमाख्यातं यन्मां त्वं परिपृच्छित । वृत्रस्यासुरजातेश्च कारणं भगवन्मतेः ॥३९॥

etat te sarvam ākhyātam yan mām tvam paripṛcchasi vṛtrasyāsura-jāteś ca kāraṇam bhagavan-mateh

etat—dies; te—dir; sarvam—alle; ākhyātam—erklärt; yat—welche; mām—mich; tvam—du; paripṛcchasi—gefragt; vṛtrasya—von Vṛtrāsura; asura-jāteḥ—dessen Geburt in einer Lebensform von asuras stattfand; ca—und; kāraṇam—die Ursache; bhagavat-mateḥ—von vortrefflicher Intelligenz im Kṛṣṇa-Bewußtsein.

#### ÜBERSETZUNG

Mein lieber König Parīkşit, du hast mich gefragt, wie Vṛtrāsura, ein großer Gottgeweihter, in einer dämonischen Familie geboren werden konnte. Deshalb habe ich versucht, dir alles darüber zu erklären.

#### VFRS 40

## इतिहासमिमं पुण्यं चित्रकेतोर्महात्मनः। माहात्म्यं विष्णुभक्तानां श्रुत्वाबन्धाद्विम्रुच्यते॥४०॥

itihāsam imam puṇyam citraketor mahātmanaḥ māhātmyam viṣṇu-bhaktānām śrutvā bandhād vimucyate

itihāsam—Geschichte; imam—dies; puṇyam—sehr fromm; citraketoḥ—von Citraketu; mahā-ātmanaḥ—der erhabene Gottgeweihte; māhātmyam—Ruhm enthaltend; viṣṇu-bhaktānām—von den Geweihten Viṣṇus; śrutvā—hörend; bandhāt—von Fesselung oder bedingtem materiellem Leben; vimucyate—wird befreit.

Citraketu war ein großer Gottgeweihter [mahātmā]. Wenn man diese Geschichte über Citraketu von einem reinen Gottgeweihten hört, wird auch der Zuhörer vom bedingten Leben des materiellen Daseins befreit.

## **ERLÄUTERUNG**

Die historischen Begegebenheiten in den *Purānas* wie die Geschichte von Citraketu, die im *Bhāgavata Purāna* dargelegt wird, werden manchmal von Außenstehenden oder Nichtgottgeweihten mißverstanden. Deshalb riet Śukadeva Gosvāmī, daß die Geschichte von Citraketu von einem Gottgeweihten gehört werden sollte. Alles, was hingebungsvollen Dienst oder die Merkmale des Herrn und Seiner Geweihten betrifft, muß von einem Gottgeweihten gehört werden, und nicht von einem berufsmäßigen Vorleser. Dies wird hier empfohlen. Auch Śrī Caitanya Mahāprabhus Sekretär gab den Rat, daß man die Geschichte des Śrīmad-Bhāgavatam von einem Gottgeweihten empfangen sollte: yāha, bhāgavata paḍa vaiṣnavera sthāne. Man sollte die Aussagen des Śrīmad-Bhāgavatam nicht von berufsmäßigen Vorlesern hören, denn sonst werden sie keine Wirkung haben. Śrī Sanātana Gosvāmī verbot uns strikt, über die Taten des Herrn und Seiner Geweihten aus dem Mund von Nichtgottgeweihten zu hören, indem er das *Padma Purāna* zitiert:

avaiṣṇava-mukhodgīrṇam pūtam hari-kathāmṛtam śravaṇam naiva kartavyam sarpocchiṣṭam yathā payaḥ

"Man sollte nicht von einem Nicht-Vaisnava über Kṛṣṇa hören. Milch, die von den Lippen einer Schlange berührt worden ist, hat giftige Wirkungen; ebenso sind auch Aussagen eines Nicht-Vaiṣṇavas über Kṛṣṇa giftig."

Man muß ein echter Gottgeweihter sein, und dann kann man predigen und seinen Zuhörern einen Eindruck vom hingebungsvollen Dienst vermitteln.

## **VERS 41**

## य एतत्त्रातरुत्थाय श्रद्धया वाग्यतः पठेत् । इतिहासं हरिं स्पृत्वा स याति परमां गतिम् ॥४१॥

ya etat prātar utthāya śraddhayā vāg-yatah pathet itihāsam harim smṛtvā sa yāti paramām gatim

yaḥ-jeder, der; etat-diese; prātaḥ-früh am Morgen; utthāya-aufstehend; śraddhayā-mit Glauben; vāk-yatah-den Geist und die Worte beherrschend; pa-

thet—mag lesen; itihāsam—Geschichte; harim—der Höchste Herr; smṛtvā—sich erinnernd; saḥ—jene Person; yāti—begibt sich; paramām gatim—zurück nach Hause, zurück zu Gott.

### ÜBERSETZUNG

Jemand, der früh am Morgen aufsteht und diese Geschichte von Citraketu vorträgt, indem er seine Worte und seinen Geist beherrscht und sich an die Höchste Persönlichkeit Gottes erinnert, wird ohne Schwierigkeiten nach Hause, zu Gott, zurückkehren.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 17. Kapitel im Sechsten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Mutter Pārvatī verflucht Citraketu".

## Diti schwört, König Indra zu töten

Dieses Kapitel erzählt die Geschichte Ditis, der Ehefrau Kaśyapas, und wie sie ein Gelübde einhielt, um einen Sohn zu bekommen, der Indra töten sollte. Es schildert auch, wie Indra versuchte, ihren Plan zu vereiteln, indem er den Sohn in ihrem Schoß in Stücke schnitt.

Im Zusammenhang mit Tvastā und seinen Nachkommen werden die Dynastie der Adityas (die Söhne Aditis) und andere Halbgötter beschrieben. Prśni, die Ehefrau des fünften Sohnes Aditis, der Savitā hieß, hatte drei Töchter - Sāvitrī, Vvāhrti und Travī - und überaus vortreffliche Söhne mit Namen Agnihotra, Paśu, Soma, Cāturmāsya und die fünf Mahāya jñas. Siddhi, die Ehefrau Bhagas, hatte drei Söhne, nämlich Mahimā, Vibhu und Prabhu, und sie hatte auch eine Tochter, deren Name Aśī lautete. Dhātā hatte vier Ehefrauen — Kuhū, Sinīvālī, Rākā und Anumati —, welche vier Söhne hatten, nämlich Sāyam, Darśa, Prātah und Pūrņamāsa. Kriyā, die Gemahlin Vidhātās, brachte die fünf Purīsyas zur Welt, welche Vertreter der fünf Arten von Feuergöttern sind. Bhrgu, der Sohn Brahmas, der aus dessen Geist geboren worden war, wurde von Carsani, der Ehefrau Varunas, erneut geboren, und der große Weise Valmiki erschien aus Varunas Samen. Agastya und Vasistha waren zwei Söhne Varunas und Mitras. Als Mitra und Varuna die Schönheit Urvasīs erblickten, gaben sie Samen von sich, den sie in einem irdenen Topf aufbewahrten. Aus diesem Topf kamen Agastya und Vasistha hervor. Mitra hatte eine Frau namens Revatī, die drei Söhne gebar — Utsarga, Arista und Pippala. Aditi hatte zwölf Söhne, von denen Indra der elfte war. Indras Ehefrau hieß Paulomī (Sacīdevī). Sie gebar drei Söhne - Jayanta, Rsabha und Midhusa. Mit Hilfe Seiner eigenen Kräfte erschien der Herr, die Höchste Persönlichkeit Gottes, als Vamanadeva. Von Seiner Frau, deren Name Kīrti lautete, wurde ein Sohn in die Welt gesetzt, der Brhatśloka hieß. Brhatślokas erster Sohn war als Saubhaga bekannt. Dies ist eine Beschreibung der Söhne Aditis. Eine Beschreibung Aditva Urukramas, der eine Inkarnation der Höchsten Persönlichkeit Gottes ist, wird im Achten Canto folgen.

Die von Diti geborenen Dämonen werden ebenfalls in diesem Kapitel angeführt. In der Dynastie Ditis erschien der große heilige Gottgeweihte Prahläda und auch Bali, Prahlädas Enkelsohn. Hiranyakasipu und Hiranyakşa waren die ersten Söhne Ditis. Hiranyakasipu und seine Frau, deren Name Kayadhu lautete, hatten vier Söhne – Samhläda, Anuhläda, Hläda und Prahläda. Sie hatten auch eine Tochter, die Simhikā hieß. Durch die Verbindung mit dem Dämon Vipracit brachte Simhikā einen Sohn namens Rāhu zur Welt, dessen Kopf von der Höchsten Persönlichkeit Gottes abgetrennt wurde. Kṛti, die Ehefrau Samhlädas, gebar einen Sohn namens Pancajana. Hlädas Frau, deren Name Dhamani lautete, setzte zwei Söhne in die Welt – Vātāpi und Ilvala. Ilvala gab Vātāpi die Gestalt eines Widders, den er Agastya zu essen gab. Anuhlāda zeugte im Schoße seiner Frau Sūryā zwei Söhne, und zwar Bāṣkala und Mahiṣa. Prahlādas Sohn war als Virocana bekannt, und sein Enkelsohn als Bali Mahārāja. Bali Mahārāja hatte einhundert Söhne, von denen Bāṇa der älteste war.

Nachdem Sukadeva Gosvāmī die Dynastie der Ādityas und der anderen Halbgötter beschrieben hat, schildert er die Söhne Ditis, die als die Maruts bekannt sind und zur Stellung von Halbgöttern erhoben wurden. Um Indra zu helfen, hatte Śrī Visnu Hiranyaksa und Hiranyakasipu getötet. Aufgrund dessen war Diti sehr neidisch und begehrte, einen Sohn zu haben, der Indra töten könnte. Durch ihren Dienst betörte sie Kasyapa Muni, um von ihm einen mächtigeren Sohn zu erbitten, der dazu imstande wäre. Kaśyapa Muni fühlte sich zu seiner schönen Frau hingezogen, wodurch die vedische Lehre vidvāmsam ani karsati bestätigt wird, und versprach, ihre Bitte zu erfüllen. Als sie ihn jedoch um einen Sohn bat, der Indra töten würde, verdammte er sich und riet seiner Ehefrau Diti, die rituellen Vaisnava-Zeremonien zu befolgen, um sich zu läutern. Als Diti sich, den Anweisungen Kasyapa Munis folgend, dem hingebungsvollen Dienst widmete, gelang es Indra, ihre Absicht zu erkennen, und er begann, all ihre Tätigkeiten zu beobachten. Eines Tages war es Indra möglich zu sehen, wie sie vom hingebungsvollen Dienst abwich. Deshalb ging er in ihren Schoß ein und zerschnitt ihren Sohn in neunundvierzig Teile. Dadurch erschienen die neunundvierzig Arten der Luft, die als die Maruts bekannt sind, doch weil Diti die rituellen Vaisnava-Zeremonien vollzogen hatte, wurden diese Söhne alle Vaisnavas.

#### VERS 1

## श्रीशुक उवाच पृक्षिस्तु पत्नी सवितुः सावित्रीं व्याहृतिं त्रयीम् । अग्निहोत्रं पश्चं सोमं चातुर्मास्यं महामखान् ।। १ ।।

śrī-śuka uvāca pṛśnis tu patnī savituḥ sāvitrīm vyāhṛtim trayīm agnihotram paśum somam cāturmāsvam mahā-makhān

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; pṛśniḥ—Pṛśni; tu—dann; patnī—Ehefrau; savituḥ—von Savitā; sāvitrīm—Sāvitrī; vyāhṛtim—Vyāhṛti; tra-yīm—Trayī; agnihotram—Agnihotra; paśum—Paśu; somam—Soma; cāturmāsyam—Cāturmāsya; mahā-makhān—die fünf Mahāyajñas.

## ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte: Pṛśni, die Ehefrau Savitās, des fünften der zwölf Söhne Aditis, brachte drei Töchter zur Welt — Sāvitrī, Vyāhṛti und Trayī — und die Söhne namens Agnihotra, Paśu, Soma, Cāturmāsya und die fünf Mahāyajñas.

#### VERS 2

## सिद्धिर्भगस्य भार्योङ्ग महिमानं विश्वं प्रश्चम् । आशिषं च वरारोहां कन्यां प्राप्तत सुवताम् ।। २ ।।

siddhir bhagasya bhāryāṅga mahimānaṁ vibhuṁ prabhum āśiṣaṁ ca varārohāṁ kanyāṁ prāsūta suvratām

siddhiḥ—Siddhi; bhagasya—von Bhaga; bhāryā—die Ehefrau; aṅga—mein lieber König; mahimānam—Mahimā; vibhum—Vibhu; prabhum—Prabhu; āśiṣam—Āśī; ca—und; varārohām—sehr schön; kanyām—Tochter; prāsūta—gebar; su-vratām—tugendhaft.

#### ÜBERSETZUNG

O König, Siddhi, die Ehefrau Bhagas, des sechsten Sohnes der Aditi, gebar drei Söhne, nämlich Mahimā, Vibhu und Prabhu, und eine äußerst schöne Tochter, deren Name Āśī lautete.

#### **VERS 3-4**

धातुः कुहुः सिनीवाली राका चानुमतिस्तथा । सायं दर्शमय प्रातः पूर्णमासमनुकमात् ॥ ३॥ अग्नीन् पुरीष्यानाधत्त क्रियायां समनन्तरः । चर्षणी वरुणस्यासीद्यसां जातो भृगुः पुनः ॥ ४॥

> dhātuḥ kuhūḥ sinīvālī rākā cānumatis tathā sāyam darsam atha prātaḥ pūrnamāsam anukramāt

agnīn purīṣyān ādhatta kriyāyāṁ samanantaraḥ carṣaṇī varuṇasyāsīd yasyāṁ jāto bhṛguh punaḥ

dhātuh—von Dhātā; kuhūh—Kuhū; sinīvālī—Sinīvālī; rākā—Rākā; ca—und; anumatih—Anumati; tathā—auch; sāyam—Sāyam; daršam—Darša; atha—auch; prātah—Prātah; pūrṇamāsam—Pūrṇamāsa; anukramāt—jeweilig; agnīn—Feuergötter; purīṣyān—die Purīṣyas genannt; ādhatta—zeugte; kriyāyām—in Kriyā; samanantarah—Vidhātā, der nächste Sohn; carṣaṇī—Carṣaṇī; varuṇasya—von Varuṇa; āsīt—was; yasyām—in dem; jātah—wurde geboren; bhrguh—Bhrgu; punah—wieder.

Dhātā, der siebte Sohn Aditis, hatte vier Ehefrauen, nämlich Kuhū, Sinīvālī, Rākā und Anumati. Mit diesen Frauen zeugte er vier Söhne, nämlich Sāyam, Darśa, Prātaḥ und Pūrṇamāsa. Die Frau Vidhātās, des achten Sohnes der Aditi, hieß Kriyā. Mit ihr zeugte Vidhātā die fünf Feuergötter, die als die fünf Purīṣyas bekannt sind. Die Frau Varuṇas, des neunten Sohnes der Aditi, hieß Carṣaṇī. Bhṛgu, der Sohn Brahmās, wurde in ihrem Schoß erneut geboren.

#### VERS 5

## वाल्मीकिश्र महायोगी वल्मीकादमविकल । अगस्त्यश्र वसिष्ठश्र मित्रावरुणयोर्ऋषी ॥ ५ ॥

vālmīkiś ca mahā-yogī valmīkād abhavat kila agastyaś ca vasiṣṭhaś ca mitrā-varunayor rsī

vālmīkiḥ—Vālmīki; ca—und; mahā-yogī—der große Mystiker; valmīkāt—aus einem Ameisenhügel; abhavat—wurde geboren; kila—tatsächlich; agastyah—Agastya; ca—und; vasiṣṭhaḥ—Vasiṣṭha; ca—auch; mitrā-varuṇayoḥ—von Mitra und Varuṇa; ṛṣī—die beiden Weisen.

## ÜBERSETZUNG

Durch den Samen Varunas wurde der große Mystiker Valmīki aus einem Ameisenhügel geboren. Bhṛgu und Valmīki waren besondere Söhne Varunas, wohingegen die Rṣis Agastya und Vasiṣṭha die gemeinsamen Söhne Varunas und Mitras, des zehnten Sohnes der Aditi, waren.

### VERS 6

## रेतः सिषिचतुः कुम्भे उर्वश्याः सिश्वधौ द्वतम् । रेवत्यां मित्र उत्सर्गमरिष्टं पिष्पलं व्यथात् ॥ ६ ॥

retah sişicatuh kumbhe urvasyāh sannidhau drutam revatyām mitra utsargam aristam pippalam vyadhāt

retah—Samen; sisicatuh—gaben von sich; kumbhe—in einem irdenen Topf; urvasyāh—von Urvasī; sannidhau—in der Gegenwart; drutam—geflossen; revatyām—in Revatī; mitrah—Mitra; utsargam—Utsarga; aristam—Arista; pippalam—Pippala; vyadhāt—zeugte.

Sowohl Mitra als auch Varuna gaben, als sie Urvasī, das himmlische Gesellschaftsmädchen, sahen, Samen von sich, den sie in einem irdenen Topf aufbewahrten. Aus diesem Topf erschienen später die beiden Söhne Agastya und Vasistha, und deshalb sind sie die gemeinsamen Söhne Mitras und Varunas. Mitra zeugte drei Söhne im Schoße seiner Frau, die den Namen Revatī trug. Ihre Namen lauteten Utsarga, Arista und Pippala.

## FRIÄUTFRUNG

Die moderne Wissenschaft versucht, durch die Bearbeitung von Samen in Reagenzgläsern Lebewesen zu erzeugen, doch schon vor langer, langer Zeit war es möglich, daß Samen, der in einem Topf aufbewahrt wurde, sich zu einem Kind entwikkelte.

#### VFRS 7

## पौलोम्यामिन्द्र आधत्त त्रीन् पुत्रानिति नः श्रुतम् । जयन्तमृषमं तात तृतीयं मीद्धषं प्रभः

paulomyām indra ādhatta trīn putrān iti nah śrutam javantam rsabham tāta trtīyam mīdhusam prabhuh

paulomyām—in Paulomī (Śacīdevī); indrah—Indra; ādhatta—zeugte; trīn—drei; putrān—Söhne; iti—somit; nah—von uns; śrutam—gehört; jayantam—Jayanta; rsabham-Rsabha; tāta-mein lieber König; trtīyam-dritte; mīdhuṣam-Mīdhuṣa; prabhuh-der Herr.

## ÜBERSETZUNG

O König Parīkşit, Indra, der König der himmlischen Planeten, der elfte Sohn Aditis, zeugte drei Söhne, nämlich Jayanta, Rsabha und Mīḍhuṣa, im Schoße seiner Frau Paulomī. So haben wir es vernommen.

#### VFRS 8

मायावामनरूपिणः कीर्तौ पत्न्यां बृहच्छ्लोकस्तस्यासन् सौभगादयः ॥८॥

> urukramasya devasya mā vā - vāmana - rū pinah kīrtau patnyām brhacchlokas tas yāsan saubhagādayah

urukramasya—von Urukrama; devasya—der Herr; māyā—durch Seine innere Kraft; vāmana-rūpinah—die Form eines Zwerges besitzend; kīrtau—in Kīrti; patnyām—Seine Ehefrau; brhacchlokah—Brhatsloka; tasya—von ihm; āsan—waren; saubhaga-ādayaḥ—Söhne, angefangen mit Saubhaga.

### ÜBERSETZUNG

Durch Seine eigene Kraft erschien der Herr, die Höchste Persönlichkeit Gottes, der vielfältige Kräfte besitzt, in der Gestalt eines Zwerges als Urukrama, der zwölfte Sohn Aditis. Im Schoße Seiner Gemahlin, deren Name Kīrti war, zeugte Er einen Sohn namens Brhatśloka, der viele Söhne hatte, die von Saubhaga angeführt wurden.

## **ERLÄUTERUNG**

Der Herr erklärt in der Bhagavad-gītā (4.6):

ajo 'pi sann avyayātmā bhūtānām īśvaro 'pi san prakṛtim svām adhiṣṭhāya sambhavāmy ātma-māyayā

"Obgleich Ich ungeboren bin und Mein transzendentaler Körper niemals vergeht und obgleich Ich der Herr aller fühlenden Wesen bin, erscheine Ich dennoch in jedem Zyklus von Zeitaltern in Meiner ursprünglichen transzendentalen Gestalt."

Wenn Sich die Höchste Persönlichkeit Gottes inkarniert, benötigt Sie keinerlei Hilfe von der äußeren Energie, denn der Herr erscheint, wie Er ist, durch Seine eigene Krast. Die spirituelle Krast wird auch māyā genannt. Es heißt: ato māyāmayam viṣṇum pravadanti manīṣiṇaḥ. Der von der Höchsten Persönlichkeit Gottes angenommene Körper wird māyāmaya genannt. Dies bedeutet nicht, daß Er von der äußeren Energie gebildet wird; diese māyā bezieht sich auf Seine innere Krast.

#### VERS 9

## तत्कर्मगुणवीर्याणि काश्यपस्य महात्मनः । पश्चाद्वक्ष्यामहेऽदित्यां यथैवावततार ह ।। ९।।

tat-karma-guṇa-vīryāṇi kāśyapasya mahātmanaḥ paścād vakṣyāmahe 'dityām yathaivāvatatāra ha

tat—Seine; karma—Taten; guna—Eigenschaften; vīryāni—und Macht; kāsyapas-ya—von dem Sohn Kasyapas; mahā-ātmanah—die große Seele; paścāt—später; vaksyāmahe—ich werde beschreiben; adityām—in Aditi; yathā—wie; eva—gewiß; avatatāra—erschien; ha—tatsächlich.

Später [im Achten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam] werde ich schildern, wie Urukrama, Śrī Vāmanadeva, als Sohn des großen Weisen Kaśyapa erschien und wie Er die drei Welten mit drei Schritten durchmaß. Ich werde die ungewöhnlichen Taten schildern, die Er vollbrachte, Seine Eigenschaften, Seine Macht und wie Er aus dem Schoße Aditis geboren wurde.

#### VERS 10

## अय कश्यपदायादान् दैतेयान् कीर्तयामि ते । यत्र मागवतः श्रीमान् प्रहादो बलिरेव च ॥१०॥

atha kas'yapa-dāyādān daiteyān kīrtayāmi te yatra bhāgavatah srīmān prahrādo balir eva ca

atha—nun; kaśyapa-dāyādān—die Söhne Kaśyapas; daiteyān—von Diti geboren; kīrtayāmi—ich werde schildern; te—dir; yatra—wo; bhāgavataḥ—der große Gottgeweihte; śrī-mān—glorreich; prahrādaḥ—Prahlāda; baliḥ—Bali; eva—gewiß; ca—auch.

### ÜBERSETZUNG

Laß mich nun die Söhne Ditis schildern, die Kasyapa zeugte, die jedoch Dämonen wurden. In dieser dämonischen Familie erschien der große Gottgeweihte Prahlāda Mahārāja, und auch Bali Mahārāja. Die Dämonen sind unter dem Fachausdruck "Daityas" bekannt, weil sie dem Schoße Ditis entstammen.

#### VERS 11

## दितेर्द्वावेव दायादौ दैत्यदानववन्दितौ। हिरण्यकशिपुर्नाम हिरण्याक्षश्र कीर्तितौ।।११॥

diter dvāv eva dāyādau daitya-dānava-vanditau hiraṇyakaśipur nāma hiraṇyākṣaś ca kīrtitau

diteh—von Diti; dvau—zwei; eva—gewiß; dāyādau—Söhne; daitya-dānava—von den Daityas und Dānavas; vanditau—verehrt; hiranyakasipuh—Hiranyakasipu; nā-ma—genannt; hiranyākṣaḥ—Hiranyākṣa; ca—auch; kīrtitau—bekannt.

Zuerst wurden die beiden Söhne, die Hiranyakasipu und Hiranyaksa hießen, aus Ditis Schoß geboren. Beide waren sehr mächtig und wurden von den Daityas und Danavas verehrt.

#### VFRS 12-13

हिरण्यकशिपोर्भार्या कयाघुर्नाम दानवी। जम्भस्य तनया सा तु सुषुवे चतुरः सुतान्।।१२॥ संहादं प्रागनुहादं हादं प्रहादमेव च। तत्स्वसा सिंहिका नाम राहुं विप्रचितोऽग्रहीत्।।१३॥

> hiraṇyakaśipor bhāryā kayādhur nāma dānavī jambhasya tanayā sā tu susuve caturah sutān

samhrādam prāg anuhrādam hrādam prahrādam eva ca tat-svasā simhikā nāma rāhum vipracito 'grahīt

hiranyakasipoh—von Hiranyakasipu; bhāryā—die Ehefrau; kayādhuḥ—Kayādhu; nāma—genannt; dānavī—Nachkomme Danus; jambhasya—von Jambha; tanayā—Tochter; sā—sie; tu—tatsächlich; suṣuve—gebar; caturaḥ—vier; sutān—Söhne; samhrādam—Samhlāda; prāk—erst; anuhrādam—Anuhlāda; hrādam—Hlāda; prahrādam—Prahlāda; eva—auch; ca—und; tat-svasā—seine Schwester; simhikā—Simhikā; nāma—genannt; rāhum—Rāhu; vipracitaḥ—von Vipracit; agrahīt—empfing.

### ÜBERSETZUNG

Die Ehefrau Hiraṇyakaśipus war als Kayādhu bekannt. Sie war die Tochter Jambhas und ein Nachkomme Danus. Sie gebar nacheinander vier Söhne, bekannt als Saṁhlāda, Anuhlāda, Hlāda und Prahlāda. Die Schwester dieser vier Söhne war als Siṁhikā bekannt. Sie heiratete den Dämon namens Vipracit und gebar einen weiteren Dämon namens Rāhu.

#### VERS 14

श्विरोऽहरद्यस्य हरिश्वकेण पिबतोऽमृतम् । संहादस्य कृतिर्भार्याद्यत पश्चजनं ततः ॥१४॥ śiro 'harad yasya hariś cakrena pibato 'mṛtam samhrādasya kṛtir bhāryāsūta pañcajanam tataḥ

siraḥ—den Kopf; aharat—trennte ab; yasya—von dem; hariḥ—Hari; cakreṇa—mit dem Feuerrad; pibataḥ—trinkend; amṛtam—Nektar; samhrādasya—von Samhlāda; kṛtiḥ—Kṛti; bhāryā—die Ehefrau; asūta—gebar; pañcajanam—Pañcajana; tataḥ—von ihm.

### ÜBERSETZUNG

Während sich Rāhu verkleidet unter den Halbgöttern befand und Nektar trank, trennte ihm die Höchste Persönlichkeit Gottes den Kopf ab. Die Ehefrau Samhlādas hieß Kṛti. Durch Vereinigung mit Samhlāda brachte Kṛti einen Sohn namens Pañcajana zur Welt.

#### VERS 15

## हादस्य धमनिर्भार्याम्रत वातापिमिल्वलम् । योऽगस्त्याय त्वतिथये पेचे वातापिमिल्वलः ॥१५॥

hrādasya dhamanir bhāryāsūta vātāpim ilvalam yo 'gastyāya tv atithaye pece vātāpim ilvalah

hrādasya—von Hlāda; dhamaniḥ—Dhamani; bhāryā—die Ehefrau; asūta—gebar; vātāpim—Vātāpi; ilvalam—Ilvala; yaḥ—derjenige, der; agastyāya—zu Agastya; tu—aber; atithaye—sein Gast; pece—gekocht; vātāpim—Vātāpi; ilvalaḥ—Ilvala.

## ÜBERSETZUNG

Die Ehefrau Hlādas hieß Dhamani. Sie gebar zwei Söhne namens Vātāpi und Ilvala. Als Agastya Muni Ilvalas Gast wurde, reichte Ilvala ihm ein Festessen, für das er Vātāpi kochte, der die Gestalt eines Widders angenommen hatte.

#### VERS 16

## अनुहादस्य सूर्यायां बाष्कलो महिषस्तया । विरोचनस्तु प्राहादिर्देच्यां तस्याभवद्वलिः ॥१६॥

anuhrādasya sūryāyām bāşkalo mahişas tathā virocanas tu prāhrādir devyām tasyābhavad balih anuhrādasya—von Anuhlāda; sūryāyām—durch Sūryā; bāşkalah—Bāşkala; mahişah—Mahişa; tathā—auch; virocanah—Virocana; tu—tatsächlich; prāhrādih—der Sohn Prahlādas; devyām—durch seine Frau; tasya—von ihm; abhavat—war; balih—Bali.

## ÜBERSETZUNG

Die Ehefrau Anuhlädas hieß Sūryā. Sie gebar zwei Söhne, nämlich Bāşkala und Mahişa. Prahlāda hatte einen Sohn, Virocana, dessen Ehefrau Bali Mahārāja zur Welt brachte.

#### VERS 17

## बाणज्येष्टं पुत्रश्चतमश्चनायां ततोऽभवत्। तस्यातुभावं सुश्लोक्यं पश्चादेवाभिधास्यते॥१७॥

bāṇa-jyeṣṭhaṁ putra-śatam aśanāyāṁ tato 'bhavat tasyānubhāvaṁ suślokyaṁ paścād evābhidhāsyate

bāṇa-jyeṣṭham—Bāṇa als ältesten habend; putra-śatam—einhundert Söhne; aśa-nāyām—durch Aśanā; tataḥ—von ihm; abhavat—es gab; tasya—sein; anubhāvam—Charakter; suślokyam—lobenswert; paścāt—später; eva—gewiß; abhidhāsyate—wird geschildert werden.

## ÜBERSETZUNG

Danach zeugte Bali Mahārāja im Schoße Aśanās einhundert Söhne. Von diesen einhundert Söhnen war König Bāṇa der älteste. Die Taten Bali Mahārājas, die sehr lobenswert sind, werden später [im Achten Canto] geschildert werden.

### **VERS 18**

# बाण आराध्य गिरिशं लेभे तद्गणमुख्यताम् । यत्पार्क्वे भगवानास्ते ह्यद्यापि पुरपालकः ॥१८॥

bāṇa ārādhya giriśam lebhe tad-gaṇa-mukhyatām yat-pārśve bhagavān āste hy adyāpi pura-pālakah

bāṇaḥ—Bāṇa; ārādhya—verehrt habend; giriśam—Śiva; lebhe—erlangt; tat—von ihm (Śiva); gaṇa-mukhyatām—die Stufe eines der Hauptgefährten; yat-pārśve—neben dem; bhagavān—Śiva; āste—bleibt; hi—aufgrund dessen; adya—nun; api—sogar; pura-pālakaḥ—der Beschützer der Hauptstadt.

Da König Bāṇa ein großer Verehrer Sivas war, wurde er einer von Sivas berühmtesten Gefährten. Auch heute noch beschützt Siva König Bāṇas Hauptstadt und steht immer an seiner Seite.

#### **VERS 19**

## मरुतश्च दितेः पुत्राश्चत्वारिंशस्वाधिकाः। त आसन्त्रप्रजाः सर्वे नीता इन्द्रेण सात्मताम् ॥१९॥

marutas ca diteḥ putrās catvārimsan navādhikāḥ ta āsann aprajāḥ sarve nītā indrena sātmatām

marutaḥ—die Maruts; ca—und; diteḥ—von Diti; putrāḥ—Söhne; catvārimsat—vierzig; nava-adhikāḥ—plus neun; te—sie; āsan—waren; aprajāḥ—ohne Söhne; sarve—alle; nītāḥ—wurden gebracht; indreṇa—von Indra; sa-ātmatām—zur Stellung von Halbgöttern.

#### ÜBERSETZUNG

Die neunundvierzig Marut-Halbgötter wurden ebenfalls aus dem Schoße Ditis geboren. Keiner von ihnen hatte Söhne. Obgleich sie von Diti geboren worden waren, gab König Indra ihnen eine Stellung als Halbgötter.

## **ERLÄUTERUNG**

Anscheinend können selbst Dämonen zur Stellung von Halbgöttern erhoben werden, wenn ihr atheistischer Charakter umgewandelt wird. Es gibt überall im Universum zwei Arten von Menschen. Diejenigen, die Geweihte Śrī Viṣṇus sind, werden Halbgötter genannt, und diejenigen, die genau das Gegenteil sind, werden Dämonen genannt. Selbst Dämonen können in Halbgötter umgewandelt werden, wie die Aussage dieses Verses beweist.

#### VFRS 20

श्रीराजोवाच

कथं त आसुरं भावमपोद्यौत्पत्तिकं गुरो । इन्द्रेण प्रापिताः सात्म्यं किं तत्साधु कृतं हि तैः ॥२०॥

> śrī-rājovāca kathaṁ ta āsuraṁ bhāvam apohyautpattikaṁ guro

## indreṇa prāpitāḥ sātmyaṁ kiṁ tat sādhu krtaṁ hi taih

śrī-rājā uvāca—König Parīkṣit sagte; katham—weshalb; te—sie; āsuram—dämonische; bhāvam—Geisteshaltung; apohya—aufgebend; autpattikam—aufgrund von Geburt; guro—mein lieber Herr; indreṇa—von Indra; prāpitāḥ—wurden verwandelt; sa-ātmyam—zu Halbgöttern; kim— ob; tat—deshalb; sādhu—fromme Handlungen; kṛtam—vollzogen; hi—tatsächlich; taih—von ihnen.

### ÜBERSETZUNG

König Parikşit fragte: Mein lieber Herr, die neunundvierzig Maruts hätten aufgrund ihrer Geburt von einer dämonischen Geisteshaltung besessen sein müssen. Warum wandelte Indra, der König des Himmels, sie in Halbgötter um? Vollzogen sie irgendwelche Rituale oder fromme Handlungen?

#### VERS 21

## इमे श्रद्दधते ब्रह्मनृषयो हि मया सह। परिज्ञानाय भगवंसात्रो व्याख्यातुमहिस ॥२१॥

ime śraddadhate brahmann rṣayo hi mayā saha parijñānāya bhagavams tan no vyākhyātum arhasi

ime—diese; śraddadhate—sind begierig; brahman— o brāhmaṇa; ṛṣayaḥ—Weise; hi—tatsächlich; mayā saha—mit mir; parijñānāya—zu wissen; bhagavan— o große Seele; tat—deshalb; naḥ—zu uns; vyākhyātum arhasi—erkläre bitte.

## ÜBERSETZUNG

Mein lieber brāhmaṇa, ich und alle Weisen, die bei mir weilen, sind begierig, etwas darüber zu erfahren. Deshalb, o große Seele, erkläre uns gütigerweise den Grund.

**VERS 22** 

श्रीसूत उवाच

तद्विष्णुरातस्य स बादरायणि-र्वचो निशम्यादतमल्पमर्थवत् । समाजयन् संनिभृतेन चेतसा जगाद सत्रायण सर्वदर्शनः ॥२२॥

śrī-sūta uvāca tad visnurātasva sa bādarāvanir vaco niśamyādrtam alpam arthavat sabhājavan san nibhrtena cetasā iagāda satrāvana sarva-daršanah

śrī-sūtah uvāca—Śrī Sūta Gosvāmī sagte; tat—jene; visnurātas va—von Mahārā ja Parīksit: sah—er; bādarāvanih—Śukadeva Gosvāmī; vacah—Worte; niśamva hörend: adrtam—respektyoll: alpam—kurz: artha-vat—bedeutungsyoll: sabhājayan san-preisend; nibhrtena cetasā-mit großer Freude; jagāda-erwiderte; satrāvana— o Saunaka: sarva-darśanah—der sich über alles bewußt ist.

## ÜBERSETZUNG

Śrī Sūta Gosvāmī sagte: O großer Weiser Śaunaka, als Śukadeva Gosvāmī hörte, wie Mahārāja Parīksit respektvoll und kurz über Themen sprach, die unbedingt gehört werden sollten, pries Sukadeva Gosvāmī, der sich über alles wohl bewußt war, dessen Bemühung voller Freude und antwortete.

## FRI ÄUTFRUNG

Sukadeva Gosvāmī schätzte Mahārāja Parīksits Fragestellung sehr, denn obgleich sie aus wenigen Worten bestand, enthielt sie bedeutungsvolle Fragen darüber, wie die Söhne Ditis, obgleich sie als Dämonen geboren worden waren, zu Halbgöttern wurden. Srīla Visvanātha Cakravartī Thākura hebt hervor, daß Ditis Herz aufgrund einer hingebungsvollen Haltung geläutert wurde, obwohl sie sehr neidisch war. Ein anderer bedeutsamer Punkt ist, daß Kaśyapa Muni, obgleich er ein erfahrener Gelehrter und im spirituellen Bewußtsein fortgeschritten war, nichtsdestoweniger dem Drängen seiner schönen Frau zum Opfer fiel. All diese Fragen wurden mit wenigen Worten gestellt, und deshalb schätzte Sukadeva Gosvāmī Mahārāja Pariksits Frage sehr.

#### VERS 23

## श्रीशुक उवाच

## इतपुत्रा दितिः शकपार्ष्णिग्राहेण विष्णुना । मन्युना शोकदीप्तेन ज्वलन्ती पर्यचिन्तयत् ॥२३॥

śrī-śuka uvāca hata-putrā ditih śakrapārsni-grāhena visnunā manyunā śoka-dīptena ivalantī paryacintayat

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; hata-putrā—deren Söhne getötet wurden; ditih—Diti; śakra-pārṣṇi-grāheṇa—die Indra half; viṣṇunā—von Śrī Viṣṇu; manyunā—mit Zorn; śoka-dīptena—von Trauer entfacht; jvalantī—brennend; paryacintayat—dachte.

### ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte: Um Indra zu helfen, hatte Śrī Viṣṇu die beiden Brüder Hiraṇyākṣa und Hiraṇyakaśipu getötet. Aufgrund ihres Todes wurde ihre Mutter Diti von Kummer und Zorn übermannt und überlegte folgendermaßen:

### VERS 24

## कदा नु भ्रातृहन्तारमिन्द्रियाराममुल्बणम् । अक्तिमहृदयं पापं घातियत्वा शये सुखम् ॥२४॥

kadā nu bhrātṛ-hantāram indriyārāmam ulbaṇam aklinna-hṛdayam pāpam ghātayitvā śaye sukham

kadā—wenn; nu—tatsächlich; bhrātṛ-hantāram—der Mörder der Brüder; indriyaārāmam—der Sinnenbefriedigung sehr zugetan; ulbaṇam—grausam; aklinna-hṛdayam—hartherzig; pāpam—sündhaft; ghātayitvā—hat zu töten veranlaßt; śaye—ich werde ruhen; sukham—glücklich.

## ÜBERSETZUNG

Indra, der der Sinnenbefriedigung sehr zugetan ist, hat mit der Hilfe Śrī Viṣṇus die beiden Brüder Hiraṇyākṣa und Hiraṇyakaśipu getötet. Deshalb ist Indra grausam, hartherzig und sündhaft. Wann werde ich, nachdem ich ihn getötet habe, mit besänftigtem Geiste ruhen?

#### VERS 25

## कृमिविड्भससंज्ञासीद्यस्येशाभिहितस्य च । भृतप्रुक् तत्कृते स्वार्थं कि वेद निरयो यतः ॥२५॥

kṛmi-viḍ-bhasma-samjñāsīd yasyeśābhihitasya ca bhūta-dhruk tat-kṛte svārtham kim veda nirayo yataḥ

kṛmi—Würmer; viṭ—Kot; bhasma—Asche; saminā—Name; āsīt—wird; yasya—von welchem (Körper); īśa-abhihitasya—obgleich als König bezeichnet; ca—auch; bhūta-dhruk—der andere schädigt; tat-kṛte—zum Wohle von; sva-artham—sein Selbstinteresse; kim veda—kennt er; nirayaḥ—Strafe in der Hölle; yataḥ—von welcher.

Die Körper aller Herrscher, die als Könige und große Führer bekannt sind, werden, wenn sie tot sind, in Würmer, Kot oder Asche umgewandelt. Wenn jemand andere aufgrund von Neid tötet, um einen solchen Körper zu schützen, kennt er dann das wahre Interesse des Lebens? Gewiß nicht, denn wenn man Neid auf andere Lebewesen hegt, gelangt man mit Sicherheit zur Hölle.

### FRI ÄLITERUNG

Der materielle Körper wird, selbst wenn es der Körper eines großen Königs ist, letzten Endes in Kot, Würmer oder Asche umgewandelt. Wenn man der körperlichen Auffassung vom Leben zu stark verhaftet ist, zeugt dies nicht von allzu großer Intelligenz.

#### VERS 26

## आशासानस्य तस्येदं ध्रुवम्रुन्नद्वचेतसः। मदशोषक इन्द्रस्य भृयाद्येन सुतो हि मे।।२६॥

āśāsānasya tasyedam dhruvam unnaddha-cetasaḥ mada-śoṣaka indrasya bhūyād yena suto hi me

äśāsānasya—denkend; tasya—von ihm; idam—dieser (Körper); dhruvam—ewig; unnaddha-cetasah—dessen Geist zügellos ist; mada-śoṣakah—der die Verrücktheit beseitigen kann; indrasya—von Indra; bhūyāt—möge es geben; yena—durch welchen; sutah—ein Sohn; hi—gewiß; me—von mir.

#### ÜBERSETZUNG

Diti dachte: Indra denkt, sein Körper sei ewig, und deshalb ist er zügellos geworden. Deswegen wünsche ich mir einen Sohn, der Indras Verrücktheit beseitigen kann. Laß mich irgendwelche Mittel anwenden, die mir dazu verhelfen.

## **ERLÄUTERUNG**

Jemand, der die körperliche Auffassung vom Leben vertritt, wird in den śāstras mit Tieren wie Eseln und Kühen verglichen. Diti wollte Indra, der wie ein niedriges Tier geworden war, bestrafen.

#### **VERS 27-28**

इति भावेन सा भर्तुराचचारासक्रत्प्रियम् । शुश्रृषयानुरागेण प्रश्रयेण दमेन च ॥२७॥

## भक्त्या परमया राजन् मनोज्ञैर्वल्गुभाषितैः । मनो जन्नाह भावज्ञा सिसतापाङ्गवीक्षणैः ॥२८॥

iti bhāvena sā bhartur ācacārāsakṛt priyam śuśrūṣayānurāgeṇa praśrayeṇa damena ca

bhaktyā paramayā rājan manojñair valgu-bhāṣitaiḥ mano jagrāha bhāva-jñā sasmitāpāṅga-vīkṣaṇaiḥ

iti—somit; bhāvena—mit der Absicht; sā—sie; bhartuḥ—von dem Ehemann; āca-cāra—vollzog; asakrt—ständig; priyam—erfreuliche Tätigkeiten; śuśrūṣayā—mit Dienst; anurāgeṇa—mit Liebe; praśrayeṇa—mit Demut; damena—mit Selbstbeherr-schung; ca—auch; bhaktyā—mit Hingabe; paramayā—große; rājan— o König; manojñaih—betörend; valgu-bhāṣitaiḥ—mit lieblichen Worten; manaḥ—seinen Geist; jagrāha—unter ihre Herrschaft gebracht; bhāva-jñā—sein Wesen kennend; sa-smita—mit Lächeln; apāṅga-vīksanaih—mit Blicken.

#### ÜBERSETZUNG

Mit diesem Gedanken [mit dem Wunsch nach einem Sohn, der Indra töten sollte] begann Diti ständig tätig zu sein, um Kaśyapa durch ihr erfreuliches Verhalten zu gefallen. O König, Diti führte Kaśyapas Anweisungen immer sehr gewissenhaft aus, wie er es wünschte. Mit Dienst, Liebe, Demut und Beherrschung, mit süßen Worten, die sie sprach, um ihren Ehemann zu erfreuen, durch ihr Lächeln und durch ihre Blicke bezauberte Diti seinen Verstand und brachte ihn unter ihre Kontrolle.

### **ERLÄUTERUNG**

Wenn eine Frau die Zuneigung ihres Ehemannes gewinnen will und wünscht, daß er ihr sehr treu bleibt, muß sie versuchen, ihn in jeder Hinsicht zu erfreuen. Wenn der Ehemann mit seiner Frau zufrieden ist, kann die Frau alle notwendigen Dinge, Schmuckstücke und die vollständige Befriedigung ihrer Sinne erhalten. Dies wird hier durch das Verhalten Ditis angedeutet.

#### **VERS 29**

## एवं स्तिया जडीभृतो विद्वानिप मनोज्ञया। बाढमित्याह विवशो न तिसत्रं हि योषिति॥२९॥

evam striyā jadībhūto vidvān api manojñayā

## bāḍham ity āha vivaśo na tac citram hi yositi

evam—somit; striyā—von der Frau; jadībhūtaḥ—bezaubert; vidvān—sehr gelehrt; api—obgleich; manojñayā—sehr erfahren; bāḍham—ja; iti—somit; āha—sagte; viva-saḥ—unter ihrer Kontrolle; na—nicht; tat—das; citram—erstaunlich; hi—tatsächlich; yositi—bezüglich der Frauen.

#### ÜBERSETZUNG

Obgleich Kasyapa Muni ein belesener Gelehrter war, wurde er von Ditis künstlichem Verhalten, welches ihn unter ihre Kontrolle brachte, bezaubert. Deshalb versicherte er seiner Frau, daß er ihre Wünsche erfüllen werde. Ein solches Versprechen von seiten eines Ehemannes ist nicht im geringsten erstaunlich.

#### **VERS 30**

## विलोक्पेकान्त भूतानि भूतान्यादी प्रजापितः। सियं चक्रे खदेहार्थं यया पुंसां मतिर्दृता ॥३०॥

vilokyaikānta-bhūtāni bhūtāny ādau prajāpatiḥ striyaṁ cakre sva-dehārdhaṁ yayā puṁsāṁ matir ḥṛtā

vilokya—sehend; ekānta-bhūtāni—losgelöst; bhūtāni—die Lebewesen; ādau—am Anfang; prajāpatiḥ—Brahmā; striyam—die Frau; cakre—erschaffen; sva-deha—von seinem Körper; ardham—Hälfte; yayā—von dem; pumsām—von Menschen; matiḥ—der Geist; hṛtā—weggetragen.

### ÜBERSETZUNG

Am Anfang der Schöpfung sah Brahmā, der Vater der Lebewesen des Universums, daß alle Lebewesen unangehaftet waren. Um die Bevölkerung zu vermehren, schuf er daraufhin die Frau aus der besseren Hälfte des männlichen Körpers, denn das Verhalten der Frau reißt den Verstand eines Mannes fort.

#### FRLÄUTFRUNG

Das ganze Universum dreht sich unter dem Zauber der sexuellen Anhaftung, die von Brahmā zur Vermehrung der Bevölkerung des gesamten Universums erschaffen wurde — nicht nur in der menschlichen Gesellschaft, sondern auch in anderen Lebensformen. Wie Rsabhadeva im Fünften Canto erklärt: pumsah striyā mithunī-bhāvam etam. Die gesamte Welt steht unter dem Bann der sexuellen Anziehung und des Verlangens zwischen Mann und Frau. Wenn Mann und Frau sich vereinigen, verfestigt sich der harte Knoten dieser Anziehung mehr und mehr, und so verstrickt man sich zunehmend in die materialistische Lebensweise. Das ist die Illusion der

materiellen Welt. Diese Illusion übte ihre Wirkung auf Kaśyapa Muni aus, obgleich dieser sehr gelehrt und im spirituellen Wissen fortgeschritten war. In der *Manusamhitā* (2.215) und im Śrīmad-Bhāgavatam (9.19.17) wird erklärt:

mātrā svasrā duhitrā vā nāviviktāsano bhavet balavān indriya-grāmo vidvāmsam api karşati

"Ein Mann sollte nicht an einem abgelegenen Ort mit einer Frau zusammensein, nicht einmal mit seiner Mutter, Schwester oder Tochter, denn die Sinne sind so stark, daß sie sogar einen Menschen, der im Wissen fortgeschritten ist, in die Irre führen."

Wenn ein Mann sich mit einer Frau an einem abgelegenen Ort aufhält, werden seine sexuellen Wünsche zweifellos stärker. Deshalb weisen die Worte ekānta-bhūtāni, die hier verwendet werden, darauf hin, daß man, um sexuelle Wünsche zu vermeiden, so weit wie möglich den Umgang mit Frauen vermeiden sollte. Das sexuelle Verlangen ist so mächtig, daß man von ihm durchdrungen wird, wenn man mit irgendeiner Frau an einem abgelegenen Ort weilt, selbst wenn es die eigene Mutter, Schwester oder Tochter ist.

### VERS 31

## एवं ग्रुश्रूषितस्तात मगवान् कस्यपः स्त्रिया । प्रहस्य परमप्रीतो दितिमाहामिनन्द्य च ॥३१॥

evam śuśrūşitas tāta bhagavān kaśyapaḥ striyā prahasya parama-prīto ditim āhābhinandva ca

evam—so; śuśrūṣitaḥ—der bedient wird; tāta— o lieber; bhagavān—der mächtige; kaśyapaḥ—Kaśyapa; striyā—von der Frau; prahasya—lächelnd; parama-prītaḥ—äußerst erfreut; ditim—zu Diti; āha—sagte; abhinandya—wertschätzend; ca—auch.

#### ÜBERSETZUNG

O mein Lieber, der überaus mächtige Weise Kasyapa lächelte, da er über das sanfte Verhalten seiner Ehefrau Diti äußerst erfreut war, und sprach die folgenden Worte zu ihr.

**VERS 32** 

श्रीकश्यप उवाच

वरं वरय वामोरु प्रीतस्तेऽहमनिन्दिते । स्त्रिया भर्तरि सुप्रीते कः काम इह चागमः ॥३२॥

śrī-kaśyapa uvāca varam varaya vāmoru prītas te 'ham anindite striyā bhartari suprīte kaḥ kāma iha cāgamaḥ

śrī-kaśyapaḥ uvāca—Kaśyapa Muni sagte; varam—Segnung; varaya—erbitte; vā-moru— o schöne Frau; prītaḥ—erfreut; te—über dich; aham—ich; anindite— o untadelige Dame; striyāḥ—für die Frau; bhartari—wenn der Ehemann; su-prīte—erfreut; kaḥ—was; kāmaḥ—Wunsch; iha—hier; ca—und; agamaḥ—schwierig zu erlangen.

### ÜBERSETZUNG

Kaśyapa Muni sagte: O schöne Frau, o untadelige Dame, da ich mit deinem Verhalten sehr zufrieden bin, kannst du mich um jede nur erdenkliche Segnung bitten, die du dir wünschst. Wenn ein Ehemann erfreut ist, welche Wünsche sind dann für seine Frau schwierig durchzusetzen, sei es in dieser Welt oder in der nächsten?

#### **VERS 33-34**

पतिरेव हि नारीणां दैवतं परमं स्मृतम् । मानसः सर्वभृतानां वासुदेवः श्रियः पतिः ॥३३॥ स एव देवतालिङ्गेर्नामरूपविकल्पितैः । इज्यते मगवान् पुम्भिः स्त्रीमिश्च पतिरूपभृक् ॥३४॥

> patir eva hi nārīṇām daivatam paramam smṛtam mānasah sarva-bhūtānām vāsudevah śriyah patiḥ

sa eva devatā-liṅgair nāma-rūpa-vikalpitaiḥ ijyate bhagavān pumbhiḥ strībhiś ca pati-rūpa-dhṛk

patih—der Ehemann; eva—tatsächlich; hi—gewiß; nārīnām—von Frauen; daivatam—Halbgott; paramam—höchster; smṛtam—wird betrachtet; mānasaḥ—im Herzen befindlich; sarva-bhūtānām—von allen Lebewesen; vāsudevah— Vāsudeva; śriyah—von der Glücksgöttin; patih—der Ehemann; sah—Er; eva—gewiß; devatālingaih—von den Formen der Halbgötter; nāma—Namen; rūpa—Formen; vikalpitaih—wahrgenommen; ijyate—wird verehrt; bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; pumbhih—von Männern; strībhih—von Frauen; ca—auch; pati-rūpa-dhrk—in der Gestalt des Ehemannes.

Ein Ehemann ist der höchste Halbgott für eine Frau. Die Höchste Persönlichkeit Gottes, Śrī Vāsudeva, der Gemahl der Glücksgöttin, befindet Sich im Herzen eines jeden und wird mittels der vielfältigen Namen und Formen der Halbgötter von fruchtbringenden Arbeitern verehrt. Ebenso repräsentiert der Ehemann den Herrn als Gegenstand der Verehrung für eine Frau.

### **ERLÄUTERUNG**

Der Herr sagt in der Bhagavad-gītā (9.23):

ye 'py anya-devatā-bhaktā yajante śraddhayānvitāḥ te 'pi mām eva kaunteya yajanty avidhi-pūrvakam

"Was auch immer ein Mensch anderen Göttern opfern mag, o Sohn Kuntīs, ist in Wirklichkeit für Mich allein bestimmt, doch es wird ohne rechtes Verständnis geopfert."

Die Halbgötter sind verschiedene Helfer, die sich wie die Arme und Beine der Höchsten Persönlichkeit Gottes verhalten. Jemandem, der mit dem Höchsten Herrn nicht direkt verbunden ist und die erhabene Stellung des Herrn nicht wahrnehmen kann, wird manchmal geraten, die Halbgötter als verschiedene Teile des Herrn zu verehren. Wenn Frauen, die für gewöhnlich sehr an ihrem Ehemann hängen, ihren Ehemann als Vertreter Vasudevas verehren, profitieren die Frauen ähnlich, wie Ajāmila profitierte, als er nach Nārāyaṇa, seinem Sohn, rief. Ajāmila dachte an seinen Sohn, doch wegen seiner Anhaftung an den Namen Narayanas erlangte er einfach durch das Chanten dieses Namens Befreiung. In Indien wird der Ehemann immer noch als pati-guru, als "Ehemann und spiritueller Meister", bezeichnet. Wenn Ehemann und Ehefrau aneinander hängen, um Fortschritt im Krsna-Bewußtsein zu machen, ist ihre Beziehung der Zusammenarbeit sehr förderlich für solchen Fortschritt. Obgleich die Namen Indras und Agnis manchmal in den vedischen mantras erwähnt werden (indrāya svāhā, agnaye svāhā), werden die vedischen Opfer in Wirklichkeit vollzogen, um Śrī Visnu zu erfreuen. Solange man noch sehr an materieller Sinnenbefriedigung hängt, wird die Verehrung der Halbgötter oder die Verehrung des Ehemannes empfohlen.

#### **VERS 35**

## तसात्पितवता नार्यः श्रेयस्कामाः सुमध्यमे । यजन्तेऽनन्यभावेन पतिमात्मानमीश्वरम् ॥३५॥

tasmāt pati-vratā nāryaḥ śreyas-kāmāḥ sumadhyame yajante 'nanya-bhāvena patim ātmānam īśvaram tasmāt—deshalb; pati-vratāḥ—dem Ehemann hingegeben; nāryaḥ—Frauen; śreyaḥ-kāmāḥ—gewissenhaft; su-madhyame— o Frau mit schmaler Taille; yajante—verehre; ananya-bhāvena—mit Hingabe; patim—den Ehemann; ātmānam—die Überseele; īśvaram—Vertreter der Höchsten Persönlichkeit Gottes.

## ÜBERSETZUNG

Meine liebe Gemahlin, die du einen schönen Körper mit einer schmalen Taille hast, eine gewissenhafte Frau sollte keusch sein und den Anordnungen ihres Ehemannes gehorchen. Sie sollte ihren Ehemann sehr hingegeben als einen Stellvertreter Väsudevas verehren.

#### **VERS 36**

# सोऽहं त्वयार्चितो मद्रे ईद्यमावेन मक्तितः। तं ते सम्पादये काममसतीनां सुदुर्रुमम्।।३६॥

so 'ham tvayārcito bhadre īdrg-bhāvena bhaktitaḥ tam te sampādaye kāmam asatīnām sudurlabham

saḥ—eine solche Person; aham—ich; tvayā—von dir; arcitaḥ—verehrt; bhadre— o sanftmütige Frau; īḍrk-bhāvena—auf solche Weise; bhaktitaḥ—mit Hingabe; tam—jenes; te—deinen; sampādaye—werde erfüllen; kāmam—Wunsch; asatīnām—für unkeusche Frauen; su-durlabham—nicht erreichbar.

#### ÜBERSETZUNG

Meine liebe sanftmütige Frau, weil du mich mit großer Hingabe verehrst, indem du mich als Stellvertreter der Höchsten Persönlichkeit Gottes betrachtest, werde ich dich belohnen, indem ich deine Wünsche erfülle, die eine unkeusche Frau nicht durchsetzen kann.

VERS 37

## दितिरुवाच

## वरदो यदि मे ब्रह्मन् पुत्रमिन्द्रहणं वृणे। अमृत्युं मृतपुत्राहं येन मे घातितौ सुतौ।।३७॥

ditir uvāca varado yadi me brahman putram indra-haṇaṁ vṛṇe amṛtyuṁ mṛta-putrāhaṁ vena me ghātitau sutau ditih uvāca—Diti sprach; vara-dah—der Segenspender; yadi—wenn; me—mir; brahman— o große Seele; putram—einen Sohn; indra-haṇam—der Indra töten kann; vrņe—ich bitte um; amṛtyum—unsterblich; mṛta-putrā—dessen Söhne tot sind; aham—ich; yena—von dem; me—meine; ghātitau—zu töten veranlaßt wurden; sutau—zwei Söhne.

### ÜBERSETZUNG

Diti erwiderte: O mein Gemahl, o große Seele, ich habe jetzt meine Söhne verloren. Wenn du mir eine Segnung gewähren möchtest, so bitte ich dich um einen unsterblichen Sohn, der Indra töten kann. Ich bete darum, weil Indra mit Hilfe von Viṣṇu meine beiden Söhne Hiraṇyākṣa und Hiraṇyakaśipu getötet hat.

## **ERLÄUTERUNG**

Das Wort indra-haṇam bedeutet "einer, der Indra töten kann", doch es bedeutet auch "einer, der Indra folgt". Das Wort amrtyum bezieht sich auf die Halbgötter, die nicht wie gewöhnliche Menschen sterben, weil sie eine äußerst lange Lebensdauer haben. In der Bhagavad-gītā wird zum Beispiel die Lebensdauer Brahmās angegeben: sahasra-yuga-paryantam ahar yad brahmano viduḥ. Schon allein ein Tag oder zwölf Stunden Brahmās dauern 4 300 000 mal 1000 Jahre. Deshalb ist seine Lebensdauer für einen gewöhnlichen Menschen unvorstellbar. Die Halbgötter werden manchmal als amara bezeichnet, was bedeutet "jemand, der nicht stirbt". In der materiellen Welt muß jedoch jeder sterben. Deshalb weist das Wort amrtyum darauf hin, daß Diti einen Sohn wollte, der den Halbgöttern ebenbürtig ist.

#### **VERS 38**

# निशम्य तद्वचो विप्रो विमनाः पर्यतप्यत । अहो अधर्मः सुमहानद्य मे समुपस्थितः ॥३८॥

niśamya tad-vaco vipro vimanāh paryatapyata aho adharmah sumahān adya me samupasthitah

nisamya—hörend; tat-vacah—ihre Worte; viprah—der brāhmana; vimanāh—bekümmert; paryatapyata—wehklagte; aho— o weh; adharmah—Unfrömmigkeit; su-mahān—sehr groß; adya—heute; me—zu mir; samupasthitah—ist gekommen

### ÜBERSETZUNG

Kaśyapa Muni war zutiefst betrübt, als er Ditis Bitte vernahm. "O weh", klagte er, "mir droht jetzt die Gefahr der unfrommen Tat, Indra zu töten."

### **ERLÄUTERUNG**

Kasyapa Muni war begierig gewesen, den Wunsch seiner Frau Diti zu erfüllen, doch als er hörte, daß sie einen Sohn wollte, der Indra töten sollte, schwand seine Freude sofort dahin, denn dieser Gedanke widerstrebte ihm.

#### **VERS 39**

# अहो अर्थेन्द्रियारामो योषिन्मय्येह मायया । गृहीतचेताः कृपणः पतिष्ये नरके ध्रुवम् ॥३९॥

aho arthendriyārāmo yoşin-mayyeha māyayā gṛhīta-cetāḥ kṛpaṇaḥ patisye narake dhruvam

aho— o weh; artha-indriya-ārāmaḥ—zu sehr dem materiellen Genuß verhaftet; yoṣit-mayyā—in der Form einer Frau; iha—hier; māyayā—durch die illusionierende Energie; grhīta-cetāḥ—da mein Geist betört wurde; krpanaḥ—elendig; patiṣye—ich werde fallen; narake—in die Hölle; dhruvam—gewiß.

#### ÜBERSETZUNG

Kaśyapa Muni dachte: O weh, ich bin jetzt zu sehr dem materiellen Genuß verfallen. Das hat mein Geist ausgenützt und ist von der illusionierenden Energie der Höchsten Persönlichkeit Gottes in Form einer Frau [meiner Ehefrau] angezogen worden. Deshalb bin ich gewiß ein elender Mensch, der zur Hölle hinabfahren wird.

#### VFRS 40

# कोऽतिक्रमोऽनुवर्तन्त्याः स्वभाविमह योषितः । धिङ मां बताबुधं स्वार्थे यदहं त्वजितेन्द्रियः ॥४०॥

ko 'tikramo 'nuvartantyāḥ svabhāvam iha yoşitaḥ dhin mām batābudham svārthe yad aham tv ajitendriyah

kaḥ—was; atikramaḥ—Vergehen; anuvartantyāḥ—folgend; svabhāvam—ihre Natur; iha—hier; yoṣitaḥ—von der Frau; dhik—Verdammung; mām—mir; bata— o weh; abudham—nicht vertraut; sva-arthe—in dem, was gut für mich ist; yat—weil; aham—ich; tu—tatsächlich; ajita-indriyaḥ—unfāhig, meine Sinne zu beherrschen.

#### ÜBERSETZUNG

Diese Frau, meine Gemahlin, hat ein Mittel angewandt, das ihrer Natur entspricht, und deshalb trifft sie keine Schuld. Doch ich bin ein Mann. Alle

Verdammnis deshalb über mich! Ich bin nicht im geringsten damit vertraut, was gut für mich ist, da ich meine Sinne nicht beherrschen konnte.

## **ERLÄUTERUNG**

Es ist der natürliche Trieb einer Frau, die materielle Welt zu genießen. Sie drängt ihren Ehemann, die Welt durch die Befriedigung seiner Zunge, seines Magens und seiner Genitalien zu genießen, die iihvā, udara und upastha genannt werden. Eine Ehefrau versteht es, schmackhafte Speisen zu kochen, so daß sie ihren Ehemann mit Leichtigkeit durch das Essen erfreuen kann. Wenn dieser gut ißt, wird sein Magen gesättigt, und sobald der Magen satt ist, werden die Genitalien stark. Insbesondere, wenn ein Mann es gewohnt ist, Fleisch zu essen, Wein zu trinken und ähnliche leidenschaftliche Dinge zu tun, wächst mit Sicherheit seine Neigung zum sexuellen Verkehr. Man muß verstehen, daß sexuelle Neigungen nicht dem spirituellen Fortschritt dienen, sondern den Pfad zur Hölle ebnen. So dachte Kaśyapa Muni über seine Situation nach und wehklagte. Daran kann man sehen, daß es sehr riskant ist. ein Haushälter zu sein, wenn man nicht geschult worden ist und die Ehefrau ihrem Ehemann nicht gehorcht. Ein Ehemann sollte von frühester Kindheit an geschult werden. Kaumāra ācaret prā jño dharmān bhāgavatān iha (SB. 7.6.1). Während der Zeit des brahmacarva oder des Lebens als Schüler sollte der brahmacārī zu einem Fachmann im bhāgavata-dharma, im hingebungsvollen Dienst, ausgebildet werden. Wenn er dann heiratet, ist die Beziehung zwischen Ehemann und Ehefrau sehr wünschenswert, wenn die Frau ihrem Ehemann treu ist und ihm in einem solchen Leben gehorcht. Eine Beziehung zwischen Ehemann und Ehefrau ohne spirituelles Bewußtsein, ausschließlich zur Sinnenbefriedigung, ist in keiner Weise gut. Im Śrīmad-Bhāgavatam (12.2.3) heißt es: dām-patye 'bhirucir hetuh. Besonders im gegenwärtigen Zeitalter, im Kali-vuga, wird die Beziehung zwischen Ehemann und Ehefrau auf Sexualität beruhen. Deshalb ist das Haushälterleben in diesem Kaliyuga äußerst gefährlich, solange sich nicht sowohl der Mann als auch die Frau dem Krsna-Bewußtsein zuwenden.

#### **VERS 41**

# श्वरत्पद्मोत्सवं वक्त्रं वचश्व श्रवणामृतम् । हृदयं श्वरधारामं स्त्रीणां को वेद चेष्टितम् ॥४१॥

śarat-padmotsavam vaktram vacaś ca śravaṇāmṛtam hṛdayam kṣura-dhārābham strīnām ko veda cestitam

śarat-im Herbst; padma-eine Lotosblume; utsavam-blühend; vaktram-Gesicht; vacaḥ-Worte; ca-und; śravaṇa-dem Ohr; amṛtam-Freude gebend; hṛdayam-Herz; kṣura-dhārā-die Klinge eines Rasiermessers; ābham-wie; strīnām-von Frauen; kah-wer; veda-kennt; cestitam-das Verhalten.

### ÜBERSETZUNG

Das Gesicht einer Frau ist so attraktiv und schön wie ein blühender Lotos im Herbst. Ihre Worte sind sehr lieblich und bereiten dem Ohr Freude. doch wenn wir das Herz einer Frau untersuchen, können wir erkennen, daß es, wie die Klinge eines Rasiermessers, äußerst scharf ist. Wer kann unter diesen Umständen das Verhalten einer Frau verstehen?

### **FRIÄUTFRUNG**

Kaśyapa Muni stellt hier die Frau sehr gut vom materialistischen Gesichtspunkt aus dar. Die Frauen sind im allgemeinen als das schöne Geschlecht bekannt, und besonders in der Jugend, im Alter von sechzehn oder siebzehn, wirken die Frauen sehr anziehend auf die Männer. Deshalb wird das Gesicht einer Frau mit einer blühenden Lotosblume im Herbst verglichen. So, wie ein Lotos im Herbst sehr schön ist, ist eine Frau an der Schwelle jugendlicher Schönheit äußerst attraktiv. Im Sanskrit wird die Stimme einer Frau als nārī-svara bezeichnet, weil Frauen im allgemeinen singen und ihr Gesang sehr anziehend ist. Gegenwärtig sind Filmschauspielerinnen, insbesondere wenn es sich um Sängerinnen handelt, besonders beliebt. Einige von ihnen verdienen einfach durch ihren Gesang märchenhafte Geldsummen. Deshalb ist, wie Śrī Caitanya Mahāprabhu lehrte, der Gesang einer Frau gefährlich, weil er einen sannyāsī veranlassen kann, der Frau zum Opfer zu fallen. Sannyāsa bedeutet, den Umgang mit Frauen aufzugeben, doch wenn ein sannyāsī die Stimme einer Frau hört und ihr schönes Gesicht sieht, wird er sich gewiß zu ihr hingezogen fühlen und mit Sicherheit zu Fall kommen. Dafür gibt es viele Beispiele. Selbst der große Weise Viśvāmitra fiel Menakā zum Opfer. Deshalb muß jemand, der im spirituellen Bewußtsein Fortschritt machen will, besonders darauf achten, nicht das Gesicht einer Frau zu sehen oder ihre Stimme zu hören. Das Gesicht einer Frau zu sehen und an ihrer Schönheit Gefallen zu finden oder die Stimme einer Frau zu hören und ihren Gesang sehr schön zu finden ist für einen brahmacārī oder sannyāsī ein feinstofflicher Sturz. Deshalb ist die Beschreibung der Merkmale einer Frau, die Kaśyapa Muni liefert, äußerst lehrreich.

Wenn das körperliche Aussehen einer Frau attraktiv ist, wenn ihr Gesicht schön ist und ihre Stimme wohlklingend, stellt sie von Natur aus eine Falle für einen Mann dar. Die śāstras raten, daß eine solche Frau, wenn sie kommt, um einem Mann zu dienen, als ein dunkler, von Gras bedeckter Brunnen betrachtet werden sollte. Auf den Feldern befinden sich manchmal solche Brunnen, und ein Mann, der nichts von ihnen weiß, fällt durch das Gras und stürzt hinab. Deshalb gibt es viele derartige Belehrungen. Da die Anziehungskraft der materiellen Welt auf Hingezogenheit zu Frauen beruht, dachte Kasyapa Muni: "Wer kann unter diesen Umständen das Herz einer Frau verstehen?" Cāṇakya Paṇḍita riet auch: viśvāso naiva kartavyah strīsu rāja-kulesu ca. "Es gibt zwei Personen, denen man nicht trauen sollte - einem Politiker und einer Frau." Dies sind natürlich maßgebliche Anweisungen der Schriften, und deshalb sollten wir bei unserem Umgang mit Frauen sehr vorsichtig sein.

Manchmal wird unsere Bewegung für Krsna-Bewußtsein dafür kritisiert, daß sie Männer und Frauen zusammenbringt, doch Krsna-Bewußtsein ist für jeden bestimmt. Ob man ein Mann oder eine Frau ist, spielt keine Rolle. Śrī Kṛṣṇa sagt persönlich: striyo vaiśyas tathā śūdrās te 'pi yānti parām gatim. Ob man eine Frau, ein śūdra oder ein vaiśya ist, ganz zu schweigen von einem brāhmaṇa oder kṣatriya — jeder ist dazu geeignet, nach Hause, zu Gott, zurückzukehren, wenn er strikt den Anweisungen des spirituellen Meisters und der śāstra folgt. Deshalb bitten wir alle Angehörigen der Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußtsein — sowohl Männer als auch Frauen —, sich nicht zu körperlichen Äußerlichkeiten hingezogen zu fühlen, sondern nur zu Kṛṣṇa. Dann wird alles in Ordnung sein. Andernfalls droht Gefahr.

#### **VERS 42**

# न हि कश्चित्प्रियः स्त्रीणामञ्जसा स्वाशिषात्मनाम् । पति पुत्रं भ्रातरं वा झन्त्यर्थे घातयन्ति च ॥४२॥

na hi kaścit priyah strīṇām añjasā svāśiṣātmanām patim putram bhrātaram vā ghnanty arthe ghātayanti ca

na—nicht; hi—gewiß; kaścit—irgend jemand; priyah—lieb; strīnām—den Frauen; añjasā—wirklich; sva-āśiṣā—für ihre eigenen Interessen; ātmanām—überaus lieb; patim—Ehemann; putram—Sohn; bhrātaram—Bruder; vā—oder; ghnanti—sie töten; arthe—für ihre eigenen Interessen; ghātayanti—veranlassen, daß getötet werden; ca—auch.

#### ÜBFRSFTZUNG

Um ihre eigenen Interessen wahrzunehmen, verhalten sich Frauen gegenüber Männern, als seien ihnen die Männer überaus lieb, doch niemand ist ihnen wirklich lieb. Frauen sind angeblich sehr heilig, doch für ihre eigenen Interessen sind sie sogar dazu imstande, ihre Ehemänner, Söhne oder Brüder zu töten oder sie von anderen töten zu lassen.

### **ERLÄUTERUNG**

Kaśyapa Muni hat das Wesen der Frau besonders gut studiert. Frauen sind von Natur aus selbstisch, und deshalb sollten sie mit allen Mitteln beschützt werden, damit ihre natürliche Neigung, zu selbstisch zu sein, nicht an den Tag tritt. Frauen benötigen den Schutz der Männer. Eine Frau sollte in ihrer Kindheit von ihrem Vater behütet werden, in ihrer Jugend von ihrem Ehemann und im Alter von ihren erwachsenen Söhnen. Das ist die Anweisung Manus, der sagt, daß einer Frau in keinem Stadium Unabhängigkeit gewährt werden sollte. Die Frauen müssen behütet werden, damit sie ihre natürliche Tendenz zur groben Selbstsucht nicht ungehindert entfalten. Selbst heutzutage gibt es viele Fälle, in denen Frauen ihre Ehemänner getötet haben, um sich ihre Versicherungsprämien zunutze zu machen. Dies ist keine Kritik an den Frauen, sondern eine praktische Studie ihrer Natur. Solche natürli-

chen Triebe einer Frau oder eines Mannes manifestieren sich nur in der körperlichen Auffassung vom Leben. Wenn ein Mann oder eine Frau im spirituellen Bewußtsein fortgeschritten ist, vergeht die körperliche Lebensauffassung. Wir sollten alle Frauen als spirituelle Einheiten ansehen (aham brahmāsmi), deren einzige Pflicht darin besteht, Kṛṣṇa zu erfreuen. Dann werden sich die Einflüsse der verschiedenen Erscheinungsweisen der materiellen Natur, die daraus resultieren, daß man einen materiellen Körper besitzt, nicht auswirken.

Die Bewegung für Krsna-Bewußtsein ist so segensreich, daß sie die Verunreinigung durch die materielle Natur, die sich aus dem Besitz eines materiellen Körpers ergibt, mit Leichtigkeit aufheben kann. Die Bhagavad-gītā lehrt deshalb gleich am Anfang, daß man, sei man nun eine Frau oder ein Mann, wissen muß, daß er bzw. sie nicht der Körper ist, sondern eine spirituelle Seele. Jeder sollte an den Tätigkeiten der spirituellen Seele interessiert sein und nicht am Körper. Solange man von der körperlichen Lebensauffassung getrieben wird, besteht immer die Gefahr, irregeführt zu werden, sei man ein Mann oder eine Frau. Die Seele wird manchmal als purusa bezeichnet, denn ob man als Mann oder Frau gekleidet ist, man besitzt die Neigung, die materielle Welt zu genießen. Jemand, der diese Haltung des Genießens hat, wird als purusa beschrieben. Ob man ein Mann oder eine Frau ist — man hat kein Interesse daran, anderen zu dienen; jeder ist daran interessiert, die eigenen Sinne zu befriedigen. Krsna-Bewußtsein jedoch bietet sowohl Männern als auch Frauen erstklassige Schulung. Ein Mann sollte darin geschult werden, ein erstklassiger Geweihter Śrī Krsnas zu sein, und eine Frau sollte darin geschult werden, eine sehr keusche Anhängerin ihres Ehemannes zu sein. Das wird das Leben von beiden sehr glücklich machen.

#### **VERS 43**

# प्रतिश्वतं ददामीति वचस्तन्न मृषा भवेत्। वधं नाहिति चेन्द्रोऽपि तत्रेदम्रुपकल्पते॥४३॥

pratiśrutam dadāmīti vacas tan na mṛṣā bhavet vadham nārhati cendro 'pi tatredam upakalpate

pratiśrutam—versprochen; dadāmi—ich werde geben; iti—somit; vacaḥ—Ausspruch; tat—das; na—nicht; mṛṣā—falsch; bhavet—kann sein; vadham—tötend; na—nicht; arhati—ist geeignet; ca—und; indraḥ—Indra; api—auch; tatra—in diesem Zusammenhang; idam—dies; upakalpate—ist geeignet.

#### ÜBERSETZUNG

Ich versprach, ihr eine Segnung zu erteilen, und dieses Versprechen kann nicht gebrochen werden, doch Indra verdient es nicht, getötet zu werden. Unter diesen Umständen ist die Lösung, die ich habe, recht angemessen.

## **ERLÄUTERUNG**

Kaśyapa Muni schlußfolgerte: "Diti ist begierig, einen Sohn zu haben, der Indra töten kann, da sie schließlich eine Frau ist und keine große Intelligenz besitzt. Ich werde sie auf solche Weise erziehen, daß sie, statt immer daran zu denken, wie Indra getötet werden kann, eine Vaiṣṇavī, eine Geweihte Kṛṣṇas, wird. Wenn sie bereit ist, den Regeln und Vorschriften der Vaiṣṇava-Prinzipien zu folgen, wird das unsaubere Innere ihres Herzens gewiß gereinigt werden." Ceto-darpaṇa-mārjanam. Das ist der Vorgang des hingebungsvollen Dienstes. Jeder kann gereinigt werden, indem er den Prinzipien des hingebungsvollen Dienstes im Kṛṣṇa-Bewußtsein folgt, denn Kṛṣṇa-Bewußtsein ist so mächtig, daß es selbst die schmutzigste Menschenklasse reinigen und sie in die besten Vaiṣṇavas umwandeln kann. Śrī Caitanya Mahāprabhus Bewegung richtet sich auf dieses Ziel. Narottama dāsa Ṭhākura sagt:

vrajendra-nandana yei, śacī-suta haila sei, balarāma ha-ila nitāi dīna-hīna yata chila, hari-nāme uddhārila, ta 'ra sākṣī jagāi-mādhāi

Das Erscheinen Śrī Caitanya Mahāprabhus im Kali-vuga ist insbesondere dazu bestimmt, die gefallenen Seelen zu erretten, die stets irgendwelche Pläne zum materiellen Genuß schmieden. Er gab den Menschen dieses Zeitalters den Vorteil, daß sie den Hare-Krsna-mantra chanten und so vollständig rein und von aller materiellen Verschmutzung frei werden können. Wenn man erst einmal ein reiner Vaisnava wird, transzendiert man alle materiellen Auffassungen vom Leben. So wandelte Kaśyapa Muni seine Frau in eine Vaisnavī um, damit sie den Plan, Indra zu töten, aufgeben würde. Er wollte, daß sowohl sie als auch ihre Söhne geläutert würden, damit sie sich dafür eignen würden, reine Vaisnavas zu werden. Natürlich weicht ein Schüler manchmal von den Vaisnava-Prinzipien ab, und es ist möglich, daß er zu Fall kommt, doch Kasyapa Muni dachte, daß jemand, selbst wenn er, während er die Vaisnava-Prinzipien praktiziert, zu Fall kommt, dennoch nicht der Verlierer ist. Selbst ein gefallener Vaisnava ist für bessere Ergebnisse geeignet, wie die Bhagavadgītā bestätigt: svalpam apy asya dharmasya trāyate mahato bhayāt. Selbst wenn man die Vaisnava-Prinzipien in geringem Umfang praktiziert, kann einen dies vor der größten Gefahr des materiellen Daseins bewahren. Deshalb plante Kaśyapa Muni, weil er das Leben Indras retten wollte, seine Frau darin zu unterweisen, ein Vaisnava zu werden.

#### VFRS 44

# इति संचिन्त्य भगवान्मारीचः कुरुनन्दन । उवाच किश्चित् कुपित आत्मानं च विगर्हयन् ॥४४॥

iti sañcintya bhagavān mārīcah kurunandana

## uvāca kiñcit kupita ātmānam ca vigarhayan

iti—so; sañcintya—denkend; bhagavān—der mächtige; mārīcah—Kasyapa Muni; kuru-nandana- o Nachkomme Kurus; uvāca-sprach; kiñcit-ein wenig; kupitah -zornig; ātmānam-sich selbst; ca-und; vigarhayan-verdammend.

### ÜRERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte: Während Kaśyapa Muni so überlegte, wurde er ein wenig zornig. Er verdammte sich selbst, o Mahārāja Parīksit, Nachkomme Kurus, und sprach zu Diti die folgenden Worte.

#### VFRS 45

## श्रीकस्यप उवाच

## पुत्रस्ते भविता भद्रे इन्द्रहादेवबान्धवः संवत्सरं व्रतमिदं यदाञ्जो धारियध्यमि ॥४५॥

śrī-kaś yapa uvāca putras te bhavitā bhadre indra-hādeva-bāndhavah samvatsaram vratam idam yady añ jo dhāra yisyasi

śrī-kaśyapah uvāca—Kaśyapa Muni sagte; putrah—Sohn; te—dein; bhavitā—wird sein; bhadre- o sanftmütige Frau; indra-hā-Töter Indras oder Anhänger Indras; adeva-bandhavah-Freund der Dämonen (oder deva-bandhavah-Freund der Halbgötter); samvatsaram-für ein Jahr; vratam-Gelübde; idam-dies; yadi-wenn; añjah-richtig; dhārayisyasi-du wirst ausführen.

## ÜBERSETZUNG

Kaśyapa Muni sagte: Meine liebe, sanftmütige Frau, wenn du meinen Anweisungen hinsichtlich dieses Gelübdes mindestens ein Jahr lang folgst, wirst du gewiß einen Sohn erhalten, der in der Lage sein wird, Indra zu töten. Wenn du jedoch von diesem Gelübde, die Vaisnava-Prinzipien einzuhalten, abweichst, wirst du einen Sohn erhalten, der Indra wohlgesinnt sein wird.

### **ERLÄUTERUNG**

Das Wort *indra-hā* bezieht sich auf einen *asura*, der stets begierig ist, Indra zu töten. Ein Feind Indras ist natürlich ein Freund der asuras, doch das Wort indra-hā bezieht sich auch auf jemanden, der Indra folgt oder ihm gehorsam ist. Wenn jemand ein Geweihter Indras wird, ist er gewiß ein Freund der Halbgötter. Deshalb sind die Worte indra-hādeva-bāndhavaḥ zweideutig, denn sie besagen: "Dein Sohn wird Indra töten, doch er wird den Halbgöttern freundlich gesinnt sein." Wenn jemand wirklich ein Freund der Halbgötter werden würde, wäre er gewiß nicht dazu imstande, Indra zu töten.

### **VERS 46**

## दितिरुवाच

## धारियच्ये त्रतं ब्रह्मन्त्र्हि कार्याणि यानि मे । यानि चेह निषिद्धानि न त्रतं प्रन्ति यान्युत ॥४६॥

ditir uvāca dhārayiṣye vratam brahman brūhi kāryāṇi yāni me yāni ceha niṣiddhāni na vratam ghnanti yāny uta

ditih uvāca—Diti sagte; dhārayiṣye—ich werde annehmen; vratam—Gelübde; brahman—mein lieber brāhmaṇa; brūhi—bitte erkläre; kāryāṇi—muß getan werden; yāṇi—was; me—mir; yāṇi—was; ca—und; iha—hier; niṣiddhāṇi—wird verboten; na—nicht; vratam—das Gelübde; ghnanti—breche; yāṇi—was; uta—auch.

## ÜBERSETZUNG

Diti erwiderte: Mein lieber brāhmaṇa, ich muß deinen Rat annehmen und das Gelübde einhalten. Laß mich jetzt bitte wissen, was ich zu tun habe, was verboten ist und was das Gelübde nicht brechen wird. Bitte erkläre mir all dies klar und deutlich.

## **ERLÄUTERUNG**

Wie zuvor erklärt, neigt eine Frau im allgemeinen dazu, ihren eigenen Absichten zu dienen. Kaśyapa Muni schlug vor, Diti so zu schulen, daß sie in einem Jahr ihre Wünsche würde erfüllen können, und da sie begierig war, Indra zu töten, erklärte sie sich sofort damit einverstanden und sagte: "Bitte laß mich wissen, was das Gelübde ist und wie ich es einzuhalten habe. Ich verspreche, daß ich das Nötige tun und das Gelübde nicht brechen werde." Dies ist eine andere Seite der Wesensart der Frau. Obgleich eine Frau sehr dazu neigt, ihre eigenen Pläne auszuführen, ist es so, daß sie unschuldig gehorcht, wenn jemand sie anleitet, insbesondere, wenn dies ihr Ehemann tut, und so kann sie zu besseren Zwecken erzogen werden. Eine Frau will von Natur aus einem Mann gehorchen; wenn sie einen guten Ehemann hat, kann sie deshalb nutzbringend geschult werden.

#### VERS 47

## श्रीकरयप उवाच

## न हिंसाद्भूतजातानि न शपेनानृतं वदेत् । निछन्दान्नखरोमाणि न स्पृशेद्यदमङ्गलम् ॥४७॥

śrī-kaśyapa uvāca na himsyād bhūta-jātāni na śapen nānṛtam vadet na chindyān nakha-romāṇi na spṛśed yad amangalam

śrī-kaśyapaḥ uvāca—Kaśyapa Muni sagte; na himsyāt—darfst nicht schaden; bhūta-jātāni—den Lebewesen; na śapet—darfst nicht verfluchen; na—nicht; anṛtam—eine Lüge; vadet—darfst sprechen; na chindyāt—darfst nicht schneiden; nakha-romāṇi—die Nägel und das Haar; na spṛśet—darfst nicht berühren; yat—das, was; amangalam—unrein.

#### ÜBERSETZUNG

Kaśyapa Muni sagte: Meine liebe Gemahlin, sei, um dieses Gelübde einzuhalten, weder gewalttätig, noch schade irgend jemandem. Verfluche niemanden und lüge nicht. Schneide deine Nägel und dein Haar nicht, und berühre keine unreinen Dinge wie Schädel und Knochen.

### **ERLÄUTERUNG**

Kaśyapa Munis erste Anweisung an seine Frau war, nicht neidisch zu sein. Es ist die allgemeine Neigung eines jeden in dieser materiellen Welt, neidisch zu sein, und deshalb muß man, um ein Kṛṣṇa-bewußter Mensch zu werden, dieser Neigung Einhalt gebieten, wie im Śrīmad-Bhāgavatam erklärt wird (paramo nirmatsarāṇām). Ein Kṛṣṇa-bewußter Mensch ist stets neidlos, wohingegen andere stets neidisch sind. Kaśyapa Munis Ermahnung an seine Frau, nicht neidisch zu sein, weist daher darauf hin, daß es sich dabei um die erste Stufe des Fortschritts im Kṛṣṇa-Bewußtsein handelt. Kaśyapa Muni wünschte, seine Frau zu einer Kṛṣṇa-bewußten Persönlichkeit zu erziehen, denn dies würde genügen, um sowohl sie als auch Indra zu schützen.

#### **VERS 48**

नाप्सु स्नायात्र कुप्येत न सम्भाषेत दुर्जनैः । न वसीताधौतवासः स्नजं च विधृतां क्वचित् ॥४८॥ nāpsu snāyān na kupyeta na sambhāṣeta durjanaiḥ na vasītādhauta-vāsaḥ srajam ca vidhṛtām kvacit

na—nicht; apsu—im Wasser; snāyāt—darfst baden; na kupyeta—darfst nicht zornig werden; na sambhāṣeta—darfst nicht sprechen; durjanaih—mit niederträchtigen Personen; na vasīta—darfst nicht tragen; adhauta-vāsaḥ—ungewaschene Kleider; srajam—Blumengirlande; ca—und; vidhṛtām—die bereits getragen wurde; kvacit—niemals.

## ÜBERSETZUNG

Kaśyapa Muni fuhr fort: Meine liebe, sanftmütige Frau, steige niemals ins Wasser, wenn du badest, sei niemals zornig, und pflege keinen Umgang mit niederträchtigen Personen, ja sprich nicht einmal mit ihnen. Trage niemals Kleider, die nicht richtig gewaschen sind, und hänge dir keine Girlande um, die bereits getragen ist.

#### **VERS 49**

## नोच्छिष्टं चण्डिकान्नं च सामिषं वृषलाहृतम् । भुज्जीतोदन्यया दृष्टं पिबेन्नाज्जलिना त्वपः ॥४९॥

nocchiştam candikānnam ca sāmişam vrşalāhrtam bhuñjītodakyayā drştam piben nāñjalinā tv apah

na—nicht; ucchiṣṭam—übriggebliebene Speise; caṇḍikā-annam—der Göttin Kālī geopferte Speise; ca—und; sa-āmiṣam—mit Fleisch vermischt; vṛṣala-āhṛtam—von einem śūdra gebracht; bhuñjīta—darfst essen; udakyayā—von einer Frau in ihrer Menstruationsphase; dṛṣṭam—gesehen; pibet na—darfst nicht trinken; añjalinā—durch das Zusammenhalten und Wölben der beiden Handflächen; tu—auch; apah—Wasser.

#### ÜBERSETZUNG

Iß niemals übriggebliebene Speise, iß niemals der Göttin Kālī [Durgā] geopfertes prasāda, und iß nichts, was durch Fleisch oder Fisch verunreinigt worden ist. Iß nichts, was von einem śūdra gebracht oder berührt wurde oder was eine Frau in ihrer Menstruationsperiode gesehen hat. Trink nicht Wasser, indem du deine Handflächen zusammenhältst.

## **ERLÄUTERUNG**

Im allgemeinen werden der Göttin Kälī Speisen geopfert, die Fleisch und Fisch enthalten, und deshalb verbot Kaśyapa Muni seiner Frau strikt, die Reste solcher

Speisen zu sich zu nehmen. Tatsächlich ist es einem Vaisnava nicht erlaubt, Speisen zu essen, die den Halbgöttern geopfert wurden. Ein Vaisnava besteht immer darauf, prasāda zu nehmen, das Śrī Visnu geopfert wurde. Mit all diesen Instruktionen unterwies Kaśyapa Muni seine Ehefrau Diti auf "negative Weise", eine Vaisnavī zu werden.

#### VFRS 50

# नोच्छिष्टास्पृष्टसलिला सन्ध्यायां मुक्तमूर्थजा । अनर्चितासंयतवाक् नासंवीता बहिश्वरेत् ॥५०॥

nocchistās prsta-salilā sandhvāvām mukta-mūrdhaiā anarcitāsamvata-vāk nāsamvītā bahis caret

na-nicht; ucchistā-nach dem Essen; asprsta-salilā- ohne zu waschen; sandhvāvām—am Abend: mukta-mūrdhajā—mit losem Haar; anarcitā—ohne Schmuck; asamvata-vāk—ohne ernst zu sein; na—nicht; asamvītā—ohne bedeckt zu sein; bahih-hinaus; caret-solltest gehen.

#### ÜBERSETZUNG

Nach dem Essen solltest du nicht auf die Straße hinausgehen, ohne deinen Mund, deine Hände und deine Füße gewaschen zu haben. Du solltest weder am Abend hinausgehen noch mit losem Haar, noch solltest du hinausgehen, ohne dich richtig mit Schmuckstücken geschmückt zu haben. Du solltest das Haus nicht verlassen, ohne sehr ernst und ausreichend verschleiert zu sein.

## **FRIÄUTFRUNG**

Kaśyapa Muni riet seiner Frau, nicht auf die Straße hinauszugehen, ohne schön geschmückt und gut gekleidet zu sein. Er trat nicht für die Miniröcke, die gegenwärtig Mode geworden sind, ein. In orientalischen Zivilisationen muß eine Frau, wenn sie auf die Straße hinausgeht, vollkommen verschleiert sein, so daß kein Mann erkennt, wer sie ist. All diese Methoden müssen zur Läuterung angenommen werden. Wenn man sich dem Krsna-Bewußtsein zuwendet, wird man vollständig geläutert und bleibt so immer transzendental zur Verunreinigung der materiellen Welt.

#### VFRS 51

# नाधौतपादाप्रयता नार्द्रपादा उदिकशराः। शयीत नापराङनान्यैर्न नम्रा न च सन्ध्ययोः ॥५१॥

nādhauta-pādā pra yatā nārdra-pādā udak-śirāh śayīta nāparān nānyair na nagnā na ca sandhyayoḥ

na—nicht; adhauta-pādā—ohne die Füße zu waschen; aprayatā—ohne geläutert zu sein; na—nicht; ardra-pādā—mit nassen Füßen; udak-sirāḥ—mit dem Kopf nach Norden; śayīta—solltest daliegen; na—nicht; aparāk—mit dem Kopf nach Westen; na—nicht; anyaiḥ—mit anderen Frauen; na—nicht; nagnā—nackt; na—nicht; ca—und; sandhyayoh—bei Sonnenaufgang und Sonnenuntergang.

### ÜRERSETZUNG

Du solltest dich nicht hinlegen, ohne deine beiden Füße gewaschen zu haben oder ohne gereinigt zu sein und auch nicht mit nassen Füßen oder mit dem Kopf nach Westen oder nach Norden. Du solltest weder nackt, noch mit anderen Frauen daliegen, weder während des Sonnenaufgangs noch während des Sonnenunterganges.

## VERS 52

# धौतवासा ग्रुचिर्नित्यं सर्वमङ्गलसंयुता। पूजयेत्प्रातराश्चात्प्राग्गोविप्राञ् श्रियमच्युतम् ॥५२॥

dhauta-vāsā śucir nityam sarva-maṅgala-saṁyutā pūjayet prātarāśāt prāg go-viprāñ śriyam acyutam

dhauta-vāsā—gewaschene Kleider tragend; śuciḥ—geläutert; nityam—immer; sarva-mangala—mit allen glückverheißenden Gegenständen; samyutā—geschmückt; pūjayet—man sollte verehren; prātaḥ-āśāt prāk—vor der Frühmahlzeit; go-viprān—die Kühe und brāhmaṇas; śriyam—die Glücksgöttin; acyutam—die Höchste Persönlichkeit Gottes.

## ÜBERSETZUNG

Vor der Morgenmahlzeit sollte man in gewaschener Kleidung, stets rein und mit Tumerik, Sandelholzpaste und anderen glückverheißenden Dingen geschmückt, die Kühe, die brähmanas, die Glücksgöttin und die Höchste Persönlichkeit Gottes verehren.

## **ERLÄUTERUNG**

Wenn man dazu erzogen wird, Kühe und brāhmaṇas zu respektieren und zu verehren, ist man wirklich zivilisiert. Die Verehrung des Höchsten Herrn wird empfohlen, und der Herr ist den Kühen und brāhmaṇas sehr zugetan (namo brahmaṇa-de-vāya go-brāhmaṇa-hitāya ca). Mit anderen Worten, eine Zivilisation, in der die Kühe und brāhmaṇas nicht geehrt werden, ist verdammt. Man kann nicht wirklich

spirituellen Fortschritt machen, ohne die brahmanischen Eigenschaften zu erwerben und die Kühe zu beschützen. Der Schutz der Kühe sichert, daß es genügend Milchprodukte gibt, welche für eine fortschrittliche Zivilisation notwendig sind. Man sollte die Zivilisation nicht durch das Essen von Kuhfleisch verunreinigen. Eine Zivilisation muß etwas Fortschrittliches tun; dann wird sie zu einer Ārya-Zivilisation. Statt die Kuh zu töten und das Fleisch zu verzehren, müssen zivilisierte Menschen verschiedene Milchprodukte herstellen, um den Gesundheitszustand der Gesellschaft zu verbessern. Wenn man der brahmanischen Kultur folgt, wird man im Kṛṣṇa-Bewußtsein qualifiziert werden.

#### VFRS 53

# स्त्रियो वीरवतीश्वार्चेत्स्रग्गन्धबिलमण्डनैः । पति चार्च्योपतिष्ठेत ध्यायेत्कोष्ठगतं च तम् ॥५३॥

striyo vīravatīś cārcet srag-gandha-bali-maṇḍanaiḥ patiṁ cārcyopatiṣṭheta dhyāyet kostha-gataṁ ca tam

striyah—Frauen; vīra-vatīh—Ehemänner und Söhne habend; ca—und; arcet—sie sollten verehren; srak—mit Girlanden; gandha—Sandelholz; bali—Geschenke; mandanaih—und mit Schmuckstücken; patim—der Ehemann; ca—und; ārcya—verehrend; upatiṣṭheta—sollten Gebete darbringen; dhyāyet—sollten meditieren; koṣṭha-gatam—im Schoß befindlich; ca—auch; tam—ihm.

## ÜBERSETZUNG

Eine Frau, die diesem Gelübde folgt, sollte Frauen, die Söhne haben und deren Ehemänner am Leben sind, mit Blumengirlanden, Sandelholzpaste, Schmuckstücken und anderem Zubehör verehren. Die schwangere Ehefrau sollte ihren Ehemann verehren und ihm Gebete darbringen. Sie sollte über ihn meditieren, indem sie sich vorstellt, er befände sich in ihrem Schoß.

## **ERLÄUTERUNG**

Das Kind im Schoß ist ein Teil vom Körper des Ehemannes. Deshalb bleibt der Ehemann durch seinen Repräsentanten indirekt im Schoße seiner schwangeren Frau.

#### VERS 54

सांवत्सरं पुंसवनं व्रतमेतद्विप्छतम्। धारयिष्यसि चेत्तुभ्यं शक्रहा भविता सुतः॥५४॥

sāmvatsaram pumsavanam vratam etad aviplutam

## dhārayişyasi cet tubhyam śakra-hā bhavitā sutah

sāmvatsaram—für ein Jahr; pumsavanam—pumsavana genannt; vratam—Gelübde; etat—dies; aviplutam—ohne Verletzung; dhārayiṣyasi—du wirst ausführen; cet—wenn; tubhyam—für dich; śakra-hā—der Töter Indras; bhavitā—wird sein; sutah—ein Sohn.

### ÜBERSETZUNG

Kasyapa Muni fuhr fort: Wenn du diese Zeremonie, die als pumsavana bezeichnet wird, vollziehst, indem du mit Zuversicht mindestens ein Jahr lang an dem Gelübde festhältst, wirst du einen Sohn gebären, dem es beschieden sein wird, Indra zu töten. Doch wenn dir bei der Erfüllung dieses Gelübdes irgendein Fehler unterläuft, wird der Sohn ein Freund Indras sein.

### VERS 55

# बाढिमित्यभ्युपेत्याथ दिती राजन् महामनाः । काश्यपादु गर्भमाधत्त व्रतं चाञ्जो दधार सा ॥५५॥

bāḍham ity abhyupetyātha ditī rājan mahā-manāḥ kaśyapād garbham ādhatta vratam cāñjo dadhāra sā

bāḍham—ja; iti—somit; abhyupetya—annehmend; atha—dann; ditiḥ—Diti; rā-jan— o König; mahā-manāḥ—freudig; kasyapāt—von Kasyapa; garbham—Samen; ādhatta—erlangte; vratam—das Gelübde; ca—und; añjaḥ—richtig; dadhāra—führte aus; sā—sie.

## ÜBERSETZUNG

O König Parīkṣit, Diti, die Gemahlin Kaśyapas, erklärte sich einverstanden, sich dem Läuterungsvorgang, der als puṁsavana bekannt ist, zu unterziehen. "Ja", sagte sie, "ich werde alles nach deinen Anweisungen verrichten." Voller Freude wurde sie schwanger, da sie den Samen Kaśyapas empfangen hatte, und begann zuversichtlich, das Gelübde zu erfüllen.

#### VFRS 56

## मातृष्यसुरिभप्रायमिन्द्र आज्ञाय मानद । शुश्रृषणेनाश्रमस्यां दितिं पर्यचरत्कविः ॥५६॥

mātṛ-ṣvasur abhiprāyam indra ājñāya mānada

## śuśrūṣaṇenāśrama-sthām ditim paryacarat kaviḥ

mātṛ-svasuḥ-von der Schwester seiner Mutter; abhiprāyam-die Absicht; in-draḥ-Indra; ājñāya-verstehend; māna-da- o König Parīkṣit, der jedem Achtung erweist; śuśrūṣaṇena-mit Dienst; āśrama-sthām-in einem āśrama wohnend; ditim-Diti; paryacarat-bediente; kaviḥ-sein eigenes Interesse wahrnehmend.

### ÜBERSETZUNG

O König, der du jedem gegenüber respektvoll bist, Indra erkannte Ditis Absicht, und so entwarf er einen Plan, um seine eigenen Interessen zu wahren. Gemäß der Logik, daß Selbsterhaltung das erste Gesetz der Natur ist, wollte er Diti veranlassen, daß sie ihr Versprechen nicht einhielt. Deshalb beschäftigte er sich im Dienste Ditis, seiner Tante, die in einem äsrama wohnte.

#### **VERS 57**

## नित्यं वनात्सुमनसः फलमूलसमित्कुशान्। पत्राङ्करमृदोऽपश्च काले काल उपाहरत्।।५७।।

nityam vanāt sumanasaḥ phala-mūla-samit-kuśān patrānkura-mṛdo 'paś ca kāle kāla upāharat

nityam—täglich; vanāt—aus dem Wald; sumanasah—Blumen; phala—Früchte; mūla—Wurzeln; samit—Holz für das Opferfeuer; kuśān—und kuśa-Gras; patra—Blätter; ankura—Sprossen; mṛdah—und Erde; apah—Wasser; ca—auch; kāle kāle—zur richtigen Zeit; upāharat—brachte.

## ÜBERSETZUNG

Indra diente seiner Tante täglich, indem er Blumen, Früchte, Wurzeln und Holz für yajñas aus dem Wald brachte. Er brachte auch kuśa-Gras, Blätter, Sprossen, Erde und Wasser genau zur rechten Zeit.

#### **VERS 58**

# एवं तस्या त्रतस्थाया त्रतच्छिद्रं हरिर्नृप । प्रेप्सुः पर्यचरिज्ञक्षो मृगहेव मृगाकृतिः ॥५८॥

evam tasyā vrata-sthāyā vrata-cchidram harir nṛpa prepsuḥ paryacaraj jihmo mrga-heva mrgākrtih evam—so; tasyāh—von ihr; vrata-sthāyāh—die gläubig ihrem Gelübde folgte; vrata-chidram—einen Fehler bei der Erfüllung des Gelübdes; harih—Indra; nrpa—o König; prepsuh—mit dem Wunsch, zu finden; paryacarat—diente; jihmah—hinterlistig; mrga-hā—ein Jäger; iva—wie; mrga-ākṛtiḥ—in der Gestalt eines Hirsches.

### ÜBERSETZUNG

O König Parīkṣit, so, wie ein Hirschjäger manchmal wie ein Hirsch erscheint, weil er seinen Körper mit einer Hirschhaut bedeckt und dem Hirsch dient, so verhielt sich Indra nach außen hin freundlich und diente Diti treu, obgleich er im Herzen der Feind der Söhne Ditis war. Es war Indras Absicht, Diti zu überlisten, sobald es ihm gelingen würde, in der Art und Weise, wie sie die Gelübde der rituellen Zeremonie erfüllte, einen Fehler zu finden. Er wollte jedoch unentdeckt bleiben und diente ihr deshalb sehr sorgfältig.

### **VERS 59**

## नाध्यगच्छद्वतच्छिद्रं तत्परोऽथ महीपते । चिन्तां तीवां गतः शकः केन मे स्याच्छिवं त्विह ॥५९॥

nādhyagacchad vrata-cchidram tat-paro 'tha mahī-pate cintām tīvrām gataḥ śakraḥ kena me syāc chivam tv iha

na—nicht; adhyagacchat—konnte finden; vrata-chidram—einen Fehler bei der Erfüllung des Gelübdes; tat-paraḥ—darauf achtend; atha—daraufhin; mahī-pate—o Meister der Welt; cintām—Angst; tīvrām—starke; gataḥ—bekam; śakraḥ—Indra; kena—wie; me—mein; syāt—kann es geben; śivam—Wohlergehen; tu—dann; iha—hier.

#### ÜBERSETZUNG

O Meister der gesamten Welt, als Indra keine Fehler entdecken konnte, dachte er: "Wie wird Glück mir beschieden sein?" Deshalb war er von tiefer Besorgnis erfüllt.

### VERS 60

एकदासातु सन्ध्यायामुन्छिष्टा व्रतकर्शिता । अस्पृष्टवार्यधौताङ्किः सुष्वाप विधिमोहिता ॥६०॥

> ekadā sā tu sandhyāyām ucchiṣṭā vrata-karsitā aspṛṣṭa-vāry-adhautāṅghriḥ suṣvāpa vidhi-mohitā

ekadā—einstmals; sā—sie; tu—aber; sandhyāyām—während des abendlichen Dämmerlichts; ucchiṣṭā—nach dem Essen; vrata—von dem Gelübde; karśitā—schwach und dünn; aspṛṣṭa—nicht berührt; vāri—Wasser; adhauta—nicht gewaschen; aṅghriḥ—ihre Füße; suṣvāpa—ging schlafen; vidhi—durch Schicksal; mohitā—verwirrt

### ÜBERSETZUNG

Da Diti schwach und dünn geworden war, weil sie den Prinzipien des Gelübdes strikt folgte, unterließ sie es unglücklicherweise einmal, ihren Mund, ihre Hände und ihre Füße nach dem Essen zu waschen, und legte sich während des abendlichen Dämmerlichts schlafen.

#### VERS 61

## लब्धा तदन्तरं शको निद्रापहृतचेतसः। दितेः प्रविष्ट उदरं योगेशो योगमायया॥६१॥

labdhvā tad-antaram śakro nidrāpahṛta-cetasaḥ diteḥ praviṣṭa udaram yogeśo yoga-māyayā

labdhvā—entdeckend; tat-antaram—danach; śakraḥ—Indra; nidrā—durch Schlaf; apahrta-cetasaḥ—bewußtlos; diteḥ—von Diti; praviṣṭaḥ—betrat; udaram—den Schoß; yoga-īśaḥ—der Meister des yoga; yoga—von yoga-Vollkommenheiten; māyayā—durch die Macht.

## ÜBERSETZUNG

Indra, der alle mystischen Kräfte [die yoga-siddhis wie animā und laghimā] besitzt, entdeckte diesen Fehler und ging in Ditis Schoß ein, während sie bewußtlos dalag und fest schlief.

#### **ERLÄUTERUNG**

Ein völlig erfolgreicher yogī beherrscht acht Arten der Vollkommenheit. Durch eine von ihnen, animā-siddhi genannt, kann er kleiner werden als ein Atom, und in diesem Zustand kann er überall eindringen. Mit Hilfe dieser yoga-Kraft ging Indra in den Schoß Ditis ein, als sie schwanger war.

#### VFRS 62

चकर्त सप्तथा गर्भ वजेण कनकप्रमम्। रुदन्तं सप्तथैकैकं मा रोदीरिति तान् पुनः ॥६२॥

cakarta saptadhā garbham vajreṇa kanaka-prabham rudantam saptadhaikaikam mā rodīr iti tān punaḥ

cakarta—er schnitt; sapta-dhā—in sieben Stücke; garbham—den Embryo; vajrena—mit seinem Donnerkeil; kanaka—von Gold; prabham—der das Aussehen hatte;
rudantam—weinend; sapta-dhā—in sieben Stücke; eka-ekam—jeder; mā rodīḥ
—weine nicht; iti—damit; tān—sie; punah—wieder.

#### ÜBERSETZUNG

Nachdem Indra in Ditis Schoß eingedrungen war, zertrennte er mit Hilfe seines Donnerkeils ihren Embryo, der glänzendem Gold ähnelte, in sieben Stücke. An sieben Stellen begannen sieben verschiedene Lebewesen zu weinen. Indra sagte zu ihnen: "Weint nicht", und schnitt dann jedes von ihnen noch einmal in sieben Stücke.

#### **ERLÄUTERUNG**

Śrīla Viśvanātha Cakravartī Ṭhākura bemerkt, daß Indra durch seine yoga-Kraft den Körper des einen Maruts in sieben aufteilte, und dann, als er jeden der sieben Teile des ursprünglichen Körpers in Stücke zerschnitt, waren es neunundvierzig. Als jeder Körper in sieben Teile zertrennt wurde, gingen andere Lebewesen in die neuen Körper ein, und so verhielten sie sich wie Pflanzen, die getrennte Lebewesen werden, wenn sie in mehrere Teile zerschnitten und auf einem Hügel eingepflanzt werden. Der erste Körper war einer, und als er in viele Stücke geschnitten wurde, gingen viele andere Lebewesen in die neuen Körper ein.

#### **VERS 63**

# तमृजुः पाट्यमानास्ते सर्वे प्राञ्जलयो नृप । किं न इन्द्र जिघांससि भ्रावरो मरुवस्तव ॥६३॥

tam ūcuh pāṭyamānās te sarve prāñjalayo nrpa kim na indra jighāmsasi bhrātaro marutas tava

tam-zu ihm; ūcuḥ-sagten; pāṭyamānāḥ-verzweifelt; te-sie; sarve-alle; prāḥ-jalayaḥ-mit gefalteten Händen; nrpa- o König; kim-warum; naḥ-uns; indra - o Indra; jighāmsasi-du willst töten; bhrātaraḥ-Brüder; marutaḥ-Maruts; tava - deine.

## ÜBERSETZUNG

O König, da sie sehr verzweifelt waren, flehten sie Indra mit gefalteten Händen an, indem sie sagten: "Lieber Indra, wir sind die Maruts, deine Brüder. Warum versuchst du, uns zu töten?"

#### VFRS 64

# मा भैष्ट भ्रातरो महां युयमित्याह कौशिकः। अनन्यभावान् पार्षदानात्मनो मरुतां गणान् ।।६४॥

mā bhaista bhrātaro mahyam vūvam itv āha kausikah ananya-bhāyān pārsadān ātmano marutām ganān

mā bhaista—fürchte nicht; bhrātarah—Brüder; mahvam—meine; vūvam—ihr; iti-so; āha-sagte; kauśikah-Indra; ananya-bhāvān-hingegebene; pārsadān-Anhänger; ātmanah—seine; marutām ganān—die Maruts.

### ÜBERSETZUNG

Als Indra erkannte, daß sie wirklich seine treuen Anhänger waren, sagte er zu ihnen: "Wenn ihr alle meine Brüder seid, habt ihr von mir nichts mehr zu befürchten."

#### VFRS 65

## न ममार दितेर्गर्भः श्रीनिवासानुकम्पया। बहुधा कुलिशक्षुण्णो द्रीण्यस्त्रेण यथा भवान् ॥६५॥

na mamāra diter garbhah śrīnivāsānukampavā bahudhā kuliśa-ksunno drauny-astrena yathā bhavān

na-nicht; mamāra-starb; diteh-von Diti; garbhah-der Embryo; śrīnivāsa -von Srī Visnu, dem Ruheort der Glücksgöttin; anukampayā-durch die Barmherzigkeit; bahu-dhā-in viele Stücke; kuliśa-durch den Donnerkeil; ksunnah -geschnitten; drauni-von Aśvatthāmā; astrena-mit der Waffe; yathā-so wie; bhavān-du.

### ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī sagte: Mein lieber König Parīksit, du wurdest von der brahmāstra Aśvatthāmās verbrannt, doch als Śrī Krsna in den Schoß deiner Mutter einging, wurdest du gerettet. Ebenso wurden, obgleich der eine Embryo vom Donnerkeil Indras in neunundvierzig Stücke geschnitten wurde, sie alle durch die Barmherzigkeit der Höchsten Persönlichkeit Gottes gerettet.

#### **VERS 66-67**

# सकृदिष्ट्रादिपुरुषं पुरुषो याति साम्यताम् । संवत्सरं किश्चिद्नं दित्या यद्धरिरचिंतः ॥६६॥ सजूरिन्द्रेण पश्चाशद्देवास्ते मरुतोऽभवन् । व्यपोद्य मातृदोषं ते हरिणा सोमपाः कृताः॥६७॥

sakṛd iṣṭvādi-puruṣaṁ pùruṣo yāti sāmyatām saṁvatsaraṁ kiñcid ūnaṁ dityā yad dharir arcitaḥ

sajūr indreņa pañcāśad devās te maruto 'bhavan vyapohya mātṛ-doṣam te harinā soma-pāh kṛtāh

sakrt—einmal; iṣtvā—verehrend; ādi-puruṣam—die ursprüngliche Person; puruṣaḥ—eine Person; yāti—geht nach; sāmyatām—die gleichen Körpermerkmale wie der Herr besitzend; samvatsaram—ein Jahr; kiñcit ūnam—etwas weniger als; dityā—von Diti; yat—weil; hariḥ—Śrī Hari; arcitaḥ—wurde verehrt; sajūḥ—mit; indreṇa—Indra; pañcāśat—fünfzig; devāḥ—Halbgötter; te—sie; marutaḥ—die Maruts; abhavan—wurden; vyapohya—beseitigend; mātr-doṣam—den Fehler ihrer Mutter; te—sie; hariṇā—von Śrī Hari; soma-pāḥ—Trinker von soma-rasa; kṛtāḥ—wurden gemacht.

## ÜBERSETZUNG

Wenn man die Höchste Persönlichkeit Gottes, die ursprüngliche Person, auch nur einmal verehrt, empfängt man den Segen, zur spirituellen Welt erhoben zu werden und die gleichen Körpermerkmale wie Viṣṇu zu besitzen. Diti verehrte Śrī Viṣṇu fast ein Jahr lang, indem sie an ihrem großen Gelübde festhielt. Aufgrund solcher Stärke im spirituellen Leben wurden die neunundvierzig Maruts geboren. Was ist dann Wunderbares daran, daß die Maruts, obgleich sie aus dem Schoße Ditis zur Welt kamen, durch die Barmherzigkeit des Höchsten Herrn den Halbgöttern gleich wurden?

### **VERS 68**

# दितिरुत्याय दद्दशे कुमाराननलप्रभान्। इन्द्रेण सहितान् देवी पर्यतुष्यदनिन्दिता।।६८।।

ditir utthāya dadṛśe kumārān anala-prabhān indreṇa sahitān devī paryatuṣyad aninditā ditih.—Diti; utthāya—sich erhebend; dadṛśe—sah; kumārān—Kinder; anala-pra-bhān—so strahlend wie Feuer; indrena sahitān—mit Indra; devī—die Göttin; parya-tuṣyat—war erfreut; aninditā—geläutert.

### ÜBERSETZUNG

Weil Diti die Höchste Persönlichkeit Gottes verehrte, wurde sie vollständig geläutert. Als sie sich vom Bett erhob, erblickte sie ihre neunundvierzig Söhne zusammen mit Indra. Diese neunundvierzig Söhne strahlten alle wie Feuer und waren Indra freundschaftlich gesinnt, und deshalb war sie sehr erfreut.

#### **VERS 69**

## अथेन्द्रमाह ताताहमादित्यानां भयावहम् । अपत्यमिच्छन्त्यचरं वतमेतत्सुदुष्करम् ॥६९॥

athendram āha tātāham ādityānām bhayāvaham apatyam icchanty acaram vratam etat suduskaram

atha—danach; indram—zu Indra; āha—sprach; tāta—lieber; aham—ich; ādityānām—den Ādityas; bhaya-āvaham—furchterregend; apatyam—einen Sohn; icchantī—wünschend; acaram—führte aus; vratam—Gelübde; etat—dies; su-duṣkaram—sehr schwierig zu vollziehen.

## ÜBERSETZUNG

Danach sagte Diti zu Indra: Mein lieber Sohn, ich hielt mich an dieses schwierige Gelübde nur, um einen Sohn zu erhalten, der euch zwölf Ädityas töten würde.

#### **VERS 70**

## एकः सङ्कल्पितः पुत्रः सप्त सप्ताभवन् कथम्। यदि ते विदितं पुत्र सत्यं कथय मा मृषा।।७०॥

ekaḥ sankalpitaḥ putraḥ sapta saptābhavan katham yadi te viditam putra satyam kathaya mā mṛṣā

ekaḥ—einen; sankalpitaḥ—wurde gebeten um; putraḥ—Sohn; sapta sapta—neunundvierzig; abhavan—traten ins Dasein; katham—wie; yadi—wenn; te—von dir; viditam—erkannt; putra—mein lieber Sohn; satyam—die Wahrheit; kathaya—sprich; mā—(sprich) nicht; mṛṣā—Lügen.

### ÜBERSETZUNG

Ich betete nur um einen einzigen Sohn, doch nun sehe ich, daß es neunundvierzig sind. Wie ist das geschehen? Mein lieber Sohn Indra, bitte sage mir die Wahrheit, wenn du sie weißt. Versuche nicht zu lügen.

#### VERS 71

## इन्द्र उवाच

# अम्ब तेऽहं व्यवसितम्रुपधार्यागतोऽन्तिकम् । लब्धान्तरोऽच्छिदं गर्भमर्थबुद्धिर्न धर्मदृक् ॥७१॥

indra uvāca amba te 'haṁ vyavasitam upadhāryāgato 'ntikam labdhāntaro 'cchidaṁ garbham artha-buddhir na dharma-drk

indrah uvāca—Indra sagte; amba— o Mutter; te—dein; aham—ich; vyavasitam—Gelübde; upadhārya—verstehend; āgataḥ—kam; antikam—in die Nähe; labdha—gefunden habend; antaraḥ—einen Fehler; acchidam—ich zerschnitt; garbham—Embryo; artha-buddhiḥ—aus Selbstsucht; na—nicht; dharma-drk—eine religiöse Sichtweise besitzend.

#### ÜBERSETZUNG

Indra erwiderte: Meine liebe Mutter, weil ich durch selbstische Interessen völlig verblendet war, vergaß ich die Religion. Als ich erkannte, daß du ein mächtiges Gelübde im spirituellen Leben befolgtest, wollte ich einen Fehler bei dir entdecken. Als ich einen solchen Fehler entdeckte, ging ich in deinen Schoß ein und schnitt den Embryo in Stücke.

### **ERLÄUTERUNG**

Als Diti, Indras Tante, Indra ohne Vorbehalte erklärte, was sie zu tun beabsichtigt hatte, legte Indra ihr seine Absichten dar. So sprachen sie beide, statt Feinde zu sein, freimütig die Wahrheit. Dies ist die Vortrefflichkeit, die aus der Berührung mit Viṣṇu entsteht. Wie im Śrīmad-Bhāgavatam (5.18.12) erklärt wird:

yasyāsti bhaktir bhagavaty akiñcanā sarvair guṇais tatra samāsate surāḥ

Wenn jemand eine Haltung der Hingabe entwickelt und durch die Verehrung des Höchsten Herrn geläutert wird, manifestieren sich in seinem Körper mit Sicherheit alle guten Eigenschaften. Weil sowohl Diti als auch Indra von der Verehrung Vişnus berührt wurden, wurden sie beide geläutert.

### **VERS 72**

# कृत्तो मे सप्तथा गर्भ आसन् सप्त कुमारकाः । तेऽिव चैकैकशो वृक्णाः सप्तथा नापि मम्रिरे ॥७२॥

krtto me saptadhā garbha āsan sapta kumārakāḥ te 'pi caikaikaśo vrknāḥ saptadhā nāpi mamrire

kṛṭṭaḥ—zerschnitten; me—von mir; sapta-dhā—in sieben; garbhaḥ—der Embryo; āsan—es entstanden; sapta—sieben; kumārakāḥ—Säuglinge; te—sie; api—obgleich; ca—auch; eka-ekaśaḥ—jeder; vṛkṇāḥ—zerschnitten; sapta-dhā—in sieben; na—nicht; api—immer noch; mamrire—starben.

### ÜBERSETZUNG

Zuerst schnitt ich das Kind im Mutterleib in sieben Stücke, welche zu sieben Kindern wurden. Dann schnitt ich jedes dieser Kinder wiederum in sieben Stücke. Durch die Gnade des Höchsten Herrn jedoch starb keines von ihnen.

#### **VERS 73**

# ततस्तत्परमाश्चर्यं वीक्ष्य व्यवसितं मया। महापुरुषपूजायाः सिद्धिः काप्यानुपङ्गिणी।।७३॥

tatas tat paramāścaryam vīkṣya vyavasitam mayā mahāpuruṣa-pūjāyāḥ siddhih kāpy ānusaṅginī

tatah—dann; tat—das; parama-āścaryam—großes Erstaunen; vīkṣya—sehend; vyavasitam—es wurde beschlossen; mayā—von mir; mahā-puruṣa—von Śrī Viṣṇu; pūjāyāḥ—der Verehrung; siddhiḥ—Ergebnis; kāpi—irgendein; ānuṣaṅginī—zweitrangiges.

#### ÜBERSETZUNG

Meine liebe Mutter, als ich sah, daß alle neunundvierzig Söhne am Leben waren, wurde ich natürlich von Verwunderung ergriffen. Ich kam zu dem Schluß, daß dies ein Nebenergebnis davon war, daß du den hingebungsvollen Dienst zur Verehrung Śrī Viṣṇus regelmäßig ausgeführt hattest.

## **ERLÄUTERUNG**

Für jemanden, der Śrī Viṣṇu verehrt, ist nichts sehr außergewöhnlich. Das ist eine Tatsache. In der *Bhagavad-gītā* (18.78) wird gesagt:

yatra yogeśvarah kṛṣṇo yatra pārtho dhanur-dharaḥ tatra śrīr vijayo bhūtir dhruvā nītir matir mama

"Überall dort, wo Kṛṣṇa, der Meister aller Mystiker, und Arjuna, der größte Bogenschütze, anwesend sind, werden gewiß auch Reichtum, Sieg, außergewöhnliche Macht und Moral zu finden sein. Das ist meine Ansicht."

Yogesvara ist die Höchste Persönlichkeit Gottes, der Meister allen mystischen yogas, der alles und jedes tun kann, was Ihm beliebt. Dies ist die Allmacht des Höchsten Herrn. Für jemanden, der den Höchsten Herrn erfreut, ist keine Tat erstaunlich. Alles ist für ihn möglich.

### **VERS 74**

# आराधनं भगवत ईहमाना निराशिषः। येतु नेच्छन्त्यपि परं ते खार्थकुशलाः स्मृताः॥७४॥

ārādhanam bhagavata īhamānā nirāšişaḥ ye tu necchanty api param te svārtha-kuśalāh smrtāh

ārādhanam—die Verehrung; bhagavataḥ—der Höchsten Persönlichkeit Gottes; īhamānāh—interessiert an; nirāśiṣaḥ—ohne materielle Wünsche; ye—diejenigen, die; tu—tatsächlich; na icchanti—nicht wünschen; api—sogar; param—Befreiung; te—sie; sva-artha—in ihrem eigenen Interesse; kuśalāḥ—erfahren; smṛtāḥ—werden betrachtet.

## ÜBERSETZUNG

Obgleich diejenigen, die nur an der Verehrung der Höchsten Persönlichkeit Gottes interessiert sind, sich nichts Materielles vom Herrn wünschen und nicht einmal Befreiung wollen, erfüllt Śrī Kṛṣṇa ihnen alle Wünsche.

## **ERLÄUTERUNG**

Als Dhruva Mahārāja Śrī Viṣṇu sah, lehnte er es ab, Ihn um irgendwelche Segnungen zu bitten, denn er war durch den Anblick des Herrn völlig zufriedengestellt. Nichtsdestoweniger ist der Herr so gütig, daß Er Dhruva Mahārāja nach Dhruvaloka, dem besten Planeten im Universum, erhob, weil er sich ein Königreich gewünscht hatte, das gewaltiger sein sollte als das seines Vaters. Deshalb heißt es in der śāstra:

akāmaḥ sarva-kāmo vā moksa-kāma udāra-dhīh tīvrena bhakti-vogena vajeta purusam param (SB, 2.3.10)

"Eine Person, die umfassendere Intelligenz besitzt, sei sie voller materieller Wünsche, sei sie ohne materielle Wünsche oder wünsche sie sich Befreiung, muß mit allen Mitteln das höchste Ganze, die Persönlichkeit Gottes, verehren."

Man sollte sich vollständig dem hingebungsvollen Dienst widmen. Dann können. selbst wenn man keine Wünsche hat, alle Wünsche, die man früher hegte, einfach durch die Verehrung des Herrn in Erfüllung gehen. Ein wahrer Gottgeweihter wünscht sich nicht einmal Befreiung (anyābhilāsitā-śūnyam). Der Herr jedoch erfüllt den Wunsch des Gottgeweihten, indem Er ihm Reichtum zuteil werden läßt, der niemals vernichtet wird. Der Reichtum eines karmī wird vernichtet, doch der Reichtum eines Gottgeweihten wird niemals vergehen. Ein Gottgeweihter wird in dem Maß reicher und reicher, wie er seinen hingebungsvollen Dienst zum Herrn erhöht.

#### **VERS 75**

## आराष्यात्मप्रदं देवं स्वात्मानं जगदीश्वरम् । को वृणीत गुणस्पर्शे बुधः स्यात्ररकेऽपि यत्।।७५॥

ārādhvātma-pradam devam svātmānam jagad-īśvaram ko vrnīta guņa-sparšam budhah syān narake 'pi yat

ārādhya—nach der Verehrung; ātma-pradam—der Sich Selbst gibt; devam—der Herr; sva-ātmānam—der Liebste; jagat-īśvaram—der Herr des Universums; kah -was; vrnīta-würde wählen; guna-sparśam-materielles Glück; budhah-intelligente Person; syāt—ist; narake—in der Hölle; api—sogar; yat—welches.

#### ÜBERSETZUNG

Es ist das letztliche Ziel aller Bestrebungen, ein Diener der Höchsten Persönlichkeit Gottes zu werden. Wenn ein intelligenter Mensch dem liebsten Herrn dient, der Sich Selbst Seinen Geweihten schenkt, wie kann er dann materielles Glück wünschen, das sogar in der Hölle erhältlich ist?

## **ERLÄUTERUNG**

Ein intelligenter Mensch wird nie danach trachten, ein Gottgeweihter zu werden, um materielles Glück zu erlangen. Das ist der Prüfstein für einen Gottgeweihten. Wie Śrī Caitanya Mahāprabhu lehrt:

> na dhanam na janam na sundarīm kavitām vā jagad-īśa kāmaye

## mama janmani janmanīśvare bhavatād bhaktir ahaitukī tvayi

"O allmächtiger Herr, ich hege weder den Wunsch, Reichtum anzusammeln, noch wünsche ich mir schöne Frauen, noch will ich irgendeine Anzahl von Anhängern. Ich möchte nur Deinen grundlosen hingebungsvollen Dienst — Geburt für Geburt."

Ein reiner Gottgeweihter bittet den Herrn nie um materielles Glück in Form von Reichtümern, Anhängern, einer guten Frau oder sogar *mukti*. Der Herr verspricht jedoch: *yoga-kṣemam vahāmy aham.* "Ich beschaffe freiwillig alles, was für Meinen Dienst notwenig ist."

#### VFRS 76

# तदिदं मम दौर्जन्यं बालिशस्य महीयसि । श्वन्तुमहिस मातस्त्वं दिष्टचा गर्भो मृतोत्थितः॥७६॥

tad idam mama daurjanyam bāliśasya mahīyasi kṣantum arhasi mātas tvam diṣṭyā garbho mṛtotthitaḥ

tat—das; idam—diese; mama—von mir; daurjanyam—üble Tat; bāliśasya—ein Dummkopf; mahīyasi— o beste der Frauen; kṣantum arhasi—vergib bitte; mātaḥ— o Mutter; tvam—du; diṣṭyā—durch Glück; garbhaḥ—das Kind im Mutterleib; mṛta—getötet; utthitaḥ—wurde lebendig.

### ÜBERSETZUNG

O meine Mutter, o beste aller Frauen, ich bin ein Dummkopf. Vergib mir bitte alle Vergehen, die ich begangen habe. Deine neunundvierzig Söhne sind aufgrund deines hingebungsvollen Dienstes unverletzt geboren worden. Als Feind schnitt ich sie in Stücke, doch aufgrund deines großartigen hingebungsvollen Dienstes sind sie nicht gestorben.

#### **VERS 77**

श्रीशुक उवाच

इन्द्रस्तयाभ्यनुज्ञातः शुद्धभावेन तुष्टया । मरुद्भिः सह तां नत्वा जगाम त्रिदिवं प्रभुः॥७७॥

> śrī-śuka uvāca indras tayābhyanujñātaḥ śuddha-bhāvena tustayā

## marudbhiḥ saha tām natvā jagāma tri-divam prabhuḥ

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; indrah—Indra; tayā—von ihr; abhyanujñātah—erlaubt; śuddha-bhāvena—durch das gute Verhalten; tuṣṭayā—zu-friedengestellt; marudbhih saha—mit den Maruts; tām—ihr; natvā—Ehrerbietungen dargebracht habend; jagāma—begab sich; tri-divam—zu den himmlischen Planeten; prabhuh—der Herr.

### ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: Diti war äußerst zufrieden mit Indras gutem Verhalten. Dieser erwies seiner Tante dann mit reichlichen Ehrerbietungen seinen Respekt und begab sich mit ihrer Erlaubnis mit seinen Brüdern, den Maruts, zu den himmlischen Planeten.

#### **VFRS 78**

# एवं ते सर्वमाख्यातं यन्मां त्वं परिपृच्छिसि । मङ्गलं मरुतां जन्म कि भृयः कथयामि ते ॥७८॥

evam te sarvam ākhyātam yan mām tvam pariprcchasi mangalam marutām janma kim bhūvah kathavāmi te

evam—somit; te—zu dir; sarvam—alle; ākhyātam—erzählt; yat—welche; mām—mich; tvam—du; pariprcchasi—gefragt; mangalam—glückverheißend; marutām—von den Maruts; janma—die Geburt; kim—was; bhūyaḥ—weiterhin; kathayāmi—ich werde sprechen; te—zu dir.

#### ÜBERSETZUNG

Mein lieber König Parīkṣit, ich habe so weit wie möglich die Fragen, die du mir stelltest, beantwortet, insbesondere im Zusammenhang mit dieser reinen, glückverheißenden Erzählung von den Maruts. Du kannst nun weitere Fragen stellen, und ich werde mehr erklären.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 18. Kapitel im Sechsten Canto des Śrīmad-Bhāgavatam mit dem Titel: "Diti schwört, König Indra zu töten".

# Der Vollzug der rituellen Puṁsavana-Zeremonie

Dieses Kapitel erklärt, wie Diti, Kasyapa Munis Ehefrau, dessen Anweisungen in bezug auf hingebungsvollen Dienst ausführte. Während des ersten Tages des zunehmenden Mondes im Monat Agrahayana (November-Dezember) sollte jede Frau, indem sie den Fußstapfen Ditis und den Anweisungen ihres eigenen Ehemannes folgt, diesen pumsavana-vrata beginnen. Am Morgen sollte sie, nachdem sie ihre Zähne geputzt und ein Bad genommen hat und so gereinigt worden ist, über das Mysterium der Geburt der Maruts hören. Dann sollte sie ihren Körper mit einem weißen Gewand bedecken und sich richtig schmücken und vor dem Frühstück Śrī Vișnu und Mutter Laksmi, die Glücksgöttin, Śri Visnus Gemahlin, verehren, indem sie Śrī Viṣṇu für Seine Barmherzigkeit, Geduld, Tapferkeit, Fähigkeit, Größe und andere Herrlichkeiten und auch dafür, daß Er alle mystischen Segnungen gewähren kann, lobpreist. Während man dem Herrn alle Gegenstände zur Verehrung wie Schmuckstücke, eine heilige Schnur, Parfums, schöne Blumen, Weihrauch und Wasser zum Baden und Waschen Seiner Füße, Seiner Hände und Seines Mundes darbringt, sollte man den Herrn mit dem folgenden mantra einladen: om namo bhagavate mahā-purusāya mahānubhāvāya mahāvibhūtipataye saha mahā-vibhūtibhir balim upaharāmi. Dann sollte man zwölf Opfergaben im Feuer darbringen, während man den folgenden mantra chantet: om namo bhagavate mahā-puruṣaya mahāvibhūti-pataye svāhā. Dann sollte man Ehrerbietungen darbringen, während man diesen mantra zehnmal chantet. Dann sollte man den Laksmi-Narayana-mantra chanten.

Wenn eine schwangere Frau oder ihr Ehemann diesen hingebungsvollen Dienst regelmäßig ausführt, werden sie beide das Ergebnis empfangen. Nachdem die keusche Frau diesen Vorgang ein ganzes Jahr fortgesetzt hat, sollte sie am pūrnimā, am Vollmondtag des Kārttika, fasten. Am darauffolgenden Tag sollte der Ehemann den Herrn wie zuvor verehren und dann ein Fest veranstalten, indem er schöne Speisen kocht und das prasāda an die brāhmaṇas verteilt. Dann sollten der Ehemann und die Ehefrau mit Erlaubnis der brāhmaṇas prasāda zu sich nehmen. Dieses Kapitel endet mit der Lobpreisung der Ergebnisse der pumsavana-Zeremonie.

VERS 1

श्रीराजोवाच

व्रतं पुंसवनं ब्रह्मन् भवता यदुदीरितम्। तस्य वेदितुमिच्छामि येन विष्णुः प्रसीदति ॥ १॥ śrī-rājovāca vratam pumsavanam brahman bhavatā yad udīritam tasya veditum icchāmi yena viṣṇuḥ prasīdati

śrī-rājā uvāca—Mahārāja Parīkṣit sagte; vratam—das Gelübde; pumsavanam—pumsavana genannt; brahman—o brāhmaṇa; bhavatā—von dir; yat—das; udīritam—wurde gesprochen über; tasya—darüber; veditum—wissen; icchāmi—ich will; yena—durch welches; viṣṇuḥ—Śrī Viṣṇu; prasīdati—wird erfreut.

### ÜBERSETZUNG

Mahārāja Parīkṣit sagte: Mein lieber Herr, du hast bereits über das pumsavana-Gelübde gesprochen. Nun möchte ich in Einzelheiten von dir darüber hören, denn ich verstehe, daß man durch die Einhaltung dieses Gelübdes den Höchsten Herrn, Viṣṇu, erfreuen kann.

#### **VERS 2-3**

श्रीशुक उवाच

ग्रुक्के मार्गशिरे पक्षे योषिद्धर्तुरनुज्ञया।
आरभेत व्रतमिदं सार्वकामिकमादितः॥२॥
निशम्य मरुतां जन्म ब्राह्मणाननुमन्त्र्य च।
स्नात्वा ग्रुक्कदती ग्रुक्के वसीतालकृताम्बरे।
पूजयेत्प्रातराशात्प्राग्मगवन्तं श्रिया सह॥३॥

śrī-śuka uvāca śukle mārgaśire pakṣe yoṣid bhartur anujñayā ārabheta vratam idaṁ sārva-kāmikam āditah

nisamya marutām janma brāhmaṇān anumantrya ca snātvā śukla-datī śukle vasītālankṛtāmbare pūjayet prātarāśāt prāg bhagavantam śriyā saha

śrī-śukah uvāca—Śrī Śukadeva Gosvāmī sagte; śukle—helle; mārgaśire—während des Monats November-Dezember; pakṣe—während der Monatshälfte; yo-

sit—eine Frau: bhartuh—des Ehemannes: anuiñavā—mit der Erlaubnis: ārabheta-sollte beginnen; vratam-Gelübde; idam-dieses; sārva-kāmikam-das alle Wünsche erfüllt: aditah-vom ersten Tag an: niśamya-hörend: marutam-von den Maruts; janma-die Geburt; brāhmanān-die brāhmanas; anumantrya-Belehrung annehmend von; ca-und; snātvā-badend; śukla-datī-die Zähne gesäubert habend; śukle—weiß; vasīta—sollte anlegen; alankrtā—Schmuckstücke tragend; ambare—Gewänder: pūjayet—sollte verehren: prātah-āśāt prāk—vor dem Frühstück: bhagayantam—die Höchste Persönlichkeit Gottes: śri vā saha—mit der Glücksgöttin.

## ÜRERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī sprach: Am ersten Tag des zunehmenden Mondes im Monat Agrahavana [November-Dezember] sollte eine Frau, indem sie den Anweisungen ihres Ehemannes folgt, diesen regulierten hingebungsvollen Dienst mit einem Gelübde der Buße beginnen, denn er kann alle Wünsche. die man hegt, erfüllen. Bevor die Frau die Verehrung Śrī Visnus beginnt, sollte sie die Geschichte hören, wie die Maruts geboren wurden. Unter der Anleitung qualifizierter brahmanas sollte sie am Morgen ihre Zähne putzen, baden und sich in weißes Tuch kleiden und Schmuckstücke anlegen, und sie sollte, bevor sie die Morgenmahlzeit einnimmt, Śrī Visnu und Laksmī verehren.

### VERS 4

## अलं ते निरपेक्षाय पूर्णकाम नमोऽस्त ते। महाविभृतिपत्ये सकलसिद्धये ।। ४ ।।

alam te nirapeksāva pūrna-kāma namo 'stu te mahāvibhūti-patave namah sakala-siddhave

alam-genug; te-Dir; nirapekṣāya-gleichgültig; pūrna-kāma- o Herr, dessen Wunsch stets erfüllt wird; namah-Ehrerbietungen; astu-möge es geben; te-Dir; mahā-vibhūti-von Laksmī; pataye-dem Ehemann; namah-Ehrerbietungen; sakala-siddhaye—dem Meister aller mystischen Vollkommenheiten.

### ÜBERSETZUNG

[Sie sollte dann folgendermaßen zum Herrn beten.] Mein lieber Herr, Du bist vollkommen in allen Reichtümern, doch ich erbitte keinen Reichtum von Dir. Ich erweise Dir einfach meine achtungsvollen Ehrerbietungen. Du bist der Gemahl und Meister Laksmidevis, der Göttin des Glücks, die alle Reichtümer besitzt. Deshalb bist Du der Meister allen mystischen yogas. Ich erweise Dir einfach meine Ehrerbietungen.

## **ERLÄUTERUNG**

Ein Gottgeweihter weiß, wie man die Höchste Persönlichkeit Gottes würdigt.

om pūrņam adaḥ pūrṇam idam pūrṇāt pūrṇam udacyate pūrṇasya pūrṇam ādāya pūrṇam evāvasiṣyate

"Die Persönlichkeit Gottes ist vollkommen und vollendet, und weil der Herr vollständig vollkommen ist, sind auch alle Erweiterungen, die von Ihm ausgehen, wie zum Beispiel diese Erscheinungswelt, als vollständige Gesamtheiten vollständig ausgestattet. Was auch immer vom vollständigen Ganzen hervorgebracht wird, ist ebenfalls in sich selbst vollständig. Weil Er das vollständige Ganze ist, bleibt Er, obgleich so viele vollständige Einheiten von Ihm ausgehen, stets die vollendete Ausgeglichenheit."

Deshalb ist es erforderlich, daß man beim Höchsten Herrn Zuflucht sucht. Alles, was ein Gottgeweihter benötigt, wird von der vollkommenen Persönlichkeit Gottes zur Verfügung gestellt (teṣām nityābhiyuktānām yoga-kṣemam vahāmy aham). Deshalb wird ein reiner Gottgeweihter nichts vom Herrn erbitten. Er erweist dem Herrn einfach seine achtungsvollen Ehrerbietungen, und der Herr ist bereit, alles anzunehmen, was der Gottgeweihte beschaffen kann, um Ihn zu verehren — auch wenn es sich nur um ein Blatt, eine Blume, eine Frucht oder etwas Wasser handelt (patram puṣpam phalam toyam). Es ist nicht nötig, sich künstlich zu verausgaben. Es ist besser, einfach und bescheiden zu leben und dem Herrn mit achtungsvollen Ehrerbietungen darzubringen, was immer man beschaffen kann. Der Herr ist vollständig dazu in der Lage, den Gottgeweihten mit allen Reichtümern zu segnen.

#### VERS 5

# यथा त्वं कृपया भृत्या तेजसा महिमीजसा । जुष्ट ईश गुणैः सर्वेस्ततोऽसि भगवान् प्रभुः ॥ ५ ॥

yathā tvam kṛpayā bhūtyā tejasā mahimaujasā juṣṭa īśa guṇaiḥ sarvais tato 'si bhagavān prabhuḥ

yathā—wie; tvam—Du; krpayā—mit Barmherzigkeit; bhūtyā—mit Reichtümern; tejasā—mit Tapferkeit; mahima-ojasā—mit Herrlichkeit und Stärke; juṣṭaḥ—ausgestattet; īśa— o mein Herr; guṇaiḥ—mit transzendentalen Eigenschaften; sarvaiḥ—alle; tataḥ—deshalb; asi—Du bist; bhagavān—die Höchste Persönlichkeit Gottes; prabhuḥ—der Meister.

## ÜBERSETZUNG

O mein Herr, weil Du mit grundloser Barmherzigkeit und mit allen Reichtümern, aller Tapferkeit und allen Herrlichkeiten, aller Stärke und al-

len transzendentalen Eigenschaften ausgestattet bist, bist Du die Höchste Persönlichkeit Gottes, der Meister eines jeden.

## **ERLÄUTERUNG**

In diesem Vers bedeuten die Worte tato 'si bhagavān prabhuh: "Deshalb bist Du die Höchste Persönlichkeit Gottes, der Meister eines jeden." Die Höchste Persönlichkeit Gottes ist mit allen sechs Reichtümern vollständig ausgestattet, und überdies ist Er zu Seinen Geweihten äußerst gütig. Obgleich Er in Sich Selbst vollkommen ist. will Er nichtsdestoweniger, daß alle Lebewesen sich Ihm hingeben, damit sie sich in Seinem Dienst beschäftigen können. Das macht Ihn zufrieden. Obgleich Er in Sich Selbst vollkommen ist, wird Er nichtsdestoweniger erfreut, wenn Sein Geweihter Ihm patram puspam phalam tovam — ein Blatt, eine Blume, eine Frucht oder etwas Wasser - in Hingabe darbringt. Manchmal bittet der Herr, wie zum Beispiel als Kind Mutter Yaśodās, Seinen Geweihten um etwas Speise, als sei Er sehr hungrig. Manchmal sagt Er Seinem Geweihten in einem Traum, daß Sein Tempel und Sein Garten jetzt sehr alt seien und daß Er nicht mehr sehr gut in ihnen genießen könne. Deshalb bittet Er den Gottgeweihten, sie wieder instandzusetzen. Manchmal ist Er in der Erde vergraben und bittet Seinen Geweihten. Ihn zu befreien, als wäre Er unfähig, Selbst hervorzukommen, Manchmal bittet Er Seinen Geweihten, Seine Herrlichkeiten auf der ganzen Welt zu predigen, obgleich Er vollkommen in der Lage wäre, diese Aufgabe allein zu vollbringen. Obwohl die Höchste Persönlichkeit Gottes mit allen Besitztümern ausgestattet und in Sich Selbst vollkommen ist, ist der Herr von Seinen Geweihten abhängig. Deshalb ist die Beziehung des Herrn zu Seinen Geweihten äußerst vertraulich. Nur Gottgeweihte können wahrnehmen, wie der Herr, obgleich Er in Sich Selbst vollkommen ist, zur Ausführung einer bestimmten Arbeit auf Seinen Geweihten angewiesen ist. Dies wird in der Bhagavadgītā (11.33) erklärt, in der der Herr zu Arjuna sagt: nimitta-mātram bhava savyasācin. "O Arjuna, sei einfach ein Instrument in diesem Kampf." Śrī Krsna war fähig. die Schlacht von Kuruksetra zu gewinnen, nichtsdestoweniger veranlaßte Er jedoch Seinen Geweihten Ariuna, zu kämpfen und die Ursache des Sieges zu werden. Śrī Caitanya Mahaprabhu war durchaus befahigt, Seinen Namen und Seine Mission auf der ganzen Welt zu verbreiten, aber nichtsdestoweniger machte Er Sich von Seinen Geweihten abhängig, um dieses Werk zu vollbringen. In Anbetracht all dieser Punkte ist der Umstand, daß der Höchste Herr von Seinen Geweihten abhängig ist, der wichtigste Aspekt Seiner Selbstgenügsamkeit. Dies wird Seine grundlose Barmherzigkeit genannt. Der Gottgeweihte, der diese grundlose Barmherzigkeit der Höchsten Persönlichkeit Gottes durch Verwirklichung wahrgenommen hat, kann den Meister und den Diener verstehen.

VFRS 6

विष्णुपन्नि महामाये महापुरुषलक्षणे। प्रीयेथा मे महाभागे लोकमातर्नमोऽस्तु ते।। ६।।

> viṣṇu-patni mahā-māye mahāpuruṣa-laksaṇe

## prīvethā me mahā-bhāge loka-mātar namo 'stu te

visnu-patni— o Gemahlin Śrī Visnus; mahā-māve— o Energie Śrī Visnus; mahāpurusa-laksane—die Eigenschaften und Reichtümer Śrī Visnus besitzend; priyethāh-sei gütigerweise erfreut; me-über mich; mahā-bhāge- o Göttin des Glücks: loka-mātah- o Mutter der Welt: namah-Ehrerbietungen: astu-möge es geben: te-dir.

## ÜBERSETZUNG

Nachdem der Gottgeweihte Śrī Visnu ausgiebig Ehrerbietungen dargebracht hat, sollte er Mutter Laksmi, der Göttin des Glücks, achtungsvolle Ehrerbietungen erweisen und folgendermaßen beten.] O Gemahlin Śrī Vişnus, o innere Energie Śrī Viṣṇus, du bist so gut wie Śrī Viṣṇu Selbst, denn du besitzt alle Seine Vorzüge und Reichtümer. O Göttin des Glücks, sei bitte gütig zu mir. O Mutter der gesamten Welt, ich erweise dir meine achtungsvollen Ehrerbietungen.

## FRLÄUTERUNG

Der Herr besitzt vielfältige Kräfte (parāsya śaktir vividhaiva śrūyate). Da Mutter Laksmī, die Göttin des Glücks, die überaus kostbare Kraft des Herrn ist, wird sie hier als mahā-māye angeredet. Das Wort māyā bedeutet śakti. Śrī Visnu, der Höchste, kann Seine Macht ohne Seine Hauptenergie nicht überall offenbaren. Es heißt: śakti śaktimān abheda. Die Macht und der Mächtige sind identisch. Deshalb ist Mutter Laksmī, die Göttin des Glücks, die ständige Gefährtin Śrī Visnus; sie bleiben ständig zusammen. Man kann Laksmī nicht ohne Śrī Visnu in seinem Heim behalten. Zu denken, man könne dies tun, ist sehr gefährlich. Laksmī oder die Reichtümer des Herrn ohne Dienst des Herrn bei sich zu behalten ist immer gefährlich, denn dann wird Laksmī zur illusionierenden Energie. Mit Śrī Visnu jedoch ist Laksmī die spirituelle Energie.

#### VFRS 7

ॐ नमो भगवते महापुरुषाय महानुभावाय महाविभूतिपत्रये अनेनाहरहर्मन्त्रेण महाविभृतिभिर्बेलिग्रुपहरामीति । पाद्योपस्पर्शनस्नानवासउपवीतविभृषणगन्धपुष्पभृपदीपोपहाराद्यपचारान् ससमाहितोपाहरेत ।। ७।।

om namo bhagavate mahā-puruṣāya mahānubhāvāya mahāvibhūtipataye saha mahā-vibhūtibhir balim upaharāmīti. anenāhar-ahar mantrena visnor āvāhanārghya-pādyopasparšana-snāna-vāsa-upavītavibhūsana-gandha-puspa-dhūpa-dīpopahārādy-upacārān susamāhitopāharet.

om—o mein Herr; namah—Ehrerbietungen; bhagavate—der Höchsten Persönlichkeit Gottes, die sechs Reichtümer in Vollkommenheit besitzt; mahā-puruṣāya—der beste der Genießer; mahā-anubhāvāya—der überaus Mächtige; mahā-vibhūti—der Glücksgöttin; pataye—der Gemahl; saha—mit; mahā-vibhūtibhiḥ—Gefāhrten; balim—Geschenke; upaharāmi—ich bringe dar; iti—somit; anena—durch diesen; ahaḥ-ahaḥ—jeden Tag; mantrena—mantra; viṣṇoḥ—von Śrī Viṣṇu; āvāhana—Anrufungen; arghya-pādya-upasparśana—Wasser zum Waschen der Hände, der Füße und des Mundes; snāna—Wasser zum Baden; vāsa—Gewänder; upavīta—eine heilige Schnur; vibhūṣaṇa—Schmuckstücke; gandha—Duftwasser; puṣpa—Blumen; dhūpa—Weihrauch; dīpa—Lampen; upahāra—Gaben; ādi—usw.; upacārān—Geschenke; su-samāhitā—voller Aufmerksamkeit; upāharet—sie muß darbringen.

## ÜBERSETZUNG

"Viṣṇu, mein Herr, der Du sechs Reichtümer in Vollkommenheit besitzt, Du bist der beste aller Genießer und der Mächtigste. O Gemahl Mutter Lakṣmīs, ich erweise Dir, der Du von vielen Gefährten wie Viśvaksena begleitet wirst, meine achtungsvollen Ehrerbietungen. Ich bringe Dir alle Gegenstände, die zu Deiner Verehrung nötig sind, dar." Man sollte diesen mantra jeden Tag voller Aufmerksamkeit chanten, während man Śrī Viṣṇu mit allem Zubehör wie Wasser zum Waschen Seiner Füße, Seiner Hände und Seines Mundes und Wasser für Sein Bad verehrt. Man sollte Ihm vielerlei Gaben wie Gewänder, eine heilige Schnur, Schmuckstücke, Duftwasser, Blumen, Weihrauch und Lampen zu Seiner Verehrung darbringen.

## **ERLÄUTERUNG**

Dieser mantra ist sehr wichtig. Jemand, der sich der Verehrung der Bildgestalt Gottes widmet, sollte diesen mantra wie oben angeführt chanten, indem er mit om namo bhagavate mahā-puruṣāya beginnt.

#### VERS 8

# हिनःशेषं च जुहुयादनले द्वादशाहुतीः । ॐ नमो भगवते महापुरुषाय महाविभृतिपतये खाहेति ॥ ८॥

haviḥ-śeṣam ca juhuyād anale dvādaśāhutīḥ om namo bhagavate mahā-purusāya mahāvibhūti-pataye svāheti

havih-seşam-Überreste der Opferung; ca-und; juhuyāt-man sollte darbringen; anale-im Feuer; dvādaśa-zwölf; āhutīh-Gaben; om- o mein Herr; namah-Ehrerbietungen; bhagavate-der Höchsten Persönlichkeit Gottes; mahā-puruṣāya-der höchste Genießer; mahā-vibhūti-der Glücksgöttin; pataye-der Gemahl; svāhā-Segen; iti-somit.

#### ÜBERSETZUNG

Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: Nachdem man den Herrn, wie oben erwähnt, mit allem Zubehör verehrt hat, sollte man, während man geklärtes Butterfett zwölfmal auf dem Opferfeuer darbringt, den folgenden mantra chanten: om namo bhagavate mahā-puruṣāya mahāvibhūti-pataye svāhā.

#### VERS 9

## श्रियं विष्णुं च वरदात्राशिषां प्रमवातुभौ । मक्त्या सम्पूजयेश्वित्यं यदीच्छेत्सर्वसम्पदः ॥ ९ ॥

śriyam viṣṇum ca varadāv āśiṣām prabhavāv ubhau bhaktyā sampūjayen nityam yadīcchet sarva-sampadah

śriyam—die Göttin des Glücks; viṣṇum—Śrī Viṣṇu; ca—und; vara-dau—die Geber von Segnungen; āśiṣām—von Begünstigungen; prabhavau—die Quellen; ubhau—beide; bhaktyā—mit Hingabe; sampūjayet—sollte verehren; nityam—täglich; yadi—wenn; icchet—wünscht; sarva—alle; sampadaḥ—Reichtümer.

#### ÜBERSETZUNG

Wenn jemand sich alle Reichtümer wünscht, ist es seine Pflicht, täglich Śrī Viṣṇu und Seine Gemahlin Lakṣmī zu verehren. Mit großer Hingabe sollte man Ihn nach dem oben erwähnten Vorgang verehren. Śrī Viṣṇu und die Glücksgöttin bilden eine äußerst machtvolle Verbindung. Sie sind die Spender aller Segnungen und die Quelle allen Glücks. Deshalb ist es die Pflicht eines jeden, Lakṣmī-Nārāyaṇa zu verehren.

#### **ERLÄUTERUNG**

Lakṣmī-Nārāyaṇa — Śrī Viṣṇu und Mutter Lakṣmī — befinden sich immer im Herzen eines jeden (*īśvaraḥ sarva-bhūtānām hṛd-deśe 'rjuna tiṣṭhati*). Weil jedoch Nichtgottgeweihte nicht erkennen, daß Śrī Viṣṇu Sich mit Seiner ewigen Gefährtin Lakṣmī im Herzen aller Lebewesen aufhält, werden sie nicht mit dem Reichtum Śrī Viṣṇus ausgestattet. Skrupellose Menschen reden einen anderen Menschen manchmal als *daridra-nārāyaṇa* oder "armer Nārāyaṇa" an. Dies ist äußerst unwissenschaftlich. Śrī Viṣṇu und Lakṣmī weilen stets im Herzen eines jeden, doch dies bedeutet nicht, daß jeder Nārāyaṇa ist, besonders nicht diejenigen, die in Armut leben. Dies ist ein äußerst verabscheuenswerter Titel, wenn man ihn im Zusammenhang mit Nārāyaṇa verwendet. Nārāyaṇa wird niemals arm, und deshalb kann Er niemals *daridra-nārāyaṇa* genannt werden. Nārāyaṇa befindet sich zweifellos im Herzen eines jeden, doch ist Er weder arm noch reich. Nur skrupellose Personen, die den Reichtum Nārāyaṇas nicht kennen, versuchen Ihn mit Armut zu belegen.

#### VFRS 10

## प्रणमेदण्डवद्धमी भक्तिप्रह्रेण चेतसा । दश्वारं जपेन्मन्त्रं ततः स्तोत्रमुदीरयेत ॥१०॥

pranamed dandavad bhūmau bhakti-prahvena cetasā daśa-vāram japen mantram tatah stotram udirayet

pranamet-sollte Ehrerbietungen darbringen; danda-vat-wie ein Stock; bhūmau-auf dem Boden; bhakti-durch Hingabe; prahvena-demütig; cetasā-mit einem Geist; daśa-vāram-zehnmal; japet-sollte aussprechen; mantram-den mantra: tatah-dann: stotram-Gebet: udīrayet-sollte chanten.

#### ÜRERSETZUNG

Man sollte dem Herrn mit einem durch Hingabe demütig gewordenen Geist Ehrerbietungen erweisen. Während man dandavats darbringt, indem man wie ein Stab zu Boden fällt, sollte man den obigen mantra zehnmal chanten. Dann sollte man das folgende Gebet sprechen:

#### VFRS 11

## युवां तु विश्वस्य विभृ जगतः कारणं परम्। इयं हि प्रकृतिः सक्ष्मा मायाञ्चक्तिर्दुरत्यया ॥११॥

yuvām tu viśvasya vibhū jagatah kāranam param iyam hi prakrtih sūksmā māvā-śaktir duratvavā

vuvām—ihr beiden: tu—tatsächlich: viśvasva—von dem Universum: vibhū—die Besitzer; jagatah-von dem Universum; kāranam-die Ursache; param-höchste; ivam—dies: hi—gewiβ: prakrtih—Energie: sūksmā—schwierig zu verstehen: māvā-śaktih—die innere Energie: duratvavā—schwierig zu überwinden.

#### ÜBERSETZUNG

Mein Herr, Śrī Visnu, und Mutter Laksmī, o Glücksgöttin, ihr seid die Besitzer der gesamten Schöpfung. In der Tat seid ihr die Ursache der Schöpfung. Mutter Laksmī ist äußerst schwer zu verstehen, weil sie so mächtig ist, daß der Bereich ihrer Macht schwer zu überwinden ist. Mutter Lakşmī ist in der materiellen Welt als die äußere Energie vertreten, doch in Wirklichkeit ist sie immer die innere Energie des Herrn.

#### VFRS 12

## तस्या अधीश्वरः साक्षात्त्वमेव पुरुषः परः। त्वं सर्वयन्न इज्येयं क्रियेयं फलभुग्भवान् ।।१२॥

tasvā adhīśvarah sāksāt tvam eva purusah parah tvam sarva-yajña ijyeyam kriyeyam phala-bhug bhavan

tasvāh-von ihr; adhīśvarah-der Meister; sākṣāt-direkt; tvam-Du; eva -gewiß; purusah-die Person; parah-die höchste; tvam-Du; sarva-yajñah-personifiziertes Opfer; ijyā-Verehrung; iyam-diese (Lakṣmī); kriyā-Tätigkeiten; iyam-dies; phala-bhuk-der Genießer der Früchte; bhavān-Du.

#### ÜRFRSFTZUNG

Mein Herr, Du bist der Meister der Energie, und deshalb bist Du die Höchste Person. Du bist das personifizierte Opfer [yajña]. Lakşmī, die Verkörperung spiritueller Tätigkeiten, ist die ursprüngliche Form der Dir dargebrachten Verehrung, während Du der Genießer aller Opfer bist.

#### VFRS 13

### गुणव्यक्तिरियं देवी व्यञ्जको गुणभुग्भवान् । त्वं हि सर्वशरीर्यात्मा श्रीः शरीरेन्द्रियाशयाः। नामरूपे भगवती प्रत्ययस्त्वमपाश्रयः ॥१३॥

guna-vyaktir iyam devī vvañjako guna-bhug bhavan tvam hi sarva-śarīry ātmā śrīh śarīrendri vāśa vāh nāma-rūpe bhagavatī pratyayas tvam apāśrayah

guna-vyaktih—das Behältnis von Eigenschaften, iyam—diese, devī—Göttin, vyañiakah-Manifestierender: guna-bhuk-der Genießer der Eigenschaften: bhavān-Du: tvam-Du; hi-tatsächlich; sarva-śarīrī ātmā-die Überseele aller Lebewesen; śrīh—die Göttin des Glücks; śarīra—der Körper; indriya—die Sinne; āśayāh—und der Geist; nāma-Name; rūpe-und Form; bhagavatī-Lakṣmī; pratyayaḥ-die Ursache der Manifestation; tvam-Du; apāśrayah-die Grundlage.

### ÜBERSETZUNG

Mutter Laksmī, die hier weilt, ist das Behältnis aller spirituellen Eigenschaften, wohingegen Du all diese Eigenschaften manifestierst und genießt. Tatsächlich bist Du der wirkliche Genießer aller Dinge. Du lebst als Überseele aller Lebewesen, und die Göttin des Glücks ist die Form ihrer Körper, ihrer Sinne und ihrer Gemüter. Sie hat auch einen heiligen Namen und eine heilige Gestalt, wohingegen Du sowohl die Grundlage aller solchen Namen und Formen als auch die Ursache ihrer Manifestation bist.

#### **FRIÄUTFRUNG**

Madhvācārva, der ācārva der Tattvavādīs, erläuterte diesen Vers folgendermaßen: "Visnu wird als personifizierter yajña beschrieben und Mutter Laksmī als spirituelle Tätigkeiten und die ursprüngliche Form der Verehrung. Tatsächlich repräsentieren sie die spirituellen Tätigkeiten und die Überseele von jedem vaiña. Śrī Visnu ist auch die Überseele Laksmīdevīs, doch niemand kann die Überseele Śrī Visnus sein, denn Śrī Visnu Selbst ist die spirituelle Überseele eines jeden."

Nach Madhvācārya gibt es zwei tattvas oder Faktoren. Eines ist unabhängig, und das andere ist abhängig. Das erste tattva ist der Höchste Herr, Visnu, das zweite ist das jīva-tattva. Da Laksmīdevī von Śrī Visnu abhängig ist, wird sie manchmal zu den iīvas gezählt. Die Gaudīva-Vaisnavas iedoch beschreiben Laksmīdevī in Übereinstimmung mit den beiden folgenden Versen aus dem Prameya-ratnāvalī von Baladeva Vidyābhūsana. Der erste Vers ist ein Zitat aus dem Visnu Purāna.

> nityaiva sā jagan-mātā visnoh śrīr anapāvinī yathā sarva-gato visnus tathaivevam dvijottama

visnoh syuh śaktayas tisras tāsu vā kīrtitā parā saiva śrīs tad-abhinneti prāha sisvān prabhur mahān

.. .O bester der brahmanas, Laksmiji ist die ständige Gefährtin der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Visnus, und deshalb wird sie anapā yinī genannt. Sie ist die Mutter aller Schöpfung. So, wie Śrī Visnu alldurchdringend ist, ist auch Seine spirituelle Kraft, Mutter Laksmi, alldurchdringend. Śri Visnu besitzt drei Hauptkräfte – innere, äußere und marginale. Śrī Caitanya Mahāprabhu erkannte parā-śakti, die spirituelle Energie des Herrn, als mit dem Herrn identisch an. Deshalb ist sie im unabhängigen visnu-tattva auch miteingeschlossen."

Im Kānti-mālā-Kommentar zum Prameya-ratnāvalī befindet sich folgende Aussage: nanu kvacit nitya-mukta-jīvatvam laksmyāh svīkrtam, tatrāha,—prāheti. nityaiveti padye sarva-vyāpti-kathanena kalā-kāsthety ādi-padya-dvaye, śuddho 'pīty uktā ca mahāprabhunā sva-śiṣyān prati lakṣmyā bhagavad-advaitam upadistam. kvacid yat tasyās tu dvaitam uktām, tat tu tad-āvista-nitya-mukta-jīvam ādāya sangatamas tu. "Obgleich einige maßgebliche Vaisnava-Schülernachfolgen die Glücksgöttin zu den ewig befreiten Lebewesen (jīvas) in Vaikuntha zählen, beschrieb Śrī Caitanya Mahāprabhu in Übereinstimmung mit der Aussage im Visnu Purāna Laksmī als mit dem visnu-tattva identisch. Die richtige Schlußfolgerung lautet, daß

Lakşmī als von Vişnu verschieden beschrieben wird, wenn ein ewig befreites Lebewesen mit der Eigenschaft Laksmis ausgestattet wird: solche Beschreibungen beziehen sich nicht auf Mutter Laksmi, die ewige Gefährtin Śri Visnus."

#### VFRS 14

## यथा युवां त्रिलोकस्य वरदौ परमेष्टिनौ। तथा म उत्तमश्लोक सन्त सत्या महाशिषः ॥१४॥

vathā vuvām tri-lokasva varadau paramesthinau tathā ma uttamaśloka santu satvā mahāsisah

vathā—weil; vuvām—ihr beide; tri-lokasya—von den drei Welten; vara-dau— Geber von Segnungen; parame-sthinau—die höchsten Herrscher; tathā—deshalb; me-meine; uttama-śloka- o Herr, der Du mit vortrefflichen Versen gepriesen wirst; santu-mögen werden; satyāh-erfüllt; mahā-āsisah-große Bestrebungen.

#### ÜBERSETZUNG

Ihr seid die höchsten Herrscher und Segenspender der drei Welten. Deshalb, mein Herr, Uttamaśloka, mögen meine Bestrebungen durch Deine Gnade erfüllt werden.

#### VERS 15

## इत्यभिष्ट्य वरदं श्रीनिवासं श्रिया सह। तन्निःसार्योपहरणं दत्त्वाचमनमर्चयेत

ity abhistūya varadam śrīnivāsam śrivā saha tan nihsāryopaharanam dattvācamanam arcayet

iti—so; abhistūya—Gebete darbringend; vara-dam—der Segnungen gewährt; śrīnivāsam—zu Śrī Viṣṇu, dem Aufenthaltsort der Glücksgöttin; śriyā saha—mit Lakşmī; tat-dann; nihsārya-entfernend; upaharanam-das Zubehör zur Verehrung; dattvā-nach der Opferung; ācamanam-Wasser zum Waschen der Hände und des Mundes; arcayet-man sollte verehren.

### ÜBERSETZUNG

Śrī Śukadeva Gosvāmī fuhr fort: So sollte man Śrī Viṣṇu, der als Śrīnivāsa bekannt ist, zusammen mit Mutter Lakşmī, der Glücksgöttin, verehren, indem man nach dem oben erwähnten Vorgang Gebete darbringt. Nachdem man alles Zubehör der Verehrung entfernt hat, sollte man ihnen Wasser zum Waschen ihrer Hände und ihres Mundes darbringen und sie dann erneut verehren.

#### VFRS 16

## ततः स्तवीत स्तोत्रेण भक्तिप्रह्रेण चेतसा। यज्ञोच्छिष्टमवद्याय पुनरभ्यर्चयेद्धरिम् ॥१६॥

tatah stuvita stotrena bhakti-prahvena cetasā ya jñocchistam avaghrāya punar abhyarcayed dharim

tatah—dann; stuvīta—man sollte preisen; stotrena—mit Gebeten; bhakti—mit Hingabe; prahvena-demutig; cetasā-mit einem Geist; yajña-ucchistam-die Reste des Opfers; avaghrāva—riechend; punah—wieder; abhvarcayet—man sollte verehren; harim-Śrī Visnu.

#### ÜRFRSFTZUNG

Danach sollte man dem Herrn und Mutter Laksmī mit Hingabe und Demut Gebete darbringen. Dann sollte man an den Überresten der geopferten Speise riechen und daraufhin nochmals den Herrn und Laksmiji verehren.

#### VFRS 17

## पति च परया भक्त्या महापुरुषचेतसा। वियेस्तैस्तैरुपनमेत् प्रेमशीलः खयं पतिः। बिभृयात् सर्वकर्माणि पत्न्या उच्चावचानि च ।।१७।।

patim ca paravā bhaktvā mahāpurusa-cetasā privais tais tair upanamet prema-śīlah sva vam patih bibhryāt sarva-karmāni patnyā uccāvacāni ca

patim—der Ehemann; ca—und; parayā—höchster; bhaktyā—mit Hingabe; mahāpurusa-cetasā—als Höchste Person anerkennend; priyaih—lieb; taih taih—durch jene (Opferungen); upanamet—sollte verehren; prema-śīlaḥ—zuneigungsvoll; svayam -selbst; patih-der Ehemann; bibhrvāt-sollte ausführen; sarva-karmāni-alle Tätigkeiten; patnyāh—der Ehefrau; ucca-avacāni—hoch und niedrig; ca—auch.

#### ÜBERSETZUNG

Eine Frau sollte ihren Ehemann als Stellvertreter der Höchsten Person ansehen und ihn mit unverfälschter Hingabe verehren, indem sie ihm prasäda anbietet. Hocherfreut über seine Frau, sollte der Ehemann sich den Angelegenheiten seiner Familie widmen.

#### **FRIÄUTFRUNG**

Die Familienbeziehung von Ehemann und Ehefrau sollte gemäß dem oben erwähnten Vorgang spirituell hergestellt werden.

#### VERS 18

## दम्पत्योरुभयोरपि । कतमेकतरेणापि पत्न्यां कुर्यादनहीयां पतिरेतत् समाहितः ।।१८॥

krtam ekatarenāpi dam-patyor ubhayor api patnyām kurvād anarhāyām patir etat samāhitah

krtam-ausgeführt; ekatarena-von einem; api-sogar; dam-patyoh-von der Ehefrau und dem Ehemann; ubhayoh-von beiden; api-dennoch; patnyām-wenn die Frau; kuryāt—sollte ausführen; anarhāyām—ist nicht in der Lage; patih—der Ehemann; etat-dies; samāhitah-mit Aufmerksamkeit.

#### ÜRFRSFT7UNG

Von Ehemann und Ehefrau genügt eine Person, um diesen hingebungsvollen Dienst auszuführen. Wegen ihrer guten Beziehung werden sie beide das Ergebnis genießen. Wenn deshalb die Ehefrau nicht in der Lage ist, diesen Vorgang durchzuführen, sollte der Ehemann dies sorgfältig tun, und die treue Frau wird am Ergebnis teilhaben.

#### FRIÄUTFRUNG

Die Beziehung zwischen Ehemann und Ehefrau wird fest etabliert, wenn die Frau treu und der Mann aufrichtig ist. Dann wird die Frau, sofern sie keusch und aufrichtig ist, an der Hälfte der Handlungen ihres Ehemannes teilhaben, selbst wenn sie, da sie schwächer ist, nicht mit ihrem Ehemann hingebungsvollen Dienst ausführen kann.

#### VFRS 19-20

विष्णोर्वतिमदं विश्रत्र विद्दन्यात् कथश्चन । विप्रान स्त्रियो वीरवती: स्नग्गन्धवलिमण्डनै: ।

## अर्चेदहरहर्भक्त्या देवं नियममास्थिता ॥१९॥ उद्वास देवं स्वे धाम्नि तिन्नवेदितमग्रतः। अद्यादात्मविशुद्घ्यर्थं सर्वकामसमृद्धये 112011

visnor vratam idam bibhran na vihanvāt kathañcana viprān strivo vīravatīh srag-gandha-bali-mandanaih arced ahar-ahar bhaktvā devam nivamam āsthitā

udvāsva devam sve dhāmni tan-niveditam agratah advād ātma-viśuddhy-artham sarva-kāma-samrddhave

visnoh—von Śrī Visnu; vratam—Gelübde; idam—dieses; bibhrat—ausführend; na -nicht: vihanvāt-sollte brechen: kathañcana-aus irgendeinem Grund: viprān-die brāhmanas; striyah—die Frauen; vīra-vatīh—die ihren Ehemann und ihre Söhne haben; srak-mit Girlanden; gandha-Sandelholz; bali-Opferungen von Speise; mandanaih-und mit Schmuckstücken; arcet-man sollte verehren; ahah-ahah-täglich; bhaktyā-mit Hingabe; devam-Śrī Visnu; niyamam-die regulierenden Prinzipien; āsthitā—befolgend; udvās ya—legend; devam—den Herrn; sve—an Seinen eigenen; dhāmni-Ruheort; tat-Ihm; niveditam-was geopfert wurde; agratah-nachdem man erst unter den anderen aufgeteilt hat; adyāt-man sollte essen; ātma-viśuddhiartham-zur eigenen Läuterung; sarva-kāma-alle Wünsche; samrddhaye-zur Erfüllung.

#### ÜRFRSFTZUNG

Man sollte dieses visnu-vrata, ein Gelübde im hingebungsvollen Dienst, annehmen und nicht von seiner Erfüllung abweichen, um sich mit irgend etwas anderem zu beschäftigen. Man sollte die brahmanas täglich durch das Darbringen der Überreste von prasada, Blumengirlanden, Sandelholzpaste und Schmuckstücken verehren, und man sollte Frauen verehren, die friedlich bei ihrem Ehemann und ihren Kindern leben. Tag für Tag muß die Ehefrau damit fortfahren, die regulierenden Prinzipien zur Verehrung Śrī Visnus mit Hingabe zu befolgen. Danach sollte Śrī Vișnu in Sein Bett gelegt werden, und dann sollte man prasada zu sich nehmen. Auf diese Weise werden Ehemann und Ehefrau geläutert, und alle ihre Wünsche werden erfüllt werden.

> एतेन प्जाविधिना मासान् द्वादश हायनम्। नीत्वाथोपरमेत्साध्वी कार्तिके चरमेऽहनि ॥२१॥

etena pūjā-vidhinā māsān dvādaša hāvanam nītvāthoparamet sādhvī kārtike carame 'hani

etena-mit dieser; pūjā-vidhinā-regulierte Verehrung; māsān dvādaśa-zwölf Monate: hāvanam—ein Jahr: nītvā—nach dem Verbringen: atha—dann: uparamet -sollte fasten; sādhvī-die keusche Ehefrau; kārtike-im Kārttika; carame ahani-am letzten Tag.

#### ÜRERSETZUNG

Die keusche Ehefrau muß ein Jahr lang ohne Unterbrechung solchen hingebungsvollen Dienst vollziehen. Nachdem ein Jahr verstrichen ist, sollte sie am Vollmondtag im Monat Kärttika [Oktober-November] fasten.

#### VERS 22

श्वीभृतेऽप उपस्पृत्रय कृष्णमभ्यच्ये पूर्ववत् । जुह्याचरुणा सह सर्पिषा। पाकयञ्चविधानेन द्वादशैवाहुतीः पतिः ॥२२॥

> śvo-bhūte 'pa upasprśya kṛṣṇam abhyarcya pūrvavat payah-śrtena juhuyāc carunā saha sarpisā pāka-ya jña-vidhānena dvādašaivāhutīh patih

śvah-bhūte—am folgenden Morgen; apah—Wasser; upasprśya—berührend; kṛṣṇam—Śrī Kṛṣṇa; abhyarcya—verehrend; pūrva-vat—wie zuvor; payaḥ-śṛtena -mit gekochter Milch; juhuyāt-man sollte darbringen; carunā-mit einer Opferung von Milchreis; saha-mit; sarpisā-geklärtes Butterfett; pāka-vaiña-vidhānena -nach den Anweisungen der Grhya-sūtras; dvādaśa-zwölf; eva-tatsächlich; āhutīh-Opfergaben; patih-der Ehemann.

#### ÜRERSETZUNG

Am Morgen des nächsten Tages sollte man sich waschen, und nachdem man Śrī Krsna wie zuvor verehrt hat, sollte man kochen, wie man für Feste kocht, die in den Grhya-sütras dargelegt werden. Es sollte Milchreis mit geklärtem Butterfett gekocht werden, und mit diesem Gericht sollte der Ehemann dem Feuer zwölfmal Opfergaben darbringen.

#### VFRS 23

## आश्चिषः शिरसादाय द्विजै: प्रीतै: समीरिता: । प्रणम्य शिरसा भक्त्या भुज्जीत तदनुज्ञया

āśisah śirasādāya dvijaih prītaih samīritāh pranamya sirasā bhaktvā bhuñiīta tad-anuiñavā

āśisah-Segnungen; śirasā-mit dem Kopf; ādāya-annehmend; dvijaih-von den brāhmanas; prītaih—die erfreut werden; samīritāh—gesprochene; pranamya—nach der Darbringung von Ehrerbietungen; sirasā-mit dem Kopf; bhaktyā-mit Hingabe: bhuñiīta—er sollte essen: tat-anuiñavā—mit ihrer Erlaubnis.

#### ÜBERSETZUNG

Danach sollte er die brähmanas zufriedenstellen. Wenn die zufriedenen brähmanas ihre Segnungen erteilen, sollte er ihnen mit seinem Haupt in ergebener Haltung achtungsvolle Ehrerbietungen darbringen, und mit ihrer Erlaubnis sollte er prasada zu sich nehmen.

#### VFRS 24

## आचार्यमग्रतः कृत्वा वाग्यतः सह बन्धुभिः दद्यात्पत्न्ये चरोः शेषं सुप्रजास्त्वं सुसीमगम् ॥२४॥

ācārvam agratah krtvā vāg-vatah saha bandhubhih dadyāt patnyai caroh sesam suprajāstvam susaubhagam

ācāryam—der ācārya: agratah—als erstes; krtvā—richtig empfangen; vāk-vatah -die Sprache kontrollierend; saha-mit; bandhubhih-Freunde und Verwandte; dadyāt-er sollte geben; patnyai-der Ehefrau; caroh-von der Opfergabe, die aus Milchreis besteht; sesam-den Überrest; su-prajāstvam-der gute Nachkommenschaft sichert: su-saubhagam-der Glück sichert.

#### ÜBERSETZUNG

Bevor der Ehemann seine Mahlzeit zu sich nimmt, muß er als erstes dem ācārya einen beguemen Sitz anbieten und dann gemeinsam mit seinen Verwandten und Freunden seine Sprache zügeln und dem guru prasada darbringen. Dann sollte die Ehefrau die Überreste der Opfergabe essen, die aus in geklärtem Butterfett gekochtem Milchreis besteht. Das Essen der Überreste sichert einem einen gelehrten, hingegebenen Sohn und alles Glück.

VFRS 25

## एतचरित्वा विधिवद्वतं विभो रभीप्सितार्थं लमते प्रमानिह। स्त्री चैतदास्थाय लभेत सौभगं श्रियं प्रजां जीवपतिं यशो गृहम् ॥२५॥

etac caritvā vidhivad vratam vibhor abhīpsitārtham labhate pumān iha strī caitad āsthāva labheta saubhagam śriyam prajām jīva-patim vaso grham

etat—dies; caritvā—vollziehend; vidhi-vat—nach den Anweisungen der śāstra; vratam—Gelübde; vibhoh—vom Herrn; abhīpsita—gewünscht; artham—Objekt; labhate-erhält; pumān-ein Mann; iha-in diesem Leben; strī-eine Frau; caund; etat-dies; āsthāya-vollziehend; labheta-kann erhalten; saubhagam-Glück; śri vam-Reichtum: prajam-Nachkommenschaft: jīva-patim-einen Ehemann mit einer langen Lebensdauer; yaśah-guten Ruf; grham-Heim.

#### ÜBERSETZUNG

Wenn dieses Gelübde oder diese rituelle Zeremonie nach der Beschreibung der sastra erfüllt wird, wird man sogar in diesem Leben in der Lage sein, alle Segnungen, die man sich wünscht, vom Herrn zu erhalten. Eine Ehefrau, die diese rituelle Zeremonie vollzieht, wird gewiß Glück, Reichtum, Söhne, einen Ehemann, der lange lebt, einen guten Ruf und ein gutes Zuhause empfangen.

#### FRLÄUTFRUNG

In Bengalen wird selbst heute noch eine Frau, wenn sie für lange Zeit mit ihrem Ehemann lebt, als äußerst glücklich angesehen. Eine Frau wünscht sich im allgemeinen einen guten Ehemann, gute Kinder, ein gutes Zuhause, Wohlstand, Reichtum usw. Wenn man sich die Empfehlung dieses Verses zu Herzen nimmt, werden sowohl die Frau als auch der Mann all diese wünschenswerten Segnungen von der Höchsten Persönlichkeit Gottes empfangen. Daher werden ein Mann und eine Frau durch die Ausführung dieser besonderen Art von vrata in der materiellen Welt im Krsna-Bewußtsein glücklich sein, und weil sie Krsna-bewußt sind, werden sie in die spirituelle Welt erhoben werden.

**VERS 26-28** 

कन्या च विन्देत समग्रलक्षणं पतिं त्ववीरा इतकिल्यिषां गतिम् ।

जीवसता धनेश्वरी सदर्भगा समगा रूपमत्र्यम् ॥२६॥ विन्देद विरूपा विरुजा विग्रच्यते य आमयावीन्द्रियकल्यदेहम् एतत्पठन्नभ्यदये पितृदेवतानाम् तृष्टाः प्रयच्छन्ति समस्तकामान होमावसाने हुतभुक श्रीहरिश्र राजन महत्मरुतां जनम पुण्यं चामिहितं महत्ते

> kanyā ca vindeta samagra-laksanam patim tv avīrā hata-kilbisām gatim mrta-prajā jīva-sutā dhaneśvarī sudurbhagā subhagā rūpam agrvam

vinded virūpā virujā vimucyate ya āmayāvīndriya-kalya-deham etat pathann abhyudaye ca karmany ananta-trptih pitr-devatānām

tustāh pravacchanti samasta-kāmān homāvasāne huta-bhuk śrī-hariś ca rājan mahan marutām janma punyam diter vratam cābhihitam mahat te

kanyā-ein unverheiratetes Mädchen; ca-und; vindeta-kann erhalten; samagralaksanam—alle guten Eigenschaften besitzend; patim—einen Ehemann; tu—und; avīrā—eine Frau ohne einen Ehemann oder Sohn; hata-kilbiṣām—frei von Fehlern; gatim—die Bestimmung; mrta-prajā—eine Frau, deren Kinder tot sind; jīva-sutā—eine Frau, deren Kind eine lange Lebensdauer besitzt; dhana-īśvarī—Reichtum besitzend; su-durbhagā—unglücklich; su-bhagā—glücklich; rūpam—Schönheit; agryam-vortrefflich; vindet-kann erhalten; virūpā-eine häßliche Frau; virūja -von der Krankheit; vimucyate-wird befreit; yah-derjenige, der; āmayā-vī-ein kranker Mann; indriya-kalya-deham-ein fähiger Körper; etat-dies; pathan-vortragend; abhyudaye ca karmani-und in einer Opferzeremonie, in der den Vorvätern und Halbgöttern Opfergaben dargebracht werden; ananta-unbegrenzt; trptih -Zufriedenheit; pitṛ-devatānām-der Vorväter und Halbgötter; tuṣṭāḥ-erfreut; prayacchanti-sie gewähren; samasta-alle; kāmān-Wünsche; homa-avasānenach der Vollendung der Zeremonie; huta-bhuk-der Genießer des Opfers; śriharih—Śrī Visnu; ca—auch; rājan— o König; mahat—groß; marutām—von den Maruts: janma-Geburt: punvam-fromm: diteh-von Diti: vratam-das Gelübde: ca-auch: abhihitam-erklärte: mahat-groß: te-dir.

#### ÜRERSETZUNG

Wenn ein unverheiratetes Mädchen dieses vrata befolgt, wird es gewiß in der Lage sein, einen sehr guten Ehemann zu erhalten. Wenn eine Frau, die avīrā ist — die keinen Ehemann oder Sohn hat —, diese rituelle Zeremonie ausführt, kann sie in die spirituelle Welt erhoben werden. Eine Frau, deren Kinder nach der Geburt gestorben sind, kann ein Kind mit einer langen Lebensdauer erhalten und außerdem durch den Besitz von Reichtum sehr glücklich werden. Wenn eine Frau vom Unglück getroffen ist, wird sie vom Glück begünstigt werden, und wenn sie häßlich ist, wird sie schön werden. Durch die Einhaltung dieses vrata kann ein kranker Mann von seiner Krankheit befreit werden und einen arbeitsfähigen Körper bekommen. Wenn jemand diese Erzählung vorträgt, während er den pitas und Halbgöttern Opfergaben darbringt, besonders während der śrāddha-Zeremonie, werden die Halbgötter und die Bewohner Pitrlokas äußerst zufrieden mit ihm sein und ihm die Erfüllung aller Wünsche gewähren. Wenn jemand diese rituelle Zeremonie vollzogen hat, sind Śrī Visnu und Seine Gemahlin, Mutter Laksmī, die Glücksgöttin, sehr mit ihm zufrieden. O König Parīksit, ich habe dir jetzt vollständig geschildert, wie Diti die Zeremonie vollzog und gute Kinder – die Maruts – und ein glückliches Leben erhielt. Ich habe versucht. dir dies so ausführlich wie möglich zu erklären.

Hiermit enden die Bhaktivedanta-Erläuterungen zum 19. Kapitel im Sechsten Canto des Śrimad-Bhagavatam mit dem Titel: "Der Vollzug der rituellen Pumsavana-7eremonie"

**ENDE DES SECHSTEN CANTOS** 

## **ANHANG**

#### Der Autor

His Divine Grace A.C. Bhaktivedanta Swami Prabhupāda erschien auf diesem Planeten im Jahre 1896 in Kalkutta, Indien, und dort begegnete er auch seinem spirituellen Meister, Śrīla Bhaktisiddhānta Sarasvatī Gosvāmī, zum ersten Mal im Jahre 1922. Bhaktisiddhānta Sarasvatī, ein bekannter gottergebener Gelehrter und der Gründer von vierundsechzig Gaudīya Maṭhas (vedische Institute), fand Gefallen an dem gebildeten jungen Mann und überzeugte ihn davon, seine Lebensaufgabe darin zu sehen, das vedische Wissen zu lehren. Śrīla Prabhupāda wurde sein Schüler, und elf Jahre später (1933) empfing er in Allahabad die formelle Einweihung.

Schon bei der ersten Begegnung im Jahre 1922 bat Śrīla Bhaktisiddhānta Sarasvatī Thākura seinen zukünftigen Schüler, Śrīla Prabhupāda, das vedische Wissen in englischer Sprache zu verbreiten. In den darauffolgenden Jahren schrieb Śrīla Prabhupāda einen Kommentar zur *Bhagavad-gītā*, unterstützte die Gaudīya Maṭha in ihrer Arbeit und begann 1944, ohne fremde Hilfe ein halbmonatliches Magazin in englischer Sprache zu veröffentlichen. Er redigierte es selbst, schrieb die Manuskripte mit der Maschine und überprüfte die Korrekturfahnen. Eigenhändig verteilte er die einzelnen Exemplare großzügig und versuchte unter gewaltigen Anstrengungen, die Publikation aufrechtzuerhalten. Einmal begonnen, wurde das Magazin nicht wieder eingestellt; es wird heute von seinen Schülern im Westen weitergeführt und in 19 Sprachen veröffentlicht.

Als Anerkennung für Śrīla Prabhupādas philosophische Gelehrsamkeit und Hingabe ehrte ihn die Gaudīya-Vaiṣṇava-Gesellschaft 1947 mit dem Titel "Bhaktivedanta". 1950, im Alter von vierundfünfzig Jahren, zog sich Śrīla Prabhupāda aus dem Familienleben zurück, und vier Jahre später trat er in den vānaprastha-Stand (Leben in Zurückgezogenheit) ein, um seinen Studien und seiner Schreibtätigkeit mehr Zeit widmen zu können. Śrīla Prabhupāda begab sich zur heiligen Stadt Vṛndāvana, wo er in dem historischen, mittelalterlichen Tempel von Rādhā-Dāmodara in sehr bescheidenen Verhältnissen lebte. Dort vertiefte er sich mehrere Jahre in eingehende Studien und verfaßte Bücher und Schriften. 1959 trat er in den Lebensstand der Entsagung (sannyāsa). Im Rādhā-Dāmodara-Tempel begann Śrīla Prabhupāda mit der Arbeit an seinem Lebenswerk — einer vielbändigen Übersetzung mit Kommentar des achtzehntausend Verse umfassenden Śrīmad-Bhāgavatam (Bhāgavata Purāṇa). Dort entstand auch das Buch Easy Journey to Other Planets (dt.: Jenseits von Raum und Zeit).

Nach der Veröffentlichung von drei Bänden des *Bhāgavatam* reiste Śrīla Prabhupāda 1965 in die Vereinigten Staaten von Amerika, um die Mission seines spirituellen Meisters zu erfüllen. Bis zu seinem Verscheiden am 14. November 1977 verfaßte His Divine Grace mehr als 80 Bände autoritativer Übersetzungen, Kommentare und zusammenfassender Studien der philosophischen und religiösen Klassiker Indiens.

Als Śrīla Prabhupāda 1965 mit dem Schiff im New Yorker Hafen einlief, war er so gut wie mittellos. Erst nach fast einem Jahr großer Schwierigkeiten gründete er im Juli 1966 die *International Society for Krishna Consciousness* (*Internationale Gesellschaft für Krischna-Bewußtsein*), auch als ISKCON bekannt, die sich innerhalb

eines Jahrzehnts zu einer weltweiten Gemeinschaft von etwa einhundert āśramas, Schulen, Tempeln, Instituten und Farmgemeinschaften entwickelte.

1968 gründete Śrīla Prabhupāda New Vrindaban, eine vedische Gemeinschaft in den Bergen von West Virginia, die zunächst nur ein Experiment darstellte. Angeregt durch den Erfolg von New Vrindaban, das heute eine blühende Farmgemeinschaft mit mehr als 2000 Hektar Land ist, haben seine Schüler seither mehrere ähnliche Gemeinschaften in den Vereinigten Staaten und anderen Ländern gebildet.

1972 führte His Divine Grace mit der Gründung der gurukula-Schule in Dallas, Texas, in der westlichen Welt das vedische System der Elementar- und Sekundarerziehung ein. Mit der ständig wachsenden Schülerzahl entstanden bis 1978 bereits zehn neue Schulen; so zum Beispiel in Los Angeles, Berkeley und in der Farmgemeinschaft bei Paris. Das Haupterziehungszentrum hat seinen Sitz in Vrndavana, Indien.

Śrīla Prabhupāda legte auch den Grundstein für den Bau eines großräumigen internationalen Zentrums in Śrīdhāma Māyāpura in Westbengalen, Indien, wo außerdem ein Institut für vedische Studien entstehen soll. Ein ähnliches Projekt ist der eindrucksvolle Kṛṣṇa-Balarāma-Tempel mit internationalem Gästehaus in Vṛndāvana, Indien. Diese Zentren dienen vor allem der Unterbringung westlicher Besucher, die dort wohnen und so einen unmittelbaren Einblick in die vedische Kultur bekommen können. Ein weiteres bedeutendes Kultur- und Bildungszentrum wurde Anfang 1978 in Bombay eröffnet.

Śrīla Prabhupādas bedeutendster Beitrag indes sind seine Bücher. Wegen ihrer Authentizität, Tiefe und Klarheit in akademischen Kreisen hochgeachtet, werden sie an zahlreichen Hochschulen und Universitäten als Lehrmittel benutzt.

Seine Schriften sind bisher in 30 Sprachen übersetzt worden. Somit ist der Bhaktivedanta Book Trust, der 1972 gegründet wurde, um die Werke Śrīla Prabhupādas zu veröffentlichen, heute der größte Verleger im Bereich indisch-religiöser und -philosophischer Bücher.

Bis zum März 1977 war Śrīla Prabhupāda, trotz seines fortgeschrittenen Alters, auf Vorlesungsreisen, die ihn auf alle fünf Kontinente führten, vierzehnmal um die Welt gereist. Ungeachtet eines solch straffen Zeitplans entstanden fortlaufend Bücher, die eine wahre Bibliothek an vedischer Philosophie, Religion, Literatur und Kultur bilden.

## Quellennachweis

Alle Aussagen im Śrīmad-Bhāgavatam werden von anerkannten Vaiṣṇava-Autoritäten bestätigt. Die folgenden authentischen Schriften sind in den Erläuterungen zu den angegebenen Versen zitiert oder angeführt.

#### Amara-kośa-2.4

Bhagavad-gītā—1.1, 1.5, 1.7, 1.11, 1.14, 1.15, 1.16, 1.19, 1.31, 1.33, 1.38, 1.40, 1.41, 1.45, 1.46, 1.51, 1.54, 1.55, 1.63, 2.13, 2.15, 2.23, 2.25, 2.32, 2.41, 2.43, 3.12, 3.13, 3.15, 3.16, 3.19, 3.22, 3.25, 3.32, 4.4, 4.13, 4.14, 4.28, 4.29, 4.30, 4.31, 4.32, 4.33, 4.34, 4.43, 4.44, 4.45, 4.46, 4.47, 4.52, 5.12, 5.13, 5.15, 5.20, 5.21, 5.22, 5.26, 5.35, 5.39, 7.12, 7.14, 7.15, 7.39, 9.25, 9.27, 9.35, 9.36, 9.38, 9.42, 9.44, 9.45, 9.50, 10.9, 10.12, 10.16, 11.20, 11.22, 12.1, 12.7, 12.11, 12.12, 12.15, 12.19, 12.20, 14.1, 14.5, 14.17, 15.3, 15.6, 15.15, 16.5, 16.7, 16.9, 16.10, 16.11, 16.19, 16.24, 16.26, 16.34, 16.35, 16.37, 16.38, 16.39, 16.42, 16.43, 16.51, 16.52, 16.54, 16.57, 17.9, 17.15, 17.17, 17.18, 17.24, 17.33, 18.8, 18.34, 18.37, 18.41, 18.43, 18.73, 19.4, 19.5, 19.6, 19.9

Bhakti-rasāmrta-sindhu—1.15, 1.20, 15.4, 16.20, 16.40, 16.50

Brahmānda Purāna—9.27

**Brahma-samhitā**—1.40, 4.23, 4.30, 4.32, 5.16, 9.34, 9.38, 9.45, 10.11, 12.10, 14.55, 16.19, 16.36, 16.37, 16.50, 17.17, 17.24, 17.32

Brahma-yāmala—1.20

Brhad-vişnu Purāna—2.7, 13.9

Bṛhan-nāradīya Purāṇa—16.44

Caitanya-caritāmṛta—1.2, 2.32, 4.44, 5.36, 7.33, 9.49, 10.10, 12.10, 16.6, 16.58, 17.30, 17.40

Cānakya-śloka—14.12, 14.29, 14.40, 18.41

Garuda Purāna—1.20

Gīta-govinda—8.19

**Īśopanisad**—14.10, 16.41, 19.4

**Mahābhārata—**4.31, 9.36

Manu-samhitā—13.9

Matsya Purāņa—4.47

Nārada-pañcarātra—16.40

Nāradīya Purāņa—9.27

Padma Purāna—3.24, 3.32, 8.33, 16.33, 16.51, 17.40

Prameya-ratnāvalī—19.13

Prema-vivarta—13.9, 16.57

**Śikṣāṣṭaka**—17.11, 17.14, 17.28, 17.37, 18.75

Skanda Purāṇa—2.7, 3.12, 4.24

\$rīmad-Bhāgavatam—1.1, 1.6, 1.12, 1.15, 1.16, 1.17, 1.27, 1.49, 1.55, 2.12, 2.17, 2.26, 2.46, 3.13, 3.19, 3.21, 3.22, 3.24, 3.26, 3.28, 4.17, 4.26, 4.28, 4.30, 4.32, 4.34, 4.46, 4.47, 4.50, 5.8, 5.17, 5.20, 5.30, 5.37, 5.40, 7.12, 7.15, 7.21, 9.22, 9.37, 9.40, 10.8, 10.10, 12.20, 12.22, 13.9, 14.5, 14.10, 15.16, 16.26, 16.32, 16.34, 16.38, 16.40, 16.41, 16.42, 16.43, 16.51, 17.2, 17.31, 17.38, 18.30, 18.40, 18.47, 18.71, 18.74

Śvetāśvatara Upanişad—1.41, 1.49, 16.19

Tantra Bhāgavata—14.5

Tantra-nirnaya—4.45

Vedānta-sūtra—4.31, 16.41

Viṣṇu Purāṇa—3.29, 4.28, 5.17, 8.33, 12.11, 19.13

## Glossar

#### Abkürzungen

Bg.—Bhagavad-gītā

Bh.r.s.—Bhakti-rasāmrta-sindhu

Bs.—Brahma-samhitā

Cc. A.—Śrī Caitanya-caritāmrta, Antva-līlā

Cc. A.—Śrī Caitanya-caritāmrta, Ādi-līlā

Cc. M.—Śrī Caitanya-caritāmrta, Madhya-līlā

Kat.U.—Katha Upanisad

SB.—Śrīmad-Bhāgavatam

Švet. U.—Śvetāśvatara Upanisad

Vs.-Vedanta-sūtra

### A

Ācārya—spiritueller Meister, der durch sein Beispiel lehrt.

Acintya-bhedābheda—Śrī Caitanyas Philosophie des gleichzeitigen Eins- und Verschiedenseins, d. h. Gott und die Lebewesen sind eigenschaftsmäßig gleich oder eins, aber quantitativ verschieden.

Arjuna-Freund Kṛṣṇas; einer der fünf Pāṇḍava-Brüder, dem Kṛṣṇa die Bhagavad-

gītā verkündete. Vgl. SB. 1.12.21.

Aśrama—1. die vier spirituellen Ordnungen des Lebens: Studierender im Zölibat (brahmacārī), Haushälter (gṛhastha), in Zurückgezogenheit Lebender (vānaprastha) und in Entsagung Lebender (sannyāsī). 2. Wohnstätte eines Heiligen.

Asuras-atheistische Dämonen.

## B

**Balarāma**—(bala—spirituelle Stärke; rāma—das Behältnis spiritueller Freude) Krsnas älterer Bruder. Vgl. SB. 1.11.16-17.

Bhagavad-gītā—die von Kṛṣṇa Selbst dem Arjuna vor 5000 Jahren auf dem Schlachtfeld von Kurukşetra verkündeten Grundunterweisungen in bezug auf spirituelles Leben.

**Bhakti-yoga**—Verbindung mit dem Höchsten Herrn durch hingebungsvollen Dienst.

**Brahmacarya**—Leben als Studierender im Zölibat; die erste Ordnung im vedischen spirituellen Leben.

**Brāhmaṇa**—jmd., der in den *Veden* bewandert ist und folglich der Gesellschaft spirituelle Führung zu geben vermag; die erste vedische Gesellschaftsschicht.

Caitanya Mahāprabhu—(1486-1534), avatāra Kṛṣṇas, der in Bengalen, Indien, erschien, um das Chanten der Heiligen Namen des Herrn als den Vorgang der Gotteserkenntnis im gegenwärtigen Zeitalter des Kali einzuführen.

#### D

Dharma-1. die ewige, tätigkeitsgemäße Pflicht; 2. religiöse Grundsätze.

#### G

- Goloka (Kṛṣṇaloka)—der höchste spirituelle Planet, auf dem sich Kṛṣṇas persönliche Reiche Vṛndāvana, Mathurā und Dvārakā befinden. Siehe auch: Vṛndāvana (1).
- **Gṛhastha**—reguliertes Haushälterleben; die zweite Ordnung des vedischen spirituellen Lebens.
- Guṇa—eine der drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur (Tugend, Leidenschaft und Unwissenheit).
- Guru-spiritueller Meister.

## K

- Karma—fruchtbringendes Tun, auf das immer eine Reaktion folgt, entweder eine gute oder eine schlechte.
- **Kṛṣṇa**—,,der auf alles anziehend Wirkende"; der Herr, die Höchste Persönlichkeit Gottes, in Seiner ursprünglichen Gestalt als Kuhhirtenknabe mit zwei Händen und einer Flöte.
- **Kṣatriya**—jmd., der unter der Anleitung der *brāhmaṇas* die Gesellschaft verwaltet und schützt: die zweite vedische Gesellschaftsschicht.
- Kumāras—die vier Söhne Brahmās (Sanaka, Sanātana, Sananda und Sanat-kumāra), die aus seinem Geist geboren wurden. Sie sind im *brahmacarya* lebende große Weise in der Gestalt fünfjähriger Knaben, die ständig von Planet zu Planet reisen und Kṛṣṇa-Bewußtsein predigen. Vgl. SB. 3. Canto, 15.-16. Kap.; 4. Canto, 22. Kap.

## M

- Mahā-mantra—der große mantra der Befreiung: Hare Kṛṣṇa, Hare Kṛṣṇa, Kṛṣṇa Kṛṣṇa, Hare Hare / Hare Rāma, Hare Rāma, Rāma Rāma, Hare Hare.
- Māyā—,,das, was nicht ist"; Täuschung oder Illusion (die materielle Welt); das Vergessen der Beziehung zu Kṛṣṇa.
- Māyāvādīs—Unpersönlichkeitsphilosophen, die behaupten, der Herr könne keinen transzendentalen Körper haben und sei deshalb formlos.

## N

Nārada Muni—Sohn Brahmās und spiritueller Meister Vyāsadevas, Prahlāda Mahārājas und vieler anderer großer Gottgeweihter. Vgl. SB. 1.9.6-7.

#### P

- Pāṇḍavas—,,die Nachfolger Pāṇḍus", die fünf Söhne Mahārāja Pāṇḍus: Yudhişthira, Arjuna, Bhīma, Nakula und Sahadeva; siegten in der Schlacht von Kurukşetra gegen die Kurus.
- Paramātmā—wörtl.: "die Höchste Seele"; Bezeichnung für den Höchsten Herrn, der als Überseele im Herzen eines jeden weilt.
- Paramparā—eine Kette spiritueller Meister, die zueinander in der Beziehung Meister-Schüler stehen.
- Parīkşit Mahārāja—Enkel der Pāṇḍavas; Weltherrscher nach Yudhişthira Mahārāja; hörte von Śukadeva Gosvāmī das Śrīmad-Bhāgavatam sieben Tage lang bis zu seinem Tod und erreichte so die Vollkommenheit.
- **Prasāda**—, Barmherzigkeit"; Speise, die spiritualisiert ist, weil sie dem Herrn geopfert wurde.

### R

- Rādhārāṇī—(rādhā—eine, die verehrt; rāṇī—Königin) die Haupt-gopī; die Verkörperung der inneren Freudenkraft Kṛṣṇas und somit Seine erste und höchste Geweihte.
- **Rāma**—,,das Behältnis aller Freude", 1. Kurzform von Balarāma. 2. Kurzform von Rāmacandra.
- Rasa-Wohlgeschmack oder liebevolle Stimmung oder Haltung, die der Gottgeweihte in Beziehung zum Höchsten Herrn kostet.

## S

- Sac-cid-ānanda-vigraha—(sat-ewig; cit-voller Wissen; ānanda-voller Glückseligkeit; vigraha—Gestalt); der Höchste Herr in Seiner ewigen Gestalt voll Wissen und Glückseligkeit.
- Sankirtana—das gemeinsame Chanten der Heiligen Namen des Herrn; der vorgeschriebene yoga-Vorgang für das gegenwärtige Zeitalter.
- Śāstras—offenbarte Schriften.
- Sannyāsa—Leben in Entsagung; die vierte Ordnung im vedischen spirituellen Leben.
- **Śiva**—,,der Glückspendende"; der Halbgott, der für die Erscheinungsweise der Unwissenheit und die Zerstörung des Universums zuständig ist. Vgl SB. 1.12.23.
- **Sūdras**—Arbeiter; die vierte Schicht in der vedischen Gesellschaft.

### V

Vaikuntha—(vai—ohne; kuntha—Angst) "frei von aller Angst"; die spirituelle Welt. Vaisnava—ein Geweihter Visnus, Kṛṣṇas.

Vaiṣṇava-sampradāya(s)—eine der vier Schülernachfolgen der Vaiṣṇavas: 1.

Brahma-sampradāya (von Brahmā ausgehend), bekannter als Madhva-sampradāya, Gaudīya-Madhva-sampradāya oder Gaudīya-Vaiṣṇava-sampradāya. 2. Rudra-sampradāya (von Śiva ausgehend), 3. Śrī-sampradāya (von Lakṣmī ausgehend) und 4. Kumāra-sampradāya (von den Kumāras ausgehend).

Vaiśyas—die Bauern und Kaufleute; die dritte Schicht der vedischen Gesellschaft. Vānaprastha—das Leben in Zurückgezogenheit; die dritte Ordnung im vedischen spirituellen Leben.

Varnāśrama-dharma—das vedische Gesellschaftssystem der vier sozialen Schichten und vier spirituellen Ordnungen.

Viṣṇu—,,der Alldurchdringende"; Erweiterung Kṛṣṇas mit vier oder mehr Armen in vielfältigen Aspekten.

Vṛndāvana—wörtl. "der Wald Vṛndās" 1. Goloka (Vṛndāvana): Kṛṣṇas persönliches Reich in der spirituellen Welt. 2. Gokula (Vṛndāvana): Abbild Goloka Vṛndāvanas in der materiellen Welt, wenn Kṛṣṇa erscheint. Heute noch gelegen in Nordindien, etwa 145 Kilometer südöstlich von Neu Delhi.

Vyāsa(deva)—Inkarnation Kṛṣṇas; legte das bis vor 5000 Jahren mündlich überlieferte Wissen schriftlich nieder. Hauptwerke: die vier Veden, das Mahābhārata (Bhagavad-gītā), die Purāṇas, das Vedānta-sūtra und das Śrīmad-Bhāgavatam. Vgl. SB. 1.9.6-7.

### Y

Yoga-,, Verbindung"; Vorgang, sich mit Gott zu verbinden.

Yuga(s)—Zeitabschnitt im Universum. Die Dauer des materiellen Universums ist begrenzt. Es manifestiert sich in periodisch wiederkehrenden kalpas. Ein kalpa entspricht einem Tag Brahmäs oder 4 320 000 mal 1000 Jahren irdischer Zeitrechnung, denn ein Tag Brahmäs dauert 1000 Zyklen der vier yugas Satya, Tretä, Dväpara und Kali. Das Satya-yuga ist durch Tugend, Weisheit und Religiosität gekennzeichnet; Unwissenheit und Laster sind praktisch nicht vorhanden. Dieses yuga dauert 1 728 000 Jahre; die Menschen leben 100 000 Jahre. Im Tretä-yuga nehmen Tugend und Religion zu 25 Prozent ab, und es treten Laster auf. Dieses yuga dauert 1 296 000 Jahre, und die Menschen leben 10 000 Jahre. Im Dväpara-yuga nehmen die guten Eigenschaften zu 50 Prozent ab; dieses yuga dauert 864 000 Jahre, und die Menschen leben 1000 Jahre. Im Kali-yuga (das vor 5000 Jahren begann) sind die guten Eigenschaften zu 75 Prozent geschwunden; Streit, Heuchelei, Unwissenheit usw. nehmen immer mehr zu. Dieses yuga dauert 432 000 Jahre, und die Menschen leben noch höchstens 100 Jahre.

#### AHNENTAFEL - TABELLE EINS

Prātah

Madhvandinam

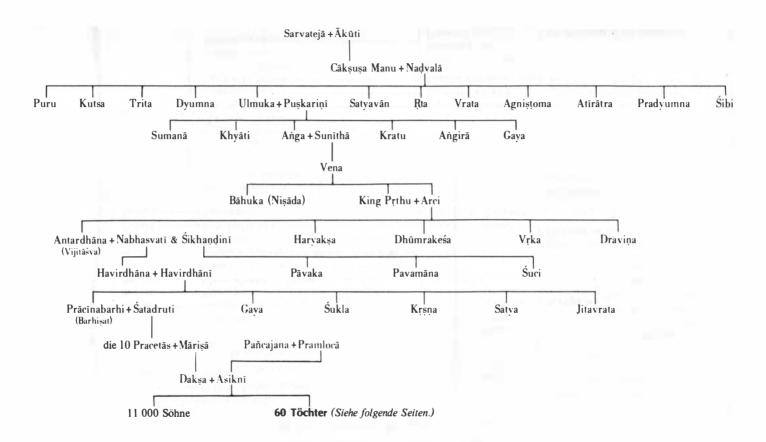
Sāvam

#### Die vollständigen Erweiterungen Gottes und die Nachkommen Brahmas bis zu den Söhnen und Töchtern Daksas Krsna ist sowohl die Ouelle aller Formen Gottes wie auch aller Lebewesen. Seine erste Erweiterung ist Balarama. Der Ralarāma erste Teil dieser vereinfachten Tabelle zeigt Śrī Krsnas verschiedene Erweiterungen bis zu den Purusa-avatāras, das heißt den Erweiterungen, die für die materielle Schöpfung zuständig sind, wie zum Beispiel Mahā-Visnu. Vom zweiten Purusa-avatāra, Garbhodakasāyī Visnu, wird Brahmā geboren, die erste erschaffene Persönlichkeit innerhalb der materiellen Sankarsana Welt. Brahmā ist der ermächtigte Schöpfer des manifestierten Universums und von allem, was darin existiert. Der zweite Teil dieser Tabelle stellt die Nackommenschaft Brahmas bis zu den Söhnen und Töchtern Daksas dar. Mahā-Sankarsana Die Töchter Daksas und ihre Nachkommen sind auf der zweiten Tabelle zu sehen. Wie in diesem Buch beschrieben wird, zeugte Daksa im Schoße seiner Frau Asiknī sechzig Töchter. Man sollte wissen, daß aufgrund der Verbindung dieser sechzig Töchter mit verschiedenen erhabenen Persönlichkeiten das gesamte Universum mit verschiedenen Arten von Lebe-Mahā-Visnu wesen wie zum Beispiel Menschen, Halbgöttern, Dämonen, Tieren, Vögeln und Schlangen angefüllt wurde. Brahmā und die nachfolgenden Persönlichkeiten auf diesen Tabellen sind jīvas oder gewöhnliche Lebewesen, außer Garbhodakaśāvī Visnu wenn angegeben. Alle Erweiterungen Krsnas bis Garbhodakaśāvī Visnu sind unbegrenzte Formen der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Śrī Krsnas. Brahmā Ouellennachweis. Siehe auch: Index dieses Buches Von Krsna bis Garbhodakaśāvī Visnu: Śrī Caitanva-caritāmrta, Ādi-līlā Von Brahmā bis Daksa und Asiknī: Śrīmad-Bhāgavatam, Vierter Canto Svāyambhuva Manu + Śatarūpā Uttānapāda + Suruci & Sunīti Prajāpati Śiśumāra Vāyu Uttama Dhruya + Bhrami & Ila Vatsara + Svarvithi Kalpa Utkala Ūrja Isa Vasu Jaya Tigmaketu Puspārna + Dosā & Prabhā

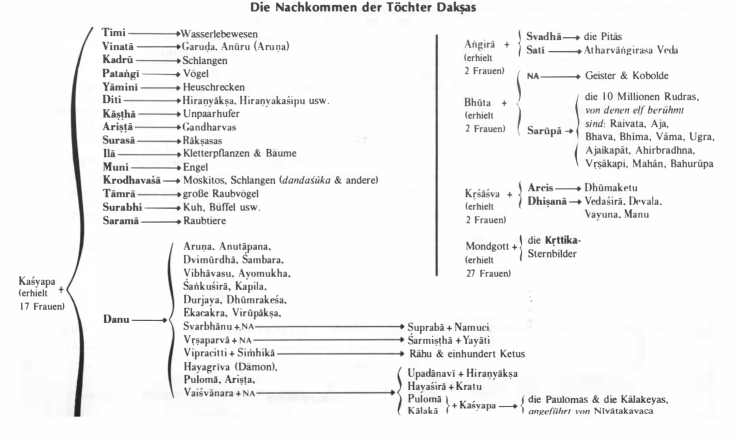
Niśitha

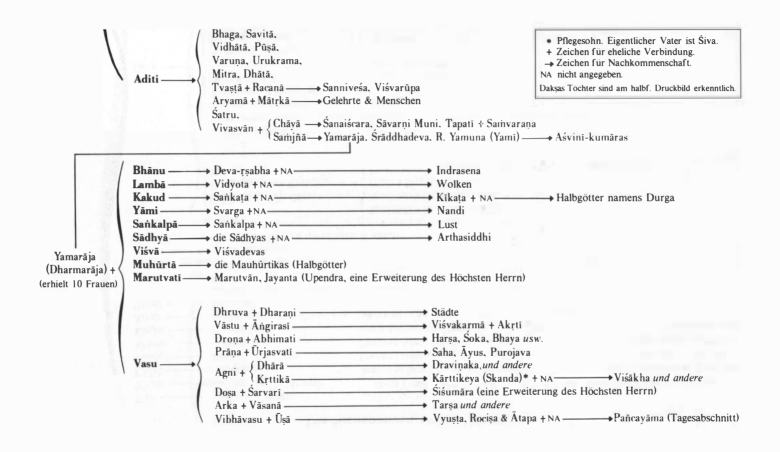
Vyusta + Puskarini

Pradosa

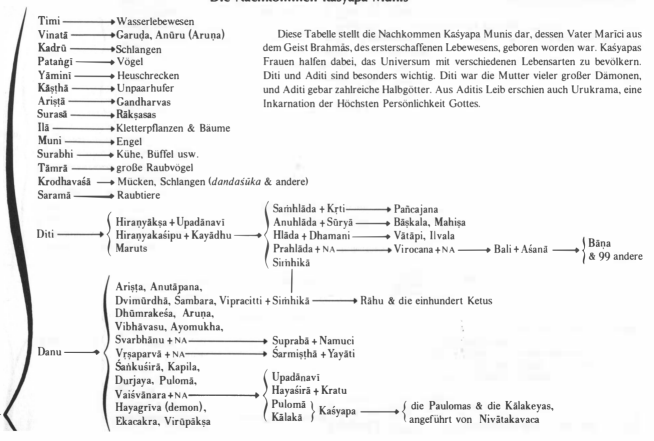


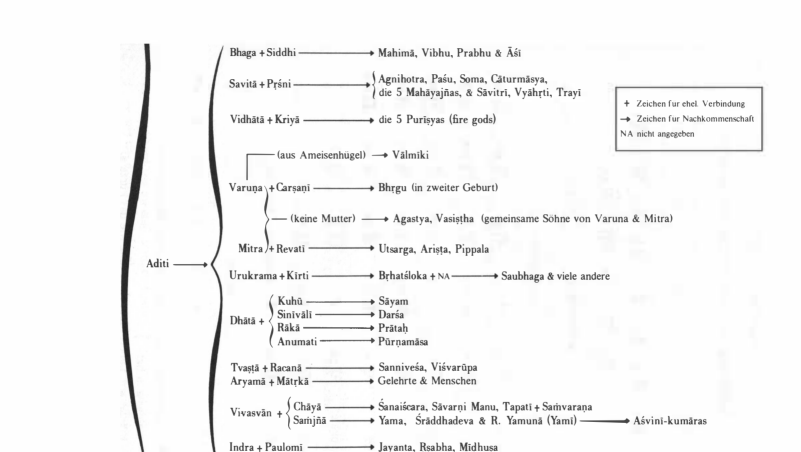
## AHNENTAFEL – TABELLE ZWEI





## AHNENTAFEL – TABELLE DREI Die Nachkommen Kasyapa Munis





Pūsā

## Anleitung zur Aussprache des Sanskrit

#### Vokale

# अब आब इब ईब उप ऊष्ऋा ऋह लुब् ए॰ ऐब ओ॰ औब

in (anusvāra)

in (visarga)

in (visarga)

### Konsonanten

| Gutturale:  | <b>क</b> ka | ख kha        | ₹ ga                | 된 gha   | इ. na       |
|-------------|-------------|--------------|---------------------|---------|-------------|
| Palatale:   | च ca        | छ cha        | ज ja                | झ jha   | Nã Kc       |
| Alveolare:  | S ta        | S tha        | ड da                | g qha   | <b>ர</b> ņa |
| Dentale:    | त ta        | U tha        | द da                | ध dha   | न na        |
| Labiale:    | <b>Ч</b> ра | <b>T</b> pha | ब ba                | भ bha   | H ma        |
| Semivokale: | य ya        | ₹ га         | ल la                | ব va    |             |
| Sibilante:  | श śa        | <b>q</b> şa  | स sa                |         |             |
| Aspirate:   | ह ha        | 5 ' (ava     | <i>igraha) –</i> Ap | ostroph |             |

#### Zahlen

0-0 P-1 P-2 P-3 8-4 4-5 F-6 9-7 C-8 P-9

## Die oben stehenden Vokale werden wie folgt ausgesprochen

- a wie das a in hat
- ā wie das a in haben (doppelt so lang wie das kurze a)
- i wie das i in ritten
- i wie das i in Bibel (doppelt so lang wie das kurze i)

u - wie das u in Butter

ū − wie das u in Hut (doppelt so lang wie das kurze u)

r - wie das ri in rinnen

r - wie das rie in rieseln

l - wie l gefolgt von ri

e - wie das ay im engl. way

ai - wie das ei in weise

o - wie das o im engl. go (ou)

au - wie das au in Haus

in (anusvāra) — ein Nasal wie das n im franz. bon

 in der Mitte eines Wortes wie das ch in wachen; am Ende eines Wortes wird der vorausgehende Vokal wiederholt; also ih wie ihi, ah wie aha usw.

### Die Vokale werden wie folgt zusammengeschrieben:

Der Vokal "a" ist nach einem Konsonanten ohne Vokalsymbol mitenthalten. Das Symbol virama (~) deutet an, daß kein Endvokal folgt:

### Die Konsonanten werden wie folgt ausgesprochen:

k - wie in kann

kh - wie in Ekhart

g - wie in geben

gh - wie in wegholen

n - wie in singen

Die Gutturale spricht man, ähnlich wie im Deutschen, von der Kehle aus.

c - wie das tsch in Tscheche

ch - getrennt wie im engl. staunch-heart

j - wie das dsch in Dschungel

jh - getrennt wie im engl. hedge-hog

ñ - wie in Canyon

Die Palatale spricht man mit der Zungenmitte vom Gaumen aus.

```
- wie in tönen
                                     Die Alveolare spricht
th - wie in Sanftheit
                                   man, indem man die Zun-
   - wie in dann
                                   genspitze gegen den hin-
dh - wie in Südhälfte
                                   teren Teil des Gaumens
n - wie in nähren
                                   drückt.
   - wie in tönen
                                     Die Dentale spricht man
th - wie in Sanftheit
                                   wie die Alveolare, iedoch
d - wie in danken
                                   mit der Zungenspitze ge-
dh - wie in Südhälfte
                                   gen die Zähne.
n — wie in nähren
p — wie in pressen
ph - wie im engl. uphill
b - wie in Butter
bh - wie in Grobheit
m - wie in Milch
   - wie in yoga
   - wie in reden
   - wie in lieben
   - wie in Vene
$ (palatal)
              - wie in schwarz
s (alveolar)
              - wie in schön
s (dental)
              - wie in fasten
h
              - wie in helfen
```

Wenn zwei oder mehrere Konsonanten zusammenkommen, werden sie im allgemeinen in einer besonderen Form geschrieben, wie zum Beispiel:

## क्ष kşa त्र tra

Im Sanskrit gibt es weder starke Betonungen der Silben noch Pausen zwischen Wörtern in einer Zeile, sondern ein Fließen kurzer und langer Silben. Eine lange Silbe ist eine Silbe mit einem langen Vokal (ā, ī, ū, e, ai, o, au) oder eine Silbe mit einem kurzen Vokal, dem ein Konsonant folgt (auch anusvāra und visarga). Konsonanten mit nachfolgendem Hauchlaut (wie kha und gha) gelten als kurze Konsonanten.

## Verzeichnis der Sanskritverse

Dieses Verzeichnis enthält alle ersten und dritten Zeilen der Sanskritverse dieses Bandes des Śrīmad-Bhāgavatam in alphabetischer Reihenfolge mit entsprechender Kapitel- und Versangabe.

| A                          |       | ajāmilo 'p i yenaiva      | 3.23  | arced ahar-ahar bhaktyā    | 19.19 |
|----------------------------|-------|---------------------------|-------|----------------------------|-------|
|                            |       | ajāmilo 'py agād dhāma    | 2.49  | ariştāyās tu gandharvāḥ    | 6.29  |
| ab-bhakşah katicin         | 5.27  | ajāmilo 'p y athākarnya   | 2.24  | arkasya vāsanā bhāryā      | 6.13  |
| abhayam cāpy anīhāyām      | 16.59 | ajānato 'py ātma-guņam    | 2.19  | aryamņo mātrkā patnī       | 6.42  |
| abhīksnam labdha-          | 14.41 | ajāta-paksā iva mātaram-  | 11.26 | asādhv akāry arbhakānām    | 5.36  |
| abh yarda yann asam-       | 10.22 | ajita jitah sama-matibhih | 16.34 | āśāsānas ya tas yedam      | 18.26 |
| abhyarthitah sura-ganaih   | 7.34  | ajnānād athavā jnānād     | 2.18  | āsīd rājā sārvabhaumaḥ     | 14.10 |
| abhyavar şan sura-balam    | 10.26 | akhandam cittam avesya    | 5.22  | asiknī nāma patnītve       | 4.51  |
| ācāryam agratah krtvā      | 19.24 | akincananam hi dhanam-    | 7.36  | āśişaḥ śirasādāya          | 19.23 |
| ācāryo brahmano mūrtih     | 7.29  | aklinna-hṛdayam pāpam     | 18.24 | āśi şam ca varārohām       | 18.2  |
| ācchidyādān mahendrāya     | 7.39  | ālakşya tarasā bhītas     | 9.4   | āsīt s a eva na cirād      | 1.55  |
| adadad yasya pitaro        | 9.2   | alam dagdhair drumair     | 4.15  | asmad-vidhānām-            | 17.11 |
| ādadīran nilayanam         | 7.23  | alam te nirapekşāya       | 19.4  | asmākam tāvakānām-         | 9.41  |
| ādāv ante 'pi ca sattvānām | 16.36 | āling yānkī krtām devīm   | 17.5  | as pṛṣṭa-vāry-             | 18.60 |
| ādā ya tata āvrttah        | 1.58  | amba te'ham vyavasitam    | 18.71 | astausid dhamsa-guhyena    | 4.22  |
| adharma-lakşanā nānā       | 1.3   | amrtyum mrta-putraham     | 18.37 | āste mukhyah sabhāyām-     | 17.6  |
| adhunā putrinām tāpo       | 15.21 | anāma-rūpas cin-mātraḥ    | 16.21 | āsthitah paramam yogam     | 10.12 |
| adhuneha maha-bhaga        | 1.6   | ananya-bhāvān pārşadān    | 18.64 | astīti nāstīti ca vastu-   | 4.32  |
| adh yātmam abudhasyeha     | 5.17  | anapatyena duhkhena       | 14.39 | aśvamedhe mahendrena       | 13.19 |
| aditir ditir danuh kāsthā  | 6.25  | anarcitāsam yata-vāk      | 18.50 | āśvāsya bhagavān ittham    | 16.65 |
| ādit ya-vi śve vasavo 'tha | 3.14  | andhe tamasi magnasya     | 15.16 | ataeva svayam tad-         | 9.43  |
| adrsta-dhāmne guņa-tattva  | 4.23  | angāni kratavo jātā       | 4.46  | atad-arham anusmrtya       | 15.18 |
| adrstvā tasya nirvānam     | 5.11  | anjas tarema-             | 14.56 | atah papiyasim yonim       | 17.15 |
| adrstvāntam bhuvo yūyam    | 5.6   | ankīkṛt ya stri yam cāste | 17.7  | atas tvam eko bhūtānām     | 3.7   |
| ad yād ātma-viśuddhy-      | 19.20 | annam carāṇām acarā       | 4.9   | atha bhagavams-            | 9.42  |
| agastyaś ca vasisthaś ca   | 18.5  | antah-samudrād unmagnā    | 4.4   | atha bhagavan vayam-       | 16.45 |
| āgatya tulya-vyasanāh-     | 14.49 | antar bahis ca vitatam    | 16.23 | atha deva-rşī rājan        | 16.1  |
| agham dhunvanti            | 1.15  | antar deheşu bhütanam     | 4.13  | atha h a vāva tava-        | 9.39  |
| agner abhyāgato mūrtiḥ     | 7.30  | anugrahaya bhavatah       | 15.19 | atha kāla upāvṛtte         | 14.32 |
| agner bharya vasor dhara   | 6.13  | anuhrādas ya sūryā yām    | 18.16 | atha kasyapa-dāyādān       | 18.10 |
| agnihotram pasum somam     | 18.1  | anumīmāmsate 'pūrvam      | 1.48  | atha kas ya pa-patnīnām    | 6.25  |
| agnīn purişyān ādhatta     | 18.4  | anurūpam avijnāya         | 5.9   | atha kṣīṇāstra-śastraughā  | 10.26 |
| agre tisthata mātram me    | 11.5  | anusargan yayā śaktyā     | 4.2   | atha me 'bhihito devas     | 4.50  |
| aham evāsam evāgre         | 4.47  | anutāpo mahān āsīt        | 2.25  | atha prasādaye na tvām     | 17.24 |
| aham hare tava pādaika-    | 11.24 | anvatapyata kah socan     | 5.23  | atha tasmai prapannāya     | 16.17 |
| aham mahendro nirrtih      | 3.14  | anveti vyatiricyeta       | 16.56 | atha tatra bhavan kim-     | 9.35  |
| aham samadhaya mano-       | 11.21 | anvicchatānupadavīm       | 5.30  | atha te kva gatāh siddhās  | 2.31  |
| aham te putra-kāmasya      | 15.17 | anyas tu kāma-hata ātma-  | 3.33  | athāha nr patim rājan      | 14.29 |
| aham vai sarva-bhūtāni     | 16.51 | an yatha mri yamanasya    | 2.33  | athāham amarācāryam        | 7.15  |
| ahastā hasta-yuktānām      | 4.9   | anye 'nu ye tveha nr-     | 11.17 | athainam ma panayata       | 2.13  |
| aho adharmah sumahān       | 18.38 | anye ca ye viśva-srjo     | 3.15  | athaivam īdito rājan       | 9.46  |
| aho arthendri yaramo       | 18.39 | apāntaratamā vyāso        | 15.12 | athānvāhārya-pacanād       | 9.72  |
| aho asādho sādhūnām        | 5.36  | apāsarad bhinna-mukhah    | 11.11 | athā pi me durbhagas ya    | 2.32  |
| aho bata mayāsādhu         | 7.11  | apatyam icchanty acaram   | 18.69 | atharvangirasam vedam      | 6.19  |
| aho bata sura-śresthā      | 7.21  | api dārāh prajāmātyā      | 14.19 | athātaḥ śrūyatām vamso     | 6.38  |
| aho dainyam aho kastam     | 10.10 | api putravatām brahman    | 7.28  | athejyamane purușe         | 13.20 |
| aho danava siddho 'si      | 12.19 | api te 'nāmayam svasti    | 14.17 | athendram āha tātāham      | 18.69 |
| aho kaştam dharma-drsam    | 2.2   | api vrndārakā yūyam       | 10.3  | athendro vajram udyamya    | 10.13 |
| aho mayādhunā tyaktāv      | 2.28  | aprthag-dharma-sīlās te   | 5.2   | atho hare me kulisena vīra | 11.18 |
| aho me paramam kaştam      | 2.26  | apūjayams tat puruhūta-   | 12.5  | atho īśa jahi tvāstram     | 9.44  |
| aho prajapati-patir        | 4.8   | ā pūrita-manodvārair      | 4.41  | atimātra-mahā-kāya         | 12.28 |
| aho vidhātas tvam atīva-   | 14.54 | ārabheta vratam idam      | 19.2  | ātişṭhata satām mārgam     | 4.11  |
| airāvato vṛtra-gadā-       | 11.11 | ārādhanam bhagavata       | 18.74 | ātma-jijnāsayā yacchet     | 4.14  |
| aiśvaram śāstram utsṛjva   | 5.18  | ārādhayan mantram imam    | 5.27  | ātma-sṛṣṭair asvatantrair  | 15.6  |
| ajaikapād ahirbradhno      | 6.18  | ārādhyātma-pradam-        | 18.75 | ātma-tulyaiḥ şodaśabhir    | 9.29  |
|                            |       |                           |       |                            |       |

## Śrīmad-Bhāgavatam

| ātmai śvarya-smṛtih-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 9.47                                                                                                                                                 | bhānos tu deva-ṛṣabha                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 6.5                                                                                                                                                     | citraketur bhrsam tapto                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 14.59                                                                                                                                                                                                                        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ātmamāyā-gunair visvam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 16.9                                                                                                                                                 | bhānur lambā kakud yāmi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | r 6.4                                                                                                                                                   | citraketur i ti khyāto                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 14.10                                                                                                                                                                                                                        |
| ātmanaḥ prī yate nātmā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 14.21                                                                                                                                                | bhartur nāma mahārāja                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1.30                                                                                                                                                    | citraketus tu tām vidyām                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 16.27                                                                                                                                                                                                                        |
| ātmānam antar-hṛdi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 3.16                                                                                                                                                 | bhavad-vidhānām-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 10.5                                                                                                                                                    | citta-jñaḥ sarva-bhūtānām                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 4.42                                                                                                                                                                                                                         |
| ātmānam eka-deśa-stham                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 16.53                                                                                                                                                | bhavān atārşīn māyām vai                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                         | cukrodha nāradāyāsau                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 5.35                                                                                                                                                                                                                         |
| ātmānam paramam-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 8.11                                                                                                                                                 | bhavanty eva hi tat-kāle                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 12.13                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                              |
| ātmānam prakṛtisv addhā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                      | bhavatām prārthitam-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 7.37                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                              |
| ātmānam yo na-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 16.58                                                                                                                                                | bhavato vidusas cāpi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 14.24                                                                                                                                                   | D                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                              |
| ātmānandānubhūtyaiva                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 16.20                                                                                                                                                | bha vitav yam mangalena                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 2.32                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                              |
| ātmanaś ca gatim-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 16.61                                                                                                                                                | bhittvă vajrena tat-kukșim                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 12.32                                                                                                                                                   | dadarśa kāminam kańcic                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1.59                                                                                                                                                                                                                         |
| ātmārāmāya sāntāya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 16.19                                                                                                                                                | bhojayan payayan mudho                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1.26                                                                                                                                                    | dadhyann atharvanas-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 9.53                                                                                                                                                                                                                         |
| ātmatvāt sarva-bhūtānām                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 17.33                                                                                                                                                | bhrāmyan sukham ca-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 17.18                                                                                                                                                   | dadyāt patnyai caroh-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 19.24                                                                                                                                                                                                                        |
| atra codāharantīmam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1.20                                                                                                                                                 | bhrātā marutpater mūrtir                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 7.29                                                                                                                                                    | dagdha-śaila-pratikāśam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 9.13                                                                                                                                                                                                                         |
| atra na jňayate 'muşya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 12.17                                                                                                                                                | bhrátrhnám práyanam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 5.31                                                                                                                                                    | daiteyā dānavā yakṣā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 10.20                                                                                                                                                                                                                        |
| atra naḥ samśayo bhūyāñ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 14.7                                                                                                                                                 | bhūḥ kṣetram jīva-sam jñan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                         | daksa-sāpāt so 'napatyas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 6.23                                                                                                                                                                                                                         |
| avadhūtena vesena                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 15.10                                                                                                                                                | bhūmandalam sarşapāyati                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                         | dākṣāyaṇāḥ samsrnuta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 5.30                                                                                                                                                                                                                         |
| avartata ciram kālam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 1.67                                                                                                                                                 | bhūmis turīyam jagrāha                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 9.7                                                                                                                                                     | dāmodaro 'vyād-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 8.22                                                                                                                                                                                                                         |
| aveksitam kincana yoga-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 4.32                                                                                                                                                 | bhumy-ambu-druma-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9.6                                                                                                                                                     | damstrābhih kāla-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 12.28                                                                                                                                                                                                                        |
| avidhya parigham vrtrah                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 12.24                                                                                                                                                | bhunjanah prapiban                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1.26                                                                                                                                                    | dandagdhi dandagdhy ari-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 8.23                                                                                                                                                                                                                         |
| avidvad-adhikāritvāt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 1.11                                                                                                                                                 | bhunjītodak yayā dṛṣṭam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 18.49                                                                                                                                                   | dandaśukādayah sarpā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 6.28                                                                                                                                                                                                                         |
| avidvān evam ātmānam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 12.12                                                                                                                                                | bhunksva bhogān pitr-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 16.3                                                                                                                                                    | dandavat patitā rājan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 9.30                                                                                                                                                                                                                         |
| avismitam tam pari pūrņa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 9.22                                                                                                                                                 | bhūṣaṇā yudha-lingākhyā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 8.32                                                                                                                                                    | dandyāh kim kārināh                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1.39                                                                                                                                                                                                                         |
| aviveka-krtah pumso                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 17.30                                                                                                                                                | bhūta-dhruk tat-kṛte-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 18.25                                                                                                                                                   | darāri-carmāsi-gadeşu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 8.12                                                                                                                                                                                                                         |
| ayam hi dehino deho                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 15.25                                                                                                                                                | bhūtaih srjati bhūtāni                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 12.12                                                                                                                                                   | darendra vidrāvaya kṛṣṇa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 8.25                                                                                                                                                                                                                         |
| ayam hi kṛta-nirveso                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 2.7                                                                                                                                                  | bhūtair bhūtāni bhūtešaḥ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 15.6                                                                                                                                                    | darī-gambhīra-vaktreņa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 9.16                                                                                                                                                                                                                         |
| ayam hi sruta-sampannah                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1.56                                                                                                                                                 | bhūtangirah-kṛśāśvebhyo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 6.2                                                                                                                                                     | darśa yitveti hovāca                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 16.1                                                                                                                                                                                                                         |
| ayam kim adhunā loke                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 17.11                                                                                                                                                | bhūtāni viṣṇoḥ sura-pūjitāi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                         | dasa dharmāya kāyādād                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 6.2                                                                                                                                                                                                                          |
| ayam maha-vrata-dharo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 17.8                                                                                                                                                 | bhūtesu guṇa-vaicitryāt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1.46                                                                                                                                                    | daśa-vāram japen-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 19.10                                                                                                                                                                                                                        |
| āyayau sva-grham tūşnīm                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 7.9                                                                                                                                                  | bhuvo durgāni yāme yah                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 6.6                                                                                                                                                     | dāsīnām ko nu santāpaḥ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 14.41                                                                                                                                                                                                                        |
| āyḥ śrīḥ kīrtir aiśvaryam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 12.13                                                                                                                                                | bhūyah prāpsyatha-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 9.55                                                                                                                                                    | dattas tv ayogad atha yoga                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                              |
| ayomukhaḥ śankuśirāḥ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 6.30                                                                                                                                                 | bibhrat kuṭumban aśucir                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1.22                                                                                                                                                    | dayāyā bhaginī mūrtir                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 7.30                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                      | bibhryāt sarva-karmāni                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 19.17<br>15.7                                                                                                                                           | dedīpyamāne tri-śikhe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 9.15                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                      | bījād eva yathā bījam<br>brahmā bhavo bhavantas c                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                         | deha-dehi-vibhago 'yam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 15.8                                                                                                                                                                                                                         |
| В                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                         | deha-vāg-buddhijam dhīrā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1.14                                                                                                                                                                                                                         |
| D                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                      | brahma-hā pitṛ-hā go-ghno                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 13.0                                                                                                                                                    | dehena dehino rājan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                      | buohma batua bata taamin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | .12 10                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 15.7                                                                                                                                                                                                                         |
| kakhasasash lawanshinnal                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1.66                                                                                                                                                 | brahma-hatyā hate tasmini                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                         | dehendri ya-prana-mano-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 16.24                                                                                                                                                                                                                        |
| babhārāsyāh kuṭumbinyāḥ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                      | brahma-hatyām añjalinā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 9.6                                                                                                                                                     | dehendriya-prāna-mano-<br>dehinām deha-samyogād                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 16.24<br>17.29                                                                                                                                                                                                               |
| babhūva śānta-dhī rājan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 17.36                                                                                                                                                | brahma-hatyām anjalinā<br>brahmāṇam saraṇam-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 9.6<br>7.19                                                                                                                                             | dehendriya-prāṇa-mano-<br>dehinām deha-samyogād<br>dehino vividha-kleša                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 16.24<br>17.29<br>15.25                                                                                                                                                                                                      |
| babhūva śānta-dhī rājan<br>bādham ity abhyupetyātha                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 17.36<br>18.55                                                                                                                                       | brahma-hatyām anjalinā<br>brahmānam saranam-<br>brahmanyo bhagavad-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 9.6<br>7.19<br>15.19                                                                                                                                    | dehendri ya-prāṇa-mano-<br>dehinām deha-samyogād<br>dehino vividha-kleśa<br>deho 'savo 'kṣā manavo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 16.24<br>17.29<br>15.25<br>4.25                                                                                                                                                                                              |
| babhūva sānta-dhī rājan<br>bādham ity abhyupetyātha<br>bādham ity āha vivaso                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 17.36<br>18.55<br>18.29                                                                                                                              | brahma-haiyām anjalinā<br>brahmāṇam saraṇam-<br>brahmaṇyo bhagavad-<br>brahmiṣṭham brāhmaṇam-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 9.6<br>7.19<br>15.19<br>7.21                                                                                                                            | dehendri ya-prāna-mano-<br>dehinām deha-samyogād<br>dehino vividha-klesa<br>deho 'savo 'kṣā manavo<br>dehy ajño 'jita-ṣad-vargo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 16.24<br>17.29<br>15.25<br>4.25<br>1.52                                                                                                                                                                                      |
| babhūva śānta-dhī rājan<br>bāḍham ity abhyupetyātha<br>bāḍham ity āha vivaso<br>badhnāti tantryām iva                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 17.36<br>18.55<br>18.29<br>3.13                                                                                                                      | brahma-haiyām anjalinā<br>brahmānam saranam-<br>brahmanyo bhagavad-<br>brahmiştham brāhmanam-<br>brhaspatir gato 'dṛṣṭām                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 9.6<br>7.19<br>15.19<br>7.21<br>7.16                                                                                                                    | dehendri ya-prāṇa-mano-<br>dehinām deha-samyogād<br>dehino vividha-klesa<br>deho 'savo 'kṣā manavo<br>dehy ajño 'jita-ṣaḍ-vargo<br>devair martyāya yat-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 16.24<br>17.29<br>15.25<br>4.25<br>1.52<br>17.17                                                                                                                                                                             |
| babhūva śānta-dhī rājan<br>bādham ity abhyupetyātha<br>bādham ity āha vivaso<br>badhnāti tantryām iva<br>bahu-rūpām striyam cāpi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 17.36<br>18.55<br>18.29<br>3.13<br>5.7                                                                                                               | brahma-ha yam anjalina<br>brahmanam saranam-<br>brahmanyo bhagavad-<br>brahmistham brahmanam-<br>brhaspatir gato 'drstam<br>bruta dharmasya nas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 9.6<br>7.19<br>15.19<br>7.21<br>7.16<br>1.38                                                                                                            | dehendri ya-prāṇa-mano-<br>dehinām deha-samyogād<br>dehino vividha-kleša<br>deho 'savo 'kṣā manavo<br>dehy ajno 'jita-ṣad-vargo<br>devair martyāya yat-<br>devān pratyudyamam-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 16.24<br>17.29<br>15.25<br>4.25<br>1.52<br>17.17<br>7.18                                                                                                                                                                     |
| babhūva sānta-dhī rājan<br>bādham ity abhyupetyātha<br>bādham ity āha vivaso<br>badhnāti tantryām iva<br>bahu-rū pām stri yam cā pi<br>bahudhā kulisa-kşunno                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 17.36<br>18.55<br>18.29<br>3.13<br>5.7<br>18.65                                                                                                      | brahma-haiyām anjalinā<br>brahmānam saranam-<br>brahmanyo bhagavad-<br>brahmiştham brāhmanam-<br>brhaspatir gato 'dṛṣṭām                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 9.6<br>7.19<br>15.19<br>7.21<br>7.16                                                                                                                    | dehendriya-prāna-mano-<br>dehinām deha-samyogād<br>dehino vividha-klesa<br>deho 'savo 'kṣā manavo<br>dehy ajno 'jita-ṣad-vargo<br>devair martyāya yat-<br>devān pratyudyamam-<br>devānām suddha-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 16.24<br>17.29<br>15.25<br>4.25<br>1.52<br>17.17<br>7.18<br>14.2                                                                                                                                                             |
| babhūva šānta-dhī rājan<br>bādham ity abhyupetyātha<br>bādham ity aha vivaso<br>badhnāti tantryām iva<br>bahu-rūpām striyam cāpi<br>bahudhā kulisa-kṣunṇo<br>bāla-ghnyo vriditās tatra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 17.36<br>18.55<br>18.29<br>3.13<br>5.7<br>18.65<br>16.14                                                                                             | brahma-ha yam anjalina<br>brahmanam saranam-<br>brahmanyo bhagavad-<br>brahmistham brahmanam-<br>brhaspatir gato 'drstam<br>bruta dharmasya nas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 9.6<br>7.19<br>15.19<br>7.21<br>7.16<br>1.38                                                                                                            | dehendri ya-prāṇa-mano-<br>dehinām deha-samyogād<br>dehino vividha-klesa<br>deho 'savo 'kṣā manavo<br>dehy ajño 'jita-ṣad-vargo<br>devair martyāya yat-<br>devān pratyudyamam-<br>devānām suddha-<br>devarṣi-daitya-siddhānām                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 16.24<br>17.29<br>15.25<br>4.25<br>1.52<br>17.17<br>7.18<br>14.2<br>17.26                                                                                                                                                    |
| babhuva santa-dhī rājan<br>badham ity abhyupetyatha<br>badham ity aha vivaso<br>badhnati tantryām iva<br>bahu-rūpām strī yam cāpi<br>bahudhā kulisa-ksunno<br>bala-ghnyo vītditās tatra<br>bāla-ghatyā-vratam cerur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 17.36<br>18.55<br>18.29<br>3.13<br>5.7<br>18.65<br>16.14<br>16.14                                                                                    | brahma-ha yam anjalina<br>brahmanam saranam-<br>brahmanyo bhagavad-<br>brahmistham brahmanam-<br>brhaspatir gato 'drstam<br>bruta dharmasya nas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 9.6<br>7.19<br>15.19<br>7.21<br>7.16<br>1.38                                                                                                            | dehendri ya-prāṇa-mano-<br>dehinām deha-samyogād<br>dehino vividha-klesa<br>deho 'savo 'kṣā manavo<br>dehy ajno 'jita-sad-vargo<br>devair martyāya yat-<br>devān prat yudyamam-<br>devānām suddha-<br>devarṣi-daitya-siddhānām<br>devarṣi-pitr-bhūtāni                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 16.24<br>17.29<br>15.25<br>4.25<br>1.52<br>17.17<br>7.18<br>14.2<br>17.26<br>13.2                                                                                                                                            |
| babhūva santa-dhī rājan<br>bādham ily abhyupetyatha<br>bādham ily āha vivaso<br>badhati tantryām iva<br>bahu-rūpām striyam cāpi<br>bahudhā kulisa-kṣuṇṇo<br>bāla-ghnyo vriditās tatra<br>bāla-hatyā-vratam cerur<br>bālo nārāyaṇo nāmnā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 17.36<br>18.55<br>18.29<br>3.13<br>5.7<br>18.65<br>16.14<br>16.14<br>1.24                                                                            | brahma-ha yam anjalina<br>brahmanam saranam-<br>brahmanyo bhagavad-<br>brahmistham brahmanam-<br>brhaspatir gato 'drstam<br>bruta dharmasya nas<br>buddhindriya-manah-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 9.6<br>7.19<br>15.19<br>7.21<br>7.16<br>1.38                                                                                                            | dehendri ya-prāṇa-mano-<br>dehinām deha-samyogād<br>dehino vividha-kleśa<br>deho' savo' kṣā manavo<br>dehy ajño' jita-ṣaḍ-vargo<br>devair martyāya yat-<br>devān pratyud yamam-<br>devānām śuddha-<br>devarṣi-daitya-siddhānām<br>devarṣi-pitr-bhūtāni<br>devarṣi-varyaḥ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 16.24<br>17.29<br>15.25<br>4.25<br>1.52<br>17.17<br>7.18<br>14.2<br>17.26<br>13.2<br>8.17                                                                                                                                    |
| babhūva sānta-dhī rājan<br>bāḍham ity abhyupetyātha<br>bāḍham ity āha vivaso<br>badhnāti tantryām iva<br>bahu-rūpām striyam cāpi<br>bahudhā kuliša-kşunno<br>bala-ghnyo vrīḍitās tatra<br>bāla-hatyā-vratam ceru<br>balo nārāyano nāmnā<br>bāna ārādhya girisam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 17.36<br>18.55<br>18.29<br>3.13<br>5.7<br>18.65<br>16.14<br>16.14<br>1.24<br>18.18                                                                   | brahma-ha yam anjalina<br>brahmanam saranam-<br>brahmanyo bhagavad-<br>brahmistham brahmanam-<br>brhaspatir gato 'drstam<br>bruta dharmasya nas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 9.6<br>7.19<br>15.19<br>7.21<br>7.16<br>1.38                                                                                                            | dehendri ya-prāna-mano-<br>dehinām deha-samyogād<br>dehino vividha-klesa<br>deho' savo' kṣā manavo<br>dehy ajno' jita-ṣad-vargo<br>devair martyāya yat-<br>devān pratyud yamam-<br>devānām suddha-<br>devarṣi-dait ya-siddhānām<br>devarṣi-pitr-bhūtāni<br>devarṣi-varyah-<br>devarṣim upalabhyāha                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 16.24<br>17.29<br>15.25<br>4.25<br>1.52<br>17.17<br>7.18<br>14.2<br>17.26<br>13.2<br>8.17<br>5.35                                                                                                                            |
| babhuva santa-dhī rājan<br>bādham ity āha vivaso<br>badham ity āha vivaso<br>badhnāti tantryām iva<br>bahu-rūpām striyam cāpi<br>bahudhā kulisa-kşunno<br>bāla-ghnyo vrīditās tatra<br>bāla-hatyā-vratam cerur<br>bālo nārāyano nāmnā<br>bāṇa ārādhya girisam<br>bāṇa-jyeṣtham putra-satan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 17.36<br>18.55<br>18.29<br>3.13<br>5.7<br>18.65<br>16.14<br>16.14<br>1.24<br>18.18                                                                   | brahma-ha yam anjalina<br>brahmanam saranam-<br>brahmanyo bhagavad-<br>brahmistham brahmanam-<br>bihaspatir gato 'drstam<br>brita dharmasya nas<br>buddhindriya-manah-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 9.6<br>7.19<br>15.19<br>7.21<br>7.16<br>1.38<br>8.30                                                                                                    | dehendri ya-prāṇa-mano-<br>dehinām deha-samyogād<br>dehino vividha-klesa<br>deho' savo' kṣā manavo<br>dehy ajño' jita-ṣaḍ-vargo<br>devair martyāya yat-<br>devān pratyud yamam-<br>devānām suddha-<br>devarṣi-daitya-siddhānām<br>devarṣi-pitr-bhūtāni<br>devarṣi-varyaḥ-<br>devarṣim upalabhyāha<br>devāsura-manuṣyādīn                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 16.24<br>17.29<br>15.25<br>4.25<br>1.52<br>17.17<br>7.18<br>14.2<br>17.26<br>13.2<br>8.17<br>5.35<br>4.19                                                                                                                    |
| babhuva santa-dhī rājan bāḍham ity abhyupetyātha bāḍham ity āha vivaso badhadī tantryām iva bahu-rūpām strī yam cāpi bahudhā kulisa-kṣuṇṇo bāla-ghnyo vriditās tatra bāla-hatyā-vratam cerur bālo nārāyaṇo nāmnā bāṇa ārddhya girisam bāṇa-jyeṣtham putra-satan bandhāya mokṣāya ca-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 17.36<br>18.55<br>18.29<br>3.13<br>5.7<br>18.65<br>16.14<br>16.14<br>1.24<br>18.18<br>718.17                                                         | brahma-hayam añjalina<br>brahmanam saranam-<br>brahmanyo bhagavad-<br>brahmistham brahmanam-<br>brhas patir gato 'drstam<br>brita dharmasya nas<br>buddhindriya-manah-<br>C<br>Cakarta saptadha garbham                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 9.6<br>7.19<br>15.19<br>7.21<br>7.16<br>1.38<br>8.30                                                                                                    | dehendri ya-prāṇa-mano-<br>dehinām deha-samyogād<br>dehino vividha-klesa<br>deho'savo'kṣā manavo<br>dehy ajno'jita-ṣaḍ-vargo<br>devair martyāya yat-<br>devān prat yudyamam-<br>devānām suddha-<br>devarṣi-dait ya-siddhānām<br>devarṣi-pitr-bhūtāni<br>devarṣim upalabhyāha<br>devāsura-manuṣyādīn<br>devāsura-nrṇām sargo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 16.24<br>17.29<br>15.25<br>4.25<br>1.52<br>17.17<br>7.18<br>14.2<br>17.26<br>13.2<br>8.17<br>5.35<br>4.19<br>4.1                                                                                                             |
| babhūva santa-dhī rājan badham ity abhyupetyatha badham ity ah a vivaso badhati tantryām iva bahu-rūpām striyam cāpi bahudhā kulisa-kṣuṇṇo bāla-ghnyo vriditās tatra bāla-hatyā-vratam cerur bālo nārā yaṇo nāmnā bāṇa ārādhya girisam bana-jyeṣṭham putra-satan bandhāya mokṣāya cabandhu-jnāty-ari-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 17.36<br>18.55<br>18.29<br>3.13<br>5.7<br>18.65<br>16.14<br>16.14<br>1.24<br>18.18<br>718.17<br>17.23                                                | brahma-ha yam anjalina brahmanam saranam-brahmanyo bhagavad-brahmissham brahmanam-brhaspatir gato 'dṛṣṭām brūta dharmasya nas buddhindriya-manaḥ-  C  cakarta saptadhā garbham cakra-sankhāsi-carmeşu-                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 9.6<br>7.19<br>15.19<br>7.21<br>7.16<br>1.38<br>8.30                                                                                                    | dehendri ya-prāna-mano-<br>dehinām deha-samyogād<br>dehino vividha-klesa<br>deho'savo'kṣā manavo<br>dehy ajno'jita-ṣad-vargo<br>devair martyāya yat-<br>devān prat yudyamam-<br>devānām suddha-<br>devarṣi-daitya-siddhānām<br>devarṣi-pitr-bhūtāni<br>devarṣi-varyah-<br>devasura-manusyādīn<br>devāsura-manusyādīn<br>devāsura-nram sargo<br>devo'parāhne-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 16.24<br>17.29<br>15.25<br>4.25<br>1.52<br>17.17<br>7.18<br>14.2<br>17.26<br>13.2<br>8.17<br>5.35<br>4.19<br>4.1<br>8.21                                                                                                     |
| babhūva sānta-dhī rājan bāḍham ity abhyupetyātha bāḍham ity āha vivaso badhnāti tantryām iva bahu-rū pām stri yam cā pi bahudhā kuliša-kṣuṇṇo bāla-ghnyo vrīḍtiās tatra bāla-hatyā-vratam cerur balo nārā yaṇo nāmnā bāṇa ārādhya girisam baṇa-jyeṣṭham putra-satan bandhāya mokṣāya cabandhu-jnāṭy-ari-bandy-akṣaiḥ kaitavais                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 17.36<br>18.55<br>18.29<br>3.13<br>5.7<br>18.65<br>16.14<br>16.14<br>1.24<br>18.18<br>718.17                                                         | brahma-ha yam anjalina brahmanam saranam-brahmanyo bhagavad-brahmistham brahmanam-brhas patir gato 'drstam bruta dharmasya nas buddhindriya-manah-  C  cakarta saptadha garbham cakra-sankhāsi-carmeşu-cakram yugantanala-                                                                                                                                                                                                                                                                       | 9.6<br>7.19<br>15.19<br>7.21<br>7.16<br>1.38<br>8.30                                                                                                    | dehendri ya-prāna-mano-<br>dehinām deha-samyogād<br>dehino vividha-klesa<br>deho' savo' kṣā manavo<br>dehy ajño' jita-ṣad-vargo<br>devair martyāya yat-<br>devān pratyud yamam-<br>devānām suddha-<br>devarṣi-dait ya-siddhānām<br>devarṣi-pitr-bhūtāni<br>devarṣi-varyah-<br>devarṣim upalabhyāha<br>devāsura-manuṣyādīn<br>devāsura-mrām sargo<br>devo' parāhne-<br>dhanur-niṣangāsi-gadā-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 16.24<br>17.29<br>15.25<br>4.25<br>1.52<br>17.17<br>7.18<br>14.2<br>17.26<br>13.2<br>8.17<br>5.35<br>4.19<br>4.1                                                                                                             |
| babhūva sānta-dhī rājan bādham ity abhyupetyātha bādham ity aha vivašo badhnāti tantryām iva bahu-rū pām strī yam cā pi bahudhā kuliša-kṣuṇno bāla-ghnyo vītditās tatra bāla-hatyā-vratam cerur bālo nārā yano nāmnā bāṇa ārādhya girisam bāna-jveṣṭham putra-satan bandhu-jnāty-ari-band y-akṣaih kaitavais bhagavams tan-                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 17.36<br>18.55<br>18.29<br>3.13<br>5.7<br>18.65<br>16.14<br>16.14<br>1.24<br>18.18<br>17.17.23<br>16.5<br>1.22                                       | brahma-ha yam anjalina brahmanam saranam-brahmanyo bhagavad-brahmistham brahmanam-brhas patir gato 'drstam bratta dharmasya nas buddhindri ya-manah-  C  cakarta saptadha garbham cakra-sankhasi-carmesu-cakram yugantanala-caksumsi carman chata-                                                                                                                                                                                                                                               | 9.6<br>7.19<br>15.19<br>7.21<br>7.16<br>1.38<br>8.30<br>18.62<br>4.36<br>8.23<br>8.26                                                                   | dehendri ya-prāna-mano-<br>dehinām deha-samyogād<br>dehino vividha-klesa<br>deho' savo' kṣā manavo<br>dehy ajno' jita-ṣad-vargo<br>devair martyāya yat-<br>devān pratyud yamam-<br>devānām suddha-<br>devarṣi-daitya-siddhānām<br>devarṣi-pitr-bhūtāni<br>devarṣi-varyah-<br>devarṣim upalabhyāha<br>devāsura-manuṣyādīn<br>devāsura-manuṣyādīn<br>devāsura-nram sargo<br>devo' parāḥne-<br>dhanur-niṣangāsi-gadā-<br>dhanvantarir bhagavān-                                                                                                                                                                                                                                                                      | 16.24<br>17.29<br>15.25<br>4.25<br>1.52<br>17.17<br>7.18<br>14.2<br>17.26<br>13.2<br>8.17<br>5.35<br>4.19<br>4.1<br>8.21<br>1.35                                                                                             |
| babhūva santa-dhī rājan bādham ity abhyupetyātha bādham ity āha vivaso badhnāti tantryām iva bahu-rūpām stri yam cāpi bahudhā kulisa-kṣuṇṇo bāla-ghnyo vriditās tatra bāla-hatyā-vratam cerur bālo nārāyaṇo nāmnā bāṇa ārādhya girisam bāna-jveṣtham putra-satan bandhāya mokṣāya cabandhu-jūāty-ari-bandy-akṣaiḥ kaitavais bhagavams tan-bhagavān api tac chrutvā                                                                                                                                                                                                                                                           | 17.36<br>18.55<br>18.29<br>3.13<br>5.7<br>18.65<br>16.14<br>16.14<br>1.24<br>18.18<br>718.17<br>17.23<br>16.5<br>1.22<br>8.2                         | brahma-ha'yam anjalina brahmanam saranam-brahmanyo bhagavad-brahmistham brahmanam-brhas patir gato 'drstam brita dharmasya nas buddhindri ya-manaḥ-  C  cakarta saptadha garbham cakra-sankhasi-carmeşu-cakşünşi carman chatacaranti hy avanau kamam                                                                                                                                                                                                                                             | 9.6<br>7.19<br>15.19<br>7.21<br>7.16<br>1.38<br>8.30<br>18.62<br>4.36<br>8.23<br>8.26                                                                   | dehendri ya-prāṇa-mano- dehinām deha-samyogād dehino vividha-klesa deho 'savo 'kṣā manavo dehy ajno 'jita-ṣad-vargo devair martyāya yat- devān pratyudyamam- devānām suddha- devarṣi-daitya-siddhānām devarṣi-pitr-bhūtāni devarṣi-waryah- devarṣim upalabhyāha devāsura-manuṣyādīn devāsura-nrnām sargo devo 'parāḥne- dhanur-niṣangāsi-gadā- dhanyam yasasyam-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 16.24<br>17.29<br>15.25<br>4.25<br>1.52<br>17.17<br>7.18<br>14.2<br>17.26<br>13.2<br>8.17<br>5.35<br>4.19<br>4.1<br>8.21<br>1.35<br>8.18                                                                                     |
| babhūva sānta-dhī rājan bādham ity abhyupetyātha bādham ity aha vivašo badhnāti tantryām iva bahu-rū pām strī yam cā pi bahudhā kuliša-kṣuṇno bāla-ghnyo vītditās tatra bāla-hatyā-vratam cerur bālo nārā yano nāmnā bāṇa ārādhya girisam bāna-jveṣṭham putra-satan bandhu-jnāty-ari-band y-akṣaih kaitavais bhagavams tan-                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 17.36<br>18.55<br>18.29<br>3.13<br>5.7<br>18.65<br>16.14<br>16.14<br>1.24<br>18.18<br>718.17<br>17.23<br>16.5<br>1.22<br>8.2                         | brahma-ha yam anjalina brahmanam saranam-brahmanyo bhagavad-brahmistham brahmanam-brhas patir gato 'drstam bratta dharmasya nas buddhindri ya-manah-  C  cakarta saptadha garbham cakra-sankhasi-carmesu-cakram yugantanala-caksumsi carman chata-                                                                                                                                                                                                                                               | 9.6<br>7.19<br>15.19<br>7.21<br>7.16<br>1.38<br>8.30<br>18.62<br>4.36<br>8.23<br>8.26<br>15.11                                                          | dehendri ya-prāna-mano-<br>dehinām deha-samyogād<br>dehino vividha-klesa<br>deho' savo' kṣā manavo<br>dehy ajno' jita-ṣad-vargo<br>devair martyāya yat-<br>devān pratyud yamam-<br>devānām suddha-<br>devarṣi-daitya-siddhānām<br>devarṣi-pitr-bhūtāni<br>devarṣi-varyah-<br>devarṣim upalabhyāha<br>devāsura-manuṣyādīn<br>devāsura-manuṣyādīn<br>devāsura-nram sargo<br>devo' parāḥne-<br>dhanur-niṣangāsi-gadā-<br>dhanvantarir bhagavān-                                                                                                                                                                                                                                                                      | 16.24<br>17.29<br>15.25<br>4.25<br>1.52<br>17.17<br>7.18<br>14.2<br>17.26<br>13.2<br>8.17<br>5.35<br>4.19<br>4.1<br>8.21<br>1.35<br>8.18<br>13.23                                                                            |
| babhūva sānta-dhī rājan bāḍham ity abhyupetyātha bāḍham ity āha vivaso badhnāti tantryām iva bahu-rūpām striyam cāpi bahudhā kuliša-kṣuṇṇo bāla-ghnyo vriḍitās tatra bāla-hatyā-vratam cerur balo nārāyaṇa nāmnā bāṇa ārādhya girisam baṇa-jyeṣṭham putra-satan bandhāya mokṣāya cabandhu-jnāṭy-ari-bandy-akṣaiḥ kaitavais bhagavams tan-bhagavān api tac chrutvā bhagavan kim na viditam bhagavān nāradah prīto                                                                                                                                                                                                             | 17.36<br>18.55<br>18.29<br>3.13<br>5.7<br>18.65<br>16.14<br>1.24<br>18.18<br>718.17<br>17.23<br>16.5<br>1.22<br>8.2<br>17.9                          | brahma-ha yam anjalina brahmanam saranam-brahmanyo bhagavad-brahmistham brahmanam-brhas patir gato 'drstam braita dharmasya nas buddhindriya-manah-  C  cakarta saptadha garbham cakra-sankhasi-carmeşu-cakram yugantanala-cakşümşi carman chata-caranti hy avanau kamam carşani varunasyasid caturbhir adbhutaih                                                                                                                                                                                | 9.6<br>7.19<br>15.19<br>7.21<br>7.16<br>1.38<br>8.30<br>18.62<br>4.36<br>8.23<br>8.23<br>8.26<br>15.11                                                  | dehendri ya-prāna-mano- dehinām deha-samyogād dehino vividha-klesa deho' savo' kṣā manavo dehy ajno' jita-ṣad-vargo devair martyāya yat- devān pratyud yamam- devānām suddha- devarṣi-daitya-siddhānām devarṣi-daitya-siddhānām devarṣi-varyah- devarṣim upalabhyāha devāsura-manuṣyādīn devāsura-mrnām sargo devo' parāḥne- dhanur-niṣangāsi-gadā- dhanvantarir bhagavān- dhanyam yasasyam-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 16.24<br>17.29<br>15.25<br>4.25<br>1.52<br>17.17<br>7.18<br>14.2<br>17.26<br>13.2<br>8.17<br>5.35<br>4.19<br>4.1<br>8.21<br>1.35<br>8.18<br>13.23<br>14.35                                                                   |
| babhūva santa-dhī rājan badham ity abhyupetyatha bādham ity ah ha vivaso badhati tantryām iva bahu-rūpām striyam cāpi bahudhā kulisa-kṣuṇṇo bāla-ghnyo vriditās tatra bāla-hatyā-vratam cerur bālo nārā yaṇo nāmnā bāṇa ārādhya girisam bāna-jyeṣtham putra-satan bandhāya mokṣāya cabandhu-jnāty-ariband y-akṣaiḥ kaitavais bhagavams tan-bhagavan api tac chrutvā bhagavan kim na viditam                                                                                                                                                                                                                                  | 17.36<br>18.55<br>18.29<br>3.13<br>5.7<br>18.65<br>16.14<br>16.14<br>11.24<br>18.18<br>17.17.23<br>16.5<br>1.22<br>8.2<br>17.9<br>14.23<br>16.17     | brahma-haiyam anjalina brahmanam saranam-brahmanyo bhagavad-brahmistham brahmanam-brhaspatir gato 'drstam brita dharmasya nas buddhindriya-manah-  C  cakarta saptadha garbham cakra-sankhasi-carmeşu-cakram yugantanala-cakşümşi carman chata-caranti hy avanau kamam carşani varunasyasid                                                                                                                                                                                                      | 9.6<br>7.19<br>15.19<br>7.21<br>7.16<br>1.38<br>8.30<br>18.62<br>4.36<br>8.23<br>8.26<br>15.11<br>18.4<br>3.8                                           | dehendri ya-prāna-mano- dehinām deha-samyogād dehino vividha-klesa deho' savo' kṣā manavo dehy ajno' jita-ṣad-vargo devair martyāya yat- devān pratyud yamam- devānām suddha- devarṣi-daitya-siddhānām devarṣi-daitya-siddhānām devarṣi-varyah- devarṣim upalabhyāha devāsura-manuṣyādīn devāsura-manuṣyādīn devāsura-nrām sargo devo' parāhṇe- dhanur-niṣangāsi-gadā- dhanyam yasasyam- dhanyam yasasyam- dhanam yasasyam- dharā-manḍala-samsthā-                                                                                                                                                                                                                                                                | 16.24<br>17.29<br>15.25<br>4.25<br>1.52<br>17.17<br>7.18<br>14.2<br>8.17<br>5.35<br>4.19<br>4.1<br>8.21<br>1.35<br>8.18<br>13.23<br>1.5                                                                                      |
| babhūva sānta-dhī rājan bādham ity abhyupetyātha bādham ity āha vivašo badhadī tantryām iva bahu-rūpām strī yam cāpi bahudhā kulisa-kṣuṇṇo bāla-ghnyo vrīḍtiās tatra bāla-hatyā-vratam cerur bālo nārā yaṇo nāmnā bāṇa ārādhya girisam bāṇa jveṣṭham putra-satan bandhāya mokṣāya cabandhu-jnāty-ari-bandy-akṣāih kaitavais bhagavām api tac chrutvā bhagavān nāradaḥ prīto bhagavān nāradaḥ prīto bhagavān nāradaḥ prīto bhagavat puruṣai rājan                                                                                                                                                                             | 17.36<br>18.55<br>18.29<br>3.13<br>5.7<br>18.65<br>16.14<br>1.24<br>18.18<br>418.17<br>17.23<br>16.5<br>1.22<br>8.2<br>17.9<br>14.23<br>16.17<br>3.3 | brahma-ha yam anjalina brahmanam saranam-brahmanyo bhagavad-brahmi siham brahmanam-brhas patir gato 'drstam bratta dharmasya nas buddhindri ya-manah-  C  cakarta saptadha garbham cakra-sankhasi-carmesu-cakram yugantanala-caranti h y avanau kamam carsani varunasyasid caturbhir adbutaih chandobhyo 'nyatra na                                                                                                                                                                              | 9.6<br>7.19<br>15.19<br>7.21<br>7.16<br>1.38<br>8.30<br>18.62<br>4.36<br>8.23<br>8.26<br>15.11<br>18.4<br>3.8<br>7.33<br>6.41                           | dehendri ya-prāna-mano- dehinām deha-samyogād dehino vividha-klesa deho' savo' kṣā manavo dehy ajño' jita-ṣad-vargo devair martyāya yat- devān pratyud yamam- devānām suddha- devarṣi-daitya-siddhānām devarṣi-daitya-siddhānām devarṣi-varyah- devarṣim upalabhyāha devāsura-manuṣyādīn devāsura-manuṣyādīn devāsura-nrām sargo devo' parāḥne- dhanur-niṣangāsi-gadā- dhanyam yaśas yam- dhanyam yaśas yam- dharā-manḍala-samsthā- dhārayām āsa saptāham                                                                                                                                                                                                                                                         | 16.24<br>17.29<br>15.25<br>4.25<br>1.52<br>17.17<br>7.18<br>14.2<br>17.26<br>13.2<br>8.17<br>5.35<br>4.19<br>4.1<br>8.21<br>1.35<br>8.18<br>13.23<br>14.35<br>1.5<br>1.6.27                                                  |
| babhūva santa-dhī rājan badham ity abhyupetyātha bādham ity āha vivaso badhadīt tantryām iva bahu-rūpām striyam cāpi bahudhā kulisa-kṣuṇṇo bāla-ghnyo vriditās tatra bāla-hatyā-vratam cerur bālo nārāyano nāmnā bāṇa ārādhya girisam bāṇa-jveṣtham putra-satan bandhāya mokṣāya cabandhu-jnāty-aribandy-akṣaiḥ kaitavais bhagavam api tac chrutvā bhagavan kim na viditam bhagavān nāradaḥ prīto bhagavat puruṣai rājan bhaktaḥ sarvātmanāt-                                                                                                                                                                                | 17.36<br>18.55<br>18.29<br>3.13<br>5.7<br>18.65<br>16.14<br>1.24<br>18.18<br>418.17<br>17.23<br>16.5<br>1.22<br>8.2<br>17.9<br>14.23<br>16.17<br>3.3 | brahma-hayam anjalina brahmanam saranambrahmanyo bhagavadbrahmisiham brahmanambrhas patir gato 'drstam brita dharmasya nas buddhindriya-manahbrahas patir gato 'drstam brita dharmasya nas buddhindriya-manahbrahas buddhindriya-manahbrahas buddhindriya-manahbrahas garbham cakram yugantanalacaksümsi carman chatacaranti hy avanau kāmam carşani varunasyasid caturbhir adbhutaih chandobhyo 'nyatra na chāyā sanaiscaram lebhe                                                              | 9.6<br>7.19<br>15.19<br>7.21<br>7.16<br>1.38<br>8.30<br>18.62<br>4.36<br>8.23<br>8.26<br>15.11<br>18.4<br>3.8<br>7.33<br>6.41                           | dehendri ya-prāna-mano- dehinām deha-samyogād dehino vividha-klesa deho' savo' kṣā manavo dehy ajno' jita-ṣaḍ-vargo devair martyāya yat- devān prat yudyamam- devānām suddha- devarṣi-daitya-siddhānām devarṣi-laitya-siddhānām devarṣi-varyah- devasura-mranusyādin devāsura-mram sargo devo' parāhne- dhanur-niṣangāsi-gadā- dhanvantarir bhagavān- dhanyam yasas yam- dharā-manḍala-samsthā- dhārayām āsa sapīdham dhārayiṣ yasi cet tubhyam                                                                                                                                                                                                                                                                   | 16.24<br>17.29<br>15.25<br>1.52<br>17.17<br>7.18<br>14.2<br>17.26<br>13.2<br>8.17<br>5.35<br>4.19<br>4.1<br>8.21<br>1.35<br>8.18<br>13.23<br>14.35<br>1.5<br>16.27<br>18.54                                                  |
| babhūva sānta-dhī rājan bādham ity abh yupetyātha bādham ity āha vivaso badhati tantryām iva bahu-rūpām striyam cāpi bahudhā kulisa-kṣuṇṇo bāla-ghnyo vriditās tatra bāla-hatyā-vratam cerur bālo nārā yaṇo nāmnā bāṇa ārādhya girisam bāna-jyeṣtham putra-satan bandhāya mokṣāya cabandhu-jnāty-aribandy-akṣaiḥ kaitavais bhagavam stanbagavān api tac chrutvā bhagavān nāradah prīto bhagavat nāradah prīto bhagavat puruṣai rājan bhaktah sarvātmanāt-bhaktā yaitām prapannāya                                                                                                                                            | 17.36 18.55 18.29 3.13 5.7 18.65 16.14 1.24 18.18 718.17 17.23 16.5 1.22 8.2 17.9 14.23 16.17 3.3 16.17                                              | brahma-ha yam anjalina brahma-ha yam anjalina brahmanam saranam-brahmanam saranam-brahmanam-brahas patir gato 'arstam bruta dharmasya nas buddhindriya-manah-  C  cakarta saptadha garbham cakra-sankhasi-carmeşu-cakram yugantanala-cakşümşi carman chata-caranti hy avanau kamam carşani varunasyasid caturbhir adbhutaih chandobhyo 'nyatra na chaya' sanaiscarami lebhe chinna-pakşo yatha gotrah                                                                                            | 9.6<br>7.19<br>7.21<br>7.16<br>1.38<br>8.30<br>18.62<br>4.36<br>8.23<br>8.26<br>15.11<br>18.4<br>3.8<br>7.33<br>6.41<br>12.26                           | dehendri ya-prāna-mano- dehinām deha-samyogād dehino vividha-klesa deho' savo' kṣā manavo dehy ajño' jita-ṣad-vargo devair martyāya yat- devān prat yud yamam- devānām suddha- devarṣi-daitya-siddhānām devarṣi-pitr-bhūtāni devarṣi-varyah- devasura-manuṣyādin devāsura-mrnām sargo devo' parāḥne- dhanur-niṣangāsi-gadā- dhanvantarir bhagavān- dhanyam yasas yam- dharayām šas saptāham dhārayīṣyasi cet tubh yam dhārayīṣyasi cet tubh yam dhārayīṣyasi cet tubh yam dhārayīṣyasi cet tubh yam                                                                                                                                                                                                               | 16.24<br>17.29<br>15.25<br>4.25<br>1.52<br>17.17<br>7.18<br>14.2<br>17.26<br>13.2<br>8.17<br>5.35<br>4.19<br>4.1<br>1.35<br>8.18<br>13.23<br>14.35<br>1.5<br>16.27<br>18.54                                                  |
| babhūva sānta-dhī rājan bādham ity abhyupetyātha bādham ity abh vivaso badhnati tantryām iva bahu-rū pām strī yam cā pi bahudhā kuliša-kṣuṇno bāla-ghnyo vītditās tatra bāla-hatyā-vratam cerur bālo nārā yano nāmnā bāṇa ārādhya girisam bāna iyestham putra-satan bandhu-jnāty-ari-bandy-akṣaih kaitavais bhagavām api tac chrutvā bhagavān api tac chrutvā bhagavān nāradah prīto bhagavāt puruṣai rājan bhaktah sarvātmanāt-bhaktā yaitām prapannāya bhakti-yogo bhagavati                                                                                                                                               | 17.36 18.55 18.29 3.13 5.7 18.65 16.14 1.24 18.18 18.17 17.23 16.5 1.22 17.9 14.23 16.17 3.3 12.19 16.26 3.22                                        | brahma-ha'yām añjalinā brahma-ha'yām añjalinā brahmanyo bhagavad-brahmi siham brahmanam-bṛhas patir gato 'dṛṣṭām bruta dharmasya nas buddhīndri ya-manaḥ-  C  cakarta saptadhā garbham cakra-sankhāsi-carmeṣu-cakram yugāntānala-cakṣūmṣi carman chata-caranti hy avanau kāmam carṣaṇi varunasyāsid caturbhir adbhutaih chandobhyo 'nyatra na chāyā sanaiscaram lebhe chinna-pakṣo yathā gotraḥ chinnaḥ siddha-pathe-                                                                            | 9.6<br>7.19<br>7.21<br>7.21<br>7.16<br>1.38<br>8.30<br>18.62<br>4.36<br>8.23<br>8.26<br>15.11<br>18.4<br>3.8<br>7.33<br>6.41<br>12.26<br>10.25          | dehendri ya-prāna-mano- dehinām deha-samyogād dehino vividha-klesa deho' savo' kṣā manavo dehy ajño' jita-ṣad-vargo devair martyāya yat- devān pratyud yamam- devānām suddha- devarṣi-daitya-siddhānām devarṣi-daitya-siddhānām devarṣi-varyaḥ- devarṣim upalabhyāha devāsura-manuṣyādīn dhanyam yaṣas yam- dhanam yaṣas yam- dharā-manḍala-samsthā- dhārayiṣyasi cet tubhyam dhārayiṣyasi cet tubhyam dhārayiṣye vratam- dharma-ghnāh kāmino | 16.24<br>17.29<br>15.25<br>4.25<br>1.52<br>17.17<br>7.18<br>14.2<br>17.26<br>13.2<br>8.17<br>5.35<br>4.19<br>4.1<br>8.21<br>1.35<br>8.18<br>13.23<br>14.35<br>1.5<br>16.27<br>18.54<br>18.46<br>2.29                         |
| babhūva sānta-dhī rājan bāḍham ity abh yupetyātha bāḍham ity āha vivaso badhaāti tantryām iva bahu-rūpām stri yam cāpi bahudhā kulisa-kṣuṇṇo bāla-ghnyo vriḍitās tatra bāla-hatyā-vratam cerur bālo nārā yaṇo nāmnā bāṇa ārādhya girisām bāṇa jveṣṭham putra-satam bandhāya mokṣāya cabandhu-jñāty-ari-bandy-akṣaih kaitavais bhagavam tan-bhagavān api tac chrutvā bhagavan kim na viditam bhagavān puruṣai rājan bhaktah sarvātmanāt-bhaktāyaitām prapannāya bhakti yogo bhagavati bhaktimān bhagavati sāsu                                                                                                                | 17.36 18.55 18.29 3.13 5.7 18.65 16.14 1.24 18.18 478.17 17.23 16.5 1.22 8.2 17.9 14.23 16.17 3.3 12.19 16.26 3.22 2.25 14.2                         | brahma-ha yam anjalina brahma-ha yam anjalina brahmanam saranambrahmanyo bhagavadbrahmisisham brahmanambrhas patir gato 'drstam brata dharmasya nas buddhindri ya-manahbrata saptadha garbham cakra-sankhasi-carmesucakram yugantanalacaranti hy avanau kamam carsani varunasyasid caturbir adbhutaih chandobhyo 'nyatra na chaya sanaiscaram lebhe chinna-pakso yatha gotrah chinnah siddha-pathechinnah siddha-pathechinnah                                                                    | 9.6<br>7.19<br>15.19<br>7.21<br>7.16<br>1.38<br>8.30<br>18.62<br>4.36<br>8.23<br>8.26<br>15.11<br>18.4<br>3.8<br>7.33<br>6.41<br>12.26<br>10.25<br>12.4 | dehendri ya-prāna-mano- dehinām deha-samyogād dehino vividha-klesa deho' savo' kṣā manavo dehy ajno' jita-ṣad-vargo devair martyāya yat- devān pratyud yamam- devānām suddha- devarṣi-daitya-siddhānām devarṣi-daitya-siddhānām devarṣi-varyah- devarṣim upalabhyāha devāsura-manuṣyādīn devāsura-manuṣyādīn devāsura-manuṣyādīn devāsura-nriām sargo devo' parāḥne- dhanur-niṣangāsi-gadā- dhanyam yaṣas yam- dhanyam yaṣas yam- dhanyam yaṣas yam- dhara-manḍala-samsthā- dhārayiṣyasi cet tubh yam dhārayiṣyasi cet tubh yam dhārayiṣyasi cet tubh yam dhārayiṣyasi cet tubh yam dhārayspa vratam- dharma-ghnāh kāmino dharmam bhāgavatam                                                                      | 16.24<br>17.29<br>15.25<br>4.25<br>1.52<br>17.17<br>7.18<br>14.2<br>17.26<br>13.2<br>8.17<br>5.35<br>4.19<br>4.1<br>8.21<br>1.35<br>8.18<br>13.23<br>14.35<br>1.5<br>16.27<br>18.54<br>18.46<br>2.29<br>2.24                 |
| babhūva sānta-dhī rājan bādham ity abhyupetyātha bādham ity āha vivaso badhnāti tantryām iva bahu-rūpām striyam cāpi bahudhā kulisa-kṣunṇo bāla-ghnyo vriditās tatra bāla-hatyā-vratam cerur bālo nārāyano nāmnā bāṇa ārādhya girisam bāṇa-jveṣṭham putra-satan bandhāya mokṣāya cabandhu-jnāty-ari-bandy-akṣaiḥ kaitavais bhagavam api tac chrutvā bhagavam nāradaḥ prīto bhagavah puruṣai rājan bhaktah sarvātmanāt-bhaktāyaitām prapannāya bhakti-yogo bhagavati sābu bhagavati bhaktimān bhagavati sābu bhaktimān bhagavaty ašu bhaktimān bhagavaty ašu bhaktir mukunda-carane                                           | 17.36 18.55 18.29 3.13 5.7 18.65 16.14 1.24 18.18 478.17 17.23 16.5 1.22 8.2 17.9 14.23 16.17 3.3 12.19 16.26 3.22 2.25 14.2                         | brahma-hayam anjalina brahmanam saranam-brahmanyo bhagavad-brahmisiham brahmanam-brhas patir gato 'drstam brita dharmasya nas buddhindriya-manah-  C  cakarta saptadha garbham cakra-sankhasi-carmeşu-cakşümşi carman chatacaranti hy avanau kāmam carşani varunasyasid caturbhir adbhutaih chandobhyo 'nyatra na chāyā sanaiscaram lebhe chinna-pakşo yathā gotrah chinnah siddha-pathechinnaika-bāhuh-ciccheda yugapad devo                                                                    | 9.6<br>7.19<br>15.19<br>7.21<br>7.16<br>1.38<br>8.30<br>18.62<br>4.36<br>8.23<br>8.26<br>15.11<br>18.4<br>3.8<br>6.41<br>12.26<br>10.25                 | dehendri ya-prāna-mano- dehinām deha-samyogād dehino vividha-klesa deho' savo' kṣā manavo dehy ajno' jita-ṣaḍ-vargo devair martyāya yat- devān pratyud yamam- devānām suddha- devarṣi-daitya-siddhānām devarṣi-daitya-siddhānām devarṣi-varyah- devasura-manuṣyādin devāsura-mram sargo devo' parāḥne- dhanur-niṣangāsi-gadā- dhanvantarir bhagavān- dhanyam yasas yam- dharā-maṇḍala-samsthā- dhārayām āsa saptāham dhārayiṣyasi cet tubh yam dhārayiṣyasi cet tubh yam dhārayiṣye vratam- dharmam bhāgavatam dharmam bhāgavatam dharmam bhāgavatam dharmam bhāgavatam dharmam tu sākṣād                                                                                                                         | 16.24<br>17.29<br>15.25<br>4.25<br>1.52<br>17.17<br>7.18<br>14.2<br>17.26<br>13.2<br>8.17<br>5.35<br>4.19<br>4.1<br>1.35<br>8.18<br>13.23<br>14.35<br>1.5<br>16.27<br>18.54<br>18.46<br>2.29<br>2.19                         |
| babhūva sānta-dhī rājan bādham ity abhyupetyātha bādham ity āha vivaso badhati tantryām iva bahu-rūpām striyam cāpi bahudhā kulisa-kṣuṇṇo bāla-ghnyo vriditās tatra bāla-hatyā-vratam cerur bālo nārā yaṇo nāmnā bāṇa ārādhya girisam bāna-jyeṣtham putra-satan bandhāya mokṣāya cabandhu-jnāty-aribandy-akṣaiḥ kaitavais bhagavam stan-bhagavān api tac chrutvā bhagavān nāradaḥ prīto bhagavan kim na viditam bhagavān nāradaḥ prīto bhagavān puruṣai rājan bhaktah sarvātmanātbhaktā yaitām prapannāya bhakti-yogo bhagavati bhaktimān bhagavatā su bhaktimān bhagavatā su bhaktim mukunda-carane bhakty-ucchrayam bhakta | 17.36 18.55 18.29 3.13 5.7 18.65 16.14 1.24 18.18 718.17 17.23 16.5 1.22 8.2 17.9 14.23 16.17 3.3 16.17 3.3 12.19 16.26 3.22 2.25 14.2               | brahma-ha yam anjalina brahma-ha yam anjalina brahmanam saranambrahmanyo bhagavadbrahmi siham brahmanambrhas patir gato 'drstam bratta dharmasya nas buddhindri ya-manah-  C  cakarta saptadha garbham cakra-sankhasi-carmeşu-cakram yugantanla-cakşümşi carman chata-caranti hy avanau kamam carşani varunasyasid caturbhir adbhutaih chandobhyo 'nyatra na chā yā sanaiscaram lebhe chinna-pakşo yathā gotrah chinnah siddha-pathe-chinnaika-bahuh-ciccheda yugapad devo cikşepa tām āpatatīm- | 9.6<br>7.19<br>7.21<br>7.16<br>1.38<br>8.30<br>18.62<br>4.36<br>8.23<br>8.26<br>15.11<br>18.4<br>3.8<br>7.33<br>6.41<br>12.26<br>10.25<br>12.4          | dehendri ya-prāna-mano- dehinām deha-samyogād dehino vividha-klesa deho' savo' kṣā manavo dehy ajno' jita-ṣaḍ-vargo devair martyāya yat- devān pratyudyamam- devānām suddha- devarṣi-daitya-siddhānām devarṣi-daitya-siddhānām devarṣi-waryah- devārṣim upalabhyāha devāsura-manuṣyādīn devāsura-mrnām sargo devo' parāhne- dhanur-niṣangāsi-gadā- dhanvantarir bhagavān- dhanyam yasasyam- dharayisyasi cet tubhyam dhārayiṣyasi cet tubhyam dhārayiṣyasi cet tubhyam dhārayiṣye vratam- dharmam bhāgavatam dharmam bhāgavatam dharmam bhāgavatam dharmam bhāgavatam dharmam bhāgavatam dharmam tu sākṣād dharmam vaḥ srotu-                                                                                     | 16.24<br>17.29<br>15.25<br>4.25<br>1.52<br>17.17<br>7.18<br>14.2<br>17.26<br>13.2<br>8.17<br>5.35<br>4.19<br>4.1<br>1.35<br>8.18<br>13.23<br>14.35<br>1.5<br>16.27<br>18.54<br>18.46<br>2.29<br>2.24<br>2.29<br>2.31<br>10.7 |

| dhātā vidhātā varuno 6.39        | alia financia des antisant saterna 0.24              | gandharva-nagara- 15.23         |
|----------------------------------|------------------------------------------------------|---------------------------------|
| •                                | eko 'ravindāt patitas tatāra 9.24                    | 8                               |
| dhatte 'nusamsrtim pumsi 1.51    | eşa brahma-sutah sākṣān 15.17                        | gangā-dvāram upeyāya 2.39       |
| dhātuḥ kuhūḥ sinīvālī 18.3       | eşa loka-guruh sākṣād 17.6                           | garam daduh kumaraya 14.43      |
| dhauta-vāsā 'sucir nityam 18.52  | eşa nityo 'vyayah sükşma 16.9                        | garbham krtad yutir devi 14.30  |
| dhautanghri-panir acamya 8.4     | esā pancajanasyānga 4.51                             | garhayām āsa sadasi 7.10        |
| dhig aprajām stri yam 14.40      |                                                      | garudo bhagavān stotra- 8.29    |
|                                  |                                                      |                                 |
| dhin mām batābudham- 18.40       | esa vah priyam atmanam 10.7                          | ghatamānam yathā-sakti 12.16    |
| dhin mām vigarhitam 2.27         | eşām anudhyeya- 17.13                                | giri-rāṭ pāda-cārīva 12.29      |
| dhişanā yām vedasiro 6.20        | esām bandham ca- 17.21                               | girisam dadrsegacchan 17.4      |
| dhrta-vrato-mrdur dantah 1.56    | etac caritvā vidhivad- 19.25                         | grāmān hayān gajān- 14.34       |
| dhruvam sa vai pretya 1.7        | etad ācakşva bhagavān 7.1                            | grāmyair manoramaih 1.64        |
| dhruvasya bhāryā dharaṇir 6.12   |                                                      | grastāni yena nah krsna 9.44    |
|                                  |                                                      | -                               |
| dhūmrakešo virūpākso 6.31        | etair adharmo vijnatah 1.43                          | gṛhāndha-kūpān- 16.15           |
| dhyāyan dhi yā surair- 7.17      | etām mantropanişadam 15.27                           | gṛhīta-cetāḥ kṛpṇaḥ 18.39       |
| dīrgham śvasan bāşpa- 14.51      | etām vidyām adhigato 8.42                            | grhīta-vajrah prahasams 12.18   |
| diśo vitimirālokāh 1.36          | etan mune vrścati loka- 3.2                          | guhyam visuddham dur- 3.21      |
| diştyā bhavān me- 11.14          | etasmin kāla utpātān 5.34                            | guṇa-doṣa-vikalpaś ca 17.30     |
| diştyanrno 'dyaham- 11.14        | etat paṭhann abhyudaye- 19.27                        | guna-nāma-kriyā-rūpair 1.41     |
|                                  |                                                      | 0.                              |
| diteh pravista udaram 18.61      | etat te sarvam ākhyātam 17.39                        | guna-pravaha etasmin 17.20      |
| diter dvāv eva dāyādau 18.11     | etāvad uktvā prayayau 5.32                           | guṇa-vyaktir iyam devī 19.13    |
| ditir utthā ya dadṛ se 18.68     | etāvān avyayo dharmaḥ 10.9                           | guņo yathā guņino vyakta- 4.24  |
| dorbhyam ukrtta- 12.26           | etāvān eva loke 'smin 3.22                           | guror nādhi gatah samjāām 7.17  |
| doşasya drştvā guru- 1.8         | etāvān eva manujair 16.63                            | gurunām ca laghūnām ca 2.16     |
| doşasya sarvarī-putrah 6.14      | etāvān sādhu-vādo hi 5.44                            |                                 |
|                                  |                                                      | gurv-agny-atithi-vṛddhānām 1.57 |
| doșe hṛṣīkeśa utārdha-rātre 8.21 | etāvatālam agha-nirha- 3.24                          |                                 |
| dravya-bhūyo-vareṇāpas 9.10      | ete pare ca siddheśāś 15.15                          |                                 |
| dronah prano dhruvo 'rko 6.11    | etena pūjā-vidhinā 19.21                             | Н                               |
| dronas yābhi mateh patnyā 6.11   | etenaiva hy aghono 'sya 2.8                          |                                 |
| drsta-śrutābhir mātrābhir 16.62  | evam āsvāsito rājā 15.9                              | hā kastam iti nirvinnāš 12.30   |
| dṛṣṭa-śrutābhyām yat 1.9         | evam usvustio vaju 15.5<br>evam bhūtāni bhūtesu 15.4 | haimam vimānam āruhya 2.44      |
|                                  |                                                      |                                 |
| drstavaty asi susroni 17.27      | evam bhūtāni maghavann 12.10                         | hamsaya dahra-nilayaya- 9.45    |
| dṛṣṭvā tam avanau sarva 9.30     | evam cintayatas tasya 7.16                           | hanau tatādendram- 12.4         |
| dṛṣtvā tām kāma-liptena 1.61     | evam dārā grhā rāyo 15.21                            | harāma yasmai balim- 9.21       |
| drstvā vajra-dharam- 10.18       | evam hatājāo vihatān 3.1                             | harir ity avasenāha 2.15        |
| drstvātapyata sankruddha 11.3    | evam jāgaranādīni 16.54                              | harşa-soka-pradas- 14.29        |
| drśyamānā vinārthena 15.24       | evam janmānyayor etad 1.47                           | haryaśva-samjñān ayutam 5.1     |
|                                  |                                                      |                                 |
|                                  | evam jihasur nrpa deham- 12.1                        | hata-putrā ditih sakra- 18.23   |
| drumebhyah krudhyamanas 4.5      | evam kasmalam apannam 14.61                          | hata-putras tatas tvastā 9.11   |
| duravabodha iva tavāyam- 9.34    | evam krta-vyavasito 10.11                            | hatvāpi sabrahma- 13.9          |
| duravasitātma-gataye 16.47       | evam nivasatas tasya 1.23                            | havih-seşam ca juhuyad 19.8     |
| düre kridanakāsaktam 1.29        | evam niyama-krd rajan 1.12                           | hayagrivah sankusirā 10.19      |
| durgeşv atavy-āji- 8.14          | evam sa viplāvita-sarva- 2.45                        | hayamedhena purusam 13.7        |
| durvāsā yājnavalkyas ca 15.13    |                                                      |                                 |
|                                  |                                                      |                                 |
| dūtānām visnu-yamayoh 1.20       | evam sandah yamananam 14.42                          | hiranyakasi por bhāryā 18.12    |
| dvādašaite vijānīmo 2.21         | evam šaptaš citraketur 17.16                         | hiran yakasi pur nāma 18.11     |
| dvaipā yano bhagavān- 8.19       | evam striyā jadībhūto 18.29                          | hiranyanabhah kausalyah 15.15   |
| dvaite dhruvārtha- 15.26         | evam sura-ganan kruddholl.6                          | hitvā bālām satīm yo 'ham 2.27  |
| dvau sammatāv iha mrtyū 10.33    | evam susrūsitas tāta 18.31                           | hitvā kalevaram tīrthe 2.43     |
| dvijā iva śicā baddhāh 12.8      | evam tasyā vrata-sthā yā 18.58                       |                                 |
|                                  |                                                      |                                 |
|                                  | evam te bhagavad-dūtā 2.1                            | hrdayam ksura- 18.41            |
| dvimūrdhā sambaro 'risto 6.30    | evam te sarvam ākhyātam 18.78                        | hrīmantam vācyatām- 13.11       |
| dvīpa-varşa-samudrādri- 1.4      | evam tvam niranukrośo 5.38                           | hṛṣīkeśāya mahate 16.20         |
|                                  | evam vikalpito rajan 14.22                           | hṛṣṭo rājā kumārasya 14.33      |
|                                  | evam vimršya sudhiyo 3.26                            |                                 |
| E                                | evam viparyayam buddhvā 16.61                        |                                 |
|                                  |                                                      | I                               |
|                                  | evam yoni-gato jīvaņ 16.8                            | 1                               |
| eka eveśvaras turyo 5.12         |                                                      |                                 |
| ekadā sā tu sandhyā yām 18.60    | _                                                    | idam mahākhyānam- 13.22         |
| ekadā sa vimānena 17.4           | G                                                    | iheta bhūta-dayayā 10.8         |
| ekadāsau vanam yātah 1.58        |                                                      | ij yate bhagavān pumbhih 18.34  |
| ekah sankalpitah putrah 18.70    | gadābhih parighair bāṇaih 10.22                      | ilāyā bhūruhāh sarve 6.28       |
|                                  |                                                      |                                 |
| ekah sarva-dhiyam drasta 16.10   | 8                                                    |                                 |
| ekaḥ srjati bhūtāni 17.21        | gaganan nyapatat sadyah 8.40                         | ime śraddadhate brahmann 18.21  |
| ekas tu şodasena trīn 1.50       | gām kampayann udyata- 11.8                           | indra-śatro vivardhasva 9.11    |
|                                  |                                                      |                                 |

| indram evam samādisya      | 10.1        | jijīvisūnām jīvānām                      | 10.4  | kim durā pam mayi prīte                      | 9.48           |
|----------------------------|-------------|------------------------------------------|-------|----------------------------------------------|----------------|
| indras tayābhyanujñātah    | 18.77       | jitam ajita tadā bhavatā                 | 16.40 | kim idam svapna ahosvit                      | 2.30           |
| indras tribhuvanaiśvarya-  | 7.2         |                                          | 16.2  |                                              | 18.63          |
|                            |             | jīvātman pašya bhadram                   |       | kim na indra jighāmsasi                      |                |
| indras yānirvṛter hetum    | 13.3        | jnana-vairagya-viryanam                  | 17.31 | kim nu tad dustyajam-                        | 10.5           |
| indrāya prāhiņod ghoram    | 12.24       | jñāna-vijñāna-santr pto                  | 16.62 | kim va gato 'sy a punar-                     | 14.58          |
|                            | 18.20       | -                                        | 16.64 |                                              | 11.4           |
|                            |             | jñāna-vijñāna-sampanno                   |       | kim va uccaritair mātur                      |                |
| indreņa sahitān devī       | 18.68       | jnanatmany agunamaye                     | 16.39 | kintu śāstṛ-bahutve syād                     | 3.6            |
| indro 'mṛta-s yandi-       | 11.12       | jňátvángirá náma rşir                    | 14.61 | kiritinah kundalino                          | 1.34           |
| indro na vajram jagrhe-    | 12.6        | jňatván vábhinive sam te                 | 15.20 | kirtau patnyām-                              | 18.8           |
|                            |             |                                          |       |                                              |                |
| indro vṛtra-vacaḥ śrutvā   | 12.18       | justa īśa guṇaiḥ sarvais                 | 19.5  | ko 'tikramo 'nuvartantyāḥ                    | 18.40          |
| īriņa m brahma-hatyāyā     | 9.7         | jyeşthā śreşthā ca yā rājno              | 14.28 | ko'yam syāt tava rājendra                    | 15.2           |
| iştvā nārāyanam devam      | 13.7        | jyotişâm vivaranam ca                    | 1.5   | ko grdhyet pandito-                          | 7.12           |
|                            |             | Jyonşam vivaranam ca                     | 1.5   |                                              |                |
| iştvādhi yajnam puruşam-   | 13.21       |                                          |       | ko vṛṇīta guṇa-sparśam                       | 18.75          |
| iti bhā gavato dev yāḥ     | 17.37       | **                                       |       | kośakāra ivātmānam                           | 1.52           |
| iti bhāvena sā bhartur     | 18.27       | K                                        |       | krama-yogopalabdhena                         | 1.1            |
|                            | 12.23       |                                          |       |                                              |                |
| iti bruvāṇāv anyonyam      |             | 1                                        | 10.4  | kṛccheṇa mac-chūla-                          | 11.16          |
| iti devaḥ sa ā pṛṣṭaḥ      | 3.11        | ka utsaheta tam datum                    | 10.4  | kṛcchra-labdhe 'tha-                         | 14.36          |
| iti jāta-sunirvedah        | 2.39        | kadā nu bhrātṛ-hantāram                  | 18.24 | krīdann iva vinirjitya                       | 8.1.           |
| iti prasādya girišau       | 17.25       | kah ksemo nija-parayoh                   | 16.42 | krīdantam anugāyantam                        | 1.60           |
|                            |             | kaḥ svargo narakaḥ ko vā                 |       |                                              |                |
| iti pratyuditā yāmyā       | 2.21        |                                          |       | kṛmi-viḍ-bhasma-                             | 18.25          |
| iti samprasnam ākarnya     | 4.3         | kakudaḥ saṅkaṭas tasya                   | 6.6   | kr payā parayā deva                          | 7.20           |
| iti sancintya bhagavan     | 18.44       | kāla-cakram bhrami                       | 5.19  | kṛśāśvo 'rcişi bhāryāyām                     | 6.20           |
|                            |             | kālānukūlais tridašaih                   | 11.2  |                                              |                |
| iti śrutvā bhagavataḥ      | 17.36       |                                          |       | krsnanghri-padma-madhu-                      |                |
| iti stutah samstuvatah     | 4.35        | kalavinkah surā-pītham                   | 9.5   | kṛṣṇānukūleşu yathā-                         | 10.28          |
| iti tān api rājendra       | 5.29        | kalevaram svam āvišya                    | 16.3  | kṛṣṇāya no namati yac-                       | 3.29           |
| iti teşām mahārāja         | 9.28        | kalevaram yoga-rato-                     | 10.33 | krta-pādah suparņāmse                        | 4.36           |
|                            |             | kālindyām vidhivat snātvā                |       |                                              |                |
| iti vyavasitā rājan        | 5.21        |                                          |       | kṛta-svānga-kara-nyāso                       | 8.4            |
| itihāsam harim smṛtvā      | 17.41       | kalkiḥ kaleḥ kāla-malāt-                 | 8.19  | kṛtad yuteḥ sa patnī nām                     | 14.37          |
| itihāsam imam guhyam       | 3.35        | kālo 'tyagān mahān rājann                | 1.23  | krtad yutir ajānantī                         | 14.44          |
| itihāsam imam punyam       | 17.40       | kālopapannām rucirām-                    | 10.31 |                                              | 19.18          |
|                            |             |                                          | 1.42  | krtam ekatarena pi                           |                |
| ittham dṛḍha-matih kṛṣṇa   |             | kam kuh svayam dharma                    |       | kṛtānta iva lokānām                          | 9.12           |
| ittham svabhartr-gaditam   | 3.34        | kāma-dhiyas tvayi racitā                 | 16.39 | kṛtātithyam upāsīdat                         | 14.15          |
| ittham tvam putra-sokena   | 15.18       | kāmah sampād yatām tāta                  | 7.27  | krtavan asi durmasam                         | 5.42           |
|                            |             | kāncy-angulī ya-valaya-                  | 4.38  |                                              | 9.26           |
| ity abhistuya varadam      | 19.15       |                                          |       | kṛtāvatāras tanubhih sva-                    |                |
| ity āmantrya varārohām     | 4.16        | kanyā ca vindeta samagra-                |       | kṛttikādīni nakṣatrāṇ-                       | 6.23           |
| ity arthitah sa bhagavan   | 14.27       | kānyakubje dvijaḥ kaścid                 | 1.21  | kṛtto me saptadhā garbha                     | 18.72          |
| ity atad-vīrya-viduşi      | 17.10       | kanyam ca tapatim ya vai                 | 6.41  | krtvādharām hanum-                           | 12.27          |
|                            |             | kara-nyāsam tataḥ kuryād                 | 8.7   |                                              |                |
| ity udīrya gato jīvo       | 16.12       |                                          |       | kṣantum arhasi mātas-                        | 18.76          |
| ity ukte yamadūtais te     | 1.37        | kāriņām guņa-sango 'sti                  | 1.44  | kşi panty agham mahad api                    | 1.14           |
| ity uktvā mişatas tasya    | 4.54        | karmabhir bhrām ya-                      | 16.4  | kşiptvā mahendrāya-                          | 12.2           |
|                            | 19.11       | karmabhir dhyayato nana-                 | 15 24 | kşity-ādibhir eşa kilāvrtah                  |                |
| iyam hi prakṛtiḥ sūkṣmā    | 19.11       |                                          |       |                                              |                |
|                            |             | karmana karma-nirharo                    | 1.11  | kulācalendra-droņīșu                         | 17.3           |
| -                          |             | karoti bhūyo vivašaḥ                     | 1.9   | kumāro nārada rbhur                          | 15.12          |
| J                          |             | kartāram manyate 'trājna                 | 17.19 | kurvanti caişam muhur                        | 4.31           |
|                            |             | kāryate hy avasaḥ karma                  | 1.53  |                                              |                |
| : d d                      | 16 20       |                                          |       | kuşmāṇḍa-vaināyaka-                          | 8.24           |
| jagāma deva-devasya        | 16.29       | kasmin janmany amī-                      | 16.4  | kva ca nārā yaṇety etad                      | 2.34           |
| jagāma hṛc-chaya-vasam     | 1.61        | kasya hetoh parityaktā                   | 7.1   | kva cāham kitavah pā po                      | 2.34           |
| jagāma sva-vimānena        | 17.25       | kasya syātām na vā kasya                 | 3.5   | kva yātā adya te ye mām                      | 2.30           |
|                            | 11.10       |                                          | 1.33  |                                              |                |
| jaghāna kumbha-sthala-     |             | kasya vā kuta āyātāḥ                     |       | kvacid-hamsam citra-                         | 5.18           |
| jaghāna svar-gato rājann   | 6.36        | kasyapād garbham ādhatta                 | 18.55 | kvacin nivartate 'bhadrāt                    | 1.10           |
| jagrāsa sa samāsād ya      | 12.29       | katham nu mad-vidho-                     | 7.35  |                                              |                |
| jajne tvaştur dakşinagnau  | 17.38       | katham sva-pitur ādešam                  | 5.9   |                                              |                |
|                            |             |                                          |       | L                                            |                |
| jaleşu mām rakşatu-        | 8.13        | katham ta āsuram bhāvam                  |       | L                                            |                |
| jambhasya tanayā sā tu     | 18.12       | katham tad-anurūpāya                     | 5.20  |                                              |                |
| janasya rājnī prakṛtes ca- | 14.52       | katham vigarhyam nu-                     | 7.36  | labdhantaro 'cchidam-                        | 18.71          |
| janayan śūrasenānām        | 14.32       | kathamsvid dhri yate                     | 1.39  | labdhvā nimittam                             | 1.54           |
|                            |             |                                          |       |                                              |                |
| janma-mṛt yor yathā paścāt |             | kathayām āsa malaya                      | 3.35  | labdhvā tad-antaram-                         | 18.61          |
| japanto brahma paramam     | 5.26        | kati santīha šāstāro                     | 3.4   | labdhveha mānuşīm-                           | 16.58          |
| jarayā vepamānāngīm        | 13.12       | kau yuvām jāāna-                         | 15.10 | lakşaye 'labdha-kamam-                       | 14.21          |
| iatā-dharas tīvra-tapā     | 17.7        | ke yūyam pratiseddhāro                   | 1.32  | lihatā jihva yarksāni                        | 9.16           |
|                            |             |                                          |       |                                              |                |
| jātas ya mṛtyur dhruva eva |             | kecit kevalayā bhaktyā                   | 1.15  | loka-pālair api prārthyāḥ                    | 14.25          |
| jāti-vyakti-vibhāgo 'yam   | 15.8        | kha ā patat tad vicalad-                 | 12.3  | lokāḥ sapālā yacchanti                       | 14.20          |
| jayantam ṛṣabham tāta      | 18.7        | khalv idam mahad-                        | 12.21 | lokāh sapālā yas yeme                        | 12.8           |
|                            |             |                                          |       |                                              |                |
|                            | 6.8         | kim artham dharma                        | 1 26  | lokān anucarann atās                         | 1414           |
| jayanto vāsudevāmsa        | 6.8         | kim artham dharma                        | 1.36  | lokān anucarann etān                         | 14.14          |
|                            | 6.8<br>3.29 | kim artham dharma<br>kim devā upadevā yā | 1.36  | lokān anucarann etān<br>loke vitatam ātmānam | 14.14<br>16.52 |

| loko yaśaś cātha tato yadi                         | 10.32        | modamāna uvācedam<br>mriyamāno harer nāma         | 10.2<br>2.49  | nādhyagacchad vrata-<br>nadīm ubhayato vāhām | 18.59         |
|----------------------------------------------------|--------------|---------------------------------------------------|---------------|----------------------------------------------|---------------|
|                                                    |              | mrnāla-gauram siti-                               | 16.30         | nad vā pi te nivartante                      | 5.33          |
| M                                                  |              | mrnmayeşv iva mrj-jātis                           | 16.22         | nāham tanūja dadṛśe hata-                    |               |
| IVI                                                |              | mrta-prajā jīva-sutā-                             | 19.26         | nāham virinco na kumāra-                     |               |
| mā bhaiṣṭa bhrātaro-                               | 18.64        | mukhato vāyum agnim ca                            | 4.5           | naikāntikam tad dhi krte                     | 2.12          |
| mā bhūt svarū pam guņa-                            | 4.29         | mukhe sirasy ānupūrvyād                           | 8.6           | naivācyutāsraya-janam                        | 3.34          |
| mā samsayişthā na gadeva                           | 11.19        | muktānām api siddhānām                            |               | naivāgrhņanta-                               | 11.1          |
| ma-kāram astram uddis ya                           | 8.9          | mumukşūṇām sahasreşu                              | 14.4          | naivānyadā lauham-                           | 16.24         |
| mada-śoşaka indrasya                               | 18.26        | muneh saktibhir utsikto                           | 10.13         | naivātmā na paraš cāpi                       | 17.19         |
| madīyayā bhavişyanti                               | 4.53         | munih krodhavasā tāmrā                            | 6.26          | nāma rūpe bhagavatī                          | 19.13         |
| mādṛśām grāmya-                                    | 15.11        | mūrdhnā sa jagrhe sāpam                           | 17.37         | nāma-vyāharaṇam viṣṇor                       | 2.10          |
| maghavan dvişatah pasya                            | 7.23         |                                                   |               | nāmadheyāny amūṣām-                          | 6.3           |
| maghavan yāta bhadram-                             | 9.51         |                                                   |               | namah parā yāvitathā-                        | 4.23          |
| maghavann idam-                                    | 8.35         | N                                                 |               | nāmāni rūpāņi ca janma-                      | 4.33          |
| mahā-kirīṭa-kaṭakaḥ                                | 4.38         |                                                   |               | namas te h y asta-cakrāya                    | 9.31          |
| mahā-prāṇo mahā-vīryo                              | 12.27        | na ced ihaivā pacitim                             | 1.7           | namas te yajňa-viryāya                       | 9.31          |
| mahā puruşa-bhakteşu                               | 17.35        | na chindyān nakha-romāṇi                          |               | namas tubhyam bhagavate                      | 16.47         |
| mahā puruşa-kinkaraiḥ                              | 2.44         | na drumebhyo mahā-bhāga                           |               | namnā kṛtad yutis tas yai                    | 14.28         |
| mahā puruşa-pūjā yāḥ                               | 18.73        | na garhayanti hy arthesu                          | 7.33          | nāmnā nasta-sadācāro                         | 1.21          |
| maha purusa-sannaddho                              | 12.31        | na hi bhagavann-                                  | 16.44         | namo vijňāna-mātrāya                         | 16.19         |
| maharsis tam upāsīnam                              | 14.16        | na hi bhīta-vadhaḥ ślāghyo                        |               | nāmoccārana-māhātmyam                        | 3.23          |
| mahata raudra-damstrena                            | 9.17         | na hi kaścit ksanam api                           | 1.53          | nāmṛṣyann asurā rājan                        | 10.18         |
| mahatām api kauravya                               | 3.31         | na hi kaścit priyah strīṇām                       |               | namuciḥ śambaro 'narvā                       | 10.19         |
| māhātmyam bhrtya-                                  | 17.27        | na hi kramas ced iha-                             | 14.55         | nānā-rūpātmano buddhiḥ                       | 5.14          |
| māhātm yam viņnu-                                  | 17.40        | na hi virodha ubhayam-                            | 9.36          | nanāma daṇḍavad bhūmau                       |               |
| mahāvibhūti-pataye                                 | 19.4         | na himsyād bhūta-jātāni                           | 18.47         | nānogra-yātanān neyāt                        | 1.6           |
| mahī rājyam balam koso                             | 15.22        | na hy asyāsti priyah kaścin                       |               | nanu bhāgavatā nityam                        | 5.39          |
| mām kešavo gadayā prātai                           |              | na hy asyāsti priyaḥ kaścin                       |               | nānubhūya na jānāti                          | 5.41          |
| mām ugra-dharmād-                                  | 8.16<br>2.38 | na kiñcanodirayitum                               | 4.41          | nanv eşa vajras tava śakra-                  |               |
| mamāham iti dehādau<br>mamaisa kāmo bhūtānām       | 4.44         | na kutaścid bhayam tasya                          | 8.37<br>18.65 | nā psu snā yān na kupyeta                    | 18.48         |
| mamarda padbhyāṁ sura-                             |              | na mamāra diter garbhaḥ<br>na nāka-pṛṣṭham na ca- | 11.25         | nārā yaṇa-parāḥ sarve                        | 17.28         |
| mamattamasloka-janeşu-                             | 11.27        | na nandayanty aprajam-                            | 14.25         | nārā yaṇa-param varma                        | 8.5           |
| manaḥ smaretāsu-pater-                             | 11.24        | na nişkrtair uditair                              | 2.11          | nārā yaṇa-saro jagmur                        | 5.25          |
| mānasah sarva-bhūtānām                             |              | na ni spunanti rajendra                           | 1.18          | nārā yaṇaḥ prāhṇa udātta-                    | 8.20          |
| manasaiva pure devah                               | 1.48         | na rāti rogino 'pathyam                           | 9.50          | nārāyaṇākhyam varmāha<br>nārāyaṇe bhagavati  | 8.3           |
| manasaivāsrjat pūrvam                              | 4.19         | na rāti yad dveşa udvega-                         | 11.22         | nārāyanety abhihite                          | 3,10          |
| mangalam marutām                                   | 18.78        | na sanna-vāhā ya vi sanna-                        | 11.12         | nārvācīno visargasya                         | 9.32          |
| manīşiņo 'ntar-hṛdi                                | 4.27         | na śaśāka samādhātum                              | 1.62          | nāśam niśamya putrāṇām                       | 5.23          |
| mano jagrāha bhāva-jāā                             | 18.88        | na siddha-mukhyā asurā                            | 3.19          | nāśnatah pathyam                             | 1.12          |
| manvantaras ca vyākhyāta                           | 1.3          | na tasya kaścid dayitah-                          | 17.22         | nātah param karma-                           | 2.46          |
| manyase yady upaśamam                              | 5.40         | na tasya sampadah sarva                           | 14.13         | nava viśva-srjo yuşmān                       | 4.50          |
| manyunā śoka-dīptena                               | 18.23        | na tathā hy aghavān rājan                         | 1.16          | nā yam arhati vaikuntha-                     | 17.14         |
| marudbhih saha tām                                 | 18.77        | na tathānyeşu sanjajne                            | 14.38         | neşyamo 'krta-nirvesam                       | 1.68          |
| marudbhir ṛbhubhiḥ-                                | 10.17        | na te 'dṛṣyanta                                   | 10.24         | nettham pumsam viragah                       | 5.40          |
| marudbhir vasubhī rudrair                          | 7.2          | na te śastrāstra-varşaughā                        | 10.25         | nigirno 'py asurendrena                      | 12.31         |
| marutas ca diteḥ putrās                            | 18.19        | na te yanam pāśa-bhṛtaś                           | 1.19          | nipātyamāno niraye hata-                     | 2.45          |
| marutvāms ca jayantas ca                           | 6.8          | na vai kumārah kapilo-                            | 17.12         | ni petur mūrcchitā bhūmau                    |               |
| matim cakāra tanaye                                | 1.27         | na vai sa narakam yāti                            | 2.48          | nirhṛtya jñātayo jñāter                      | 16.13         |
| mātṛ-şvasur abhiprāyam                             | 18.56        | na vasītādhauta-vāsah                             | 18.48         | nirīksamānas tal-līlām                       | 1.25          |
| mattasya tām avijnasya                             | 5.16         | na veda dharmam kila-                             | 17.12         | nirvid yate sva yam tasmān                   | 5.41          |
| mattayā vislathan-nīvyā                            | 1.60         | na veda kṛpaṇaḥ śreya                             | 9.49          | niśamya devah svabhato-                      | 3.1           |
| mātus tva atitarām putre                           | 14.37        | na veda pūrvam aparam                             | 1.49          | niśamya marutām janma                        | 19.3          |
| mauhūrtikā deva-gaņā                               | 6.9          | na vipra-govinda-gav-                             | 7.24          | nisamya mriyamanasya                         | 1.30          |
| maunena samyata-prano                              | 16.16        | na vyabhicarati tavekṣā                           | 16.43         | ni samya sraddadhānas ya                     | 14.8          |
| mā yā-mātrāņi vijnā ya                             | 16.54        | na yasya sakhyam puruşo                           | 4.24          | niśamya tad-vaco vipro                       | 18.38         |
| mayy ananta-gune 'nante                            | 4.48         | na yatpunah karmasu                               | 2.46          | ni sev yamano maghavan                       | 7.4           |
| mayy ekānta-matir-                                 | 9.48         | na yoga-siddhīr apunar-                           | 11.25         | nişkincanā ye munaya                         | 16.40         |
| nene khilam ivātmānam                              | 4.49         | nabho gambhīra-vaktreņa                           | 12.27         | niskincanaih parama-                         | 3.28          |
| mīna-gandhy-asu-<br>mithuna vyvayāva dharmas       | 13.13        | nabho gato diśaḥ sarvāḥ                           | 13.14         | nītas tenaiva sūnyāya                        | 13.20         |
| nithuna-vyavāya-dharmas<br>mithuna-vyavāva-dharmin | 4.52         | nābhyanandata-                                    | 7.7<br>16.11  | nītvāthoparamet sādhvī                       | 19.21         |
| mithuna-vyavāya-dharmiņ<br>mithunam ca mahā-bhāgā  | 6.40         | nādatta ātmā hi guņam<br>nādharma jam tad-dhrda-  | 2.17          | nit yam vanāt sumanasah                      | 18.57<br>16.7 |
| mocaye grastam ātmānam                             | 2.37         | nādhauta-pādāprayatā                              | 18.51         | nityas yārthas ya-                           | 1.1           |
|                                                    | 4.01         | пишпиши-риширги уши                               | 10.01         | nivṛtti-mārgaḥ kathita                       | 1.1           |

| nīyamānam tavādeśād         | 3.9   | patrānkura-mrdo 'pas ca     | 18.57  | pri yais tais tair upanamet | 19.17  |
|-----------------------------|-------|-----------------------------|--------|-----------------------------|--------|
| niyamya sarvendriya-        | 16.33 | pātu sarvaih svarūpair nah  | 8.33   | pri yam pri yeva v yuşitam- | 11.26  |
|                             |       |                             |        |                             |        |
| noccacālāsanād indraḥ       | 7.8   | paulomāḥ kālakeyās ca       | 6.35   | pri yavratottāna pador      | 1.4    |
| nocchistam candikannam-     | 18.49 | paulomyām indra ādhatta     | 18.7   | priyethā me mahā-bhāge      | 19.6   |
| nocchistāsprsta-salilā      | 18.50 | paurā jānapadā bhūpā        | 14.19  | prśnis tu patni savituh     | 18.1   |
| nrtyantam unnadantam ca     |       | paurahityam vrtas cakre     | 7.38   |                             | 18.52  |
|                             |       |                             |        | L.0 L L 0                   |        |
| nūnam svārtha-paro loko     | 10.6  | payah śrtena juhuyāc        | 19.22  | 1.0.7.1.                    | 19.3   |
| nyapātayat tāvad ahar-      | 12.33 | pīta-vāsā ghana-syāmaḥ      | 4.37   | pulomā vṛṣaparvā ca         | 10.20  |
| nyased dhrdaya omkaram      | 8.8   | pitrā pitāmahenāpi          | 4.11   | pulomā vṛṣaparvā ca         | 6.31   |
| ,,,                         |       | pitrā proktāḥ prajā-sarge   | 5.2    | pulomām kālakām ca dve      | 6.34   |
|                             |       |                             |        |                             |        |
| 0                           |       | pītvā ca madhu maire yam    | 1.59   | pumān naivaiti yad gatvā    | 5.13   |
|                             |       | plāvitena svarenoccair      | 1.29   | pumsām kilaikānta-          | 11.22  |
| - :- b b - b - l : : =      | 120   | prācetasa mahā-bhāga        | 4.43   | punah prasadya tam-         | 6.24   |
| ojah saho balam prāṇam      | 12.9  | prādurāsīt kuru-śrestha     | 4.35   |                             | 10.24  |
| om harir vidadhyān mama-    | 8.12  |                             |        | , , ,                       |        |
| om namas te 'stu bhagavan   | 9.33  | pradyumnāyāniruddhāya       | 16.18  | purā sva yambhūr api-       | 9.24   |
| om namas tubhyam-           | 16.18 | prāg-udīcīm disam tūrņam    | 13.14  | puruşah prakrtir vyaktam    | 12.11  |
|                             |       | prahāpayal loka-bhayam-     | 8.34   | pūrvavan nārada-krtam       | 5.34   |
| o m namo bhagavate mahā-    |       | prahasya parama-prito       | 18.31  | pūṣāna pat yah piṣṭādo      | 6.43   |
| om namo bhagavate mahā-     | 19.7  |                             |        |                             |        |
| om namo bhagavata mahā-     | 19.8  | prahlādo janako bhī şmo     | 3.20   | putram ānaya me bhadre      | 14.45  |
| om namo nārāyaṇāya          | 5.28  | praja-sargāya hi katham     | 4.10   | putrān ajanayad daksah      | 5.24   |
|                             |       | prajā-vivrddhaye yattān     | 5.5    | putrāṇām hi paro dharmah    | 7.28   |
| om namo nārāyaṇāyeti        | 8.6   |                             |        |                             |        |
| om visnave nama iti         | 8.10  | prajānām pitaro ye ca       | 2.3    | putras te bhavitā bhadre    | 18.45  |
|                             |       | pra jāpater angirasaḥ       | 6.19   |                             |        |
| _                           |       | prakşīnebh yah sva-         | 7.22   |                             |        |
| P                           |       | prāṇa-glaho 'yam samara     | 12.17  | R                           |        |
|                             |       |                             |        | K                           |        |
|                             |       | praṇamed daṇḍavad-          | 19.10  |                             |        |
| padā vā samspṛśet sadyaḥ    | 8.36  | praṇamya śirasa bhaktyā     | 19.23  | rāhu-j yeştham ketu-satam   | 6.37   |
| pādayor jānunor ūrvor       | 8.5   | prānas yorjas vatī bhāryā   | 6.12   | raivato'j o bhavo bhīmo     | 6.17   |
| pāka-yajňa-vidhānena        | 19.22 | pranavādi-ya-kārāntam       | 8.7    | rāja-dasyu-grahādibhyo      | 8.7    |
|                             |       |                             |        |                             |        |
| palā yanāyā ji-mukhe-       | 10.29 | prāṇendriyātmabhis-         | 14.46  | rājan mahan marutām-        | 19.28  |
| palā yitam prekşya balam-   | 10.30 | prasādayām āsa satīm        | 17.16  | rajas-tamaḥ-svabhāvasya     | 14.1   |
| pañca-vimsati tattvānām     | 5.17  | prasādayişye nisathah       | 7.15   | rājāā tathā prakrtayo       | 14.18  |
| pańcabhih kurute svārthān   | 1.50  | prasanna-vaktrāruņa-        | 16.30  | rājno 'sammata-vrttīnām     | 14.42  |
|                             |       |                             |        |                             |        |
| pañcayāmo 'tha bhūtāni      | 6.16  | praśrayāvanato 'bhyāha      | 14.22  | rajo-rūpeņa tāsv amho       | 9.9    |
| pāṇḍureṇātapatreṇa          | 7.5   | prās ya prācī-sarasvatyām   | 8.40   | rajobhih sama-sankhyātāh    | 14.3   |
| pā pas tu digdevata yā-     | 13.17 | pratīcyām diśy abhūd āviņ   | 9.28   | rājovāca mahān somo         | 4.6    |
| papāta bālas ya sa pāda-    | 14.51 |                             | 17.17  | raksanti tad-bhaktimatah    | 3.18   |
|                             |       | pratigrhnāmi te sāpam       |        |                             |        |
| papāta bhūmau-              | 14.48 | pratijagmuḥ sva-dhi şn yāni | 13.2   | rakşatv asau mādhvani-      | 8.15   |
| paramānu-parama-            | 16.36 | pratijagrāha tad bādham     | 5.44   | raksatv aśesa-krcchrebh yo  | 8.29   |
| parāvareşām paramam         | 4.30  | pratinandya mahā-yogī       | 4.3    | rāmo 'dri-kūtesv atha-      | 8.15   |
|                             | 10.11 |                             |        |                             | 17.3   |
| pare bhagavati brahmany     |       | pratipūj ya mahārāja        | 14.16  | reme vidyādhara-strībhir    |        |
| pare nu jīvaty aparasya yā- | 14.54 | pratisidhyendra-senāgram    | 10.21  | retah sisicatuh kumbhe      | 18.6   |
| parijāanā ya bhagavams      | 18.21 | pratiśrutam dadāmīti        | 18.43  | retasā manasā caiva         | 4.18   |
| parīksito 'tha sam prasnam  | 14.8  | pratyag-dhāmāvida iha       | 5.13   | revatyām mitra utsargam     | 18.6   |
|                             | 3.12  |                             | 2.40   | rnais tribhir amuktānām     | 5.37   |
| paro mad anyo jagatas       |       | pratyāhrtendri ya-grāmo     |        |                             |        |
| pārṣada-madhye carasi       | 5.38  | pratyākhyāsyati tac-        | 7.35   | romaśaś cyavano datta       | 15.14  |
| par yastam ojasā rājan      | 10.15 | pratyańcam ādi-purusam      | 9.20   | rşayas tad upākamya         | 13.6   |
| paryatanti naresv evam      | 16.6  | pratyuttişthed iti brūyur   | 7.13   | rsim tvāstram upavrajya     | 7.26   |
|                             | 9.29  |                             |        |                             | 15.14  |
| par yupāsitam unnidra-      |       | pravišya rājnī-             | 14.47  | r și r veda-śirā dhaum yo   |        |
| paścād vakṣyāmahe-          | 18.9  | pravṛddha-bhaktyā-          | 16.31  | rte tvām sauhrda-ghnam      | 5.39   |
| paś ya mām nirjitam śatru   | 12.16 | pravrtti-lak sanas caiva    | 1.2    | rudantam saptadhaikai-      | 18.62  |
| paśyatām animeşāṇām         | 10.1  | prayantu sankşayam sadyo    |        | rudrair vasubhir ādityair   | 10.17  |
|                             |       |                             |        |                             |        |
| pasyatām sarva-devānām      | 12.35 | prāyaśah prākrtās cāpi      | 17.8   | rudrasya pārsadās cānye     | 6.18   |
| pasyatas tasya visvātmā     | 16.65 | prāyaścittam atho 'parthan  | i 1.10 | rūpam tan mahad-āscaryan    | n 4.40 |
| patangy asūta patagān       | 6.21  | prā yaścittāni cīrņāni      | 1.18   | rūpaudārya-vayo-janma-      | 14.12  |
| patheyur ākhyānam idam-     | 13 23 | prā yaścittāni pā pānam     | 2.16   | ruruduh sma narā nār yaḥ    | 14.60  |
|                             |       |                             |        |                             |        |
| patih prajanam bhiksunam    |       | prayayus tam parikramya     | 5.21   | ruşāha devī dhṛṣṭāya        | 17.10  |
| patim ca parayā bhaktyā     | 19.17 | prāyeņa dūtā iha vai        | 3.17   |                             |        |
| patim carcyopatistheta      | 18.53 | prayena veda tad idam na    | 3.25   | S                           |        |
| patim nirīksyoru-           | 14.52 | prā yo mumuksavas tesām     | 14.4   | _                           |        |
|                             |       |                             |        | sa avasat pushana mal-      | 12 15  |
| patim putram bhrataram-     | 18.42 | premo paruddhākhila-        | 16.32  | sa āvasat puşkara-nāla-     | 13.15  |
| patim vijnā payām asur      | 3.3   | prepsuḥ paryacaraj jihmo    | 18.58  | sa baddha-hṛdayas tasmini   | n 1.25 |
| patir eva hi nārīnām        | 18.33 | prītah sva-dūtān pratyāha   | 3.11   | sa bhūyah pāncajanyāyām     | 5.24   |
| patitah skhalito bhagnah    | 2.15  | prīto 'ham te prajā-nātha   | 4.44   | sa eva devatā-lingair       | 18.34  |
|                             |       |                             |        |                             | 9.3    |
| patnyām kuryād-             | 19.18 | prīto 'ham vaḥ sura-śreṣṭhā | 7.4/   | sa eva hi dadau bhāgam      | 9.3    |
|                             |       |                             |        |                             |        |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 0.00                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                               |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| sa eva hi punaḥ sarva-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 9.38                                                                                                                          | sangamo yatra sumahan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 5.3                                                                                                                       | stambhayann ātmanātmā-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1.62                                                                                                                          |
| sa eva nas tvāstra-bha yād-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 9.23                                                                                                                          | sankalpā yās tu sankal paḥ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 6.10                                                                                                                      | stana-dva yam kunkuma-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 14.53                                                                                                                         |
| sa eva tat-phalam bhunkte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1.45                                                                                                                          | sanketyam parihasyam va                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 2.14                                                                                                                      | stenah sura-po mitra-dhrug                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2.9                                                                                                                           |
| sa evam vartamāno 'jno                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1.27                                                                                                                          | sankīrtitam agham pumso                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 2.18                                                                                                                      | sthalesu mā yāvatu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 8.13                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                               |
| sa indra-śatruḥ kupito-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 11.10                                                                                                                         | sanniveśas tayor jajñe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 6.44                                                                                                                      | sthira-cara-sattva-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 16.43                                                                                                                         |
| sa ittham pratibuddhātmā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 16.15                                                                                                                         | sāntānikas cāpi nṛpo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 14.11                                                                                                                     | strī caitad āsthāya labheta-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 19.25                                                                                                                         |
| sa katham nyarpitatmanan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 2.6                                                                                                                           | sapālā hy abhavan sadyo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 13.1                                                                                                                      | strī-bhū-druma-jalair eno                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 13.5                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                               | sā pi tat-prāsanād eva                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 14.30                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 2.9                                                                                                                           |
| sa lakṣam varṣa-lakṣāṇām                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                           | strī-rāja-pitṛ-go-hantā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                               |
| sa pāśa-hastāms trīn dṛṣṭvā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1.28                                                                                                                          | śarat-padmotsavam-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 18.41                                                                                                                     | stri yā bhartari suprīte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 18.32                                                                                                                         |
| sa punya-bandhuh puruso                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 5.31                                                                                                                          | sarisrpebhyo damstribhyo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 8.27                                                                                                                      | stri yam cakre sva-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 18.30                                                                                                                         |
| sa sampad-aiśvarya-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 13.16                                                                                                                         | sarūpāsūta bhūtas ya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 6.17                                                                                                                      | stri yo viravati s carcet                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 18.53                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 4.28                                                                                                                          | sarva eva hi sarveşām                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 16.5                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 4.39                                                                                                                          |
| sa sarva-nāmā saca višva-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                           | stuyamāno 'nugāyadbhiḥ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                               |
| sā sayānam upavrajya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 14.46                                                                                                                         | sarva-bhūta-suhṛc-chānto                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 2.36                                                                                                                      | stūyamāno mahā-yogī                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 17.2                                                                                                                          |
| sa tam nr pendrāhava-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 11.13                                                                                                                         | sarva-bhūta-suhrt sādhur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1.57                                                                                                                      | stūyamāno muni-ganais                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 10.14                                                                                                                         |
| sa tasmin deva-sadana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 2.40                                                                                                                          | sārvabhaumasya bhūś-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 14.13                                                                                                                     | sudurlabhah prasantatma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 14.5                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 4.25                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                               |
| sa tu vrtrasya parigham                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 12.25                                                                                                                         | sarvam pumām veda                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                           | suhrdo bāndhavās taptāh                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 16.2                                                                                                                          |
| sa uttamaśloka-padābja-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 16.32                                                                                                                         | sarvam tad-dhisnyam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 4.13                                                                                                                      | sukham ca nirgunam-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 16.55                                                                                                                         |
| sa vā adhigato dadhyann                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9.52                                                                                                                          | sarvāṇy etāni bhagavan-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 8.28                                                                                                                      | sukham duhkham mrtir                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 17.29                                                                                                                         |
| sa vai barhisi devebhyo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9.2                                                                                                                           | sarvā padbhyo harer nāma-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 8.30                                                                                                                      | sukhaya duhkha-moksaya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 16.60                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 4.28                                                                                                                          | sarvato 'vākiran sastrair                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 10.23                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                               |
| sa vai mamāśeşa-viśeşa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                           | śukle margaśire pakse                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 19.2                                                                                                                          |
| sa vai tvāṣṭra-vadho-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 13.19                                                                                                                         | sarvatra sama-dṛk śānto                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 17.34                                                                                                                     | śūlaiḥ paraśvadhaiḥ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 10.23                                                                                                                         |
| sa vai vrtra iti proktah                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 9.18                                                                                                                          | sarve 'p i śūraseneme                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 15.23                                                                                                                     | śūlam pragrhyābhyapatat-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 12.1                                                                                                                          |
| sa vai yadā mahādevo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 4.49                                                                                                                          | sarve ca nūtna-vayasah                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1.35                                                                                                                      | sumāli-māli-pramukhāḥ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 10.21                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                               |
| sa vājimedhena-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 13.21                                                                                                                         | sarve karmanurodhena                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1.43                                                                                                                      | supamāsūta garudam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 6.22                                                                                                                          |
| sa vālikhilya-vacanād                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 8.40                                                                                                                          | sarve padma-palāšākşāḥ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1.34                                                                                                                      | suprajābhiḥ sapatnībhir                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 14.40                                                                                                                         |
| sa viśvarūpas tān āha                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 7.34                                                                                                                          | sarve prayāsā abhavan-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 10.28                                                                                                                     | supta eveti sancintya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 14.44                                                                                                                         |
| sa yadā paramācāryam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 7.7                                                                                                                           | sarveşām apy aghavatām                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2.10                                                                                                                      | suptas ciram hy asanayā-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 14.57                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 2.4                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 3.7                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                               |
| sa yat pramanam kurute                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                               | sāstā danda-dharo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                           | sura-dvişām śriyam-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 7.39                                                                                                                          |
| sa-kāram tu bhruvor-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 8.8                                                                                                                           | şaştim sanjanayam asa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 6.1                                                                                                                       | sura-ṛṣiṇā yat kathitam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 16.45                                                                                                                         |
| sabda-brahma param-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 16.51                                                                                                                         | śāstrasya pitur ādešam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 5.20                                                                                                                      | surabher mahisā gāvo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 6.27                                                                                                                          |
| śabdāda yaś ca vişyāś                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 15.22                                                                                                                         | śāstṛtvam upacāro hi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 3.6                                                                                                                       | sureśa kasmān na hinosi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 11.19                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                               |
| sabhajayan san nibhrtena-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                               | śaśvat-kāma-varenāmhas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9.9                                                                                                                       | sūrya-sūtam anūrum ca                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 6.22                                                                                                                          |
| sabhājito 'rthān sa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 7.25                                                                                                                          | sat-saṁgrahāya bhava-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 9.45                                                                                                                      | sūryo 'gniḥ kham marud                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1.42                                                                                                                          |
| sadhrīcīnam pratīcīnam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 5.33                                                                                                                          | sattvam rajas tama iti                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 12.15                                                                                                                     | susīlāh sādhavo yatra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1.17                                                                                                                          |
| sadhrīcīno hy ayam loke                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1.17                                                                                                                          | sat yenānena naḥ sarve                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 8.31                                                                                                                      | śuśrūsanenāśrama-sthām                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 18.56                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                               |
| sādhyo-ganas ca sādhyāyā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 6.7                                                                                                                           | savisargam phad-antam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 8.10                                                                                                                      | śuśrūșa yānurā geņa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 18.27                                                                                                                         |
| sad yaḥ svarū pam jagṛhe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 2.43                                                                                                                          | sā yam daršam atha prātaḥ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 18.3                                                                                                                      | sutā danor eka-şaştis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 6.29                                                                                                                          |
| sad yas tadī yam-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 15.28                                                                                                                         | śayānam suciram bālam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 14.45                                                                                                                     | sva-drohat tava kopah                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 16.42                                                                                                                         |
| sahasā paśyatas tasya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 2.23                                                                                                                          | śayīta nā parān nānyair                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 18.51                                                                                                                     | śvādah pulkasako vāpi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 13.8                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                               |
| saiva bhūtvātha vadavā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 6.40                                                                                                                          | siddha-carana-gandharvai                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                           | svaiḥ svair divyāstra-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 9.19                                                                                                                          |
| sa jūr indreņa pancāsad                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 18.67                                                                                                                         | siddhir bhagas ya-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 18.2                                                                                                                      | svam upasthānam ākarņya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 9.46                                                                                                                          |
| śaknuvanty asya-sargādau                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 12.11                                                                                                                         | śiro 'harad yasya hariś                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 18.14                                                                                                                     | svānām aho na vidusām                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 3.30                                                                                                                          |
| sakṛd işṭvādi-puruşam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 18.66                                                                                                                         | skandas ca krttikā-putro                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 6.14                                                                                                                      | svapno palabdhārtha iva                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 4.54                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 7.57                                                                                                                          |
| sakṛn manaḥ kṛṣṇa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1.19                                                                                                                          | smarams ca tat-karma nr-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | £ 22                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                           | svara-brahmani nirbhata-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 5.22                                                                                                                          |
| sama-visama-matīnām-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 9.37                                                                                                                          | smrtvehā yām pariklesam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 16.59                                                                                                                     | svarbhanoh suprabham-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 5.22<br>6.32                                                                                                                  |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 9.37<br>12.14                                                                                                                 | smrtvehā yām parikleşam<br>snātvā śukla-datī śukle                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                           | svarbhanoh suprabham-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                               |
| samaḥ syāt sukha-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 12.14                                                                                                                         | snātvā śukla-datī śukle                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 16.59<br>19.3                                                                                                             | svarbhānoh suprabhām-<br>svargāpavarga-narakesv                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 6.32<br>17.28                                                                                                                 |
| samah syāt sukha-<br>sāmāsikas tvayā prokto                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 12.14<br>4.1                                                                                                                  | snātvā śukla-datī śukle<br>snehānubandhaidhitayā-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 16.59<br>19.3<br>14.50                                                                                                    | svarbhānoh suprabhām-<br>svargāpavarga-narakesv<br>svārthah sarvātmanā jneyo                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 6.32<br>17.28<br>16.63                                                                                                        |
| samah syāt sukha-<br>sāmāsikas tvayā prokto<br>samasya sarvatra-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 12.14<br>4.1<br>17.22                                                                                                         | snātvā śukla-datī śukle<br>snehānubandhaidhitayā-<br>so 'ham tathā yatişyāmi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 16.59<br>19.3<br>14.50<br>2.35                                                                                            | svarbhānoh suprabhām-<br>svargāpavarga-narakesv<br>svārthah sarvātmanā jneyo<br>svatantram abudhasyeha                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 6.32<br>17.28<br>16.63<br>5.19                                                                                                |
| samah syāt sukha-<br>sāmāsikas tvayā prokto                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 12.14<br>4.1                                                                                                                  | snātvā śukla-datī śukle<br>snehānubandhaidhitayā-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 16.59<br>19.3<br>14.50<br>2.35                                                                                            | svarbhānoh suprabhām-<br>svargāpavarga-narakesv<br>svārthah sarvātmanā jneyo                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 6.32<br>17.28<br>16.63                                                                                                        |
| samah syāt sukha-<br>sāmāsikas tvayā prokto<br>samasya sarvatra-<br>sambhavanti hi bhadrāni                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 12.14<br>4.1<br>17.22<br>1.44                                                                                                 | snātvā sukla-datī sukle<br>snehānubandhaidhitayā-<br>so 'ham tathā yatişyāmi<br>so 'ham tvayārcito bhadre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 16.59<br>19.3<br>14.50<br>2.35<br>18.36                                                                                   | svarbhānoh suprabhām-<br>svargāpavarga-narakeşv<br>svārthah sarvātmanā jneyo<br>svatantram abudhasyeha<br>svayam dharmam                                                                                                                                                                                                                                                                  | 6.32<br>17.28<br>16.63<br>5.19<br>2.5                                                                                         |
| samah syāt sukha-<br>sāmāsikas tvayā prokto<br>samasya sarvatra-<br>sambhavanti hi bhadrāni<br>sambhāvita-matih-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 12.14<br>4.1<br>17.22<br>1.44<br>17.14                                                                                        | snātvā šukla-datī šukle<br>snehānubandhaidhitayā-<br>so 'ham tathā yatişyāmi<br>so 'ham tvayārcito bhadre<br>so 'ham vyaktam patişyām                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 16.59<br>19.3<br>14.50<br>2.35<br>18.36<br><i>i</i> 2.29                                                                  | svarbhānoh suprabhām-<br>svargā pavarga-narakeşv<br>svārthah sarvātmanā jneyo<br>svatantram abudhasyeha<br>svayam dharmam<br>svayam nihšreyasam-                                                                                                                                                                                                                                          | 6.32<br>17.28<br>16.63<br>5.19<br>2.5<br>9.50                                                                                 |
| samah syāt sukha-<br>sāmāsikas tvayā prokto<br>samasya sarvatra-<br>sambhavanti hi bhadrāṇi<br>sambhāvita-matih-<br>samhrādam prāg-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 12.14<br>4.1<br>17.22<br>1.44<br>17.14<br>18.13                                                                               | snātvā sukla-datī sukle<br>snehānubandhaidhitayā-<br>so 'ham tathā yatīsyāmi<br>so 'ham tvayārcīto bhadre<br>so 'ham vyaktam patīsyām<br>sokābhibhūtam rājānam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 16.59<br>19.3<br>14.50<br>2.35<br>18.36<br><i>i</i> 2.29<br>15.1                                                          | svarbhānoḥ suprabhām-<br>svargāpavarga-narakeşv<br>svarthah sarvātmanā jneyo<br>svatantram abudhasyeha<br>svayam dharmam<br>svayam niḥśreyasam-<br>svayambhūr nāradah                                                                                                                                                                                                                     | 6.32<br>17.28<br>16.63<br>5.19<br>2.5<br>9.50<br>3.20                                                                         |
| samah syāt sukha-<br>sāmāsikas tvayā prokto<br>samasya sarvatra-<br>sambhavanti hi bhadrāni<br>sambhāvita-matih-<br>samhrādam prāg-<br>samhrādasya krtir bhāryā-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 12.14<br>4.1<br>17.22<br>1.44<br>17.14<br>18.13<br>18.14                                                                      | snātvā sukla-datī sukle<br>snehānubandhaidhitayā-<br>so 'ham tathā yatişyāmi<br>so 'ham tvayārcito bhadre<br>so 'ham vyaktam patişyām<br>sokābhibhūtam rājānam<br>soma-pītham surā-pītham                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 16.59<br>19.3<br>14.50<br>2.35<br>18.36<br><i>i</i> 2.29<br>15.1<br>9.1                                                   | svarbhānoh suprabhām-<br>svargā pavarga-narakeşv<br>svārthah sarvātmanā jneyo<br>svatantram abudhasyeha<br>svayam dharmam<br>svayam nihšreyasam-                                                                                                                                                                                                                                          | 6.32<br>17.28<br>16.63<br>5.19<br>2.5<br>9.50                                                                                 |
| samah syāt sukha-<br>sāmāsikas tvayā prokto<br>samasya sarvatra-<br>sambhavanti hi bhadrāṇi<br>sambhāvita-matih-<br>samhrādam prāg-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 12.14<br>4.1<br>17.22<br>1.44<br>17.14<br>18.13                                                                               | snātvā sukla-datī sukle<br>snehānubandhaidhitayā-<br>so 'ham tathā yatīsyāmi<br>so 'ham tvayārcīto bhadre<br>so 'ham vyaktam patīsyām<br>sokābhibhūtam rājānam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 16.59<br>19.3<br>14.50<br>2.35<br>18.36<br><i>i</i> 2.29<br>15.1                                                          | svarbhānoḥ suprabhām-<br>svargāpavarga-narakeşv<br>svarthah sarvātmanā jneyo<br>svatantram abudhasyeha<br>svayam dharmam<br>svayam niḥśreyasam-<br>svayambhūr nāradah                                                                                                                                                                                                                     | 6.32<br>17.28<br>16.63<br>5.19<br>2.5<br>9.50<br>3.20                                                                         |
| samah syāt sukha-<br>sāmāsikas tvayā prokto<br>samasya sarvatra-<br>sambhāvanti hi bhadrāṇi<br>sambhāvita-matiḥ-<br>samhrādam prāg-<br>samhrādasya kṛtir bhāryā-<br>saṃjnāna-mātram                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 12.14<br>4.1<br>17.22<br>1.44<br>17.14<br>18.13<br>18.14<br>4.47                                                              | snātvā sukla-datī sukle<br>snehānubandhaidhitayā-<br>so 'ham tathā yatisyāmi<br>so 'ham tvayārcito bhadre<br>so 'ham vyaktam patisyām<br>sokābhibhūtam rājānam<br>soma-pītham surā-pītham<br>soma-pītham tu yat tasya                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 16.59<br>19.3<br>14.50<br>2.35<br>18.36<br><i>i</i> 2.29<br>15.1<br>9.1                                                   | svarbhānoḥ suprabhām-<br>svargāpavarga-narakeşv<br>svarthah sarvātmanā jneyo<br>svatantram abudhasyeha<br>svayam dharmam<br>svayam niḥśreyasam-<br>svayambhūr nāradah                                                                                                                                                                                                                     | 6.32<br>17.28<br>16.63<br>5.19<br>2.5<br>9.50<br>3.20                                                                         |
| samah syat sukha-<br>samasikas tvaya prokto<br>samasya sarvatra-<br>sambhavanti hi bhadrani<br>sambhavita-matih-<br>samhradam prag-<br>samhradasya krtir bharya-<br>samjana-matram<br>sampannasya gunaih-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 12.14<br>4.1<br>17.22<br>1.44<br>17.14<br>18.13<br>18.14<br>4.47<br>14.12                                                     | snātvā sukla-datī sukle<br>snehānubandhaidhitayā-<br>so 'ham tathā yatīsyāmi<br>so 'ham tvayārcito bhadre<br>so 'ham vyaktam patīsyām<br>śokabhibhūtam rājānam<br>soma-pītham surā-pītham<br>soma-pītham tu yat tasya<br>somo rājā yayau datīvā                                                                                                                                                                                                                                                       | 16.59<br>19.3<br>14.50<br>2.35<br>18.36<br><i>i</i> 2.29<br>15.1<br>9.1<br>9.5<br>4.16                                    | svarbhānoḥ suprabhām-<br>svargāpavarga-narakeşv<br>svārthah sarvātmanā jneyo<br>svatantram abudhasyeha<br>svayam dharmam<br>svayam niḥśreyasam-<br>svayambhūr nāradaḥ<br>śvo-bhūte 'pa upaspṛṣya                                                                                                                                                                                          | 6.32<br>17.28<br>16.63<br>5.19<br>2.5<br>9.50<br>3.20                                                                         |
| samah syat sukha-<br>samasikas tvaya prokto<br>samasya sarvatra-<br>sambhavanti hi bhadrani<br>sambhavita-matih-<br>samhradam prag-<br>samhradasya kṛtir bharya-<br>samjnana-matram<br>sampannasya gunaih-<br>sampraty upacitan bhuyah                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 12.14<br>4.1<br>17.22<br>1.44<br>17.14<br>18.13<br>18.14<br>4.47<br>14.12<br>7.23                                             | snātvā sukla-datī sukle<br>snehānubandhaidhitayā-<br>so 'ham tathā yatīsyāmi<br>so 'ham tvayārcito bhadre<br>so 'ham vyaktam patīsyām<br>sokābhibhūtam rājānam<br>soma-pītham surā-pītham<br>somo-pītham tu yat tasya<br>somo rājā yayau datīvā<br>śrapayitvā carum tvāstram                                                                                                                                                                                                                          | 16.59<br>19.3<br>14.50<br>2.35<br>18.36<br><i>i</i> 2.29<br>15.1<br>9.1<br>9.5<br>4.16<br>14.27                           | svarbhānoḥ suprabhām-<br>svargāpavarga-narakeşv<br>svarthah sarvātmanā jneyo<br>svatantram abudhasyeha<br>svayam dharmam<br>svayam niḥśreyasam-<br>svayambhūr nāradah                                                                                                                                                                                                                     | 6.32<br>17.28<br>16.63<br>5.19<br>2.5<br>9.50<br>3.20                                                                         |
| samah syat sukha-<br>samasikas tvaya prokto<br>samasya sarvatra-<br>sambhavanti hi bhadrani<br>sambhavita-matih-<br>samhradam prag-<br>samhradasya krtir bharya-<br>samjnana-matiram<br>sampannasya gunaih-<br>sampraty upacitan bhuyah<br>samsara-cakra etasmin                                                                                                                                                                                                                                                                       | 12.14<br>4.1<br>17.22<br>1.44<br>17.14<br>18.13<br>18.14<br>4.47<br>14.12<br>7.23<br>17.18                                    | snātvā sukla-datī sukle<br>snehānubandhaidhitayā-<br>so 'ham tathā yatişyāmi<br>so 'ham tvayārcito bhadre<br>so 'ham vyaktam patişyām<br>sokābhibhūtam rājānam<br>soma-pītham surā-pītham<br>soma-pītham tu yat tasya<br>somo rājā yayau datīvā<br>srapayitvā carum tvāṣṭram<br>śrī-hri-dayā-kīrtibhir-                                                                                                                                                                                               | 16.59<br>19.3<br>14.50<br>2.35<br>18.36<br><i>i</i> 2.29<br>15.1<br>9.1<br>9.5<br>4.16<br>14.27<br>11.16                  | svarbhānoḥ suprabhām-<br>svargā pa vargā-narakeşv<br>svārthaḥ sarvātmanā jneyo<br>svatantram abudhasyeha<br>svayam dharmam<br>svayam niḥšreyasam-<br>svayambhūr nāradaḥ<br>śvo-bhūte 'pa upaspṛšya                                                                                                                                                                                        | 6.32<br>17.28<br>16.63<br>5.19<br>2.5<br>9.50<br>3.20<br>19.22                                                                |
| samah syat sukha-<br>samasikas tvaya prokto<br>samasya sarvatra-<br>sambhavanti hi bhadrani<br>sambhavita-matih-<br>samhradam prag-<br>samhradasya kṛtir bharya-<br>samjnana-matram<br>sampannasya gunaih-<br>sampraty upacitan bhuyah                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 12.14<br>4.1<br>17.22<br>1.44<br>17.14<br>18.13<br>18.14<br>4.47<br>14.12<br>7.23                                             | snātvā sukla-datī sukle<br>snehānubandhaidhitayā-<br>so 'ham tathā yatīsyāmi<br>so 'ham tvayārcito bhadre<br>so 'ham vyaktam patīsyām<br>sokābhibhūtam rājānam<br>soma-pītham surā-pītham<br>somo-pītham tu yat tasya<br>somo rājā yayau datīvā<br>śrapayitvā carum tvāstram                                                                                                                                                                                                                          | 16.59<br>19.3<br>14.50<br>2.35<br>18.36<br><i>i</i> 2.29<br>15.1<br>9.1<br>9.5<br>4.16<br>14.27                           | svarbhānoḥ suprabhām-<br>svargāpavarga-narakeşv<br>svārthah sarvātmanā jneyo<br>svatantram abudhasyeha<br>svayam dharmam<br>svayam niḥśreyasam-<br>svayambhūr nāradaḥ<br>śvo-bhūte 'pa upaspṛṣya                                                                                                                                                                                          | 6.32<br>17.28<br>16.63<br>5.19<br>2.5<br>9.50<br>3.20                                                                         |
| samah syat sukha-<br>samasikas tvaya prokto<br>samasya sarvatra-<br>sambhavanti hi bhadrani<br>sambhavita-matih-<br>samhradam prag-<br>samhradasya ketir bharya-<br>samjanasya gunaih-<br>sampannasya gunaih-<br>sampaty upacitan bhuyah<br>samsara-cakra etasmin<br>samsiddho'si taya rajan                                                                                                                                                                                                                                           | 12.14<br>4.1<br>17.22<br>1.44<br>17.14<br>18.13<br>18.14<br>4.47<br>14.12<br>7.23<br>17.18<br>16.50                           | snātvā sūkla-datī sūkle snehānubandhaidhitayā-so 'ham tathā yatisyāmi so 'ham tvayārcito bhadre so 'ham vyaktam patisyām so kabhibhūtam rājānam soma-pītham tu yat tasya somo rājā yayau dattvā srapayitvā carum tvāṣṭram srī-hrī-dayā-kirtibhir-srīvatsa-dhāmāpara-rātra-                                                                                                                                                                                                                            | 16.59<br>19.3<br>14.50<br>2.35<br>18.36<br><i>i</i> 2.29<br>15.1<br>9.5<br>4.16<br>14.27<br>11.16<br>8.22                 | svarbhānoḥ suprabhām-<br>svargā pa vargā-narakeşv<br>svārthaḥ sarvātmanā jneyo<br>svatantram abudhasyeha<br>svayam dharmam<br>svayam niḥšreyasam-<br>svayambhūr nāradaḥ<br>śvo-bhūte 'pa upaspṛšya                                                                                                                                                                                        | 6.32<br>17.28<br>16.63<br>5.19<br>2.5<br>9.50<br>3.20<br>19.22                                                                |
| samah syat sukha-<br>samasikas tvaya prokto<br>samasya sarvatra-<br>sambhavanti hi bhadrani<br>sambhavita-matih-<br>samhradam prag-<br>samhradasya krtir bharya-<br>samjana-matram<br>sampannasya gunaih-<br>sampraty upacitan bhu yah<br>samsara-cakra etasmin<br>samsidaho'si taya rajan<br>samsthayam yas tv-                                                                                                                                                                                                                       | 12.14<br>4.1<br>17.22<br>1.44<br>17.14<br>18.13<br>18.14<br>4.47<br>14.12<br>7.23<br>17.18<br>16.50<br>10.3                   | snātvā sūkla-datī sūkle snehānubandhaidhitayā- so 'ham tathā yatisyāmi  so 'ham tvayārcito bhadre  so 'ham vyaktam patisyām  śokabhibhūtam rājānam  soma-pītham surā-pītham  soma-pītham tu yat tasya  somo rājā yayau datīvā  śrāpayitvā carum tvāṣṭram  śrī-hri-dayā-kīrtibhir- sīvatsa-dhāmāpara-rātra- śriyam viṣnum ca varadāv                                                                                                                                                                   | 16.59<br>19.3<br>14.50<br>2.35<br>18.36<br><i>i</i> 2.29<br>15.1<br>9.1<br>9.5<br>4.16<br>14.27<br>11.16<br>8.22<br>19.9  | svarbhānoḥ suprabhām- svargā pa varga-narakeşv svārthah sarvātmanā jneyo svatantram abudhasyeha svayam dharmam svayam niḥśreyasam- svayambhūr nāradaḥ śvo-bhūte' pa upaspṛṣya  T ta āsann aprajāḥ sarve ta evam samsato dharmam                                                                                                                                                           | 6.32<br>17.28<br>16.63<br>5.19<br>2.5<br>9.50<br>3.20<br>19.22                                                                |
| samah syāt sukha-<br>sāmāsikas tvayā prokto<br>samasya sarvatra-<br>sambhāvanti hi bhadrāṇi<br>samhrādam prāg-<br>samhrādasya kṛtir bhāryā-<br>samjnāna-mātram<br>sampannasya gunaih-<br>sampraty upacitān bhūyah<br>samsāra-cakra etasmiñ<br>samsiddho 'si tayā rājan<br>samsithā yām yas tv-<br>samstuto bhagavān evam                                                                                                                                                                                                               | 12.14<br>4.1<br>17.22<br>1.44<br>17.14<br>18.13<br>18.14<br>4.47<br>14.12<br>7.23<br>17.18<br>16.50<br>10.3<br>16.49          | snātvā sukla-datī sukle snehānubandhaidhitayā- so 'ham tathā yatīsyāmi  so 'ham tvayārcīto bhadre  so 'ham tvayārcīto bhadre  so 'ham vyaktam patīsyām  sokābhibhūtam rājānam  soma-pītham surā-pītham  soma-pītham tu yat tasya  somo rājā yayau datīvā  śrapayitvā carum tvāṣṭram  śrī-hrī-dayā-kīrtībhīr- srīvatsa-dhāmāpara-rātra- śriyam viṣnum ca varadāv  ṣṛnu nāmāni lokānām                                                                                                                  | 16.59<br>19.3<br>14.50<br>2.35<br>18.36<br>i 2.29<br>15.1<br>9.1<br>9.5<br>4.16<br>14.27<br>11.16<br>8.22<br>19.9<br>6.24 | svarbhānoḥ suprabhām- svarad pa varga-narakeşv svārthaḥ sarvātmanā jneyo svatantram abudhasyeha svayam dharmam svayam niḥsreyasam- svayambhūr nāradaḥ svo-bhūte' pa upaspṛṣya  T ta āsann aprajāḥ sarve ta evam samsato dharmam ta evam suvinirṇiya                                                                                                                                       | 6.32<br>17.28<br>16.63<br>5.19<br>2.5<br>9.50<br>3.20<br>19.22                                                                |
| samah syat sukha-<br>samasikas tvaya prokto<br>samasya sarvatra-<br>sambhavanti hi bhadrani<br>sambhavita-matih-<br>samhradam prag-<br>samhradasya kṛtir bhāryā-<br>samjnāna-mātram<br>sampannasya gunaih-<br>samparaty upacitan bhūyah<br>samsāra-cakra etasmin<br>samsiddho 'si tayā rājan<br>samsiddho 'si tayā rājan<br>samsitato bhagavān evam<br>samsutto bhagavān evam                                                                                                                                                          | 12.14<br>4.1<br>17.22<br>1.44<br>17.14<br>18.13<br>18.14<br>4.47<br>14.12<br>7.23<br>17.18<br>16.50<br>10.3<br>16.49<br>18.66 | snātvā sukla-datī sukle snehānubandhaidhitayā- so 'ham tathā yatisyāmi  so 'ham tvayārcito bhadre  so 'ham vyaktam patisyām  sokābhibhūtam rajānam  soma-pītham surā-pītham  soma-pītham tu yat tasya  somo rājā yayau datīvā  srapayitvā carum tvāṣtram  srī-hrī-dayā-kīrtibhir- srīvatsa-dhāmāpara-rātra- sriyam viṣnum ca varadāv  ṣrṇu nāmāni lokānām  ṣṛṇuṣvāvahito rājann                                                                                                                       | 16.59 19.3 14.50 2.35 18.36 <i>i</i> 2.29 15.1 9.1 9.5 4.16 14.27 11.16 8.22 19.9 6.24 14.9                               | svarbhānoḥ suprabhām- svargā pa vargā-narakeşv svārthaḥ sarvātmanā jneyo svatantram abudhasyeha svayam dharmam svayam niḥšreyasam- svayambhūr nāradaḥ śvo-bhūte 'pa upaspṛšya  T  ta āsann aprajāḥ sarve ta evam samsato dharmam ta evam suvinirnīya ta evam uditā rājan                                                                                                                  | 6.32<br>17.28<br>16.63<br>5.19<br>2.5<br>9.50<br>3.20<br>19.22<br>18.19<br>11.1<br>2.20<br>7.26                               |
| samah syāt sukha-<br>sāmāsikas tvayā prokto<br>samasya sarvatra-<br>sambhāvanti hi bhadrāṇi<br>samhrādam prāg-<br>samhrādasya kṛtir bhāryā-<br>samjnāna-mātram<br>sampannasya gunaih-<br>sampraty upacitān bhūyah<br>samsāra-cakra etasmiñ<br>samsiddho 'si tayā rājan<br>samsithā yām yas tv-<br>samstuto bhagavān evam                                                                                                                                                                                                               | 12.14<br>4.1<br>17.22<br>1.44<br>17.14<br>18.13<br>18.14<br>4.47<br>14.12<br>7.23<br>17.18<br>16.50<br>10.3<br>16.49<br>18.66 | snātvā sukla-datī sukle snehānubandhaidhitayā- so 'ham tathā yatīsyāmi  so 'ham tvayārcīto bhadre  so 'ham tvayārcīto bhadre  so 'ham vyaktam patīsyām  sokābhibhūtam rājānam  soma-pītham surā-pītham  soma-pītham tu yat tasya  somo rājā yayau datīvā  śrapayitvā carum tvāṣṭram  śrī-hrī-dayā-kīrtībhīr- srīvatsa-dhāmāpara-rātra- śriyam viṣnum ca varadāv  ṣṛnu nāmāni lokānām                                                                                                                  | 16.59<br>19.3<br>14.50<br>2.35<br>18.36<br>i 2.29<br>15.1<br>9.1<br>9.5<br>4.16<br>14.27<br>11.16<br>8.22<br>19.9<br>6.24 | svarbhānoḥ suprabhām- svargā pa vargā-narakeşv svārthaḥ sarvātmanā jneyo svatantram abudhasyeha svayam dharmam svayam niḥšreyasam- svayambhūr nāradaḥ śvo-bhūte 'pa upaspṛšya  T  ta āsann aprajāḥ sarve ta evam samsato dharmam ta evam suvinirnīya ta evam uditā rājan tābhyām nirdahya-                                                                                                | 6.32<br>17.28<br>16.63<br>5.19<br>2.5<br>9.50<br>3.20<br>19.22<br>18.19<br>11.1<br>2.20<br>7.26<br>4.6                        |
| samah syat sukha-<br>samasikas tvaya prokto<br>samasya sarvatra-<br>sambhavanti hi bhadrani<br>sambhavita-matih-<br>samhradam prag-<br>samhradasya krtir bharya-<br>samjanasya gunaih-<br>sampannasya gunaih-<br>sampaty upacitan bhu yah<br>samsara-cakra etasmin<br>samsiddho'si taya rajan<br>samsitha yam yas tv-<br>samsituto bhagavan evam<br>samvatsaram kiñcid unam<br>samvatsaram kiñcid unam                                                                                                                                 | 12.14<br>4.1<br>17.22<br>1.44<br>17.14<br>18.13<br>18.14<br>4.47<br>14.12<br>7.23<br>17.18<br>16.50<br>10.3<br>18.66<br>18.54 | snātvā sukla-datī sukle snehānubandhaidhitayā-so 'ham tathā yatisyāmi so 'ham tvayārcito bhadre so 'ham vyaktam patisyām so kabhibhūtam rājānam soma-pītham tu yat tasya somo rājā yayau dattvā srapayitvā carum tvāṣtram srī-hrī-dayā-kirtibhir-srīvatsa-dhāmāpara-rātra-sriyam viṣnum ca varadāv ṣrnu nāmāni lokānām ṣrnuṣvāc chraddhayā yukto                                                                                                                                                      | 16.59 19.3 14.50 2.35 18.36 i 2.29 15.1 9.5 4.16 14.27 11.16 8.22 19.9 6.24 14.9 2.47                                     | svarbhānoḥ suprabhām- svargā pa vargā-narakeşv svārthaḥ sarvātmanā jneyo svatantram abudhasyeha svayam dharmam svayam niḥšreyasam- svayambhūr nāradaḥ śvo-bhūte 'pa upaspṛšya  T  ta āsann aprajāḥ sarve ta evam samsato dharmam ta evam suvinirnīya ta evam uditā rājan                                                                                                                  | 6.32<br>17.28<br>16.63<br>5.19<br>2.5<br>9.50<br>3.20<br>19.22<br>18.19<br>11.1<br>2.20<br>7.26                               |
| samah syat sukha-<br>samasikas tvaya prokto<br>samasya sarvatra-<br>sambhavanti hi bhadrani<br>sambhavita-matih-<br>samhradam prag-<br>samhradasya krtir bharya-<br>samjannasya gunaih-<br>sampannasya gunaih-<br>sampraty upacitan bhu yah<br>samsara-cakra etasmin<br>samsiddho'si taya rajan<br>samsthayam yas tv-<br>samstuto bhagavan evam<br>samvatsaram pumsavanam<br>samvatsaram pumsavanam                                                                                                                                    | 12.14 4.1 17.22 1.44 17.14 18.13 18.14 4.47 14.12 7.23 17.18 16.50 10.3 16.49 18.64 18.54 18.45                               | snātvā sukla-datī sukle snehānubandhaidhitayā-so 'ham tathā yatisyāmi so 'ham tvayārcito bhadre so 'ham vyaktam patisyām sokabhibhūtam rājānam soma-pītham tu yat tasya somo rājā yayau datīvā srapayitvā carum tvāstram srī-hri-dayā-kīrtibhirsrīvatsa-dhāmāpara-rātra-sriyam visnum ca varadāv srnu nāmāni lokānam srnuyāc chraddhayā yukto srnvatām grnatām vīryāny                                                                                                                                | 16.59 19.3 14.50 2.35 18.36 i 2.29 15.1 9.1 9.5 4.16 14.27 11.16 8.22 19.9 6.24 14.9 3.32                                 | svarbhānoḥ suprabhām- svargā pavargā-narakeşv svārthah sarvātmanā jneyo svatantram abudhasyeha svayam dharmam svayam hiḥsreyasam- svayambhūr nāradaḥ śvo-bhūte' pa upaspṛṣya  T ta āsann aprajāḥ sarve ta evam samsato dharmam ta evam uditā rājan tābhyām nirdahya- tac chrutvaivāsurāḥ sarva                                                                                            | 6.32<br>17.28<br>16.63<br>5.19<br>2.5<br>9.50<br>3.20<br>19.22<br>18.19<br>11.1<br>2.20<br>7.26<br>4.6<br>7.18                |
| samah syat sukha-<br>samasikas tvaya prokto<br>samasya sarvatra-<br>sambhavanti hi bhadrani<br>sambhavita-matih-<br>samhradam prag-<br>samhradasya kṛtir bhāryā-<br>sampannasya guṇaih-<br>sampanty upacitān bhūyah<br>samsāra-cakra etasmiñ<br>samsiddho 'si taya rajan<br>samsitha yām yas tv-<br>samstuto bhagavān evam<br>samvatsaram kiñcid ūnam<br>samvatsaram pumsavanam<br>samvatsaram vratam idam<br>samvatsaram vratam idam                                                                                                  | 12.14 4.1 17.22 1.44 17.14 18.13 18.14 4.47 14.12 7.23 17.18 16.50 10.3 16.49 18.64 18.54 18.45 9.6                           | snātvā sukla-datī sukle snehānubandhaidhitayā- so 'ham tathā yatisyāmi  so 'ham tvayārcito bhadre  so 'ham vyaktam patisyām  sokābhibhūtam rājānam  soma-pītham surā-pītham  soma-pītham tu yat tasya  somo rājā yayau datīvā  śrapayitvā carum tvāṣṭram  śri-hri-dayā-kīrtibhir- srīvatsa-dhāmāpara-rātra- śriyam viṣnum ca varadāv  ṣrnu nāmāni lokānām  ṣrnuyāc chraddhayā yukto  ṣrnvatām gṛnatām vīryāny  sṛṣṭy-apyaya-karīm                                                                     | 16.59 19.3 14.50 2.35 18.36 i 2.29 15.1 9.5 4.16 14.27 11.16 8.22 19.9 14.9 2.47 3.32 5.16                                | svarbhānoḥ suprabhām- svargā pa varga-narake şv svārthaḥ sarvātmanā jneyo svatantram abudhasyeha svayam dharmam svayam nhiṣreyasam- svayambhūr nāradaḥ śvo-bhūte 'pa upaspṛṣya  T  ta āsann aprajāḥ sarve ta evam samsato dharmam ta evam suvinirṇiya ta evam uditā rājan tābhyām nirdahya- tac chrutvaivāsurāḥ sarva tad deva-helanam tasya                                              | 6.32<br>17.28<br>16.63<br>5.19<br>2.5<br>9.50<br>3.20<br>19.22<br>18.19<br>11.1<br>2.20<br>7.26<br>4.6<br>7.18<br>9.4         |
| samah syat sukha-<br>samasikas tvaya prokto<br>samasya sarvatra-<br>sambhavanti hi bhadrani<br>sambhavita-matih-<br>samhradam prag-<br>samhradasya krtir bharya-<br>samjana-matram<br>sampannasya gunaih-<br>sampannasya gunaih-<br>sampaty upacitan bhuyah<br>samsidaho'si taya rajan<br>samsiddho'si taya rajan<br>samsithayam yas tv-<br>samstuto bhagavan evam<br>samvatsaram kincid unam<br>samvatsaram pumsavanam<br>samvatsaram vratam idam<br>samvatsarame vratam idam<br>samvatsarame vratam idam<br>samvatsarame vratam idam | 12.14 4.1 17.22 1.44 17.14 18.13 18.14 4.47 14.12 7.23 16.50 10.3 16.49 18.66 18.54 18.45 9.6 15.3                            | snātvā sukla-datī sukle snehānubandhaidhitayā- so 'ham tathā yatisyāmi  so 'ham tvayārcito bhadre  so 'ham vyaktam patisyām  sokābhibhūtam rajānam  soma-pītham surā-pītham  soma-pītham tu yat tasya  somo rājā yayau datīvā  srapayitvā carum tvāṣtram  srapayitvā carum tvāṣtram  sri-hrī-dayā-kirtibhir- srīvatsa-dhāmāpara-rātra- sriyam viṣnum ca varadāv  srnu nāmāni lokānām  srnuṣvāc chraddhayā yukto  ṣravatām gṛṇatām viryāny  srṣty-apyaya-karim  srsty-apyaya-karim  śrutam dvaipāyana- | 16.59 19.3 14.50 2.35 18.36 i 2.29 15.1 9.5 4.16 14.27 11.16 8.22 19.9 2.47 3.32 2.47 3.34                                | svarbhānoḥ suprabhām- svargā pa vargā-narakeşv svārthaḥ sarvātmanā jneyo svatantram abudhasyeha svayam dharmam svayam nihšreyasam- svayambhūr nāradaḥ śvo-bhūte 'pa upaspṛšya  T  ta āsann aprajāḥ sarve ta evam samsato dharmam ta evam samsato dharmam ta evam suvinirniya ta evam uditā rājan tābhyām nirdahya- tac chrukvaivāsurāḥ sarva tad deva-helanam tasya tad etat soāaša-kalam | 6.32<br>17.28<br>16.63<br>5.19<br>2.5<br>9.50<br>3.20<br>19.22<br>18.19<br>11.1<br>2.20<br>7.26<br>4.6<br>7.18<br>9.4<br>1.51 |
| samah syat sukha-<br>samasikas tvaya prokto<br>samasya sarvatra-<br>sambhavanti hi bhadrani<br>sambhavita-matih-<br>samhradam prag-<br>samhradasya kṛtir bhāryā-<br>sampannasya guṇaih-<br>sampanty upacitān bhūyah<br>samsāra-cakra etasmiñ<br>samsiddho 'si taya rajan<br>samsitha yām yas tv-<br>samstuto bhagavān evam<br>samvatsaram kiñcid ūnam<br>samvatsaram pumsavanam<br>samvatsaram vratam idam<br>samvatsaram vratam idam                                                                                                  | 12.14 4.1 17.22 1.44 17.14 18.13 18.14 4.47 14.12 7.23 17.18 16.50 10.3 16.49 18.64 18.54 18.45 9.6                           | snātvā sukla-datī sukle snehānubandhaidhitayā- so 'ham tathā yatisyāmi  so 'ham tvayārcito bhadre  so 'ham vyaktam patisyām  sokābhibhūtam rājānam  soma-pītham surā-pītham  soma-pītham tu yat tasya  somo rājā yayau datīvā  śrapayitvā carum tvāṣṭram  śri-hri-dayā-kīrtibhir- srīvatsa-dhāmāpara-rātra- śriyam viṣnum ca varadāv  ṣrnu nāmāni lokānām  ṣrnuyāc chraddhayā yukto  ṣrnvatām gṛnatām vīryāny  sṛṣṭy-apyaya-karīm                                                                     | 16.59 19.3 14.50 2.35 18.36 i 2.29 15.1 9.5 4.16 14.27 11.16 8.22 19.9 14.9 2.47 3.32 5.16                                | svarbhānoḥ suprabhām- svargā pa varga-narake şv svārthaḥ sarvātmanā jneyo svatantram abudhasyeha svayam dharmam svayam nhiṣreyasam- svayambhūr nāradaḥ śvo-bhūte 'pa upaspṛṣya  T  ta āsann aprajāḥ sarve ta evam samsato dharmam ta evam suvinirṇiya ta evam uditā rājan tābhyām nirdahya- tac chrutvaivāsurāḥ sarva tad deva-helanam tasya                                              | 6.32<br>17.28<br>16.63<br>5.19<br>2.5<br>9.50<br>3.20<br>19.22<br>18.19<br>11.1<br>2.20<br>7.26<br>4.6<br>7.18<br>9.4         |

| tad visnurātasya sa-<br>tad visvarūpam bhajatāsu- | 18.22<br>7.25 | tasya bhāryā-sahasrāṇām<br>tasya cāyam mahā-bhāgas |       | tebhyo hiranyam rajatam<br>tena deva-ganah sarve | 14.34<br>11.7 |
|---------------------------------------------------|---------------|----------------------------------------------------|-------|--------------------------------------------------|---------------|
| tad-darsana-dhvasta-                              | 16.31         | tasya cayam mana-onagas<br>tasya pravayasah putrā  | 1.24  | tenaiva satrum jahi visnu-                       | 11.20         |
| tad-gatīr abudhasyeha                             | 5.15          | tasya tān icchato yacched                          | 9.49  | tenaiva satya-mānena                             | 8.33          |
|                                                   | 5.4           | tasya te vihito dando                              | 3.8   |                                                  | 5.5           |
| tad-upasparsanād eva                              | 5.26          | tasya veditum icchāmi                              | 19.1  | tepire tapa evogram                              | 16.38         |
| tad-upas parsanād eva                             | 13.4          |                                                    | 14.14 | teşām āśişa īśa                                  | 7.14          |
| tad-vadhāyārthayann-                              | 12.34         | tasyaikada tu bhavanam                             | 4.2   | teşam kupatha-deştrhnam                          | 9.8           |
| tadā ca khe dundubhayo-                           |               | tasyaiva vyāsam icchāmi                            | 5.1   | teşām niryāsa-rūpeņa                             | 14.3          |
| tadaiva te param jianam                           | 15.20         | tasyām sa pāncajanyām                              |       | teşam ye kecanehante                             |               |
| tah paryatapyann-                                 | 14.39         | tas yā nubhāvam suślok yam                         |       | timer yado-gana asan                             | 6.26          |
| tair bhūta-nāthān-                                | 11.17         | tasyās tadākarņya-                                 | 9.1   | tokānām pitarau bandhū                           | 4.12          |
| tair visrstesubhis tiksnair                       | 7.19          | tas yāsan vi svarūpas ya                           |       | trai-vargikā yāsa-vighātam-                      |               |
| tais tany aghani                                  | 2.17          | tas yātma-tantras ya harer                         | 3.17  | trai-vidhyam kurvatah                            | 3.4           |
| tam abrmhitam alokya                              | 4.20          | tas yā yam anayas yāsīt                            | 7.22  | trailok ya-lak şmīm bubhuje                      |               |
| tam adrstvabhavam                                 | 5.12          | tasyopari vimanena                                 | 8.39  | trailok ya-mohanam rupam                         | 4.39          |
| tam aha vrtro hara atta-                          | 12.6          | tat karma-nirhāram                                 | 2.12  | trayyām jadī-kṛta-matir                          | 3.25          |
| tam ajnāya jano hetum                             | 12.9          | tatksamyatām sa                                    | 3.30  | tretā-mukhe narmadā yām                          | 10.16         |
| tam aśvamedhena mahā-                             | 13.9          | tat-karma-guna-vīryāni                             | 18.9  | tri-bhuvanātma-bhavana-                          | 9.40          |
| tam ca brahmarşayo-                               | 13.18         | tat-sanga-bhramsīta-                               | 5.15  | tripiştapam kim-                                 | 7.24          |
| tām dadarśānudhāvantīm                            | 13.12         | tat-svasā simhikā nāma                             | 18.13 | tubh yam tad abhidhās yāmi                       |               |
| tam eva devam vayam-                              | 9.27          | tata enam danda-paneh                              | 1.68  | turyam cheda-virohena                            | 9.8           |
| tām eva manasā dhyāyan                            | 1.63          | tatah katipayahobhir                               | 16.29 | tūșņīm babhūva sadasi                            | 17.9          |
| tām eva toşayām āsa                               | 1.64          | tatah pahi maha-bhaga                              | 14.26 | tuştah prayacchanti-                             | 19.28         |
| tam namas yanti bhūtāni                           | 8.41          | tatah prācetaso 'siknyām                           | 6.1   | tvad-vajra-ramho-lulita-                         | 11.21         |
| tam nijaghnur abhidrut ya                         | 9.19          | tataḥ sa sapta-rātrānte                            | 16.28 | tvam cāsya katamaḥ sṛṣṭau                        | 15.2          |
| tām prāha sa mahendrāya                           | 7.40          | tataḥ samādhāya mano-                              | 16.33 | tvam etac chraddhayā-                            | 16.64         |
| tam pūjayitvā vidhivat                            | 14.15         | tataḥ saṁsāra etasya                               | 16.57 | tvam hi sarva-sarīry ātmā                        | 19.13         |
| tam tathāvanatam bhaktar                          |               | tataḥ stuvīta stotreṇa                             | 19.16 | tvam sarva-yajna ijyeyam                         | 19.12         |
| tam te sampādaye kāmam                            | 18.36         | tataḥ surāṇām asurai                               | 10.16 | tvam tāta nārhasi ca mām-                        | 14.56         |
| tam tu kṛntana yan nas                            | 5.43          | tatas tair ā yudha śreştho                         | 9.54  | tvam tigma-dhārāsi-varāri-                       | 8.26          |
| tam ücuḥ pāṭyamānās te                            | 18.63         | tatas tat paramāscaryam                            | 18.73 | tvam yātudhāna-                                  | 8.25          |
| tam vavrire sura-gaṇā                             | 6.45          | tatas te vismitāḥ sarve                            | 9.20  | tvan-māyayātmātmaja-                             | 11.27         |
| tam vivak şum abhipret ya                         | 2.23          | tatas tu bhagavān rudro                            | 17.26 | tvaştur daityātmajā bhāryā                       | 6.44          |
| tam yamya-pasan nirmucy                           | a 2.20        | tathā ma uttamaśloka                               | 19.14 | tvatto 'dhastāt prajāh sarvā                     |               |
| tāmrā yāh s yena-                                 | 6.27          | tathābhiyācito devair                              | 10.2  | tyāgena satya-śaucābhyām                         |               |
| tāms tathābh yarditān-                            | 7.20          | tathaika-puruşam raştram                           | 5.7   |                                                  |               |
| tāms te veditum icchāmo                           | . 3.10        | tathā pi na pratibrū yām                           | 7.37  |                                                  |               |
| tān akşatān svastimato-                           | 10.27         | tathā pi prechato brūyām                           | 14.24 | U                                                |               |
| tān āna yadhvam asato                             | 3.28          | tathā pi tac-chakti-visarga-                       | 17.23 |                                                  |               |
| tan nihsaryopaharanam                             | 19.15         | tato 'nivṛttir aprāptir                            | 16.60 | ubhayam ca mayā vyāptam                          | 16 52         |
| tan niśamyātha haryaśvā                           | 5.10          | tato 'numeyo bhagavat-                             | 11.23 | ubhayam smaratah-                                | 16.56         |
| tān nivāryaujasā rājan                            | 11.3          | tato gato brahma-                                  | 13.17 | ūcatur mrtako pānte                              | 15.1          |
| tān no pasīdata harer                             | 3.27          | tato gunebhya ātmānam                              | 2.41  | uccakarta śirah śatror                           | 12.32         |
| tān pratyūcuḥ prahasyedar                         |               | tato manuś cākşuşo 'bhūd                           | 6.15  | ūcur nişedhitās tāms te                          | 1.32          |
| tan-nimitta-smara-vyāja                           | 1.63          | tato nirgatya sahasā                               | 7.9   | udāsīnavad āsīnah                                | 16.11         |
| tan-nişthām agatas yeha                           | 5.14          | tato nr pântah pura-vartino-                       |       | udvās va devam sve-                              | 19.20         |
| tapasā brahmacaryena                              | 1.13          | tato yugantagni-kathora-                           | 12.2  | upadānavī hayasirā                               | 6.33          |
| tapasā branmacaryena<br>tapasāpanayams tāta       | 7.31          | tatra narā yana-saras                              | 5.3   | upadanavim hiranyākşah                           | 6.34          |
| tapo me hrdayam                                   | 4.46          | tatra sāksinam ātmānam                             | 12.15 |                                                  | 2.1           |
| tapta-tāmra-sikhā-                                | 9.14          | tatrāghamarşanam nāma                              | 4.21  | upadhāryātha tān rājan                           | 7.5           |
|                                                   |               | tatrānrno bhūta-balim-                             | 11.18 | upagīyamāno lalitam                              | 2.42          |
| tarhy eva pratibudhyendro                         |               | tat yajur dustyajam sneham                         |       | upalabhyopalabdhān prāg                          | 4.21          |
| tārkşyasya vinatā kadrūķ                          | 6.21          |                                                    | 16.13 | upas pṛś yānus avanam                            |               |
| tasmād akīrti-yaśasor                             | 12.14         | tava vibhavah khalu-                               | 13.16 | upayeme 'tha bhagavan                            | 6.35          |
| tasmād yuvām grāmya-                              | 15.16         | tāvat triņākam nahuşaḥ-                            |       | upetya nāradaḥ prāha                             | 5.29          |
| tasmāl lokeşu te mūḍha                            | 5.43          | tayendrah smāsahat tā pam                          |       | urukramasya devasya                              | 18.8          |
| tasmān na vismayaḥ-                               | 17.35         | tayoh şaşti-sahasrani                              | 6.36  | uttistha tāta ta ime sisavo-                     | 14.57         |
| tasmāt pati-vratā nāryah                          | 18.35         | tayor vilapatoh sarve                              | 14.60 | uvāca cātha haryasvāḥ                            | 5.6           |
| tasmāt pitrhnām ārtānām                           | 7.31          | te 'pi caikaikaśo vrknah                           | 18.72 | uvāca devyāh srņvantyā                           | 17.5          |
| tasmāt puraivās iha pāpa-                         | 1.8           | te'pi cānvagaman mārgam                            | 5.32  | uvāca kincit kupita                              | 18.44         |
| tasmāt sankīrtanam visņor                         |               | te ca pitrā samādistāḥ                             | 5.25  |                                                  |               |
| tasmát svasthena manasá                           | 15.26         | te deva-siddha-parigīta-                           | 3.27  |                                                  |               |
|                                                   |               |                                                    | 3.26  | V                                                |               |
| tasmin vinihate yüyam                             | 9.55          | te me na daṇḍam arhant y                           |       |                                                  |               |
| tasmin vinihate yūyam<br>tāsu budbuda-phenābhyān  | 9.10          | te sva-prayāsam vitatham                           | 10.29 |                                                  |               |
| tasmin vinihate yüyam                             |               |                                                    |       | vācaḥ kūṭaṁ tu devarşeḥ                          | 5.10<br>7.8   |

| Nagach u parata 'prápua                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 16.21                                                                                                                                                                                | vimucya tam imam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 2.36                                                                                                                                              | yad asau bhagavan-nāma 2.13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| vacasy u parate 'prāpya<br>vāca yitvāsiso vi praiḥ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 14.33                                                                                                                                                                                | vinaikam utpatti-laya-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 12.7                                                                                                                                              | yad asau bhagavan-nāma 2.13<br>yad asau śāstram 1.67                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| vadham narhati cendro 'pi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                      | vinded virupā virujā-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 19.27                                                                                                                                             | yad etad vismrtam pumso 16.57                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| vahnim yathā dāruņi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 4.27                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 4.20                                                                                                                                              | yad vā aśvaśiro nāma 9.52                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| vaikuntha-nama-grahanan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                      | vindhya-pādān upavrajya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 9.22                                                                                                                                              | yad vihāyāsuram bhāvam 12.20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                      | vino pasarpaty a param hi<br>vinuncato yasya mahāţţa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 8.14                                                                                                                                              | yad vyājahāra vivaso 2.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| vaikuntha-nāma-grahaņan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 6.33                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 6.37                                                                                                                                              | yad yad ācarati śreyān 2.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| vaiśvānara-sutā yāś ca<br>vajras tu tat-kandharam-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 12.33                                                                                                                                                                                | vi pracittih simhikā yām                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1.65                                                                                                                                              | yad yan niruktam vacasā 4.29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| vajrena vajrī sata-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 12.33                                                                                                                                                                                | vi prām sva-bhāryām<br>viprān stri yo vīravatīh                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 19.19                                                                                                                                             | yad-amsato 'sya sthiti- 3.12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| vajrena vajri sata-<br>vakra-tundān ūrdhva-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1.28                                                                                                                                                                                 | virājamānaḥ paulamyā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 7.6                                                                                                                                               | yadā nārā yaṇā yeti 2.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| vālmīkis ca mahā-yogī                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 18.5                                                                                                                                                                                 | virocanas tu prāhrādir                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 18.16                                                                                                                                             | yadā pracetasah putrā 4.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| vana-mālā-nivītāngo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 4.37                                                                                                                                                                                 | visama-dhiya racito yah                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 16.41                                                                                                                                             | yadāsit tata evād yah 4.48                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| vanaspatīn oşadhīs ca                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 4.8                                                                                                                                                                                  | vişama-matir na yatra-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 16.41                                                                                                                                             | yadi syat tesu vaisamyam 2.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| varado yadi me brahman                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 18.37                                                                                                                                                                                | visasarjācirāt pā paḥ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1.65                                                                                                                                              | yadi syur bahavo loke 3.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| varam varaya vāmoru                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 18.32                                                                                                                                                                                | visayā-trso nara-paśavo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 16.38                                                                                                                                             | yadi te viditam putra 18.70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| vārkṣāi h y eṣā varā kanyā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 4.15                                                                                                                                                                                 | visiryamānām prtanām                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 11.2                                                                                                                                              | yadi vah pradhane- 11.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| varşāṇi sāhasram alakşito-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                      | vismitā mumucuh śokam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 16.12                                                                                                                                             | yadi veda na yāceta 10.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| vartamāno 'nyayoḥ kālo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1.47                                                                                                                                                                                 | visnor vratam idam-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 19.19                                                                                                                                             | yado parāmo manaso nāma 4.26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| vārtra-ghna-lingais-tam-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 12.34                                                                                                                                                                                | visnu-patni mahā-māye                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 19.6                                                                                                                                              | yady apy amangalo martyo 2.48                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| vasavo 'stau vasoḥ putrās                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 6.10                                                                                                                                                                                 | viśrabhya khadgena-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 11.15                                                                                                                                             | yah ksatra-bandhuh- 17.13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| vasistho bhagavān rāmah                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 15.13                                                                                                                                                                                | visrambhanīyo bhūtānām                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 2.6                                                                                                                                               | yah pāramesth yam- 7.13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| vāstor āngirasī-putro                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 6.15                                                                                                                                                                                 | viśuddha-sattva-dhişnyā ya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 5.28                                                                                                                                              | yah paurusena samare 14.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| vāsudeve bhagavati                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 12.21                                                                                                                                                                                | višva-srjas te 'mšāmšās                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 16.35                                                                                                                                             | yah prākrtair jāāna-pathai 4.34                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| vāsudeve bhagavati                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 17.31                                                                                                                                                                                | vişvag vivardhamānam tam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9.13                                                                                                                                              | yah samutpatitam deha 4.14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| vasur muhūrtā sankalpā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 6.4                                                                                                                                                                                  | viśvarūpāya yat prādāt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 9.53                                                                                                                                              | yah sneha-pāśo nija-sarga- 14.55                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| vavande sirasā viņņoņ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 2.22                                                                                                                                                                                 | višve-devās tu višvā yā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 6.7                                                                                                                                               | yajamāno 'vahad bhāgam 9.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| vavarşa kāmān anyeşām                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 14.35                                                                                                                                                                                | višvedevaiš ca sādhyaiš ca                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 7.3                                                                                                                                               | yajante 'nanya-bhāvena 18.35                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| vavrdhe sūrasenesa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 14.31                                                                                                                                                                                | vitrastā dudruvur lokā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 9.17                                                                                                                                              | yājayişyāma bhadram te 13.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| vayam ca tvam ca ye ceme                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 15.5                                                                                                                                                                                 | vivardha yi şavo yü yam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 4.7                                                                                                                                               | yajñaś ca lokād avatāj- 8.18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| vayam na yasyāpi puraḥ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 9.25                                                                                                                                                                                 | vivasvān aryamā pūşā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 6.39                                                                                                                                              | yajñocchişṭam avaghrāya 19.16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| vayam te'tithayah prāptā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 7.27                                                                                                                                                                                 | vivasvatah śrāddhadevam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 6.40                                                                                                                                              | yām dhārayan sapta- 15.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| vā yv-ambarāgny-ap-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 9.21                                                                                                                                                                                 | vivikta-padam ajnāya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 5.18                                                                                                                                              | yam vai na gobhir manasā 3.16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ve-kāram netrayor yunjyān                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                      | vrajāma sarve saraņam-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 9.27                                                                                                                                              | yam vai svasantam anu- 16.48                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| veda-pranihito dharmo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1.40                                                                                                                                                                                 | vratam pumsavanam-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 19.1                                                                                                                                              | yama-preşyān vişņudūtā 1.31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| vedo nārā yanah sāksāt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1.40                                                                                                                                                                                 | vrddhāv anāthau pitarau                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 2.28                                                                                                                                              | yama-rājne yathā sarvam 2.21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| vibhaktam anugrhnadbhir                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                      | vṛṇīmahe tvopādhyāyam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 7.32                                                                                                                                              | yamasya devasya na dandi 3.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| vibhāvasor asūtosā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 6.16                                                                                                                                                                                 | vrşaparvanas tu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 6.32                                                                                                                                              | yamunāyām mahārāja 16.14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| vibhūtayo mama hy etā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 4.45                                                                                                                                                                                 | vrtah purohitas tvāstro                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 8.3                                                                                                                                               | yan manyase hy- 17.24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| vidāma vas vehitam-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 17.32                                                                                                                                                                                | vrto deva-ganaih sarvair                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 10.14                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| vidāma yasyehitam-<br>vidiksu diksūrdhvam-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 17.32<br>8.34                                                                                                                                                                        | vrto deva-ganaih sarvair<br>vrto narada-nandādvaih                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 10.14                                                                                                                                             | yan mayaisvarya-mattena 7.11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                      | vrto nārada-nandādyaiḥ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 10.14<br>4.39<br>17.38                                                                                                                            | yan mayaisvarya-mattena 7.11<br>yan na spṛsanti na vidur 16.23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| vidikşu dik <b>şü</b> rdhvam-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 8.34                                                                                                                                                                                 | vrto nārada-nandādyaiḥ<br>vrtra ity abhivikhyāto                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 4.39                                                                                                                                              | yan mayaisvarya-mattena 7.11<br>yan na sprsanti na vidur 16.23<br>yan nāradāngirobhyām te 16.50                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| vidikşu dikşurdhvam-<br>viditam ananta samastam<br>vidveşa-naşta-matayah                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 8.34<br>16.46                                                                                                                                                                        | vrto nārada-nandādyaiḥ<br>vrtra ity abhivikhyāto<br>vrtra-grastam tam ālokya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 4.39<br>17.38                                                                                                                                     | yan mayaisvarya-mattena 7.11<br>yan na sprsanti na vidur 16.23<br>yan nāradāngirobhyām te 16.50<br>yan nas tvam karma- 5.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| vidikşu dikşürdhvam-<br>viditam ananta samastam<br>vidveşa-naşta-matayah<br>vidyā-tejas-tapo-mürtim                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 8.34<br>16.46<br>14.43                                                                                                                                                               | vrto nārada-nandādyaiḥ<br>vrtra ity abhivikhyāto<br>vrtra-grastam tam ālokya<br>vrtra-vikrama-samvignāḥ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 4.39<br>17.38<br>12.30<br>13.4                                                                                                                    | yan mayaisvarya-mattena 7.11<br>yan na spršanti na vidur 16.23<br>yan nāradāngirobhyām 16.50<br>yan nas tvam karma-<br>yan no bhayam- 8.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| vidikşu dikşürdhvam-<br>viditam ananta samastam<br>vidveşa-naşta-matayah<br>vidyā-tejas-tapo-mūntim<br>vidyā-vrata-tapaḥ-sāram                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 8.34<br>16.46<br>14.43<br>8.11                                                                                                                                                       | vrto nārada-nandādyaiḥ<br>vrtra ity abhivikhyāto<br>vrtra-grastam tam ālokya<br>vrtra-vikrama-samvignāḥ<br>vrtram abhyadravac-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 4.39<br>17.38<br>12.30                                                                                                                            | yan mayaisvarya-mattena 7.11<br>yan na spršanti na vidur 16.23<br>yan nāradāngirobhyām te 16.50<br>yan nas tvam karma- 5.42<br>yan no bhayam- 8.27<br>yan no pakuryād asvārthair 10.10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| vidikşu dikşürdhvam-<br>viditam ananta samastam<br>vidveşa-naşta-matayah<br>vidyä-tejas-tapo-münim<br>vidyä-vrata-tapah-säram<br>vidyädhara-patim prītas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 8.34<br>16.46<br>14.43<br>8.11<br>9.51                                                                                                                                               | vrto nārada-nandādyaih<br>vrtra ity abhivikhyāto<br>vrtra-grastam tam ālokya<br>vrtra-vikrama-samvignāh<br>vrtram abhyadravac-<br>vrtras tu sa katham pāpah                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 4.39<br>17.38<br>12.30<br>13.4<br>10.15                                                                                                           | yan mayaisvarya-mattena 7.11<br>yan na sprsanti na vidur 16.23<br>yan nāradāngirobhyām te 16.50<br>yan na stvam karma-<br>yan no bhayam- 8.27<br>yan no pakuryād asvārthair 10.10<br>yan-nāma sakrc chravanāt 16.44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| vidikşu dikşürdhvam-<br>viditam ananta samastam<br>vidveşa-naşta-matayah<br>vidyā-tejas-tapo-mūntim<br>vidyā-vrata-tapaḥ-sāram                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 8.34<br>16.46<br>14.43<br>8.11<br>9.51<br>16.49                                                                                                                                      | vrto nārada-nandādyaiḥ<br>vrtra ity abhivikhyāto<br>vrtra-grastam tam ālok ya<br>vrtra-vikrama-samvignāḥ<br>vrtram abhyadravac-<br>vrtras tu sa katham pā paḥ<br>vrtrasya dehān-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 4.39<br>17.38<br>12.30<br>13.4<br>10.15<br>14.6                                                                                                   | yan mayaisvarya-mattena 7.11<br>yan na sprsanti na vidur 16.23<br>yan nāradāngirobhyām te 16.50<br>yan na stvam karma-<br>yan no bhayam- 8.27<br>yan no pakuryād asvārthair 10.10<br>yan-nāma sakrc chravanāt 16.44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| vidikşu dikşürdhvam- viditam ananta samastam vidveşa-naşta-matayah vidyā-tejas-tapo-mürtim vidyā-vrata-tapah-sāram vidyādhara-patim prītas vidyādhara dhipat yam ca vidyādharā psarobhis ca                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 8.34<br>16.46<br>14.43<br>8.11<br>9.51<br>16.49<br>16.28                                                                                                                             | vrto nārada-nandādyaiḥ<br>vrtra ily abhivikhyāto<br>vrtra-grastam tam ālokya<br>vrtra-vikrama-samvignāḥ<br>vrtram abhyadravac-<br>vrtras tu sa katham pā paḥ<br>vrtrasya dehān-<br>vrtrasya karmāti-                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 4.39<br>17.38<br>12.30<br>13.4<br>10.15<br>14.6<br>12.35<br>12.5                                                                                  | yan mayaisvarya-mattena 7.11<br>yan na spršanti na vidur 16.23<br>yan nāradāngirobhyām te 16.50<br>yan nas tvam karma- 5.42<br>yan no bhayam- 8.27<br>yan no pakuryād asvārthair 10.10<br>yan-nāma sakrc chravanāt 16.44<br>yāni ceha nisiddhāni 18.46<br>yarhy upārata-dhīs tasminn 2.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| vidikşu dikşürdhvam-<br>viditam ananta samastam<br>vidveşa-naşta-matayah<br>vidyā-ejas-tapo-mürtim<br>vidyā-vrata-tapaḥ-sāram<br>vidyādhara-patim prītas<br>vidyādharā piarobhis ca<br>vidyādharā scitraketus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 8.34<br>16.46<br>14.43<br>8.11<br>9.51<br>16.49<br>16.28<br>7.4                                                                                                                      | vrto nārada-nandādyaiḥ vrtra ity abhivikhyāto vrtra-grastam tam ālokya vrtra-vikrama-samvignāḥ vrtram abhyadravac- vrtras tu sa katham pā paḥ vrtrasya dehān- vrtrasya karmāti- vrtrasyāsura-jātes ca                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 4.39<br>17.38<br>12.30<br>13.4<br>10.15<br>14.6<br>12.35                                                                                          | yan mayaisvarya-mattena 7.11<br>yan na spršanti na vidur 16.23<br>yan nāradāngirobhyām te 16.50<br>yan nas tvam karma- 5.42<br>yan no bhayam- 8.27<br>yan no pakuryād asvārthair 10.10<br>yan-nāma sakrc chravaņāt 16.44<br>yāni ceha nisiddhāni 18.46<br>yarhy upārata-dhīs tasminn 2.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| vidikşu dikşürdhvam- viditam ananta samastam vidveşa-naşta-matayah vidyā-tejas-tapo-mürtim vidyā-vrata-tapaḥ-sāram vidyādhara-patim prītas vidyādhara dhipatyam ca vidyādharā psarobhis ca vidyādharās citraketus vidyota āsīl lambāyās                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 8.34<br>16.46<br>14.43<br>8.11<br>9.51<br>16.49<br>16.28<br>7.4<br>17.1                                                                                                              | vrto nārada-nandādyaih<br>vrtra ity abhivikhyāto<br>vrtra-grastam tam ālokya<br>vrtra-vikrama-samvignāh<br>vrtram abhyadravac-<br>vrtras tu sa katham pāpah<br>vrtrasya dehān-<br>vrtrasya karmāti-<br>vrtrasyāsura-jātes ca<br>vrtre hate trayo lokā                                                                                                                                                                                                                                                   | 4.39<br>17.38<br>12.30<br>13.4<br>10.15<br>14.6<br>12.35<br>12.5<br>17.39                                                                         | yan mayaisvarya-mattena 7.11 yan na spršanti na vidur 16.23 yan nāradāngirobhyām te 16.50 yan na stvam karma- 5.42 yan no bhayam- 8.27 yan no pakuryād asvārthair 10.10 yan-nāma sakrc chravanāt 16.44 yāni ceha nisiddhāni 18.46 yarhy u pārata-dhīs tasmi na 2.42 yāsām prasiti-prasavair 6.3 yasmai balim ta ime nāma- 3.13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| vidikşu dikşürdhvam- viditam ananta samastam vidveşa-naşta-matayah vidyā-tejas-tapo-mūrtim vidyā-vrata-tapah-sāram vidyādhara-patim prītas vidyādhara dhipat yam ca vidyādharā scitraketus vidyota disti lambāyās vigarhitam dharma-šīlair                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 8.34<br>16.46<br>14.43<br>8.11<br>9.51<br>16.49<br>16.28<br>7.4<br>17.1<br>6.5                                                                                                       | vrto nārada-nandādyaih<br>vrtra ity abhivikhyāto<br>vrtra-grastam tam ālokya<br>vrtra-vikrama-samvignāh<br>vrtram abhyadravac-<br>vrtras tu sa katham pāpah<br>vrtrasya dehān-<br>vrtrasya karmāti-<br>vrtrasyāsura-jātes ca<br>vrtre hate trayo lokā<br>vrtro 'surāms tān anugān-                                                                                                                                                                                                                      | 4.39<br>17.38<br>12.30<br>13.4<br>10.15<br>14.6<br>12.35<br>12.5<br>17.39<br>13.1                                                                 | yan mayaisvarya-mattena 7.11 yan na spršanti na vidur 16.23 yan nāradāngirobhyām te 5.42 yan no bhayam- 8.27 yan no pakuryād asvārthair 10.10 yan-nāma sakre chravanāt 16.44 yāni ceha niṣiddhāni 18.46 yarhy upārata-dhīs tasmin 2.42 yāsām prasūti-prasavair 6.3 yasmai balim ta ime nāma- 3.13 yasmin yato yena ca yasya 4.30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| vidikşu dikşürdhvam- viditam ananta samastam vidya-tenaşta-matayah vidya-tejas-tapo-mürtim vidya-vrata-tapah-sāram vidyadhara-patim prītas vidyadhara-patim prītas vidyadhara piarobhis ca vidyadharas citraketus vidyota āsīl lambāyās vi garhitam dharma-sīlair vighātah śreyasah pāpa                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 8.34<br>16.46<br>14.43<br>8.11<br>9.51<br>16.49<br>16.28<br>7.4<br>17.1<br>6.5<br>7.35<br>5.37                                                                                       | vrto nārada-nandādyaiḥ vrtra ily abhivikhyāto vrtra-grastam tam ālok ya vrtra-vikrama-samvignāḥ vrtram abhyadravac- vrtras tu sa katham pā paḥ vrtrasya dehān- vrtrasya karmāti- vrtrasyāsura-jāteš ca vrtre hate trayo lokā vrtro's vrāms tān anugān- vyāmocayan nīyamānam                                                                                                                                                                                                                             | 4.39<br>17.38<br>12.30<br>13.4<br>10.15<br>14.6<br>12.35<br>12.5<br>17.39<br>13.1<br>10.30<br>2.31                                                | yan mayaisvarya-mattena 7.11 yan na spršanti na vidur 16.23 yan nāradāngirobhyām te 5.42 yan no bhayam- 8.27 yan no pakuryād asvārthair 10.10 yan-nāma sakrc chravanāt 16.44 yāni ceha nisiddhāni 18.46 yarhy upārata-dhīs tasminn 2.42 yāsām prasūti-prasavair 6.3 yasmai balim ta ime nāma 3.13 yasmin yato yena ca yasya 4.30 yasminn idam yatas cedam 16.22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| vidikşu dikşürdhvam- viditam ananta samastam vidveşa-naşta-matayah vidyā-lejas-tapo-mürtim vidyā-vrata-tapaḥ-sāram vidyādhara-patim prītas vidyādhara patim prītas vidyādhara psarobhis ca vidyādharas citraketus vidyota āsīl lambāyās vi garhitam dharma-sīlair vighātah śreyasah pāpa vijesyase 'njasā yena                                                                                                                                                                                                                                                                              | 8.34<br>16.46<br>14.43<br>8.11<br>9.51<br>16.49<br>16.28<br>7.4<br>17.1<br>6.5<br>7.35                                                                                               | vrto nārada-nandādyaiḥ vrtra ity abhivikhyāto vrtra-grastam tam ālokya vrtra-vikrama-samvignāḥ vrtram abhyadravac- vrtras tu sa katham pā paḥ vrtrasya dehān- vrtrasya karmāti- vrtrasyāsura-jāteš ca vrtre hate trayo lokā vrtro 'surāms tān anugān- vyāmocayan nī yamānam vyāmocayan pātakinam                                                                                                                                                                                                        | 4.39<br>17.38<br>12.30<br>13.4<br>10.15<br>14.6<br>12.35<br>12.5<br>17.39<br>13.1<br>10.30                                                        | yan mayaisvarya-mattena 7.11 yan na spršanti na vidur 16.23 yan nāradāngirobhyām te 16.50 yan nas tvam karma- 5.42 yan no bhayam- 8.27 yan no pakuryād asvārthair 10.10 yan-nāma sakrc chravanāt 16.44 yāni ceha niṣiddhāni 18.46 yarhy upārata-dhīs tasminn 2.42 yāsām prasūti-prasavair 6.3 yasmai balim ta ime nāma- 3.13 yasmin yato yena ca yasya 4.30 yasmin idam yatas cedam 16.22 yasya bhaktir bhagavati 12.22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| vidikşu dikşürdhvam- viditam ananta samastam vidveşa-naşta-matayah vidyā-lejas-tapo-mürtim vidyā-vrata-tapaḥ-sāram vidyādhara-patim prītas vidyādharā dhipatyam ca vidyādharā psarobhis ca vidyādharā scitraketus vidyota āsīl lambāyās vi garhitam dharma-sīlair vi ghātaḥ śreyasaḥ pāpa vijesyase 'njasā yena vijitās te' pi ca bha jatām                                                                                                                                                                                                                                                 | 8.34<br>16.46<br>14.43<br>8.11<br>9.51<br>16.49<br>16.28<br>7.4<br>17.1<br>6.5<br>7.35<br>5.37<br>8.35                                                                               | vrto nārada-nandādyaih vrtra ity abhivikhyāto vrtra-grastam tam ālokya vrtra-vikrama-samvignāh vrtram abhyadravac- vrtras tu sa katham pā paḥ vrtrasya dehān- vrtrasya dermāti- vrtrasya sura-jātes ca vrtre hate trayo lokā vrtro 'surāms tān anugān- vyāmocayan nīyamānam vyāmocayan pātakinam vyanadat sumahā-prāno                                                                                                                                                                                  | 4.39<br>17.38<br>12.30<br>13.4<br>10.15<br>14.6<br>12.35<br>12.5<br>17.39<br>13.1<br>10.30<br>2.31<br>3.9                                         | yan mayaisvarya-mattena 7.11 yan na spršanti na vidur 16.23 yan nāradāngirobhyām te 5.42 yan no bhayam- 8.27 yan no pakuryād asvārthair 10.10 yan-nāma sakre chravanāt 16.44 yāni ceha nisiddhāni 18.46 yarhy upārata-dhīs tasmi nr 2.42 yāsām prasūti-prasavair 6.3 yasmai balim ta ime nāma- 3.13 yasmin yato yena ca yasya yasmin idam yatas cedam 16.22 yasya prajā-visargena 4.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| vidikşu dikşürdhvam- viditam ananta samastam vidya-naşta-matayah vidyā-tejas-tapo-mürtim vidyā-vrata-tapah-sāram vidyādhara-patim prītas vidyādhara dhipat yam ca vidyādharas citraketus vidyota disti lambāyās vi garhitam dharma-sīlair vi ghātah sreyasah pāpa vijesyase 'njasā yena vijitās te' pic ca bhajatām vijnāpyam parama-guroḥ                                                                                                                                                                                                                                                  | 8.34<br>16.46<br>14.43<br>8.11<br>9.51<br>16.49<br>16.28<br>7.4<br>17.1<br>6.5<br>7.35<br>5.37<br>8.35<br>16.34                                                                      | vrto nārada-nandādyaih vrtra ity abhivikhyāto vrtra-grastam tam ālokya vrtra-vikrama-samvignāh vrtram abhyadravac- vrtras tu sa katham pā paḥ vrtrasya dehān- vrtrasya dehān- vrtrasya sura-jātes ca vrtre hate trayo lokā vrtro 'surāms tān anugān- vyāmocayan nīyamānam vyāmocayan pātakinam vyanadat sumahā-prāno                                                                                                                                                                                    | 4.39<br>17.38<br>12.30<br>13.4<br>10.15<br>14.6<br>12.35<br>12.5<br>17.39<br>13.1<br>10.30<br>2.31<br>3.9<br>11.6                                 | yan mayaisvarya-mattena yan na spršanti na vidur 16.23 yan na spršanti na vidur 16.23 yan na stvam karma- 5.42 yan no bhayam- 8.27 yan no pakuryda asvārthair 10.10 yan-nāma sakre chravanāt 16.44 yāni ceha niṣiddhāni 18.46 yarhy upārata-dhīs tasmin 2.42 yāsām prasūti-prasavair 6.3 yasmai balim ta ime nāma- 3.13 yasmin yato yena ca yasya 4.30 yasmin idam yatas cedam 16.22 yasya bhaktir bhagavati 12.22 yasya prajā-visargena 4.17 yasyānke šīra ādhāya 2.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| vidikşu dikşürdhvam- viditam ananta samastam vidveşa-naşta-matayah vidyā-lejas-tapo-mürtim vidyā-vrata-tapaḥ-sāram vidyādhara-patim prītas vidyādharā dhipatyam ca vidyādharā psarobhis ca vidyādharā scitraketus vidyota āsīl lambāyās vi garhitam dharma-sīlair vi ghātaḥ śreyasaḥ pāpa vijesyase 'njasā yena vijitās te' pi ca bha jatām                                                                                                                                                                                                                                                 | 8.34<br>16.46<br>14.43<br>8.11<br>9.51<br>16.49<br>16.28<br>7.4<br>17.1<br>6.5<br>7.35<br>5.37<br>8.35<br>16.34<br>16.46                                                             | vrto nārada-nandādyaiḥ vrtra ily abhivikhyāto vrtra-grastam tam ālok ya vrtra-vikrama-samivignāḥ vrtram abhyadravac- vrtras tu sa katham pā paḥ vrtrasya dehān- vrtrasya karmāti- vrtrasyāsura-jāteš ca vrtre hate trayo lokā vrtro 'surāms tān anugān- vyāmocayan nīyamānam vyāmocayan pātakinam vyanadat sumahā-prāno vyapohya mātr-dosam te                                                                                                                                                          | 4.39<br>17.38<br>12.30<br>13.4<br>10.15<br>14.6<br>12.35<br>12.5<br>17.39<br>13.1<br>10.30<br>2.31<br>3.9<br>11.6                                 | yan mayaisvarya-mattena yan na spršanti na vidur 16.23 yan na spršanti na vidur 16.23 yan na stvam karma- 5.42 yan no bhayam- 8.27 yan no pakuryda asvārthair 10.10 yan-nāma sakre chravanāt 16.44 yāni ceha niṣiddhāni 18.46 yarhy upārata-dhīs tasmin 2.42 yāsām prasūti-prasavair 6.3 yasmai balim ta ime nāma- 3.13 yasmin yato yena ca yasya 4.30 yasmin idam yatas cedam 16.22 yasya bhaktir bhagavati 12.22 yasya prajā-visargena 4.17 yasyānke šīra ādhāya 2.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| vidikşu dikşürdhvam- viditam ananta samastam vidya-tenaşta-matayah vidya-tejas-tapo-mürtim vidya-vrata-tapah-sāram vidyadhara-patim prītas vidyadhara-patim prītas vidyadhara psarobhis ca vidyadharas citraketus vidyota āsīl lambāyās vigarhitam dharma-sīlair vighātah śreyasah pāpa vijesyase 'njasā yena vijitās te' pic a bha jatām vijnāpyam parama-guroh vikarṣato' ntar hrdayād                                                                                                                                                                                                    | 8.34<br>16.46<br>14.43<br>8.11<br>9.51<br>16.49<br>16.28<br>7.4<br>17.1<br>6.5<br>7.35<br>5.37<br>8.35<br>16.34<br>16.46<br>1.31                                                     | vrto nārada-nandādyaih vrtra ity abhivikhyāto vrtra-grastam tam ālokya vrtra-vikrama-samvignāh vrtram abhyadravac- vrtras tu sa katham pā paḥ vrtrasya dehān- vrtrasya dermāti- vrtrasya sura-jātes ca vrtre hate trayo lokā vrtro 'surāms tān anugān- vyāmocayan nīyamānam vyāmocayan pātakinam vyanadat sumahā-prāno                                                                                                                                                                                  | 4.39<br>17.38<br>12.30<br>13.4<br>10.15<br>14.6<br>12.35<br>12.5<br>17.39<br>13.1<br>10.30<br>2.31<br>3.9<br>11.6                                 | yan mayaisvarya-mattena 7.11 yan na spršanti na vidur 16.23 yan na sakrama- 5.42 yan no bhayam- 8.27 yan no bhayam- 8.27 yan no pakuryad asvārthair 10.10 yan-nāma sakrc chravanāt 16.44 yāni ceha niṣiddhāni 18.46 yarhy upārata-dhīs tasminn 2.42 yāsām prasūti-prasavair 6.3 yasmai balim ta ime nāma- 3.13 yasmin yato yena ca yasya yasminn idam yatas cedam 16.22 yasya bhaktir bhagavati yasya prajā-visargena 4.17 yasyārāke sīra ādhāya 2.5 yasyātmānuvasas cet syāt 14.20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| vidikşu dikşürdhvam- viditam ananta samastam vidveşa-naşta-matayah vidyā-lejas-tapo-mürtim vidyā-vrata-tapaḥ-sāram vidyādhara-patim prītas vidyādhara-patim prītas vidyādhara psarobhis ca vidyādharas citraketus vidyota āsīl lambāyās vigarhitam dharma-sīlair vighātah sreyasah pāpa vijesyase 'njasā yena vijitās te' pi ca bhajatām vijnāp yam parama-guroh vikarşato 'ntar hṛdayād vikīrya kešān vigalat-                                                                                                                                                                             | 8.34<br>16.46<br>14.43<br>8.11<br>9.51<br>16.49<br>16.28<br>7.4<br>17.1<br>6.5<br>7.35<br>5.37<br>8.35<br>16.34<br>16.46<br>1.31<br>14.53                                            | vrto nārada-nandādyaiḥ vrtra ily abhivikhyāto vrtra-grastam tam ālok ya vrtra-vikrama-samivignāḥ vrtram abhyadravac- vrtras tu sa katham pā paḥ vrtrasya dehān- vrtrasya karmāti- vrtrasyāsura-jāteš ca vrtre hate trayo lokā vrtro 'surāms tān anugān- vyāmocayan nīyamānam vyāmocayan pātakinam vyanadat sumahā-prāno vyapohya mātr-dosam te                                                                                                                                                          | 4.39<br>17.38<br>12.30<br>13.4<br>10.15<br>14.6<br>12.35<br>12.5<br>17.39<br>13.1<br>10.30<br>2.31<br>3.9<br>11.6                                 | yan mayaisvarya-mattena 7.11 yan na spršanti na vidur 16.23 yan nāradāngirobhyām te 16.50 yan nas tvam karma- 5.42 yan no bhayam- 8.27 yan no pakuryād asvārthair 10.10 yan-nāma sakrc chravanāt 16.44 yāni ceha nisiddhāni 18.46 yarhy upārata-dhīs tasminn 2.42 yāsām prasūti-prasavair 6.3 yasmai balim ta ime nāma- 3.13 yasmin yato yena ca yasya 4.30 yasmin idam yatas cedam 16.22 yasya bhaktir bhagavati 12.22 yasya prajā-visargena 4.17 yasyānke šīra ādhāya 2.5 yasyehitam na viduh sprsta 3.15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| vidikşu dikşürdhvam- viditam ananta samastam vidveşa-naşta-matayah vidyā-tejas-tapo-mürtim vidyā-vrata-tapaḥ-sāram vidyādhara-patim prītas vidyādharā abipatyam ca vidyādharā psarobhis ca vidyādharas citraketus vidyota āsīl lambāyās vi garhitam dharma-sīlair vighātaḥ śreyasaḥ pāpa vijesyase 'njasā yena vijitās te 'pi ca bha jatām vijnā pyam parama-guroḥ vikarṣato 'ntar hrdayād vikirya kesām vigalat- vikīrya palitān kesāms                                                                                                                                                    | 8.34<br>16.46<br>14.43<br>8.11<br>9.51<br>16.49<br>16.28<br>7.4<br>17.1<br>6.5<br>7.35<br>5.37<br>8.35<br>16.34<br>16.46<br>1.31<br>14.53                                            | vrto nārada-nandādyaih vrtra ity abhivikhyāto vrtra-grastam tam ālokya vrtra-vikrama-samvignāh vrtram abhyadravac- vrtras tu sa katham pā paḥ vrtrasya dehān- vrtrasya karmāti- vrtrasyāsura-jātes ca vrtre hate trayo lokā vrtro 'surāms tān anugān- vyāmocayan nīyamānam vyāmocayan pātakinam vyanadat sumahā-prāno vyapohya mātr-doṣam te                                                                                                                                                            | 4.39<br>17.38<br>12.30<br>13.4<br>10.15<br>14.6<br>12.35<br>12.5<br>17.39<br>13.1<br>10.30<br>2.31<br>3.9<br>11.6<br>18.67                        | yan mayaisvarya-mattena yan na spršanti na vidur 16.23 yan na spršanti na vidur 16.23 yan na stvam karma- 5.42 yan no bhayam- 8.27 yan no bhayam- 8.27 yan no pakuryād asvārthair 10.10 yan-nāma sakrc chravanāt 16.44 yāni ceha niṣiddhāni 18.46 yarhy upārata-dhīs tasmin 2.42 yāsām prasūti-prasavair 6.3 yasmai balim ta ime nāma- 3.13 yasmai palaim ta ime nāma- 3.13 yasmain idam yatas cedam 16.22 yasya bhaktir bhagavati 12.22 yasya prajā-visargena yasyātmānuvasas cet syat 14.20 yasyehitam na viduh sprṣta 3.15 yasyoru-ṣrnge jagatīm sva- 9.23 yat te gatīnām tisrnām 9.32                                                                                      |
| vidikşu dikşürdhvam- viditam ananta samastam vidya-naşta-matayah vidyā-tejas-tapo-mürtim vidyā-vrata-tapah-sāram vidyādhara-patim prītas vidyādhara-patim prītas vidyādharā psarobhis ca vidyādharās citraketus vidyota āsīl lambāyās vi garhitam dharma-sīlair vighātah śreyasah pāpa vijesyase 'njasa yena vijitās te' pi ca bhajatām vijnāpyam parama-guroh vikarşato'ntar hrdayād vikīrya kešān vigalat- vikīrya palitān kešāms vikrīdato'mrtāmbhodhau                                                                                                                                  | 8.34<br>16.46<br>14.43<br>8.11<br>9.51<br>16.49<br>16.28<br>7.4<br>17.1<br>6.5<br>7.35<br>5.37<br>8.35<br>16.34<br>16.46<br>1.31<br>14.53<br>13.13                                   | vrto nāradā-nandādyaiḥ vrtra ily abhivikhyāto vrtra-grastam tam ālok ya vrtra-vikrama-samivignāḥ vrtram abhyadravac- vrtras tu sa katham pā paḥ vrtrasya dehān- vrtrasya karmāti- vrtrasyāsura-jātes ca vrtre hate trayo lokā vrtro 'surāms tān anugān- vyāmocayan nī yamānam vyāmocayan nātakinam vyanadat sumahā-prāno vyapohya mātr-dosam te  Y ya eka īšo nīja-māyayā-                                                                                                                              | 4.39<br>17.38<br>12.30<br>13.4<br>10.15<br>14.6<br>12.35<br>12.5<br>12.5<br>12.3<br>10.30<br>2.31<br>3.1<br>10.30<br>2.31<br>3.9<br>11.6<br>18.67 | yan mayaisvarya-mattena yan na spršanti na vidur 16.23 yan nāradāngirobhyām te yan na stvam karma-yan no bhayam-yan nopakuryād asvārthair 10.10 yan-nāma sakre chravanāt 16.44 yāni ceha nisiddhāni 18.46 yarhy upārata-dhis tasmin 2.42 yāsām prasūti-prasavair 6.3 yasmin yato yena ca yasya yasmin idam yatas cedam 16.22 yasya bhaktir bhagavati 12.22 yasya prajā-visargena yasyārke sīra ādhāya 2.5 yasyātmānuvasas cet syāt 14.20 yasyētiam na viduh sprṣta 3.15 yasyoru-srngejagatīm sva-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| vidikşu dikşürdhvam- viditam ananta samastam vidya-lejas-tapo-mürtim vidyā-vejas-tapo-mürtim vidyā-verata-tapah-sāram vidyādhara-patim prītas vidyādhara-patim prītas vidyādhara psarobhis ca vidyādharas citraketus vidyota āsīl lambāyās vigarhitam dharma-sīlair vighātah sreyasah pāpa vijesyase 'ñjasā yena vijitās te' pi ca bhajatām vijnāpyam parama-guroh vikarşato'ntar hṛdayād vikirya kešān vigalat- vikīrya palitān kešāms vikrīdato'mṛtāmbhodhau vikrīdito yayaivāham                                                                                                         | 8.34<br>16.46<br>14.43<br>8.11<br>9.51<br>16.49<br>16.28<br>7.4<br>17.1<br>6.5<br>7.35<br>5.37<br>8.35<br>16.34<br>16.34<br>11.31<br>14.53<br>13.13<br>12.22<br>2.37                 | vrto nārada-nandādyaih vrtra ily abhivikhyāto vrtra-grastam tam ālok ya vrtra-vikrama-samivignāh vrtram abhyadravac- vrtras tu sa katham pā pah vrtrasya dehān- vrtrasya karmāti- vrtrasya karmāti- vrtrasyāsura-jātes ca vrtre hate trayo lokā vrtro 'surāms tān anugān- vyāmocayan nī yamānam vyāmocayan pātakinam vyanadat sumahā-prāno vyapohya mātr-doṣam te   Y  ya eka īšo nija-māyayā- ya etam paramam guhyam                                                                                   | 4.39<br>17.38<br>12.30<br>13.4<br>10.15<br>14.6<br>12.35<br>12.5<br>17.39<br>13.1<br>10.30<br>2.31<br>3.9<br>11.6<br>18.67                        | yan mayaisvarya-mattena yan na spršanti na vidur 16.23 yan na spršanti na vidur 16.23 yan na stvam karma- 5.42 yan no bhayam- 8.27 yan no pakuryad asvārthair 10.10 4yāni ceha nisiddhāni 18.46 yarhy upārata-dhīs tasminn 2.42 yāsām prasūti-prasavair 6.3 yasmai balim ta ime nāma- 3.13 yasmin vato yena ca yasya yasminn idam yatas cedam 16.22 yasya bhaktir bhagavati 12.22 yasya prajā-visargena 4.17 yasyārhe sīra ādhāya 2.5 yasyātmānuvasas cet syāt 14.20 yasyehitam na viduh sprṣta 3.15 yasyoru-srnge jagatīm sva- 9.23 yat-pāda-mūlam upasrtya- 15.28                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| vidikşu dikşürdhvam- viditam ananta samastam vidveşa-naşta-matayah vidyā-lejas-tapo-mürtim vidyā-vrata-tapaḥ-sāram vidyādhara-patim prītas vidyādhara-patim prītas vidyādhara psarobhis ca vidyādharas citraketus vidyota āsīl lambāyās vigarhitam dharma-sīlair vighātah sreyasah pāpa vijesyase 'njasā yena vijitās te' pi ca bhajatām vijnā pyam parama-guroh vikarşato 'ntar hṛdayād vikirya kešān vigalat- vikirya palitān kešāms vikrīdato 'mṛtāmbhodhau vikridito yayaivāham vikrušya putram aghavān                                                                                 | 8.34<br>16.46<br>14.43<br>8.11<br>9.51<br>16.49<br>16.28<br>7.4<br>17.1<br>6.5<br>7.35<br>5.37<br>8.35<br>16.34<br>16.36<br>1.31<br>14.53<br>13.13<br>12.22<br>2.37<br>3.24          | vrto nārada-nandādyaih vrtra ity abhivikhyāto vrtra-grastam tam ālokya vrtra-vikrama-samvignāh vrtram abhyadravac- vrtras tu sa katham pā paḥ vrtrasya dehān- vrtrasya karmāti- vrtrasya karmāti- vrtrasyāsura-jāteš ca vrtre hate trayo lokā vrtro 'surāms tān anugān- vyāmocayan nī yamānam vyāmocayan nī yamānam vyanadat sumahā-prāno vyapohya mātr-doṣam te  Y  ya eka īšo nija-māyayā- ya etam paramam guhyam ya etat prātar utthāya                                                              | 4.39<br>17.38<br>12.30<br>13.4<br>10.15<br>14.6<br>12.35<br>17.39<br>13.1<br>10.30<br>2.31<br>3.9<br>11.6<br>18.67                                | yan mayaisvarya-mattena yan na spršanti na vidur 16.23 yan nāradāngirobhyām te 5.42 yan no bhayam- 8.27 yan no pakuryād asvārthair 10.10 yan-nāma sakre chravanāt 16.44 yāni ceha nisiddhāni 18.46 yarhy upārata-dhis tasmin 2.42 yāsām prasūti-prasavair 6.3 yasmai balim ta ime nāma- 3.13 yasmin yato yena ca yasya yasminn idam yatas cedam 16.22 yasya prajā-visargena yasyātmānuvasas cet syāt yasyātmānuvasas cet syāt yasyātmānuvasas cet syāt yasyātmānuvasas cet syāt yasyatmānuvasas cet syāt yasyatmānuvasas cet syāt yasyatmānuvasas cet syāt yasyatmānuvasas cet syāt yasyoru-sringe jagatīm sva- yat te gatīnām tisrnām yat pāda-mūlam upasrtya- 15.28 yat-pāda-mūlam upasrtya- 15.28 yat-pāda-mūlam upasrtya- 15.28                                                                                                                                         |
| vidikşu dikşürdhvam- viditam ananta samastam vidya-naşta-matayah vidyā-tejas-tapo-mūrtim vidyā-vrata-tapah-sāram vidyādhara-patim prītas vidyādhara-patim prītas vidyādharā psarobhis ca vidyādharās citraketus vidyota āstl lambāyās vi garhitam dharma-sīlair vi ghātah 'sreyasah pāpa vijesyase 'nijasā yena vijitās te' pic ca bhajatām vijnāp yam parama-guroh vikaryato 'ntar hṛdayād vikirya kesān vigalat- vikirya palitān kesāms vikridato 'mṛtāmbhodhau vikridito yayaivāham vilapantyā mṛtam aghavān vilapantyā mṛtam purram                                                     | 8.34<br>16.46<br>14.43<br>8.11<br>9.51<br>16.49<br>16.28<br>7.4<br>17.1<br>6.5<br>7.35<br>5.37<br>8.35<br>16.34<br>16.46<br>1.31<br>14.53<br>13.13<br>12.22<br>2.37<br>3.24<br>14.59 | vrto nāradā-nandādyaiḥ vrtra ily abhivikhyāto vrtra-grastam tam ālok ya vrtra-vikrama-samivignāḥ vrtras tu sa katham pāpaḥ vrtrasya dehān- vrtrasya karmāti- vrtrasyāsura-jātes ca vrtre hate trayo lokā vrtro 'surām's tān anugān- vyāmocayan nī yamānam vyamocayan pātakinam vyanodat sumahā-prāno vyapohya mātṛ-doṣam te   Y  ya eka īšo nija-māyayā- ya etam paramam guhyam ya etam patar utthāya ya idam šṛnuyāt kāle                                                                              | 4.39<br>17.38<br>12.30<br>13.4<br>10.15<br>14.6<br>12.35<br>12.5<br>17.39<br>13.1<br>10.30<br>2.31<br>3.9<br>11.6<br>18.67                        | yan mayaisvarya-mattena yan na spršanti na vidur 16.23 yan na spršanti na vidur 16.23 yan na stvam karma- 5.42 yan no bhayam- 8.27 yan no pakuryād asvārthair 10.10 yan-nāma sakre chravanāt 16.44 yāni ceha nisiddhāni 18.46 yāsām prasūti-prasavair 6.3 yasmai balim ta ime nāma- 3.13 yasmin yato yena ca yasya 4.30 yasminn idam yatas cedam 16.22 yasya bhaktir bhagavati 12.22 yasya bhaktir bhagavati 12.22 yasya prajā-visargena 4.17 yasyānke šīra ādhāya 2.5 yasyaitmān na viduh sprṣta 3.15 yasyoru-sṛnge jagatīm sva- 9.23 yat te gatīnām tisrnām 9.32 yat-pāda-mūlam upasrtya- 15.28 yat-pārse bhagavān āste 18.18 yatākṣāsu-mano-buddhis 10.12                                                                                                                                                                                                                |
| vidikşu dikşürdhvam- viditam ananta samastam vidya-teastapo-mürtim vidya-tejas-tapo-mürtim vidya-tejas-tapo-mürtim vidya-tejas-tapo-mürtim vidyadhara-patim pritas vidyadhara-patim pritas vidyadhara psarobhis ca vidyadharas citraketus vidyota asil lambāyās vigarhitam dharma-silair vighātah śreyasah pāpa vijesyase 'njasa yena vijitās te' pi ca bha jatām vijitās te' pi ca bha jatām vijitās yam parama-guroḥ vikarşato 'ntar hrdayād vikirya palitān kešāms vikridato 'mṛtāmbhodhau vikridito yayaivāham vikrusya putram aghavān vilapantyā mṛtam putram vilokya tam vajra-dharo- | 8.34<br>16.46<br>14.43<br>8.11<br>9.51<br>16.49<br>16.28<br>7.4<br>17.1<br>6.5<br>5.37<br>8.35<br>16.34<br>1.31<br>14.53<br>13.13<br>12.22<br>2.37<br>3.24<br>14.59                  | vrto nārada-nandādyaiḥ vrtra ily abhivikhyāto vrtra-grastam tam ālok ya vrtra-vikrama-samivignāḥ vrtram abhyadravac- vrtras tu sa katham pā paḥ vrtrasya dehān- vrtrasya karmāti- vrtrasya karmāti- vrtrasyāsura-jātes ca vrtre hate trayo lokā vrtro 'surāms tān anugān- vyāmocayan nīyamānam vyāmocayan nātakinam vyanadat sumahā-prāno vyapohya mātr-doṣam te  Y  ya eka īso nija-māyayā- ya etai pātar utthāya ya idam srnuyāt kāle ya īyate kevalayā sva-                                          | 4.39<br>17.38<br>12.30<br>13.4<br>10.15<br>14.6<br>12.35<br>12.5<br>17.39<br>13.1<br>10.30<br>2.31<br>3.9<br>11.6<br>18.67                        | yan mayaisvarya-mattena yan na spršanti na vidur 16.23 yan na spršanti na vidur 16.23 yan na stvam karma- 5.42 yan no bhayam- 8.27 yan no pakuryād asvārthair 10.10 yan-nāma sakrc chravanāt 16.44 yāni ceha niṣiddhāni 18.46 yarhy upārata-dhīs tasmin 2.42 yāsām prasūti-prasavair 6.3 yasmai balim ta ime nāma- 3.13 yasyabhaktir bhagavati 12.22 yasya prajā-visargena yasyathe šīra ādhāya 2.5 yasyatmānuvasas cet syat 14.20 yasyehitam na viduh sprṣta 3.15 yasyoru-ṣrnge jagatīm sva- yat te gatīnām tisrnām 9.32 yat-pāda-mailam upasrtya- 15.28 yat-pādse bhagavān āste 18.18 yatākṣāsu-mano-buddhis 10.12 yatas cāntarhito 'nantas 17.1 |
| vidikşu dikşürdhvam- viditam ananta samastam vidya-ejas-tapo-mürtim vidyā-vrata-tapaḥ-sāram vidyādhara-patim prītas vidyādhara-patim prītas vidyādhara psarobhis ca vidyādhara scitraketus vidyota āsīl lambāyās vigarhitam dharma-sīlair vighātaḥ sreyasaḥ pāpa vijesyase 'njasā yena vijitās te' pi ca bhajatām vijināp yam parama-guroḥ vikarşato 'ntar hṛdayād viktrya palitān kesāms vikrīdato 'mṛtāmbhodhau vikrīdito ya yaivāham vilapantyā mṛtam aghavān vilapantyā mṛtam putram vilok ya tam vajra-dharo- vilok ya tam vajra-dharo- vilok ya tām ta-bhūtāni                        | 8.34<br>16.46<br>14.43<br>8.11<br>9.51<br>16.49<br>16.28<br>7.4<br>17.1<br>6.5<br>7.35<br>5.37<br>8.35<br>16.34<br>16.34<br>16.34<br>13.13<br>12.22<br>2.37<br>3.24<br>14.59<br>11.9 | vrto nārada-nandādyaih vrtra ity abhivikhyāto vrtra-grastam tam ālokya vrtra-vikrama-samivignāh vrtram abhyadravac- vrtras tu sa katham pā pah vrtrasya dehān- vrtrasya karmāti- vrtrasya karmāti- vrtrasya karmāti- vrtrasyāsura-jāteš ca vrtre hate trayo lokā vrtro 'surāms tān anugān- vyāmocayan nītyamānam vyāmocayan nātyamānam vyanadat sumahā-prāno vyapohya mātr-doṣam te   Y  ya eka īšo nija-māyayā- ya etat prātar utthāya ya idam šṛnuyāt kāle ya īyate kevalayā sa- ya samutpatītam deha | 4.39<br>17.38<br>12.30<br>13.4<br>10.15<br>14.6<br>12.35<br>17.39<br>13.1<br>10.30<br>2.31<br>3.9<br>11.6<br>18.67                                | yan mayaisvarya-mattena yan na spršanti na vidur 16.23 yan nāradāngirobhyām te yan na stvam karma-yan no pakuryād asvārthair 10.10 yan-nāma sakrc chravanāt 16.44 yāni ceha niṣiddhāni 18.46 yarhy upārata-dhīs tasmin 2.42 yāsām prasūti-prasūvair 6.3 yasmai balim ta ime nāma-3 yasmin vato yena ca yasya yasmin nidam yatas cedam 16.22 yasya prajā-visargena yasyāhke šīra ādhāya 2.5 yasyāhke šīra ādhāya 2.5 yasyāthaīnuvasās cet syāt 14.20 yasyehitam na viduh sprṣṭa 3.15 yasyoru-sringe jagatīm sva-yat-pāda-mūlam upasstya-15.28 yat-pāda-mūlam upasstya-15.28 yat-pāda-mūlam upasstya-15.28 yat-pāds-mādam tas 17.1 yatas tatas copaninye 1.66                                                                                                                                                                                                                 |

| yathā harer nāma-padair  | 2.11  | yatheha bhūyo mahatām      | 17.15 | yena yavan yathadharmo   | 1.45  |
|--------------------------|-------|----------------------------|-------|--------------------------|-------|
| yatha hi bhagavan eva    | 8.31  | yatheha deva-pravarās      | 1.46  | yenāsan sukhino devā     | 13.3  |
| yathā krsnārpita-prānas  | 1.16  | yatra bhagavatah śrīman    | 18.10 | yenāvrtā ime lokās       | 9.18  |
| yathā na bhūya ātmānam   | 2.35  | yatra nārāyaṇo devaḥ       | 6.38  | yo'dhruvenātmanā nāthā   | 10.8  |
| yathā nihsvasya          | 14.36 | yatra pataty anu-kalpah    | 16.37 | yo 'gastyāya tv atithaye | 18.15 |
| yathā prakrtibhir guptah | 14.17 | yatra vai mānusī jātir     | 6.42  | yo 'nugrahārtham         | 4.33  |
| yathā prayānti samyānti  | 15.3  | yatrādand yes v apāpes u   | 2.2   | yo 'sau daksāya kupitam  | 6.43  |
| yatha sasarja bhūtāni    | 4.18  | yāvad yasya hi             | 16.7  | yo 'sāv alīna-prakrter   | 1.2   |
| yathā sujātayā bhaktyā   | 3.32  | yāvad yatropalabhyeta      | 16.8  | yo bhūta-śoka-harsābhyān | 10.9  |
| yathā susuptah puruso    | 16.53 | yaya guptah sahasraksah    | 8.1   | yo nah sapatnair bhrsam- | 9.26  |
| yathā tarema duspāram    | 14.26 | yayā guptah sahasrākso     | 7.40  | yo no 'grajasyātma-vido- | 11.15 |
| yathā tvam krpayā bhūtyā | 19.5  | yayāham āsuram bhāvam      | 7.12  | yoga-dhāranayā svāngam   | 8.38  |
| yathā vastūni paņyāni    | 16.6  | yayau citrarathah stribhir | 8.39  | yoginām dhvasta-pāpānān  | 14.23 |
| yathā yuvām tri-lokasya  | 19.14 | yayāv angirasā sākam       | 16.26 | yuktaś cānyaiḥ-          | 7.6   |
| yathā-yoni yathābījam    | 1.54  | ye sraddadhyur vacas te    | 7.14  | yuşmabhyam yacito-       | 9.54  |
| yathagadam viryatamam    | 2.19  | ye tu necchanty api param  | 18.74 | yuvām tu visvasya vibhū  | 19.11 |
| yathaikātmyānubhāvānām   | 8.32  | ye vai phalam              | 6.9   | yūyam ca pitrānvādistā   | 4.10  |
| yathājāas tamasā yukta   | 1.49  | yena prasuptah puruşah     | 16.55 | yūyam vai dharma-        | 1.38  |
| yathanilah parthivam     | 4.34  | yena svadhāmny amī         | 1.41  | yuyudhāte mahā-vīryāv    | 12.23 |
| yathānjasā vijeşyāmah    | 7.32  | yena viplāvitam brahma     | 2.26  | yuyuje bhagavad-dhamni   | 2.41  |
| yathātatāyinah satrūn    | 8.2   | yena vṛtra-śiro hartā      | 9.54  | yuyutsatām kutracid-     | 12.7  |
| yathavad dikşayan cakruh | 13.18 |                            |       |                          |       |

## Stichwortverzeichnis

Zahlen in Halbfett weisen auf Verse des Śrīmad-Bhāgavatam hin, Zahlen in Normalschrift auf Erläuterungen.

Ahankāra-vimūdhātmā, Vers zi- Anantadeva (Forts.)

| Α                                           | tiert, 5.15, 12.7, 17.18             | verschwindet, 16.65, 17.1         |
|---------------------------------------------|--------------------------------------|-----------------------------------|
|                                             | Airāvata, 10.13-14, 11.11            | Anantadeva, zitiert in bezug auf: |
| 466 V1- 0.21                                |                                      |                                   |
| Abhaya, Kṛṣṇa als, 9.21                     | Ajāmila                              | Beziehung des Lebewesens zum      |
| Abrahma-bhuvanāl lokāḥ                      | beklagt seine sündvolle Ver-         | Herrn, 16.63                      |
| Vers zitiert, 5.21                          | gangenheit, 2.26-29,                 | Bildgestalt als Form von Ihm      |
| zitiert, 11.20                              | 2.34                                 | Selbst, 16.51                     |
| Absolute Wahrheit                           | betrachtet die Rettung, 2.30-        | Er Selbst als Ursache der mate-   |
| Aspekte der, 5.17, 9.42, 16.25,             | 32                                   | riellen und spirituel-            |
| 16.51                                       | chantet "Nārāyaņa", 1.25-30,         | len Energien, 16.52               |
| Buße durch das Verstehen der,               | 2.7-8, 2.49(Ergän-                   | fruchtbringende Tätigkeiten,      |
| 1.11                                        | zung)                                | 16.59-62                          |
| der Höchste Herr als, 4.47                  | chantet ohne Vergehen, 2.7-8,        | Inder im spirituellen Leben,      |
| Weg des Gottgeweihten und                   | 2.49(Ergänzung)                      | 16.58                             |
| des jñānī zur, 17.31                        | das entartete Leben von, 1.21-       | Schlaf, Träume usw., 16.53-       |
| Siehe auch: Höchster Herr                   | 24                                   | 56                                |
| Abtreibung                                  | erlangt den spirituellen Korper      | Vergeßlichkeit des Lebewe-        |
| Buße für, 16.14                             | wieder, 2.43                         | sens, 16.57                       |
| beim Versagen des Verhü-                    | als reiner Gottge weih ter, 2.24-    | Vollkommenheit, 16.64             |
| tungsmittels, 15.4                          | 25                                   | Wissen der Lebewesen, 16.56       |
| Acarya. Siehe: Spiritueller Meister         | trifft eine Prostituierte und        | Andantarastha-paramanu-cayan-     |
| Ācāryam mām vijānīyan, zitiert,             | einen <i>śūdra</i> , 1.58-62         | tara-stham                        |
| 7.15, 7.21                                  | vervollkommnet bhakti-yoga           | Vers zitiert, 9.38                |
| Acyuta, Kṛṣṇas Formen als, 16.18-           | in Hardwar, 2.40-43                  | zitiert, 16.9, 16.18-19, 16.36    |
| 19                                          | Vișnudutas befreien, 2.20            | Angāni yasya sakalendriya-vṛtti-  |
| Aditi, 6.24-26                              | Ajām ilas Anhaft ung verg lichen mit | manti, zitiert, 16.18-19          |
| Nachkommenschaft von,                       | der Anhaftung einer Frau             | Aṅgirā, 6.2                       |
| 6.38-39, 18.1-9                             | an ihren Gatten, 18.33-34            | A nantadeva rühmt, 16.50          |
| Ādityas, 10.17-18                           | Ajāta-śatravah śāntāh, Vers zitiert, | Citraketu befragt von, 14.19-     |
| Advaita, Krsnas Formen als, 16.18-          | 4.5, 5.44                            | 21                                |
| 19                                          | Akāmah sarva-kāmo vā, Vers zi-       | Citraketu bek am Sohn von,        |
| Advaitam acyutam anādim ananta-             | tiert, 16.38, 18.74                  | 15.4, <b>15.20</b>                |
| rūpam, zitiert, 16.20                       | Akāma-Gottge weih te, defi niert,    | Citraketus Empfang von,           |
| Agastya Muni, 3.35, 18.5-6                  | 9.40                                 | 14.15-16                          |
| Vātāpi wurde ihm aufgetischt,               | Alam, definiert, 3.24                | über das Glück des Königs,        |
| 18.15                                       | Amerika                              | 14.17-18                          |
| Agnihotra, 18.1                             | Entartung durch Reichtum in,         | sein Opfer für Citraketu,         |
| Ahaituky apratihatā                         | 7.12-13                              | 14.27-29                          |
| Vers zitiert, 16.40                         | Hoffnung für, 7.12, 7.14             | als Prediger, 15.12-15            |
| zitiert, 2.24-25, 16.34                     | Āmi—vijāa, ei mūrkhe 'visaya'        | unterweist Citrak etu, 14.17-     |
| Aham ādir hi devānām, zitiert,              | kene diba?, Vers zitiert,            | 29                                |
| 4.34, 12.11, 16.36                          | 9.49                                 | Voraussage von, 14.29             |
| Aham evāsam evāgre, zitiert, 9.26-          | Anādi karama-phale, padi bhavār-     | Angst                             |
| 27                                          | nava-jale, Vers zitiert,             | bhakti frei von, 1.17, 1.17       |
| Aharii sarvasya prabhavo                    | 1.50                                 | der Halbgötter vor Vrträsura,     |
| Vers zitiert, 9.26-27                       | Ananda, Krsnas, 16.18-20             | 11.7-8                            |
| zitiert, 4.30, 4.34                         | Ānandamayo 'bhyāsāi, zitiert,        | der Nichtgottgeweihten, 9.37      |
| Aham tvārii sarva-pāpebhyo                  | 16.18-19                             | der Tiere, 1.51                   |
| Vers zitiert, 1.19, 5.22                    | Ananta, Kṛṣṇa als, 16.37, 16.37      | vor dem Tod, befreit von, 9.21    |
| zitiert, 1.7                                | A nantade va                         | Töten eines Feindes in, 11.4      |
| Aham vai sarva-bhūtāni, zitiert,            | beschrieben, 16.30                   | Ursachen der. 15.21-23.           |
| 16.51                                       | Citraketu unterwiesen von.           | 15.25, 16.18-19                   |
|                                             | 16.50-64                             | A nhaftung, materielle            |
| Ahankāra itī yam me, Vers zitiert,<br>16.51 |                                      |                                   |
| 10.31                                       | Universen gehalten von, 16.48        | Körper als Ursache der, 11.21     |

Anhaftung (Forts.) Aśvini-kumāras (Forts.) Siehe auch: Wünsche, matedurch die Anziehung des Heili-Dadhici, unterwiesen von rielle 9.52, 9.52 gen Namens, 1.25 Aniruddha, Śrī Atah śri-kṛṣṇa-nāmādi Arten der (fünf), 9.45 in Nāradas mantra, 16.18-19 Vers zitiert, 16.50 der Aśvini-kumāras, 9.52 in der vierfachen Erweiterung, zitiert, 4.26, 4.29, 16.45 wird durch bhakti unbedeu-16.18-19 Atharvāngirasa Veda, 6.19 tend, 1.15 Anta-kāle ca mām eva, Vers zitiert, Bewegung für Kṛṣṇa-Bewußt-Athāto brahma-jijītāsā, Vers zitiert, 2.13, 10.12 sein lehrt, 2.36-37, 5.17 Antaryāmi, 9.33 Atheisten 5.20 Anvāhārva. 9.12 Chanten als bestes Mittel zur. Bhagavad-gitā über, 15.12-15 Anvābhilāsitā-śūnyam, Vers zitiert, 2.7. 2.7. 2.12. 2.12. blind und unwissend, 16.47 1.15, 15.4, 16.40 2.46, 2.46, 3.24, 3.24 als Dämonen, 7.39 erfinden Religionen, 8.19 definiert, 1.55, 4.44 Apantaratama, 15.12-15 Apāpa-viddham, Kṛṣṇa als, 9.35 getötet von Kalkideva, 8.19 definiert von Vrtrasura, 12.15 Aparādhī, Māyāvādī als, 14.5 wie sie Gott sehen können, direkte und indirekte, 3.13 Aparevam itas tv anvām. Vers zi-4.46 im hingebungsvollen Dienst, tiert, 16.51 der Herr ist unsichtbar für, 4.27-28 Api cet sudurācāro, Vers zitiert, 1.41 Gottgeweihte meiden, 16.34, 1.19 Māvāvāda-Monismus erzeugt, 17.17, 17.20, 17,28, 17.28, 18.74, 18.75 Arcanā, mit sankīrtana vorge-16.52 Kennzeichen der, 12.15, 12.15 schrieben, 3.25 können die Schöpfung nicht er-Ariuna klären, 1.45 des Mannes geteilt mit Eheals dharmi, 1.40 Siehe auch: Nichtgottgeweihte frau. 6.1 tötet die Paulomas und Kala-Pariksit spricht über, 1.1, 1.1 Äther (Element), 9.21, 10.11 kevas, 6.33-36 Seltenheit der, 14.4 Siehe auch: Elemente, mate-Arka, 6.10-11 rielle durch Wissen, 1.12 Ehefrau und Söhne des, 6.13 Atom, Gegenwart des Herrn in jeals Ziel der Intelligenten, 9.49 Ārto iiināsur arthārthī, Vers zitjert, Siehe auch: Gott, Rückkehr zu dem. 9.38, 16,36 9 44 Berauschung, 1.22, 1.58-60 Āruhya krcchrena param padam tavedisches Wissen von einer, Bestrafung tah, Vers zitiert, 1.12, 9.1 unter den Gesetzen Gottes, 14.5 Yamadūtas fragen nach der 16.42 Aruna (Sohn Danus), 6.29-31 Menschen verurteilt zu, 3.28höchsten, 3.5-8 Arya-Gesellschaft, 16.43, 16.43, Avaisnavo gurur na syād, Vers zi-30 18.52 tiert, 13.3 Sünder unterliegen der, 1.39, Aryamā, 6.38-39 Avajānanti mām mūdhā 1.44 Nachkommenschaft von, 6.42 Vers zitiert, 9.25, 14.5 Yamadutas fragen über, 3.5-9 zitiert, 4.47, 5.12 Arzt, reine Gottgeweihte verglichen Bettler, Verhaltensregeln für, 10.6, mit. 9.50 Avatāra. Siehe: Inkarnationen des 10.6 Asita, 15.12-15, 16.45 Höchsten Herrn Bewegung für Krsna-Bewußtsein Āśramas im varņāśrama-dharma, Avi nanda-tanuia kinkaram, Vers Angriff auf den Gründer der. 16.43 zitiert, 1.50, 4.27-28 5.43 Astrologie bei vedischen Hochzeiarcanā und sankīrtana in der. ten, 2.26 3.25 Astronomie, vedische, Aufteilunaufgehalten von heutigen Augen von Tag und Nacht toritäten, 2.2 R durch, 8.20 benötigt gelehrte Menschen, Asuras, Besserung der, 18.19 10.6 Asuras. Siehe: Atheisten; Nichtgott-Bahūnām janmanām ante Caitanya Mahaprabhus Gnade geweihte; Dämonen Vers zitiert, 1.4-5 in der, 5.41 zitiert, 1.11 Eltern kritisieren, 5.20, 5.23, Aśvamedha-vaiña Indras Ausführung des, 13.2, Baladeva Vidyābhūşaņa, angeführt 5.36, 5.38-39 13.18-21 in bezug auf Lakşmī als Entschlossenheit in der, 2.34von Weisen Indra vorgeschlavisnu-tattva, 19.13 35 gen, 13.7-9 Bali Mahārāja Erfolg der, 16.26 Wirkung des. 13.6 als Gottgeweihter unter Damo-Erinnerung an Kṛṣṇa in der, Aśvaśira, 9.52, 9.52 nen, 12.18, 13.3 2.32 Aśvatthāmā, Parīksits Errettung Vater und Söhne von, 18.16-Frauen in der, 18.41-42 durch Krsna vor, vergli-17 Geschlechtsleben eingeschränkt chen mit der Errettung der Bana, König, 18.17-19 in der, 4.52 Barmherzigkeit des Herrn als Hoffnung für Amerika, Maruts, 18.65 alles als, 12.15 7.12 Aśvini-kumaras, die, 6.40, 9.54, 10.17-18 für Citraketu, 17.4-5, 17.17 jeder sollte beitreten, 10.6

| Bewegung für Kṛṣṇa-Bew. (Forts.)                               | Bhagavad-gītā (Forts.)                                 | Bhagavad-gītā (Forts.)                                     |
|----------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| Kaste der <i>brāhmaṇas</i> kritisiert,<br>5.39                 | die Ewigkeit aller Lebewesen,<br>4.47                  | Seine siegreiche Gegen-<br>wart, 18.73                     |
| Lehrfunktion der, 4.44, 5.11<br>Literatur präsentiert von der, | Existenzkampf des Lebewe-<br>sens, 4.44                | Transzendenz, 1.41 als Ursprung der Halbgöt-               |
| 5.18                                                           | Frauen, śūdras usw. im                                 | ter, 12.11                                                 |
| Mode in der, 5.14                                              | bhakti-yoga, 18.41                                     | als ursprüngliche Ursache,                                 |
| Nårada als Vorgänger der,                                      | Freiheit, indem man sich                               | 16.36                                                      |
| 5.22                                                           | Kṛṣṇa ergibt, 1.51,                                    | als Vater, 10.9                                            |
| nützlich für jeden, 16.43-44                                   | 4.44                                                   | Seine Verehrung usw.,                                      |
| Pflicht eines Vaters hinsicht-<br>lich der, 5.25               | fromme Menschen in Kṛṣṇas<br>Dienst, 2.13, 2.23,       | 16.43<br>Lebewesen im Kampf ums Da-                        |
| Predigen als Pflicht in der,<br>3.18                           | 4.27-28                                                | sein, 15.25<br>Lebewesen als Krsnas Teile,                 |
| Regierungsprobleme gelöst                                      | fromme Menschen, vier Arten<br>von, 5.35, 9.42, 9.44   | 16.35                                                      |
| durch, 2.3-4                                                   | die Führung der Lebewesen                              | mahātmās, 1.16, 16.53-54                                   |
| reinigt jeden, 13.8-9                                          | durch den Herrn,                                       | Natur unter Kṛṣṇa, 3.13, 4.46,                             |
| als das "richtige Boot", 7.14                                  | 1.31, 4.13                                             | 12.11, 16.53-54,                                           |
| Transzendenz durch die, 4.14                                   | die gleiche Sicht eines Weisen,                        | 17.29<br>omkāra, 5.26                                      |
| Vişnudütas und der Herr be-<br>schützen, 3.18                  | 10.9                                                   | Pflichten und ihre Ergebnisse,                             |
| Wert der, 2.19                                                 | große Menschen, 17.9<br>Halbgötter, Verehrung der,     | 12.7, 16.11                                                |
| Wirkung des Chantens nach-                                     | 9.50, 16.34, 16.38,                                    | Planeten als Orte des Leids,                               |
| gewiesen von der,                                              | 18.33-34                                               | 5.21, 11.20                                                |
| 2.46                                                           | Kṛṣṇa                                                  | prakṛti, 9.26-27                                           |
| Zentren der, allen zugänglich,                                 | alldurchdringende Ener-                                | Prediger sind Kṛṣṇa am lieb-                               |
| 2.39                                                           | gie, 8.32-33                                           | sten, 4.44, 5.39<br>keine Rückkehr aus Kṛṣṇas              |
| Bhaga, 6.38-39, 18.2                                           | Seine Allgegenwart, 9.34                               | Reich, 4.43, 5.13                                          |
| Bhagavad-gītā, 1.53, 5.20, 7.14, 15.6, <b>16.43</b> , 16.43    | als das Endgültige, 4.31                               | Rückkehr der Gottgeweihten                                 |
| Bhagavad-gitā, angeführt und zi-                               | Seine Energie erhält die<br>Schöpfung, 16.37           | zu Kṛṣṇa, 10.12, 12,1                                      |
| tiert in bezug auf:                                            | Seine Energie, niedere und                             | Rückkehr von himmlischen                                   |
| alles Kṛṣṇas Energie, 1.4-5,                                   | höhere, 16.51                                          | Planeten, 3.25                                             |
| 16.52                                                          | Erscheinen, Zweck Seines,                              | Rückkehr zu Gott, 1.1                                      |
| "Alle Wesen befinden sich in                                   | 9.35, 9.45                                             | sāstras, diejenigen, die verach-<br>ten, 5.20              |
| Mir, doch 1ch bin                                              | Seine Erscheinungen, 18.8<br>Seine Führung der Gottge- | Schurken, vier Arten von, 1.1.                             |
| nicht in ihnen", 16.52<br>Arjuna als Krsnas Werkzeug,          | weihten, 16.51                                         | 1.38, 9.44, 15.12-15                                       |
| 19.5                                                           | Herrlichkeit, 4.45                                     | Seele, als Ausführende auf-                                |
| bedingungslose Akzeptierung                                    | höchste Gewalt, 3.12,                                  | gefaßt, 5.15                                               |
| Kṛṣṇas, 5.22                                                   | 4.34                                                   | Seele in der Materie, 14.17<br>Seelenwanderung, 15.3, 16.7 |
| Befreiung durch Kenntnis                                       | als höchste Wahrheit,                                  | Seltenheit eines Gottgeweihten,                            |
| Kṛṣṇas, 1.55, 2.34,<br>4.29, 5.13, 9.50                        | 1.19                                                   | 1.15, 3.14-15, 4.27-                                       |
|                                                                | wie Er die Gottgeweihten<br>befreit, 16.43             | 28                                                         |
| Befreiung durch Kṛṣṇa, 16.39<br>Bestimmungsorte nach dem       | Seine Herrschaft über die                              | spirituellen Meister, 7.15, 8.42                           |
| Tod, 1.54, 2.15                                                | Natur, 16.53-54,                                       | die Stärke der materiellen Na-                             |
| bhakti als einziger Weg zu                                     | 17.29                                                  | tur, 1.51                                                  |
| Kṛṣṇa, 9.36                                                    | im Herzen, 12.7, 12.12,                                | Tieropfer verurteilt, 16.42<br>Transzendenz im hingebungs- |
| brahma-bhūta-Stufe, 15.18-                                     | 16.41, 16.51                                           | vollen Dienst, 1.46,                                       |
| 19, 15.25<br>Brahman, Kṛṣṇa als Quelle des,                    | Inkarnation, 4.13<br>als Kenner in allen Kör-          | 4.14                                                       |
| 16.57                                                          | pern, 9.38                                             | Transzendentalisten, 12.15                                 |
| Brahmās Lebensspanne, 18.37                                    | von Materialisten nicht                                | Überseele im Herzen, 2.32,                                 |
| Dämonen, die nicht wissen,                                     | angenommen,                                            | 3.16                                                       |
| was zu tun ist, 5.20                                           | 15.12-15, 16.26                                        | Unterteilungen der Gesell-                                 |
| Damonen, Niederlage der,<br>14.5                               | von Narren verspottet,<br>14.5                         | schaft, 7.12<br>vaisya, Pflicht des, 4.4                   |
| Duldsamkeit, 1.13-14                                           | als om, 16.18-19, 16.51                                | Vaivasvata Manu, 10.16<br>Veden, falsche Nachfolger der,   |
| Erinnerung an Kṛṣṇa beim                                       | als religionsgemäße Se-                                | Veden, Taische Nachfolger der,<br>3.19                     |
| Tod, 2.13, 10.12<br>Erinnerung usw. kommt von                  | xualität, 4.52<br>Schutz für die Gottgeweih-           | Veden, wirkliche Kenner der,                               |
| Kṛṣṇa, 16.24, 16.35                                            | ten, 3.18, 7.39                                        | 1.40                                                       |
| ****                                                           |                                                        |                                                            |

| Bhagavad-gitā (Forts.)            | Bhaktyā mām abhijānāti             | Brahma-bhūtaḥ- (Forts.)            |
|-----------------------------------|------------------------------------|------------------------------------|
| Veden, wirkliches Ziel der,       | Vers zitiert, 4.27-28              | zitiert, 15.18-19, 15.25           |
| 1.11, 1.40, 3.25                  | zitiert, 3.14-15, 3.22, 4.32,      | Brahma-bhūta-Stufe, 12.15          |
|                                   |                                    |                                    |
| Veranlagung einer verwirk-        | 4.34, 4.47, 5.17, 9.36             | Brahmacārī                         |
| lichten Seele, 10.9               | Bhārata-bhūmite haila manuşya-     | Ajāmila als, 1.56-60               |
| Verehrer der Halbgötter, 9.50,    | janma yāra, Vers zitiert,          | Aspekte des, acht, 1.13-14         |
| 16.34, 16.58                      | 10.10, 16.58                       | Ausbildung zum Haushälter          |
| Verehrung, 1.2                    | Bhidyate hrdaya-granthis, Vers zi- | als, 18.40                         |
|                                   |                                    |                                    |
| Verurteilung neidischer Men-      | tiert, 2.46                        | Frau als Gefahr für, 18.41         |
| schen, 16.10, 16,42               | Bhima, 6.17-18                     | kontrolliert die Zunge, 1.13-14    |
| Vervollkommnung, Seltenheit       | Bhişmadeva, angeführt in bezug auf | der Schuld ent ledigt, 5.37        |
| der. 1.33                         | das Geheimnisvolle des             | Vater muß Sohn erlauben, zu        |
|                                   | Herrn, 3.14-15                     | werden, 5.25                       |
| Bhagavān                          |                                    |                                    |
| als Aspekt des Höchsten Herrn,    | Bhogaiśvarya-prasaktānām, Vers     | Brahmajyoti. Siehe: Monismus       |
| <b>16.18-19</b> , 16.25,          | zitiert, 16.26                     | Brahmaloka, 1.1, 1.1, 16.26        |
| 16.51, 16.55                      | Bhūmir āpi 'nalo vāyuḥ, Vers zi-   | Brahman (das unpersönliche Abso-   |
| als höchste Verwirklichung,       | tiert, 1.4-5, 16.51                | lute)                              |
| 16.53-54                          | Bhūta, 6.2                         | Ansichten über, <b>4.32</b> , 4.32 |
|                                   |                                    |                                    |
| unpersönliche und persönliche     | Ehefrauen und Nachkommen-          | als Aspekt des Herrn, 16.18-       |
| Ansichten über, 4.32,             | schaft von, 6.17-18                | <b>19</b> , 16.21, 16.25,          |
| 4.32                              | Bhūta-bhāvanaḥ, Höchster Herr      | 16.51, 16.53-55                    |
| Siehe auch: Absolute Wahr-        | als, 16.51                         | Freude verursacht durch,           |
|                                   | Bhūtvā bhūtvā pralīyate, zitiert,  | 16.55                              |
| heit; Kṛṣṇa; Höchster             |                                    |                                    |
| Herr                              | 5.12                               | Gott geweihte vermeiden Ver-       |
| Bhagavata-dharma, 3.20-22         | Bijanı mānı sarva-bhūtānām, zi-    | schmelzung mit, 5.38               |
| Bewegung für Krsna-Be-            | tiert, 16.36                       | qualitative Einheit mit, 16.56     |
| wußtsein folgt, 16.43             | Bildgestalt des Höchsten Herrn,    | Ursprung des, 9.42, 16.57          |
| als hingebungsvoller Dienst,      | 16.51                              | Verschmelzung mit, bei der         |
|                                   |                                    |                                    |
| <b>16.40</b> , 16.40              | Bildgestaltenverehrung des Höch-   | Vernichtung, 4.47                  |
| Prahlāda Mahārāja predigte,       | st en Herrn, 16.44, 19.7,          | Brahman, Höchstes                  |
| 16.43                             | 19.7                               | Abhängigkeit der Seele vom,        |
| für eine vollkommene Gesell-      | Devarsi Nārada schützt vor         | <b>16.24</b> , 16.24               |
| schaft, 16.43                     | Vergehen während,                  | alles in Verbindung bringen        |
|                                   |                                    |                                    |
| als vollkommene Religion,         | <b>8.17</b> , 8.17                 | mit, 16.41                         |
| <b>16.41</b> , 16.41              | mit sankīrtana, 3.25               | Kṛṣṇa als, 16.25                   |
| Bhaktas                           | als Pflicht der brahmaņas, 5.36    | Universum im, 16.22                |
| als die einzigen Kenner Gottes,   | yoga als Meditation über, 2.41     | Siehe auch: Höchster Herr          |
| 3.14-15                           | Blitze und Rasiermesser, Zeit ver- | Brāhmana(s)                        |
|                                   | glichen mit, 5.5-8, 5.20,          |                                    |
| als Klasse der Menschen, 14.4     |                                    | Ajāmila als, 1.56-57               |
| Siehe auch: Geweihte des          | 5.20                               | Ausbildung zum, durch guru,        |
| Höchsten Herrn                    | Blumengirlande für Schlange gehal- | 5.20                               |
| Bhakti. Siehe: Hingebungsvoller   | ten, materielle Illusion           | Berufe für, sechs, 7.35            |
| Dienst zum Herrn; Krsna-          | verglichen mit, 17.30              | Brhaspati als, 7.21                |
| Bewußtsein                        | Boot der Lotosfüße des Herrn, .22  |                                    |
|                                   |                                    | Citraketus Wohltatigkeit ge-       |
| Bhakti-rasāmṛta-sindhu, angeführt | Brahmā                             | genüber, 14.34-35                  |
| und zitiert in bezug auf:         | angeführt in bezug auf Kraft       | Entsagung der, 7.36                |
| reinen hingebungsvollen           | des guru und der Dä-               | nur als Gottgeweihter guru,        |
| Dienst, 1.15, 15.4                | monen, 7.23                        | 13.3                               |
| unautorisierten hingebungsvol-    | angeführt in bezug auf die         | Haushälter unterhalten, 4.12       |
|                                   |                                    |                                    |
| len Dienst, 1.20                  | Überlegenheit des                  | nicht die alleinigen Lehrer,       |
| Wahrnehmung Kṛṣṇas durch          | Gottgeweiht en, 7.23               | <b>7.33</b> , 7.33                 |
| Hingabe, 16.40,                   | Dämonen manchmal Geweihte          | Pflicht des, 5.36                  |
| 16.50                             | von. 7.39                          | Priesteramt abgelehnt von,         |
| Bhaktisiddhanta Sarasvati Tha-    | Elemente unter der Aufsicht        | 7.35-36                            |
|                                   |                                    |                                    |
| kura, sankirtana und ar-          | von, 9.21                          | in pumsavana-vrata, 19.19-         |
| canā vorgeschrieben von,          | als Handelnder in untergeord-      | 20, 19.23-24                       |
| 3.25                              | neter Stellung, 16.48              | sannyāsa not wendig für, 10.8      |
| Bhaktivinoda Thakura, angeführt   | Menschen erschaffen von, 6.42      | Sicht eines, 1.49                  |
| und zitiert in bezug auf:         | Lebensdauer von, 18.37             | als Stütze des Königs, 7.24        |
|                                   |                                    |                                    |
| Hingabe, 9.44                     | Schülernachfolge von, 3.20         | Teil einer vollkommenen Ge-        |
| māyās Wellen, 1.53, 16.53-54      | 21, 8.42                           | sellschaft, 16.43                  |
| Nārada, 5.22                      | Schutz durch, 8.21                 | Töten eines, Indra fürchtet sich   |
| Rettung aus Unwissenheit,         | Brahma-bhūtah prasannātmā          | vor dem, 13.4-5                    |
| 1.50                              | Vers zitiert, 10.9, 12.15          | Verehrung der, 1.27, <b>18.52</b>  |
| 1.30                              | VEIS ZILIEIL, 10.9, 12.13          | veremung der, 1.2/, 10.32          |
|                                   |                                    |                                    |

| Brāhmana(s) (Forts.)                                     | Buße (Forts.)                                               | Caitanya, angeführt (Forts.)                              |
|----------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| Versorgung der, <b>7.36</b> , 7.36                       | mit einer Kur verglichen, 1.8                               | den reinen Wunsch, Kṛṣṇa zu                               |
| Wohltätigkeit gegenüber, 5.3                             | Notwendigkeit der, 1.7-10                                   | dienen, 7.12                                              |
| Brahmanda bhramite kona bhagya-                          | nutzlos, wenn vorausgeplant,                                | sādhus aller āśramas, 5.36                                |
| vān jīva, Vers zitiert, 1.2,                             | 13.8-10                                                     | unbedingte Hingabe, 18.75                                 |
| 16.6                                                     | ist ohne bhakti nutzlos, 1.18,                              | Vergehen gegenüber Gottge-                                |
| Brahmano hi pratisthāham, zitiert,                       | <b>2.46</b> , 2.46                                          | weihten, 17.15                                            |
| 16.57                                                    | verglichen mit dem Bad eines                                | Wanderungen der Lebewesen,                                |
| Brahma-samhitā                                           | Elefanten, 1:10, 3.33<br>Siehe auch: Pumsavana-vrata        | 1.2                                                       |
| über die Formen Gottes,<br>16.18-19                      | Siene auch: rumsavana-vraia                                 | Cāṇakya Paṇḍita, angeführt und zi-<br>tiert in bezug auf: |
| der Herr personifiziert die,                             |                                                             | Frauen, 18.41                                             |
| 16.33                                                    |                                                             | Gleichheit, 7.29-30                                       |
| Brahma-samhitā, angeführt und zi-                        | C                                                           | Lehrer aus niedrigeren Klas-                              |
| tiert in bezug auf:                                      | 6.1.                                                        | sen, 7.33                                                 |
| Durgā beherrscht von Kṛṣṇa,                              | Caitanya-caritāmṛta, angeführt<br>und zitiert in bezug auf: | Söhne, Notwendigkeit von, 14.12                           |
| 5.16, 17.29<br>hingebungsvoller Dienst ohne              | Gemeinschaft mit Gottgeweih-                                | Söhne, nutzlose, 11.4, 14.29                              |
| karma, 14.55                                             | ten, 2.32                                                   | wer das Haus verlassen sollte,                            |
| Krsna als Herrscher und höch-                            | Glück und Leid, 17.30                                       | 14.40                                                     |
| ste Ursache, 1.41,                                       | Krsna als einziger Herr, 12.10                              | den Wert der Zeit, 5.19                                   |
| 4.30, 9.26-27, 10.11,                                    | Krsnas Vorenthaltung mate-                                  | zeitweilige Besitztumer, gute                             |
| 12.10                                                    | rieller Wohlfahrt,                                          | Verwendung der,                                           |
| Kṛṣṇa als ursprüngliche Per-                             | 9.49                                                        | 9.55                                                      |
| son, 16.36                                               | Pflicht der Inder, 10.10, 16.58                             | Candālas, Reinigung der, 13.8-9,                          |
| Kṛṣṇa als Ursprung Mahā-Viş-                             | sādhus aller āśramas, 5.36                                  | <b>16.44</b> , 16.44                                      |
| ņus, 16.37                                               | den spirituellen Meister, keine<br>materiellen Qualifika-   | Caturmasya, 18.1                                          |
| Kṛṣṇa gesehen durch Liebe,                               | tionen für, 7.33                                            | Câtur-varnyam mayā srstām, zi-                            |
| 16.50<br>Kṛṣṇa immer in Vṛṇdāvaṇa,                       | die traurige Lage der bedingten                             | tiert, 7.12<br>Catur-varnya-System, 7.13                  |
| 9.34                                                     | Seele, 4.44                                                 | Catur-vidhā bhajante mām, Vers                            |
| Kṛṣṇa in Atomen und Univer-                              | Wanderungen aller Lebewe-                                   | zitiert, 9.44                                             |
| sen, 9.38, 16.9, 16.36                                   | sen, 1.2                                                    | Caturvyûha, Verwirklichung des,                           |
| Kṛṣṇas Erweiterungen, 9.45,                              | Caitanya Mahaprabhu                                         | 9.33                                                      |
| 16.20, 16.36                                             | akzeptiert Lakşmi als vişņu-                                | Chanten der Heiligen Namen des                            |
| Kṛṣṇas Große Seinen Geweih-                              | tattva, 19.13                                               | Herrn                                                     |
| ten bekannt, 16.36,                                      | angewiesen auf Gottgeweihte,                                | in Abgeschiedenheit, 2.39                                 |
| 17.32                                                    | 19.5<br>befreit die gefallenen Seelen,                      | absolute Natur des. 2.14,                                 |
| Krsnas Körper, 16.18-19<br>Materialisten, die Gott nicht | 18.43                                                       | 2.18-19, 3.23-24<br>Ajāmila chantet "Nārāyaņa",           |
| kennen, 4.23                                             | als Beispiel im Dienst an                                   | 1.25-30, 2.7-8, 2.45-                                     |
| Vișnu in Śvetadvipa, 16.18-19                            | Krsnas Dienern,                                             | 2.49, 2.49(Ergan-                                         |
| Brahma satyam jagan mithyā, zi-                          | 11.24                                                       | zung)                                                     |
| tiert, 5.20, 15.5                                        | Chanten eingeführt von, 16.44                               | Ajāmila wird gereinigt durch,                             |
| Brhaspati                                                | Gottgeweihte müssen Ihm die-                                | 1.30, 1.34-36                                             |
| bewußt über Höchstes                                     | nen, 15.18-19                                               | Befreiung durch, 2.7, 2.12,                               |
| Brahman, 7.21                                            | Pflicht gegenüber, 12.7                                     | 2.12, <b>2.46</b> , 2.46, 3.24                            |
| Indra verlassen von, 6.45,                               | Predigen gewünscht von,                                     | beseitigt Vergehen, 3.24, 3.32                            |
| 7.16                                                     | 16.43                                                       | Brhad-visnu Purāna, angeführt                             |
| Buddha                                                   | Caitanya Mahaprabhu, angeführt<br>und zitiert in bezug auf: | in bezug auf, 2.7<br>des Citraketu, 17.2-3                |
| Gewaltlosigkeit des, 10.9<br>Rolle des, 7.39, 8.19       | Chanten, 1.21, 3.24, 5.26                                   | Demut während des, 17.10,                                 |
| Schutz durch, <b>8.19</b> , 8.19                         | Demut während des Chantens,                                 | 17.14                                                     |
| Βυβε                                                     | 17.10, 17.14, 17.27,                                        | empfohlen für dieses Zeitalter,                           |
| Ajāmila unterläßt die, 1.68                              | 17.37                                                       | 16.42, 16.44                                              |
| Chanten als bester Vorgang                               | Indiens besondere Bedeutung,                                | zur Erinnerung an Kṛṣṇa,                                  |
| der, 2.9-12, 2.16,                                       | 16.58                                                       | 16.53-54                                                  |
| 2.49(Ergänzung)                                          | Lebewesen als Kṛṣṇas Diener,                                | als Freiheit von Gefangen-                                |
| dem Chanten gegenüberge-                                 | 10.11                                                       | schaft, <b>2.46</b> , 2.46                                |
| stellt, 3.33                                             | Lebewesen findet Barmherzig-<br>keit, 16.6                  | als Gelegenheit, 2.34                                     |
| definiert, 1.11<br>hingebungsvoller Dienst er-           | Māyāvādīs begehen Vergehen,                                 | Glückseligkeit im, 17.30 für grhastha, 1.64               |
| setzt, 1.15                                              | 14.5                                                        | heutige Auswirkungen des,                                 |
| Indras, 13.17-21                                         | Predigen, 4.5, 5.44                                         | 2.19, 2.46                                                |
|                                                          |                                                             |                                                           |

| Chanten (Forts.) als höchste Religion, 3.22 Kraft des, 1.25-27, 1.30, 1.63 den Nochfolgen Nöreden, 5.22 | Citraketu, König (Forts.)<br>Siva preist, 17.27-28<br>als Sivas Freund, 17.34-35,<br>17.34-35                | Devala, 6.20, 15.12-15<br>Śukadeva hörte über Vṛtrāsura<br>von, 14.9                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| der Nachfolger Nāradas, 5.22<br>von Nārada mit Gottgeweih-<br>ten, 5.22                                 | transzendentaler Erfolg von,<br>16.26, 16.26, 16.50                                                          | Dharma bhakti als transzendentaler, 2.24-25                                                    |
| Nārāyaṇa-kavaca, 8.4-10<br>als Rettung beim Sterben,                                                    | Überfluß während der Herr-<br>schaft von, 14.10                                                              | ewige Natur des, 1.40<br>Dharmah projihita-kaitavo 'tra, zi-                                   |
| 2.15, 2.49  Skanda Purāṇa, angeführt in bezug auf, 2.7                                                  | als Vıtrāsura, 17.38, 17.38<br>Citraketus Sohn<br>als Feind seines Vaters, 16.5-6                            | tiert, 1.40, 3.22<br>Dharmaḥ svanuṣṭhitaḥ puṁsāṁ,<br>16.42                                     |
| Sukadeva Gosvāmī über die<br>Überlegenheit des,                                                         | unterrichtet über Reinkarna-<br>tion, 16.4-11                                                                | Dharmam tu sākṣād bhagavat-<br>praṇītam, zitiert, 16.41                                        |
| 3.31<br>sündvolle Klassen von Men-                                                                      |                                                                                                              | Dharma-sāstras<br>über Buße, 1,7                                                               |
| schen gereinigt durch,<br>13.8-9                                                                        | D                                                                                                            | überwunden durch Chanten,                                                                      |
| übertrifft vedische Rituale,                                                                            | Dadhīci (Dadhyañca)                                                                                          | Dhātā, 6.38-39, 18.3-4                                                                         |
| Unintelligente mißverstehen das, 3.25, 3.25                                                             | entschließt sich, seinen Körper<br>aufzugeben, 10.7                                                          | Dhīra, Gottgeweihte als, 11.18<br>Dhṛtarāṣṭra, Tod von, 10.11<br>Dichtkunst, Vollkommenheit in |
| Vergehen wahrend des, 2.8,                                                                              | Nārāyaņa-kavaca im Besitze                                                                                   | der, 16.32                                                                                     |
| 2.49(Ergänzung),<br>3.31, 13.8-10                                                                       | von, 9.53<br>Daityas definiert, 18.10                                                                        | Dipārcir eva hi dašāntaram abhyu-<br>petya, Vers zitiert, 9.45                                 |
| verglichen mit Feuer, 2.18                                                                              | Daiva-netra, 17.17                                                                                           | Diti, <b>6.26</b>                                                                              |
| verglichen mit Medizin, 2.19<br>Visnudutas erklären Vorzüg-                                             | Daivī hy eṣā guṇamayī<br>Vers zitiert, 17.15                                                                 | bittet Kasyapa um Unterwei-<br>sungen, 18.46                                                   |
| lichkeit des, 2.7-19                                                                                    | zitiert, 1.31, 1.51                                                                                          | von Kasyapa über den Schwur                                                                    |
| Wünsche vermindern sich<br>durch das, 16.39                                                             | Dakşa<br>Enthaltungen von, 4.20-21                                                                           | unterwiesen, 18.47<br>Maruts geboren von, 18.66-68                                             |
| Yamarāja lobpreist den Wert<br>des, 3.22-26                                                             | über Entsagung, 5.40-41 als grhavrata, 5.42                                                                  | nachlässig im Befolgen des<br>Schwures, 18.60                                                  |
| Citraketu, angeführt in bezug auf:<br>Āryas oder pflichtbewußte                                         | der Höchste Herr erscheint vor, 4.40-42                                                                      | wird schwanger, 18.55 Dualität, materielle                                                     |
| Menschen, 16.43<br>Besiegung des Herrn, 16.34                                                           | Närada angeklagt von, 5.36-43 über die Pflichten eines Sohnes,                                               | Gottgeweihte jenseits, 16.34, 17.29-30                                                         |
| bhāgavata-dharma, 16.40-41<br>Religionen, 16.41-42                                                      | 5.37<br>Vergehen von, 4.52                                                                                   | Höchster Herr frei von, 16.18-<br>20                                                           |
| Verehrer von Halbgöttern,                                                                               | wollte seine Duldsamkeit be-                                                                                 | Duldsamkeit                                                                                    |
| 16.38<br>Wünsche und Verehrung des                                                                      | weisen, <b>5.42</b> , 5.42<br>Dämonen                                                                        | der dhīras, 1.13-14<br>der Gottgeweihten, 17.17,                                               |
| Herrn, 16.39<br>Citraketu, König                                                                        | Arten und Namen von, 10.19-                                                                                  | 17.27, 17.29<br>Nāradas, gegenüber Dakşa,                                                      |
| Anantadeva erreicht von,                                                                                | Befreiung der, 9.35                                                                                          | <b>5.44</b> , 5.44                                                                             |
| 16.29-32<br>Angirā unterweist, 15.2-8,<br>15.17-26                                                      | Bekehrung der, 18.19<br>als Gottgeweihte, 12.18-19,                                                          | während des Predigens und<br>Chantens, 4.5, <b>5.44</b> ,<br>5.44                              |
| Ehefrauen von, 14.12-13, 14.37-39                                                                       | Gottgeweihte geboren von, 13.3                                                                               | Durgā<br>dämonische Geweihte von,                                                              |
| Entsagung des, 16.26, 16.26<br>Erleuchtung des, 15.9, 16.12-                                            | Krieg gegen Halbgötter erklärt<br>von, <b>7.18</b>                                                           | <b>7.39</b> Segnung von, 9.50                                                                  |
| 13, 16.15<br>Gottgeweihte gepriesen von,                                                                | Nrsimhadeva verursacht den<br>Fehlschlag der, 8.14                                                           | Siehe auch: Pārvatī                                                                            |
| hritisiert irrtümlicherweise<br>Siva, 17.10                                                             | Šukrācārya stārkt die, <b>7.23</b><br>"Daridra-nārāyaņa", 19.9<br>Dattātreya, Śrī, Schutz durch, <b>8.16</b> | E                                                                                              |
| lernt Gebete von Nārada,<br>16.18-25                                                                    | Dehāpatya-kalatrādişu, Vers zi-<br>tiert, 3.28                                                               | Ego, falsches. Siehe: Elemente, ma-                                                            |
| Nārada gepriesen von, 16.45                                                                             | Demut                                                                                                        | terielle                                                                                       |
| Nārada unterweist, 15.2-8, 15.27-28                                                                     | der Gottgeweihten, 17.10, 17.14, <b>17.16</b> -17,                                                           | Ehe erfolgreiche, 18.40                                                                        |
| reist im All, 17.1-3<br>Siva gewürdigt von, 17.7                                                        | 17.37<br>Śrī Caitanya über, 4.5, 5.15,                                                                       | Frau, ihr materieller Einfluß in der, 18.40                                                    |
| Śiva kritisiert von. 17.6-9                                                                             | 5.15                                                                                                         | Gefahr in der, 18.40                                                                           |

| Ehe (Forts.)                           | Elternschaft (Forts.)              | Familienleben (Forts.)           |
|----------------------------------------|------------------------------------|----------------------------------|
| Mann, seine Stellung in der,           | Lebewesen getrennt von, 16.6       | Siehe auch: Grhastha             |
| 18.27-28, <b>18.33-34</b> ,            | materielle Natur arrangiert,       | Fasten, 1.13-14                  |
| 18.33-34                               | 16.4 <b>-6</b>                     | Feuer                            |
| materialistische, 16.60                | Entsagung und Enthaltung           | das Element, 9.21, 10.11         |
| spirituelle Beziehung in der,          | ändert die materiellen Wün-        | und Funken, Herr und Halb-       |
| <b>19.17-</b> 18                       | sche nicht, 2.17                   | götter verglichen mit,           |
| spiritueller Nutzen der, 18.33-        | der brāhmanas, 7.36, 7.36          | 9.42                             |
| 34                                     | Chanten und Hören als, 2.12        | Kṛṣṇa verglichen mit, 8.32-33    |
| vedische, 14.26, 14.56                 | von Daksa ausgeführt, 4.20-        | Name des Herrn verglichen        |
| Ehegatte, ein verwirrter Mann ver-     | 21                                 | mit. 2.18                        |
| glichen mit, 5.6-8, 5.15,              | falsche und echte, 5,41            | als Zeuge, 1.42                  |
| 5.15                                   | Fasten als, 1.13-14                | Siehe auch: Elemente, mate-      |
| Einheit                                | der Gottgeweihten und Damo-        | rielle                           |
| fehlerhafte Vorstellung von,           | nen, 4.5, 17.29                    | Feuergott, Indra besucht vom,    |
| 4.34                                   | fur das Kali-yuga, 5.27-28         | 13.15                            |
| Seele bildet mit Gott qualita-         | Krsna-Bewußtsein führt zu,         | Fische, als Nachkommenschaft     |
| tive. 8.11-12                          | <b>1.13-14</b> , 1.13-14,          | Kasyapas, 6.24-26                |
| verglichen mit Fluß und Meer,          | 5.39, 16.26                        | Fleischessen                     |
| 4.34                                   | Notwendigkeit der, 4.50, 4.50      | beschränkt auf Opfer, 16.42      |
| in Verschiedenheit, 8.32-33            | der sechs Gosvāmīs, 10.8           | Kasyapas Unterweisungen ge-      |
| Siehe auch: Māyāvādīs                  | Śrī Caitanyas, 10.8                | gen. 18.49                       |
| Einheit und Verschiedenheit des        | Vrtrāsura wünscht, 11.27           | zivilisierte Menschen vermei-    |
| Herrn und der Lebewesen.               | der westlichen Jugend, 16.26       | den. 18.52                       |
| <b>16.9</b> , 16.10, <b>16.11</b> ,    | Wissen erforderlich für, 5.40      | Siehe auch: Tieretöten           |
| <b>16.35</b> , <b>16.57</b> , 16.57,   | Entschlossenheit                   | Fluch                            |
| 16.63                                  | Ajāmilas für den Dienst            | über den Autoren von den El-     |
| Einweihung, spirituelle                | Krsnas, 2.35                       | tern der Schüler, 5.43           |
| Bedeutung der, 5.21                    | der Gottgeweihten, 1.35-40,        | Daksas über Nārada, 5.43         |
| eines brāhmaņa durch einen             | 5.39                               | Fluß, materielle Welt verglichen |
| guru, 5.20                             | Erde (Planet)                      | mit, 5.6-8, 5.16, 5.16,          |
| Prinzipien für eine, 5.21              | herausgeholt aus dem Wasser,       | 17.20                            |
| Eisen, rotglühendes, Korper usw.       | 8.15                               | Frauen                           |
| mit Bewußtsein verglichen              | Körper verglichen mit, 5.6-8,      | Einschränkungen für brahma-      |
| mit. 16.24                             | <b>5.11</b> , 5.11                 | cāris hinsichtlich,              |
| Ekale iśvara kṛṣṇa, āra saba           | Erscheinungsweisen der materiellen | 1.13-14                          |
| bhrtya, Vers zitiert, 12.10            | Natur (gunas)                      | in der Ehe. 18.27-28.            |
| Eko 'py asau racayitum jagad-          | Beziehungen unter dem Ein-         | 18.32-34, 18.40                  |
| anda-kotim, Vers zitiert,              | fluß der, 16.5                     | Gefahr von den, 18.41, 18.41     |
| 9.38                                   | der feinstoffliche Körper als      | gehorsame Seite der. 18.46       |
| Elefant, Vergehen gegenuber Gott-      | Auswirkung der,                    | Gemeinschaft mit, 18.30          |
| geweihten verglichen mit               | <b>1.51</b> , 1.51                 | Intelligenz der, 17.34-35        |
| verrücktem, 17.15                      | Handlungen innerhalb der,          | Kasyapa beschreibt, 18.40,       |
| Elemente, materielle                   | 1.52-53                            | 18.42                            |
| endgültige Ursache der, 5.17,          | Körper entsprechend den, 1.49      |                                  |
| 5.17                                   | Kraft der, 1.52-53                 | Keuschheit der, 18.50            |
| gehen vom Herrn aus, 16.51             | Neigungen gemäß den, 1.2, 1.2      | materiell anziehend, 18.40-41    |
| Seele bedeckt von, 14.17               | Sünden unvermeidbar in den,        | zum Materiellen hingezogen,      |
| Universum bedeckt von,                 | 1.44                               | 18.40                            |
| <b>16.37</b> , 16.37                   | Überwindung der, 4.14, 4.14        | Natur der, 18.41-42, 18.46       |
| Siehe auch: Schöpfung; Mate-           | Verstehen Gottes entsprechend      | ihre Pflichten gegenüber dem     |
| rielle Welt                            | den, 9.38                          | Ehemann, 6.1                     |
| Eltern, 7.28-30                        | und Zeit, 1.47                     | schmeicheln sich beim Ehe-       |
| kritisieren Kṛṣṇa-Bewußtsein,          | Siehe auch: Materielle Welt        | mann ein, 18.27-28               |
| 5.23, 5.36, 5.38-39                    | Erweiterungen des Höchsten Herrn,  | Schutz der, 18.42                |
| materielle, leicht zu bekom-           | 4.45                               | verglichen mit Brunnen, der      |
| men, 16.6                              |                                    | mit Gras zugedeckt               |
| Pflicht der, 5.20, 5.25                | _                                  | ist, 18.41                       |
| verwünschen den Autoren,               | F                                  | Vollkommenheit für, 18.42        |
| 5.43                                   |                                    | Freude                           |
| Elternschaft                           |                                    | Gottes und der Lebewesen,        |
| Höchster Herr kontrolliert,            | Familienleben                      | 16.18-19                         |
| <b>15.4</b> , 15.4, <b>15.6</b> , 15.6 | Sohn notwendig für, 14.12          | Siehe auch: Gluck; Freude,       |
| illusorische Natur der, 16.4           | verstrickende Natur des, 5.6-8     | materielle                       |

Freude, materielle Geburt Gesellschaft, menschliche (Forts.) Ehefrau verführt zu. 18.40 der Herr als Ursache der. Visnu das Ziel der. 3.29 12.12. 12.12 Gestalt des Höchsten Herrn Gottgeweihte vermeiden. 18.74-75 gereinigt in Gotteserkenntnis. identisch mit dem Höchsten Fruchtbringende Tätigkeiten 4.26, 4.26 Herrn, 8.30, 8.32-33 kontrolliert durch Enthaltung. Befreiung von. 2.12, 2.12 Māvāvādīs mißverstehen die. Bestrafung für Ausführende 1.13-14 9.34 nicht ausschlaggebend für den nicht materiell, 4.32-33 von. 1.43 Charakter, 13.3 Ende der, 16.59, 16.61-62 aus persönlicher und unpersönals sechzehntes Element, 1,50 licher Sicht, 4, 32-33 Geburt bestimmt durch, 16.4, Siehe auch: Feinstofflicher spirituell in jeder Beziehung. Körper; Seelenwandefür Gottgeweihte widerwärtig. 4 47 rung Unintelligente glauben nicht 1 15 Geist hingebungsvoller Dienst höher an, 4.33 ohne Veränderung, 9.34 als, 1.13-14 Gesicht als Spiegel des, 14.22 Glück durch kontrollierten, Siehe auch: Bildgestaltenverehirrtümlicherweise als Ursache 14.20 rung aufgefaßt, 12.12 Gewaltlosigkeit, 10.9 im hingebungsvollen Dienst, Körper verursacht durch, 1.31, 11.24 Geweihte(r) des Höchsten Herrn 1.54 Leiden aufgrund des, 15.25, abhängig vom Herrn, 19.4 widersprüchliche Ergebnisse Absicht der, 15.11-15 15 25 der, 16.59-62 in materielle Betrachtung verals akiñcana, 9.45 Siehe auch: Karma; Vikarma sunken, 15.24-25 sind automatisch brähmanas. Pflicht beim Tod betreffend. 133 11 21 allen Lebensformen gleich ge-Reichtum verwirrt den, 11.22 sinnt, 10.9 spiritueller Meister lenkt den. beschützt von Krsna, 1.58-60. 3.18, 4.33, 7.39 11 24 Siehe auch: Elemente, matebekommen keine materiellen Gandharva-nagara, definiert, rielle Segnungen, 9.50 Genuß, materieller Benehmen der, 17.34-37 15.21-23 Ganga, (Fluß), 5.27-28, 10.16 Ehefrau fördert, 18.40 Besitz der, 11.22, 11.22 Stärke des, 5.41 Beten reinigt, 9.47, 9.47 Garbhodakaśayi Vişņu als Erweiterung Maha-Vișnus, Siehe auch: Glück, materielles; Chanten als Pflicht für, 3.33 Sinnenbefriedigung 16.37 Demut der, 17.10, 17.14, als Erweiterung Sankarşanas, Geschlechtsleben 17.37 16.18-19 brahmacārī vermeidet, 1.13-14 dauernd belästigt, 2.2 eingeschränkt für spirituelles Garuda, 4.35-39, 6.21-22, 8.12 als duldsam und furchtlos. Schutz durch, 8.29-30 Leben, 4.52 5 39 einziges Glück des Materialihaben eingeschränktes Ge-Gebete sten, 3.28 schlechtsleben, 4.52 Daksas, 4.23-34 der Halbgötter, der Herr er-Lebensabschnitte für. 1.24 als einzige Kenner Gottes. freut durch, 9.46-47 unzulässiges, 1.22, 1.64 3.14-15 Gesellschaft, menschliche Entsagung der, 4.5, 17.17, der Halbgötter an den Herrn, 17.20, 17.27, 17.29 zitiert, 9.21-27, 9.31-Berichtigung der Religion in der, 2.3-4 als Freunde von allen, 9.39 Ebene der Einheit der, 1.54 zu Lakşmi im pumsavana-Gefahren inexistent für. 9.22 vrata. 19.6. 19.9. entartet durch Materialismus. Gemeinschaft mit, 11.25 19.11-14 7.12 Glückseligkeit der, 9.39 Halbgötter als; 7.39, 12.20 persönliche, von Gottgeweih-Glück in der, 15.6 Gründe für die Aussichtslosig-Halbgötter respektiert von, ten dargebracht, 9.47 Unwissenheit in bezug auf keit der heutigen, 7.12 16.38 Hoffnung auf Vervollkommder Herr Zweck der, 9.32 ist abhängig von den, 19.5 Vrtrāsuras, 11,24-27 nung der, 7.12-13 Gebete zum Höchsten Herrn irregeführte Lage der, 5.18 begünstigt die, 16.10 Citraketus zu Anantadeva, Kuhschutz in der. 18.52 besiegt von den, 16.34 16.34-48 Mißachtung des Lebens in der. bestraft die Feinde der. Nārada lehrt Citraketu, 16.18-2.5-6, 2.5-6 16.10 Rettung der, 7.12, 7.14 25 Wünsche erfullt im pumsavana-vrata, 19.4. sādhus in der. 5.36 18.73-74 19.7, 19.7, 19.11-12, vedische (varnāšramavon Himmel und Hölle nicht dharma), 16.43 19.15-16 betroffen, 1.16 als Vollkommenheit Verrücktheit der modernen, Höchster Herr erreicht durch. Worte, 16.32 15.26 4.27-28

| Geweinte(r) des H.H. (Forts.)                                          | Gluck (Forts.)                                       | Govinaam aai puruşam (Forts.)                                      |
|------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| Hören von, Notwen digkeit<br>17.40                                     | t des, materielles und spirituelles,                 | Vers zitiert, 9.38, 9.45, 16.36-<br>37, 16.50                      |
| jenseits der Dualität, 9.36                                            | richtige Art des, 10.9, 10.9                         | Grhasthas                                                          |
| jitānīs auf niedrigerer Stufe<br>14.5, 16.34                           |                                                      | können Entsagung falsch ver-<br>stehen, 5.36                       |
| karma transzendiert du<br>17.17                                        |                                                      | Friede und Sicherheit für, 1.64<br>und grhamedhis gegenüberge-     |
| Loslösung dank Gemeinse<br>mit, 5.41                                   | chaft Siehe auch: Freude; Freude, materielle         | stellt, 5.42<br>Pflicht der, 5.36                                  |
| als <i>mahā-paurusya</i> , 12<br>15.18-19                              | 2.20, Glückseligkeit<br>blind gesucht, 5.11          | Sohn erforderlich für, 14.12<br>Gunas. Siehe: Erscheinungsweisen   |
| nehmen alles als Barmhe<br>keit hin, 17.17                             | erzig- in den Erscheinungsweisen der<br>Natur, 1.46  | der materiellen Natur<br>Guru. Siehe: Spiritueller Meister         |
| ohne Neid, 9.55, 18.47<br>Neulinge unter den, vier l                   | falsche, in der materiellen<br>Klas- Welt, 4.27-28   | Guru-kṛṣṇa-prasāde pāya bhakti-<br>latā-bīja                       |
| sen von, 9.44<br>Notwendigkeit der Gunst                               | Gotteserkenntnis weckt, 4.41 der, in Krsna, 16.18-20 | Vers zitiert, 1.2, 16.6<br>zitiert, 2.32                           |
| 11.18<br>opfern sogar ihr Leben, 9.                                    | Glücksgöttin                                         |                                                                    |
| Planeten der Halbgötter wi<br>nicht anziehend                          | rken Siehe auch: Lakşmī                              | Н                                                                  |
| 5.38 Pflicht und Tätigkeit                                             | glichen mit, 16.6                                    | Halbgötter                                                         |
| 15.18-19<br>Predigen als Pflicht der, 2                                | 10.8                                                 | A ngst der, 9.21, 9.48, 11.6-8<br>beleidigen den spirituellen Mei- |
| 2.36-37, 3.18, 5.<br>Reichtum der, 16.29                               |                                                      | ster, 7.21-22<br>beschützt durch Krşna, 10.28                      |
| reine. Siehe: Reine Gewe                                               | eihte Gopis, ihre Beziehung zu Kṛṣṇa,                | Dämonen und, Unterschiede                                          |
| Kṛṣṇas<br>auch in Schwierigkeiten en                                   |                                                      | zwischen, 7.39, 12.8,<br>12.20                                     |
| siastisch, 9.40<br>Seltenheit der, 14.2-5                              | personifiziert durch eine Schwester, 7.29-30         | definiert, 18.19<br>Erreichen der Position der, 1.2,               |
| Siva verherrlicht, 17.27<br>17.31, 17.34-35<br>Speisen, die nicht gege | eines Vaisņavas, 1.1-2, 2.32,                        | 1.45, 1.51 Grund für die Niederlage der, 7.22                      |
| werden von, 18.4<br>Staub von Füßen der, 11.                           | 9 Gnade des Herrn                                    | als Handelnde in untergeordne-<br>ter Stellung, 16.48              |
| Stolz disqualifiziert, 17.10<br>Tod                                    |                                                      | sind Kṛṣṇa untergeordnet,<br>3.12-13, 4.34                         |
| ist ruhmreich für, 10. sind vorbereitet auf                            | 33 in Seiner Erscheinung, wie Er                     | zu kritisieren ist ein Vergehen.<br>17.9                           |
| 11.18, 11.21<br>Vişnudütas beschützen, 1                               | Go-brāhmana-hitāya ca, zitiert,                      | mißverstehen die Religion,<br>3.19                                 |
| 3.18, 3.18<br>als vollkommene Mensc                                    | Gott eserkenntnis                                    | langes Leben der, 18.37<br>neunzig Millionen, 14.5                 |
| 10.9<br>Vrtrāsura gepriesen als, 12.                                   | nur durch bhakti-yoga erreicht,                      | Pflicht gegenüber, 5.37, 5.37 als sakāma-Gottgeweihte, 9.40        |
| 21<br>zu werden jedem mög                                              | 28, 4.47, 5.17                                       | verehrt von Materialisten, 9.50<br>Verehrung und Gebete der,       |
| 12.20<br>wünschen nichts Materie                                       | durch den Gottgeweihten, 9.33                        | 9.21-27, 9.31-45<br>verstehen den Herrn nicht,                     |
| 18.74-75<br>wunschlos und losgelöst, 9                                 | zur, 3.20-21                                         | 3.14-15, 9.32  Verurteilung der Verehrung                          |
| Yamarāja beschreibt die S                                              | Stel- 4.23                                           | der, 16.38                                                         |
| lung der, 3.27-28 yogis unterscheiden sich v                           | von, 4.26                                            | Viśvarūpa chantet mantras für,<br>9.2                              |
| 16.34<br>Ziel der, 16.29                                               | Govinda<br>muß von Regierungen verehrt               | von Vrträsura abgewehrt, 9.19<br>als Zeugen, 1.42                  |
| Siehe auch: Reine Gewe<br>Kṛṣṇas; Vaiṣṇavas                            | Schutz durch, 8.20, 8.20                             | Zweck der, 4.34  Hamsa-guhya-Gebete Daksas,                        |
| Glück                                                                  | Govindam ādi-puruşam tam aham                        | <b>4.23</b> -34                                                    |
| Gottgeweihte nicht abgele<br>durch, 16.34                              | enkt <i>bhajāmi</i><br>zitiert, 9.47, 14.5, 16.36    | Handlungen<br>fromme und verbotene, 16.51                          |
|                                                                        |                                                      |                                                                    |

| Handlungen (Forts.)                                 | Herz (Forts.)                                         | Hingebungsvoller Dienst (Forts.)                               |
|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| Illusion der Seele hinsichtlich,                    | Reinigung des, 2.12, 2.12                             | als höchster Pfad, 1.17, 1.17                                  |
| 15.6                                                | Seele im, 1.31                                        | als höchste Vollkommenheit,                                    |
| materielle, als Erfindungen des                     | sündvolle Wünsche im, 1.15                            | <b>4.43</b> , 4.43                                             |
| Geistes, 15.24-25                                   | Überseele im, 1.42, 3.16                              | jenseits des Todes, 10.11                                      |
| Nārāyaņa als Ursache der,                           | Heuchelei der tieretötenden Reli-                     | karma überwunden durch,<br>14.55, 17.17-18                     |
| verursacht durch den Herrn,                         | gionsanhänger, 10.9<br>Himmel                         | Kraft des, 1.1, 1.7, 1.15                                      |
| 16.51                                               | Lebewesen verglichen mit,                             | leichtester und bester, 2.41                                   |
| Yamarāja beobachtet die, 1.48                       | 4.34                                                  | Liebe zu Gott als Ziel des, 1.16                               |
| Zeugen der, 1.42                                    | als Zeuge, 1.42                                       | materielle Kraft Nebenerschei-                                 |
| Siehe auch: Fruchtbringende                         | Himmlische Planeten                                   | nung des, 16.28-29                                             |
| Handlungen; Karma                                   | Erhebung zu, 1.2, 1.2, 3.25,                          | materielle Wünsche überwun-                                    |
| Hare-Kışna-manıra                                   | 3.32                                                  | den durch, 2.17                                                |
| bhakti-yoga beginnt mit dem,                        | Gottgeweihte verschmähen,                             | Nutzlichkeit des, 16.29, 16.41                                 |
| 1.21, 1.63, 2.46,<br><b>3.22</b> , 4.27-28          | 17.17, 17.20, <b>17.28</b>                            | Prahlāda Mahārāja predigte,<br>16.43                           |
| der Herr identisch mit, 16.51,                      | irrtümlicherweise angestrebt,<br>9.32                 | reine Stufe des, 15.4, 16.40,                                  |
| kontrolliert die Zunge, 1.13-14                     | kein Ziel des hingebungsvollen                        | 16.40                                                          |
| Nāradas Nachfolger sollten                          | Dienstes, 14.5                                        | reinigt jeden, 18.43                                           |
| chanten, 5.22                                       | Hingebungsvoller Dienst zum                           | Reinheit des, 1.15                                             |
| Nutzen des, 2.15, 2.49                              | Höchsten Herrn (bhakti)                               | für Reinigung unbedingt not-                                   |
| Pflicht des Gottgeweihten zu                        | Anantadeva empfiehlt, 16.59                           | wendig, 1.18                                                   |
| chanten, 3.24, 3.33                                 | Anhaftung wird aufgegeben                             | Same des, wie man ihn be-                                      |
| Schutz durch, 8.27-28                               | durch, 16.11                                          | kommt, 1.2                                                     |
| Srī Caitanya ermöglicht Befrei-                     | Ajāmilas, 1.21, 1.27, <b>2.40</b> -42                 | als sarvoikṛṣja oder beste aller<br>Religionen, 16.41          |
| ung durch, 18.43<br>sündvolle Klassen von Men-      | Ajāmilas Entschlossenheit zum, 2.36-38                | Schutz durch, 1.63                                             |
| schen gereinigt durch,                              | Besitztümer verwendet im,                             | sieben Arten des, 1.15                                         |
| 13.8-9                                              | 11.22                                                 | spiritualisiert alles, 16.29                                   |
| verglichen mit Feuer, 2.18                          | Bhagdvad-gitā, angeführt in                           | sündvolle Reaktionen aufgeho-                                  |
| für dieses Zeitalter empfohlen,                     | bezug auf, 1.51                                       | ben durch, 1.19, 1.46                                          |
| 1.21, 3.23-24, 5.26-                                | bhāgavata-dharma als, 16.40,                          | vom Tod nicht behindert, 9.55                                  |
| 28                                                  | 16.43                                                 | transzendiert materielle Er-                                   |
| Siehe auch: Chanten der Heili-                      | macht Buße überflüssig, 1.15                          | scheinungsweisen,<br>1.46                                      |
| gen Namen des Herrn;<br>Namen des Höchsten          | definiert, 16.40                                      | Tugend als Vorstufe zum, 14.1                                  |
| Herrn                                               | Ehrlichkeit eine Folge des,<br>18.71                  | überwindet alle Hindernisse.                                   |
| Harer nāma harer nāma                               | eingeschränktes Geschlechtsle-                        | 4.27-28                                                        |
| Vers zitiert, 1.21, 3.23-24,                        | ben im. 4.52                                          | als unautorisierter Vorgang                                    |
| 16.44                                               | als einzige Hoffnung für den                          | stiftet nur Verwir-                                            |
| zitiert, 1.25, 16.53-54                             | Menschen, 1.50                                        | rung, 1.20                                                     |
| Haridāsa Thākura                                    | als einziger Zugang zu Gott,                          | unmöglich für vier Menschen-                                   |
| über Chanten, 3.24                                  | 3.14-15, 3.22, 4.47,                                  | typen (aufgezählt),                                            |
| als Vorbild für Duldsamkeit,                        | 5.17                                                  | 1.38                                                           |
| 17.29                                               | Entsagung im, 16.26<br>als Essenz der Religion, 1.38, | unvergänglich, 17.38, 18.42<br>als ursprüngliche Aktivität der |
| Haryaśvas<br>denken über Nāradas Allegorie          | 3.20-21, 3.20-21                                      | Seele, 10.11                                                   |
| nach, 5.10-11                                       | als Freiheit von Gefangen-                            | verglichen mit der Sonne,                                      |
| von Nārada befreit, 5.21, 5.23                      | schaft, 2.46, 4.14                                    | <b>1.15</b> , 1.15                                             |
| Nārada kommt zu den, 5.4-9                          | von frommen Menschen (vier                            | Verpflichtungen aufgehoben                                     |
| nehmen Enthaltungen auf sich,                       | Arten von) auf genom-                                 | durch, 5.37                                                    |
| 5.4-5                                               | men, 9.42                                             | Vrtrāsura strebt nach, 11.24-                                  |
| Haus, der Herr verglichen mit,                      | Gelehrte folgen dem, 1.17                             | 27                                                             |
| 3.28-29                                             | gereicht zu ruhmvollem Tod,                           | Wissen durch, 5.40, <b>17.31</b> , 17.31                       |
| Haushälter. Siehe: Grhasthas; Ehe<br>Hayagrīva, Śrī | 10.33<br>Gleichheit im, 4.45                          | das Wunderbare am, 18.73-74                                    |
| Schutz durch, 8.17                                  | glückverheißend und frei von                          | als Ziel des Lebens, 7.14                                      |
| als vermischte Inkarnation,                         | Angst, 1.17, 1.17                                     | Siehe auch: einzelne hinge-                                    |
| 9.40                                                | Gottesverwirklichung ermög-                           | bungsvolle Vorgänge                                            |
| Held, Verhalten eines, 11.4                         | licht durch, 9.33                                     | Hiranyakasipu, 8.14, 18.11-13                                  |
| "Der Herr hat zehn Hände", 12.13                    | durch Gottgeweihte, 11.24                             | Diti erinnert sich an die Tötung                               |
| Herz                                                | als höchste Religion, 2.24-25,                        | von, 18.23-24, 18.37                                           |
| Bedeckungen des, 4.27-28                            | <b>3.22</b> , 3.22                                    | als Geweihter Brahmās, 7.39                                    |

| iranyāksa, <b>6.33-36</b> , 18.11                  | Höchster Herr (Forts.)                                       | Höllische Planeten (Forts.)                        |
|----------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| iraņyanābha, <b>15.12-15</b><br>öchster Herr       | als Lenker des Schicksals,<br>12.12-13                       | Blinder führt Blinde in di<br>7.14                 |
| als absolute und höchste Seele,                    | lenkt die Lebewesen, 16.9,<br>16.35, 16.51                   | Gottgeweihte gleichgültig g                        |
| achtarmige Form des. 8.12                          | Macht des. 4.48, 5.17                                        | genüber, 1.16, 17.1<br>17.20, <b>17.28</b> , 17.28 |
| alldurchdringend, 8.32-33,                         | mit materiellen Mitteln un-                                  | jňānī ist gerettet vor, 1.12                       |
| 8.32-33, <b>9.34</b> , 9.34                        | möglich zu erfassen,                                         | Sicherheit vor den, 1.19                           |
| Allwissenheit des, 9.42, 9.45,                     | 16.21-23                                                     | Sündvolle Menschen gehen z                         |
| 16.46                                              | materielle Welt als Zeugnis                                  | 1.6-7, 1.31, 1.45                                  |
| in Atomen und Universen,                           | des, 4.46                                                    | Hölzerne Puppen, Tanz von, kon                     |
| 16.36<br>Barmherzigkeit des, 17.4-5,               | Name des,<br>identisch mit Ihm, 16.51                        | trollierte Lebewesen ve                            |
| 17.17                                              | Wirkung des, 16.44                                           | glichen mit, 12.10                                 |
| für alle gleich, 9.35                              | Siehe auch: Namen des                                        | Hören über Kṛṣṇa<br>von Autoritäten, 9.1           |
| für Gottgeweihte, 11.23                            | Höchsten Herrn                                               | als Beginn des hingebungsvo                        |
| beaufsichtigt die Lebewesen,                       | und neidische Menschen, 16.42                                | len Dienstes, 1.2                                  |
| 1.31, 3.16, <b>4.24</b> , 4.24                     | von Nichtgottgeweihten falsch                                | 2.46, 3.22, 4.27-28                                |
| beschützt die Gottgeweihten,                       | verstanden, 9.36-37                                          | ausschließlich von Gottgeweil                      |
| 1.58-60, 1.62, 3.18,                               | nur reine Gottgeweihte verste-                               | ten, 17.40                                         |
| <b>3.27</b> , 4.33, 7.39                           | hen den, 3.26                                                | reinigende Wirkungen de                            |
| Bildgestaltenverehrung des,                        | als Schöpfer, aber unabhängig,                               | 2.46, 4.27-28                                      |
| 16.31, 16.43-44, <b>19.7</b> , 19.7                | 16.42, 17.21, 17.23                                          | als das Wichtigste, 1.1                            |
| Brahman als eine Form des,                         | als Schöpfer und Ursache, 1.4-<br>5, 1.4-5, 3.12, 4.48,      | Hṛṣīkeṇa hṛṣīkeśa-, 16.40                          |
| 16.21-23                                           | 5.17, 5.17, <b>12.11</b> ,                                   | Hṛṣīkeśa, Śrī<br>Funktion des Herrn als, 16.2      |
| brāhmaņas verwenden Reich-                         | 16.22. 16.36-37,                                             | Schutz durch, 8.21                                 |
| tum für, 7.36                                      | 16.47-48, 16.51,                                             | Hund, der schwimmt, Halbgött                       |
| Dakşa unterwiesen vom, 4.52-                       | <b>16.52</b> , 16.52                                         | verglichen mit, 9.22                               |
| 54                                                 | Sehen des, 16.45, 16.47,                                     |                                                    |
| Ehemann als Repräsentant des,                      | <b>16.50-</b> 51                                             |                                                    |
| 18.33-34                                           | Sicherinnern an den, 16.53-54                                |                                                    |
| als Erhalter aller Dinge, 12.7-                    | in Sich Selbst zufrieden, 16.18-<br>19, 19.4                 |                                                    |
| Erinnerung an den, 1.27                            | aus der Sicht der drei Men-                                  | Illusion  des Glückes in der materielle            |
| Geburt kontrolliert vom, 15.4,                     | schenklassen, 4.34                                           | Welt, 17.20                                        |
| 15.4                                               | universale Form des, 9.26-27                                 | Handlung in, 16.51                                 |
| Gesetze des, sind unentrinnbar,                    | Universen im, 16.37, 16.37                                   | der körperlichen Beziehunger                       |
| 16.42                                              | unpersönliche Form des, 4.46                                 | 15.2-3, 16.4-5                                     |
| getrennt von der Schöpfung,                        | unpersönliche und persönliche                                | Phasen der, (drei), 16.53-54                       |
| 16.52                                              | Ansichten über den,                                          | Ursachen der, 15.21-25                             |
| gleiche Haltung des, 16.10-11,                     | <b>4.32</b> -33, 4.47, 5.17                                  | der Unpersönlichkeitsanhär                         |
| <b>17.22-</b> 23, 17.33<br>Größe des, 17.32, 19.4  | als Ursache, einzige und unab-                               | ger, 4.34                                          |
| durch den guru erfreut, 5.22                       | hängige, <b>12.12</b> , 12.12<br>zu verstehen ist schwierig, | Siehe auch: Māyā<br>livala, <b>18.15</b>           |
| die Güte des, 1.26, 1.50                           | 17.32, 17.32                                                 | Imam vivasvate yogam, zitiert, 10.                 |
| Halbgötter Teile des, 18.33-34                     | vollständig in Sich Selbst, 9.22                             | Indra, König                                       |
| Halbgötter verehren den, 9.20-                     | Widersprüche aufgehoben im,                                  | angeführt in bezug religiös                        |
| 27                                                 | <b>9.36-</b> 37                                              | Regeln für einen Kö                                |
| Illusion beherrscht durch den,                     | Yamarāja erklärt die Position                                | nig, 7.13                                          |
| 16.53-54                                           | des, 3.12-17                                                 | angeführt in bezug auf zersto                      |
| immer siegreich, 12.7-8                            | als Zeuge, 16.10-11                                          | rerische Führer, 7.14                              |
| inkarniert Sich durch Seine ei-                    | zitiert in bezug auf reine Gott-                             | Arjuna geschätzt von, 6.33-3                       |
| gene Kraft, 18.8<br>Intelligenz gegeben vom, 16.35 | geweihte, 9.48 als Zuflucht für alle, 9.22,                  | Bṛhaspati mißachtet von, 7.2                       |
| als Kontrollierender über alles,                   | 9.22                                                         | "getötet" von Vrträsura, 12.3                      |
| 3.12-14, 4.34, 4.46                                | Höchstes Brahman                                             | als Handelnder in Abhängig                         |
| Körper des, 14.5, 16.18-19                         | Kṛṣṇa als, <b>4.30</b> -31                                   | keit, 16.48                                        |
| kritisiert von unwissenden See-                    | Lebewesen verschieden vom,                                   | körperliche Auffassung des Le                      |
| len, 14.54                                         | 16.57                                                        | bens von, 18.26                                    |
| Lebewesen eins mit und ver-                        | Siehe auch: Höchster Herr                                    | materielle Wünsche vor                             |
| schieden vom, 16.9,                                | Höllische Planeten                                           | 11.23                                              |
| 16.10, <b>16.11</b> , 16.18-                       | Ajāmilas Rettung vor den,<br>2.30-31, 3.9                    | Nārāyaṇa-kavaca gesproche<br>zu, <b>7.40</b>       |
| 20, <b>16.35</b> , 16.57                           |                                                              |                                                    |

| Schutz durch, 8.13-22  Sièhe auch: Namen der einzelnen Inkarnationen Intelligenz  der Herr als Quelle der, 16.35, 16.51 hingebungsvoller Dienst als Sache der, 3.26, 18.73-75 materielle frustrierend und unglück- lich, 5.15, 5.15 verglichen mit einer Prostituierten, 5.14-  Sièhe auch: Namen der einzelnen einzelnen hen Inkarnationen gen der bhakti, 1.15 Jivera 'svarūpa' haya—kṣṣṇera nitya-dāsa', zitiert, 10.11 Jiāna-kāṇḍa, mit Gift verglichen, 1.18 1.8  Jiāna-yoga, 1.1 Gottgeweihte unterschieden von, 16.34 Verglichen mit einer Prostituierten, 5.14-  Klassen der, zwei Haupt- und zwei untergeordnete, 12.12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                               |                                         |                               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------|
| Reaktionen verfolgt, 13-12-14 der Totung Vrträsuras abgeneigt, 12.1 Visvaripa enthauptet von, 9-4 Vrträsura angegriffen von, 10-15, 10-17-18 zittert in berug auf Gudha, 21:ett, 1.5 Zittert in berug auf Buddha, 8.19 Jamady asya yank, zittert, 5.17 Jamady  |                               |                                         |                               |
| zitiert in bezug auf das Chanten, 13.3 - 9 Av(träsura angegrifen von. 9.4 V(träsura angegrifen von. 10.5, 10.17-18 zitiert in bezug auf Gottgewehne, 12.1-22 Inkarnationen des Hochsten Herrn erscheinen aus eigener Kraft, 18.18 Halbgotter beschreiben, 9.23, 9.26-27, 9.40 Halbgotter beten zu den, 9.40-41 Ksirodakasaji Vispu als Quelle der, 16.35, 15.6 auch Amande erinzelmen Inkarnationen Intelligenz der Herral Schee der herral, 16.51 hingebungsvoller Dienst als Sache der, 3.26, 18.73-75 materielle frustrierend un ungluchich, 5.15, 5.15 verglichen mit einer Prositiuierten, 5.14-15 Sinnenbefriedigung zerstort, 9.50 Verehrern von Halbgottern feht es an, 16.38 Irreligiosität verbreitet sich in unserem Zeitaler, 8.19 Vers zitiert, 1.11, 12.10 zitiert, 1.12, 4.12 Sävarab paramah krysuch Vers zitiert, 1.31, 1.6, 9, 2itiert, 1.31, 1.6, 2itiert, 1.31, 1.6, 4.13, 1.9, 9 Jagadäananda Pandita  zitiert in bezug auf ded yoam vers delivam von, 1.34 ten, 1.32 on 2.3 tamaddus yasyatab, zitiert, 1.57 to der delivam vers zitiert, 9.50 zitiert, 1.52 zitiert in bezug auf ded yoam vor, 3.25 duber die Winzigkeit des Lebewesens, 1.18 sache der, 3.26, 18.19 Jagadäananda Pandita  zitiert in bezug auf ded yoam der delivam vor, 3.25 zitiert in bezug auf ded yoam vor, 3.25 zitiert in bezug auf de de Geburt, 12.12 definiert, 16.51 takapandaria unu darcand vor, 3.25 zitiert in bezug auf den de Bemerkung des Herrn unterschieden von, 16.34 Klässen der, 13.40 Like, 1.55, 5.15 verglichen mit einer Prositiuierten, 5.14-15 Sinnenbefriedigung zerstort, 9.05 Verehrern von Halbgottern feht es an, 16.38 Irreligiosität verbreitet sich in unserem Zeitaler, 8.19 Vers zitiert, 1.31, 1.69 zitiert, 1.32, 4.32 Savards paramah krysuch Vers zitiert, 1.31, 1.69 zitiert, 1.57 zitiert, 1.57 zitiert, 1.57 zitiert, 1.57 zitiert, 1.57 zitiert in bezug auf de de Debu |                               |                                         |                               |
| der Totung Vrträsuras abgeneigt, 12.1 Visvarüpa enthauptet von, 9.4 Vrträsura angegriffen von, 10.15, 10.17-18 zitiert in bezug auf Gottgewichte, 12.12-22 lakarnationen des Hochsten Herrn erscheinen aus eigener Kralt, 18.8 Halbgötter beschreiben, 9.23, 9.26-27, 9.40 Halbgötter beten zu den, 9.40-41 Ksirodakasäyi Vispu als Quelle der, 16.18-19 Schutz durch, 8.13-22 Siche auch: Namen der einzelnen in Ikarnationen ein Inkarnationen ein Ikarnationen ein Ikarnatione |                               |                                         |                               |
| Neigat pae nhabupet von, 9,4 Vṛtrāsura angegriffen von, 10,15, 10,17-18 zitiert in bezug auf Gottgeweihte, 12,21-22 Inkarnationen des Hochsten Herrn erscheinen aus eigener Kraft, 18,8 Halbgotter beschreiben, 29-26-27, 9,40 Halbgotter beschreiben, 18,8 Halbgotter beschreiben, 18,8 Halbgotter beschreiben, 19,9 Schutz durch, 8,13-22 Sikhe auch Namen der einzelnen Inkarnationen Intelligenz der Herr als Quelle der, 16,35, 116,51 Intelligenz der Herr als Quelle der, 16,35, 116,51 Intelligenz der Herr als Quelle der, 16,35, 116,51 Sikhe auch Namen der einzelnen Inkarnationen Intelligenz der Herr als Quelle der, 16,35, 116,51 Sikhe auch Namen der einzelnen Inkarnationen Intelligenz der Herr als Quelle der, 16,35, 116,51 Sikhe auch Namen der einzelnen Inkarnationen Intelligenz der Herr als Quelle der, 16,35, 116,51 Sikhe auch Namen der einzelnen Inkarnationen Intelligenz der Herr als Quelle der, 16,35, 116,51 Sikhe auch Namen der einzelnen inkarnationen Intelligenz der Herr als Quelle der, 16,35, 116,51 Sikhe auch Sikhiniana und arcand vor, 3,25 uber die Winzigkeit des Lebewesens, 16,9 zitiert, 15,18 Sikhal Sikhiniana und arcand vor, 3,25 uber die Winzigkeit des Lebewesensen, 16,9 zitiert in bezug auf für in bezug auf fehrt in paramah kṛṣṇab ver zitiert, 1,11 19,4 Sivarah paramah kṛṣnab ver zitiert, 1,11 19,4 Sivarah paramah kṛṣnab ver zitiert, 1,11 19,4 Sivarah paramah kṛṣnab ver zitiert, 1,12,1 2,4 Sivar |                               |                                         |                               |
| Virsarupa enthauptet von, 10.15, 10.17-18 2 izitert in bezug auf Gottgeweither (2.21-22) Inkarnationen des Hochsten Herrn erscheinen aus eigener Kraft, 18.8 Halbgotter beschreiben, 9.23, 9.26-27, 9.40 4 Halbgotter beten zu den, 9.40-4 Harbgotter beten zu den, 9.40-4 Herrn über Seine Aspeke auf, 16.55 zittert in bezug auf Unterteilungen der Herr als Quelle der, 16.35, 16.51 jürer austrigkeit des Lebewesens, 16.9 zittert, 13.1 die, 9.50 zittert, 19.4 jürer, 5.20 kannaterielle frustrierend und unglücklich, 5.15, 5.15 verglichen mit einer Prositiuierten, 5.14-5 verglichen mit einer Prositiuierten, 5.14-5 Sinnenbefriedigung zerstort, 9.50 Verehrern von Halbgottern fehlt es an, 16.38 Irreligiositat verbreitet sich in unserem Zeitalter, 8.19 Yamadütas angeklagt der, 2.2 Jäziväsyam idami sarvam Vers zitiert, 14.10 zitiert, 13.1 die, 4.11 (2.10 zitiert, 13.1 die, 4.11 (2.10 zitiert, 13.1 die, 4.11 (2.10 zitiert, 13.1 die, 9.50 zi |                               |                                         |                               |
| Vers zitiert, 19.50 zitiert in bezug auf Gottge- weihte, 12.21-22 Inkarnationen des Hochsten Herrn erscheinen aus eigener Kraft, 18.8 Halbgotter beschreiben, 9.40 Halbgotter beschreiben, 18.7 9.26-27, 9.40 Halbgotter beschreiben, 18.7 Siche auch: Namen der einzelnen Inkarnationen Intelligenz der Herr als Quelle der, 16.35, hingebungsvoller Dienst als Sache der, 3.26, 18.73-75 materielle frustrierend und unglück- lich, 5.15, 5.15 Verstandnis der, 5.14-15 Sinnenberfreidigung zerstort, 9.50 Verstzeiters in in unserem Zeit- alter, 8.19 Verstzeiters in in unserem Zeit- alter, 8.19 Verstzeiters in in unserem Zeit- alter, 1.10 die Vollstandigkeit des Herrn, 19.4 Sivarah garamah krysub Vers zitiert, 1.0.11 Zitiert, 1.12, 4.32 Sivarah garamah krysub Vers zitiert, 1.11, 16.9 zitiert, 1.13, 1.6, 4.13, 1.9 Jagadäananda Papdita  Vers zitiert, 1.31, 1.6, 9 zitiert, 1.31, 1.6, 9 zitiert, 1.31, 1.6, 9 zitiert, 1.31, 1.6, 9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 1.9 Jagadäananda Papdita  Vers zitiert, 1.50 Verstandnis der, 5.14-15 Sixoraba sangeklagt der, 2.2 Säväysum idami sarvum Vers zitiert, 1.6.11 Sixoraba sangeklagt der, 2.2 Säväysum idami sarvum Vers zitiert, 1.01 vers zitiert, 1.11, 1.2.10 zitiert, 1.12, 4.32 Sixorab sangehart in bezug auf. die Herrschaft des Herrn, 19.4 Sixorab sangehart in bezug auf. die Herrschaft des Herrn, 19.6, 2 zitiert, 1.31, 1.6, 9 zitiert, 1.31, 1.6, 9. Zitiert, 1.31, 3.6, 4.13, 1.9 Zitiert, 1.32 Zitiert, 1.33, 2.3 Zitiert, 1.34 Zitiert, 1.35 Zitiert |                               |                                         |                               |
| zitiert in bezug auf Gottge- weihte, 12.21-22 Inkarnationen des Hochsten Herrn erscheinen aus eigemer Kraft, 18.8 Halbgotter beschreiben, 9.23, 9.26-27, 9.40 Halbgotter beschreiben, 18.8 Halbgotter beschreiben, 9.23, 9.26-27, 9.40 Halbgotter beten zu den, 9.40- 41 Ksirodakaśaji Vispu als Quelle der, 16.18-19 Schutz durch, 8.13-22 Siche auch: Namen der einzel- nen Inkarnationen Intelligenz der Herr als Quelle der, 16.35, 16.51 hingebungsvoller Dienst als Sache der, 3.26, 18.73-75 materielle frustrierend und unglück- lich, 5.15, 5.15 verglichen mit einer Pro- stituierten, 5.14- 15 Verstandnis der, 5.14-15 Sinnenbefriedigung zerstort, 9.50 Verehrern von Halbgottern fehlt es an, 16.38 Irreligiositat verbreitet sich in unserem Zeit- alter, 8.19 Java Gosvami, angeführt in bezug auf sezu auf Buddha, 8.19 Jesus Christus, gegen das Toten, 10.9 Jiva Gosvami schreibt sarikinana und arcand vor, 3.25 uber die Winzigkeit des Lebe- wesens, 16.9 ziehete die Bemerkung des Herrn uber Seine Aspekte auf, 16.55 zitiert in bezug auf Unterteilun- gen der bhakti, 1.15 Jivara svaripa haya—krgnera intya-dasia, zitiert, 10.1 Jiāma-kānḍa, mit Gift verglichen, 1.18 Jiāma-yaga, 1. Jiāmis  als Anhanger der śāstras, 1.12 Gottgeweihe unterschieden von, 16.34 Klassen der, zwei Haupt- und zwei untergeordnet. 14.5 Unvollkommenheit der, 1.73 Unwissenheit der, 1.12 verneinende Arsichten der, 14.5 si klassen von Menschen, 14.5 unvollkommenheit der, 1.73 Unwissenheit der, 1.12 verneinende Arsichten der, 19.20 Vers zitiert, 10.11, 12.10 zitiert, 10.41 Sivarda vara-abhütänäm Vers zitiert, 10.11, 12.10 zitiert, 10.11 zitiert,  |                               | Vers zitiert, 9.50                      | zitiert, 9.50, 16.34, 16.38   |
| bezug auf Buddha, 8,19  Java Dosvani  IRArnationen des Hochsten Herrn erscheinen aus eigener Kraft, 18.8  Halbgotter beschreiben, 9,23, 9,26-27, 9,40  Halbgotter beten zu den, 9,40- 41  Halbgotter beten zu den, 9,40- 41  Schutz druch, 8,13-22  Siehe auch: Namen der einzelnen Intelligenz  der Herr als Quelle der, 16,18-19  Schutz druch, 8,13-22  Siehe auch: Namen der einzelnen Intelligenz  der Herr als Quelle der, 16,35, 16,51  hingebungsvoller Dienst als Sache der, 3,26, 18,73-75  materielle  frustrierend und ungluck- lich, 5,15, 5,15  verglichen mit einer Prostituierten, 5,14- 15  Verstandnis der, 5,14-15  Sinnenbefriedigung zerstort, 9,50  Verstrern von Halbgottern fehlt es an, 16,38  Irreligiositat  verbreitet sich in unserem Zeit- alter, 8,19  Yamadūtas angeklagt der, 2,2  Szavańsyam idam sarvam Vers zitiert, 14,10  die Vollstandigkeit des Herrn, 14,10  die Vollstandigkeit des Herrn, 19,4  Išvarah sarva-bhūtānāni Vers zitiert, 1,31, 16,9  zitiert, 1,31, 3,16, 4,13, 19,9  Jagadānanda Papdita  bezug auf Buddha, 8,19  Java Soximis Arizana und arcanā vor, 3,25  ubre die Winzigkeit des Lebe- wesens, 16,9  zitiert ni bezug auf Unterteilun- gen der bhakii, 1,15  fivera 'svaripa haya—keynera introligum zerstort, 9,50  Verstandnis der, 5,14-15  Sinnenbefriedigumg zerstort, 9,50  Verstreitet sich in unserem Zeit- alter, 8,19  Yamadūtas angeklagt der, 2,2  Szehe auch: Fruchtbringende Tatigkeiten  Kaivalyam narakāyate tridaša-pūr Vers zitiert, 1,11, 12,10  zitiert, 5,13, 16, 4,13, 19,9  Tieropfer zu, 16,42  Kail, Gottin  Las Anhanger der sāstras, 1,12  Kaivalyami narakāyate tridaša-pūr Vers zitiert, 1,11, 1,2,10  zitiert, 3,12, 4,32  Skāli, Gottin  Damonen Geweihte von, 7,39  Tieropfer zu, 16,42  Kail-yauga (Zeitalter des Kali)  Caitanya Mahāprabhus Mission im, 18,43  Chainen empfolhen fur, 1,21, 1,2,5, 3,23-24, 16,44  Ehe im, 18,40  Eher nuch Posteria des Herrn, 10,11,12,10  zitiert, 1,31, 16,9                                 | zitiert, 1.55                           |                               |
| Inkarnationen des Hochsten Herrn erscheinen aus eigener Kraft, 18.8 Halbgotter beschreiben, 9.23, 9.26-27, 9.40 Halbgotter beschreiben, 9.23, 9.26-27, 9.40 Halbgotter beten zu den, 9.40-45 Kajrodakasâyi Vispu als Quelle der, 16.18-19 Schutz durch, 8.13-22 Silehe auch: Namen der einzelnen Intelligenz der Herr als Quelle der, 16.51 Inf. 51 In |                               | Jayadeva Gosvāmī, angeführt in          |                               |
| rescheinen aus eigener Kraft, 18.8 Halbgotter beschreiben, 9.23, 9.26-27, 9.40 Halbgotter beten zu den, 9.40-41 Halbgotter beten zu den, 9.40-42 Ksirodaksäyi Visnu als Quelle der, 16.18-19 Schutz druch, 8.13-22 Siehe auch: Namen der einzelnen Inkamationen Intelligenz der Herr als Quelle der, 16.35, 16.51 hingebungsvoller Dienst als Sache der, 3.26, 18.73-75 materielle frustrierend und unglücklich, 5.15, 5.15 verglichen mit einer Prositiuerten, 5.14-15 Verstandnis der, 5.14-15 Sinnenbefriedigung zerstort, 9.50 Verehrem von Halbgottern fehlt es an, 16.38 Irreligiositat verbreitet sich in unserem Zeitalter, 8.19 Yamadūtas angeklagt der, 2.2 Isāvāsyam idam sarvam Vers zitiert, 1.11, 12.10 zitiert, 1.14, 10 die Vollstandigkeit des Herrn, 19.4 Isvarah paramah krytuah Vers zitiert, 1.01.1, 12.10 zitiert, 3.12, 4.32 Isvarah sarva-hhūtānām Vers zitiert, 1.11, 12.10 zitiert, 1.13, 1.6, 9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9 Jagadānanda Pandita  Valenter den Herrin und arcanā vor, 3.25 uber die Mirnzigkeit des Lebewesens her Bemerkung des Herrn huber Seine Aspekte auf, 16.55 zitiert in bezug auf Unterteilungen der bächkri, 1.15 Jivera svaripāpa haya—krogera  1.15 Jihānis anhanger der šāstras, 1.12 Cottgeweinte unterschieden von, 16.34 Unvollkommenheit der, 17.31 Unvollkommenheit der, 17.31 Unvollkommenheit der, 17.31 Unwissenheit der, 17.31 Unvissenheit der, 17.31 Unwissenheit der, 17.31 Unwissenhe |                               |                                         |                               |
| Halbgotter beschreiben, 9.23, 9.26-27, 9.40 Halbgotter beschreiben, 9.24, 9.26 Kşirodakasâyi Vispu als Quelle de, 16.18-19 Schutz durch, 8.13-22 Siehe auch: Namen der einzelnen Inkarnationen Intelligenz der Herr als Quelle der, 16.35, 16.51 Infigebungsvoller Dienst als Sache der, 3.26, 18.73-75 materielle frustrierend und unglucklich, 5.15, 5.15 verglichen mit einer Prostituierten, 5.14-15 Sinnenbefriedigung zerstort, 9.50 Verestandnis der, 5.14-15 Sinnenbefriedigung zerstort, 9.50 Verehrern von Halbgottern fehlt es an, 16.38 Irreligiositat verbreitet sich in unserem Zeitalter, 8.19 Vers zitiert, 14.10 zitiert, 16.41 Sispanisad, angeführt in bezug auf. Jivera sinnenbefriedigung kannand krayab Vers zitiert, 10.11, 12.10 zitiert, 10.41 Sivarah paramah krşnah Vers zitiert, 10.11, 12.10 zitiert, 13.1, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9 Jagadānanda Pandita  Jagadānanda Pandita  Jagadānanda Pandita  Jivera sinkirinana und arcanā vor, 3.25 über die Winzigkeit des Lebewesens, 16.9 zitiert in bezug auf. Unterteilungen der behakti, 1.15 der Herr kontrolliert mittels, 12.2 bedefiniert, 16.51 der Herr kontrolliert mittels, 12.8 jiñana hoher als, 1.12 bedefiniert, 16.51 der Herr kontrolliert mittels, 12.8 jiñana hoher als, 1.12 bedefiniert, 16.51 der Herr kontrolliert mittels, 12.8 jiñana hoher als, 1.12 bedefiniert, 16.51 der Herr kontrolliert mittels, 12.8 jiñana hoher als, 1.12 bedefiniert, 16.51 der Herr kontrolliert mittels, 12.8 jiñana hoher als, 1.12 bedefiniert, 16.51 der Herr kontrolliert mittels, 12.5 seine auch irreligiose de Herrn, 14.5 verailer der sástras, 1.12 Gottgeweihte unterschieden von, 16.34 Unvollkommenheit der, 17.31 Unwissenheit der, 17.31 vers zitiert, 16.41 Vers zitiert, 16.41 Vers ziti |                               |                                         |                               |
| Schreibt sarikirana und arcanā vor, 3,25  Halbgotter beten zu den, 9,40-41  Ksjirodaksāyi Viṣṇu als Quelle der, 16,18-19 Schtz druch, 8,13-22 Siehe auch: Namen der einzelnen Inkamatilonen Intelligenz der Herr als Quelle der, 16,35, 16,51 hingebungsvoller Dienst als Sache der, 3,26, 18,73-75 materielle frustrierend und unglucklich, 5,15, 5,15 Verglichen mit einer Prositiuierten, 5,14-15 Verstandnis der, 5,14-15 Verstandnis der, 5,14-15 Sinenbefriedigung zerstort, 9,50 Verehrern von Halbgottern fehlt es an, 16,38 Irreligiositat verbreitet sich in unserem Zeitalter, 8,19 Yamadūtas angeklagt der, 2,2 Isāvāsyam damā sarvam Vers zitiert, 1,0,11 Jian (1,1) Jivera varanā varanā vers zitiert, 1,10,11 Jivera varanā varanā vers zitiert, 1,119 zitiert, 1,6,41 Isspanisad, angefuhrt in bezug auf. Kaivalyam narakāyate tridaša-pūr vers zitiert, 1,0,11 Jivera vers zitiert, 1,119 zitiert, 3,12, 4,13 Isvarah sarva-bhitānām Vers zitiert, 1,11,1,2,10 zitiert, 3,12, 4,13 Isvarah sarva-bhitānām Vers zitiert, 1,11,1,2,10 zitiert, 1,11,1,1,2,10 zitiert, 1,11,1,1,1,2,10 zitiert, 1,11,1,1,2,10 zitiert, 1,11,1,1,1 |                               |                                         |                               |
| Namerielle  Trustrierend und unglücklich, 5.14, 5.15  Verstandnis der, 5.14-15  Sinnenbefriedigung zerstort, 9.50  Verchrenr von Halbgottern fehlt es an, 16.38  Irreligiositat verbreitet sich in unserem Zeitalter, 8.19  Yamadütus angeklagt der, 2.2  Isäväsyam idam sarvam Vers zitiert, 10.11  Zitiert, 16.41  Verstandnis der, 5.14-5  Sinnenbefriedigung zerstort, 9.50  Verchrenr von Halbgottern fehlt es an, 16.38  Irreligiositat verbreitet sich in unserem Zeitalter, 8.19  Yamadütus angeklagt der, 2.2  Isäväsyam idam sarvam  Vers zitiert, 1.10  zitiert, 1.4.10  zit |                               |                                         |                               |
| uber die Winzigkeit des Lebewsens, 16.9 Ksirodakasäyi Visnu als Quelle der, 16.18-19 Schtuz durch, 8.13-22 Siehe auch: Namen der einzelnen Intelligenz der Herr als Quelle der, 16.35 16.51 hingebungsvoller Dienst als Sache der, 3.26, 18.73-75 materielle frustrierend und unglücklichen mit einer Prostituerten, 5.14-15 Verständnis der, 5.14-15 Sinnenbefriedigung zerstort, 9.50 Verehrern von Halbgottern fehlt es an, 16.38 Irreligiosität verbreitet sich in unserem Zeitalert, 18.10 zitiert, 16.41 Supamisad, angeführt in bezug auf. die Herrschaft des Herrn, 19.4 Svers zitiert, 14.10 zitiert, 16.41 Supamisad, angeführt in bezug auf. die Herrschaft des Herrn, 19.4 Svers zitiert, 14.10 zitiert, 13.1, 1.6.9 Sikvarda paramah krsnah Vers zitiert, 14.10 zitiert, 13.1, 1.6.9 zitiert, 14.10 zitiert, 15.25 zitiert, 14.10 zitiert, 15.36 xorper verursacht durch, 15.7 religiose wie auch: Fruchtbringende Tatigkeiten von, 16.34 Klassen von Menschen, 14.5 unwissenheit der, 17.31 unwissenheit der, 12.2 vers zitiert, 16.11 zitiert, 18.40 kaarnamänää-Philosophie, vers zitiert, 18.40 kasyapa Muni Diti bezuge auf, 14.2 karmis h |                               |                                         |                               |
| Ksjirodakašaji Vispu als Quelle der, 16.18-19 Schutz durch. 8.13-22 Siehe auch: Namen der einzelmen Inkannationen Intelligenz der Herr als Quelle der, 16.35, 16.51 hingebungsvoller Dienst als Sache der, 3.26, 18.73-75 materielle frustrierend und unglücklich, 5.15, 5.15 verglichen mit einer Prostituierten, 5.14-15 Verstandnis der, 5.14-15 Sinnenbefriedigung zerstort, 9.50 Verehrern von Halbgöttern fehlt es an, 16.38 Irreligiositat verbreitet sich in unserem Zeitalter, 8.19 Yamadütas angeklagt der, 2.2 Isäväsyam idam sarvam Vers zitiert, 14.10 zitiert, 16.41 Isopanisad, angeführt in bezug auf die Herrschaft des Herrn, 19,4 Isvarah paramah kṛṣnaḥ Vers zitiert, 10.11, 12.10 zitiert, 13.13, 1.6, 4.13, 1.9, 2 zitiert, 3.13, 3.16, 4.13, 1.9, 2 zitiert, 13.13, 3.16, 4.13, 1.9, 2 Jagadänanda Paŋdita  wesens, 16.9 zeichnete die Bemerkung des Herrn wher Seine Aspekte auf, 16.55 Aspekte auf, 16.55 Korper veruretielingen den behakti, 1.15 Indian-shänd, mit Gift verglichen, intrya-däsar', zitiert, 10.11 Jänäns Sankapa, mit Gift verglichen, intrya-däsar', zitiert, 10.11 Jänäns Saha, mit Gift verglichen, intrya-däsar's, 1.12 Gottgeweihte unterschie |                               |                                         |                               |
| Kşirodakasáyi Vispu als Quelle der. 16.18-19 Schuz durch, 8.13-22 Siehe auch: Namen der einzelnen Intelligenz der Herr als Quelle der, 16.35, 16.51 hingebungsvoller Dienst als Sache der. 3.26, 18.73-75 materielle frustrierend und unglücklich, 5.15, 5.15 verglichen mit einer Prostituierten, 5.14-15 Sinnenbefriedigung zerstort, 9.50 Verehrern von Halbgottern fehlte san, 16.38 Irreligiosität verbreitet sich in unserem Zeitalter, 18.10 zitiert, 16.41 Isopanisad, angeführt in bezug auf: die Herrschaft des Herrn, 19.4 Išvarah sarawah Vers zitiert, 14.10 zitiert, 13.1, 1.6, 9 zitiert, 13.1, 1.6, 9 zitiert, 13.1, 1.6, 9 zitiert, 13.1, 1.6, 9 zitiert, 13.1, 3.16, 4.13, 19.9 Jagadánanda Pandita                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                               |                                         |                               |
| der. 16.18-19 Schutz durch, 8.13-22 Siehe ausch: Namen der einzelnen Inkarnationen Intelligenz der Herr als Quelle der, 16.35, 16.51 hingebungsvoller Dienst als Sache der, 3.26, 18.73-75 materielle frustrierend und unglücklich, 5.15, 5.15 verglichen mit einer Prostituierten, 5.14-15 Sinenabefriedigung zerstort, 9,50 Verehrern von Halbgottern fehlt es an. 16.38 Irreligiositat verbreitet sich in unserem Zeitalter, 8.19 Yamadūtas angeklagt der, 2.2 Isāvāsyam idami sarvam Vers zitiert, 1.4.10 zitiert, 1.4.10 zitiert, 1.4.10 zitiert, 1.3.1, 1.6.9 zitiert, 1.3.1, 3.16, 4.13, 19.9 Jagadānanda Paŋdita                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                               |                                         |                               |
| Schutz durch, 8.13-22 Siehe auch: Namen der einzelnen Inkamationen Intelligenz der Herr als Quelle der, 16.35, 16.51 hingebungsvoller Dienst als Sache der, 3.26, 18.73-75 materielle frustrierend und ungluck- lich, 5.15, 5.15 verglichen mit einer Prostituierten, 5.14- 15 Verstandnis der, 5.14-15 Sinnenbefriedigung zerstort, 9.50 Verehrern von Halbgottern fehlt es an, 16.38 Irreligiositat verbreitet sich in unserem Zeitalter, 8.19 Vers zitiert, 14.10 zitiert, 16.41 Sizonarisch angeführt in bezug auf: die Herrschaft des Herrn, 14.10 die Vollstandigkeit des Herrn, 19.4 Sizonarisch angeführt in bezug auf: die Vers zitiert, 1.11, 1.10 zitiert, 13.1, 1.6.9 zitiert, 3.12, 4.32 Sizorah sarva-bhütänäm Vers zitiert, 1.11, 1.6.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9 Jagadänanda Pandita                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                               |                                         | kontrolliert durch den Herrn, |
| Siehe auch: Namen der einzelnen nen Inkamationen   Intelligenz der Herr als Quelle der, 16.35, 16.51     hingebungsvoller Dienst als Sache der, 3.25, 18.73-75     materielle frustrierend und unglücklich, 5.15, 5.15     verglichen mit einer Prostitiuierten, 5.14-15     Sinnenbefriedigung zerstort, 9.50     Verstandnis der, 5.14-15     Sinnenbefriedigung zerstort, 9.50     Verehrern von Halbgottern fehlt es an, 16.38     Irreligiositat verbreitet sich in unserem Zeitalter, 8.19     Yamadūtas angeklagt der, 2.2     Isāvaisyam idamis arvam Vers zitiert, 14.10     zitiert, 1.6.41     Isūpamiṣad, angeführt in bezug auf de Herrs, 14.10     zitiert, 1.31, 16.9     zitiert, 1.31, 1.6.9     zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9     Jagadānanda Pandita     Jamars danda furth, 19.17     Jagadānanda Pandita     Jahankana, zitiert, 10.11     Jahankana, zitiert, 11.2     Vers zitiert, 11.3     Jahankana, zitiert, 11.3     Jahankana, zitiert, 11.3     Jahankana, zitiert, 11.3     Jah   |                               |                                         |                               |
| Intelligenz der Herr als Quelle der, 16.35, 16.51 hingebungsvoller Dienst als Sache der, 3.26, 18.73-75 materielle frustrierend und unglück- lich, 5.15, 5.15 verglichen mit einer Prositiuierten, 5.14-15 Sinnenbefriedigung zerstört, 9.50 Verstandnis der, 5.14-15 Sinnenbefriedigung zerstört, 19.50 Verehrern von Halbgöttern fehlt es an, 16.38 Irreligiosität verbreitet sich in unserem Zeitalter, 8.19 Yamadūtas angeklagt der, 2.2 Isāvāsyam idam sarvam Vers zitiert, 16.41 Isūpanisad, angeführt in bezug auf: die Herrschaft des Herrn, 14.10 die Vollständigkeit des Herrn, 19.4 Vers zitiert, 10.11, 12.10 zitiert, 3.12, 4.32 Isvarah sarva-bhūtānām Vers zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9 Zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9 Jagadānanda Pandita  Jivardisad zitiert, 1.16.41  Jivardis paramah krṣṇaḥ Vers zitiert, 1.11, 16.9 zitiert, 1.13, 3.16, 4.13, 19.9  Jagadānanda Pandita                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Siehe auch: Namen der einzel- |                                         | Körper verursacht durch, 15.7 |
| der Herr als Quelle der, 16.35, 16.51   16.51   17.65   16.51   17.65   16.51   17.65   16.51   17.65   16.51   17.65   16.51   17.65   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-75   18.73-7 |                               |                                         |                               |
| Januar-kanda, mit Gift verglichen, hingebungsvoller Dienst als Sache der, 3.26, 18.73-75   Materielle frustrierend und unglücklich, 5.15, 5.15   Verglichen mit einer Prostituierten, 5.14-15   Verständnis der, 5.14-15   Sinnenbefriedigung zerstort, 9.50   Verehrern von Halbgottern fehlt es an, 16.38   Irreligiositat verbreitet sich in unserem Zeitalter, 8.19   Yamadūtas angeklagt der, 2.2   Isvarah paramah kṛṣṇaḥ Vers zitiert, 14.10 zitiert, 16.41   Isopanisad, angeführt in bezug auf: 1.18   Januar-kanda, mit Gift verglichen, 11.18   Wanderungen der Lebewesen aufgrund, 1.2   Siehe auch: Fruchtbringende Tatigkeiten Von, 16.34   Klassen der, zwei Haupt- und zwei untergeordnete, 14.5   Lassen von Menschen, 14.4   Unvillkommenheit der, 17.31   Unwissenheit der, 1.12   verneinende Ansichten der, 4.32   voller Angst, 16.18-19   voller Angst, 16.18-19   vers zitiert, 16.11   zitiert, 1.2.7   Karmis begehen Vergehen, 14.5   verglichen mit Eseln, 1.11   voller Angst, 16.18-19   wunschen sich korperliches Wohlergehen, 14.4   Kaisyapa Muni Diti bezaubert, 18.27-28   Diti unterwiesen durch, 18.45, 18.47-52   als Opfer seiner Frau, 18.22   palant Ditis Reimigung, 18.43   verspricht Diti eine Belohnung, 18.36   Kaumāra ācaret prājho   Vers zitiert, 1.31, 1.6.9   zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9   Lassen der, zwei Haupt- und zwei untergeordnete, 14.5   Vers zitiert, 1.12   von Kṛtadyuti hervorgehoben, 12.12   von Kṛtadyuti hervorgehoben, 14.5   Karman-mimārās-Philosophie, 12.12   von Kṛtadyuti hervorgehoben, 14.5   Vers zitiert, 1.19   verneinende Ansichten der, 17.31   versitiente, 1.12   verneinende Ansichten der, 17.31   vers zitiert, 1.8.27-28   Diti unterwiesen durch, 18.45, 18.47-52   als Opfer seiner Frau, 18.22   palant Ditis Reimigung, 18.43   verspricht Diti eine Belohnung, 18.36   Kaumāra ācaret prājho   Vers zitiert, 1.6.4   En im, 18.40   Enthaltung und Chanten im, 5.27-28   falsche gur   |                               |                                         |                               |
| hingebungsvoller Dienst als Sache der, 3.26, 18.73-75 materielle frustrierend und unglücklich, 5.15, 5.15 verglichen mit einer Prostituierten, 5.14-15 Verständnis der, 5.14-15 Sinnenbefriedigung zerstort, 9.50 Verehrern von Halbgöttern fehlt es an, 16.38 Irreligiosität verbreitet sich in unserem Zeitalter, 8.19 Vamadūtas angeklagt der, 2.2 Isāvāsyam idam sarvam Vers zitiert, 14.10 zitiert, 16.41 Isopamisad, angeführt in bezug auff. die Herrschaft des Herrn, 19.4 Išvarah paramah kṛṣṇaḥ Vers zitiert, 10.11, 12.10 zitiert, 3.12, 4.32 Išvarah sarva-bhūtāmim Vers zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9 Kaivalyam narakāyate tridasa-pūr Vers zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9 Išvarah sarva-bhūtāmim Vers zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9 Išadānanda Paŋdīta Wandanah Republika in Ners zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9 Jagadānanda Paŋdīta Kaivalyam in Resultanti na me bhakata falsche gurus im, 15.16 Kennzeichen des (beschrieben), sales aufgrund, 1.2 Siehe auch: Fruchtbringende Tatigkeiten Karma-kāṇda, piānak-kāṇda, zitert, 1.12 von karma-kāṇda, zitert, 1.12 von karma-kāṇda, zitert, 1.12 von karma-kāṇda, zitert, 1.12 von karma-kāṇda, zitert, 1.13 von karma-kāṇda, zitert, 1.13 von karma-kāṇda, zitert, 1.14 von karma-kāṇda, zitert, 1.15 von karma-kāṇda, zitert, 1.15 von karma-kāṇda, zitert, 1.15 von karma-kāṇda, zitert, 1.15 von karma-kāṇda, zitert, 1.11 zitert, 1.11 zitert, 1.11 zitert, 1.2.7 karmis begehen Vergehen, 14.5 verglichen mit Eseln, 1.11 voller Angst, 16.18-19 wunschen sich korperliches Wohlergehen, 14.5 verglichen mit Eseln, 1.11 voller Angst, 16.18-19 wunschen sich korperliches Wohlergehen, 14.5 verglichen mit Eseln, 1.11 voller Angst, 16.18-19 wunschen sich korperliches Wohlergehen, 14.5 verglichen mit Eseln, 1.11 voller Angst, 16.18-19 vunschen sich korperliches Wohlergehen, 14.5 verglichen mit Eseln, 1.11 voller Angst, 16.18-19 vunschen sich korperliches Wohlergehen, 14.5 verglichen mit Eseln, 2.1 zitert, 1.12 zitert, 1.13 voller Angst, 16.18-19 vunschen sich korperliches Wohlergehen, 14.5 verglichen mit Eseln, 2.1 zitert, |                               |                                         |                               |
| Sache der, 3.26, 18.73-75  materielle frustrierend und ungluck- lich, 5.15, 5.15 verglichen mit einer Pro- stituierten, 5.14- 15 Verstandnis der, 5.14-15 Sinnenbefriedigung zerstort, 9.50 Verehrern von Halbgottern fehlt es an, 16.38 Irreligiosität verbreitet sich in unserem Zeit- alter, 8.19 Yamadūtas angeklagt der, 2.2 Išāvāsyam idam sarvam Vers zitiert, 14.10 zitiert, 16.41 Išopanisad, angefuhrt in bezug auf: die Herrschaft des Herrn, 14.10 zitiert, 3.12, 4.32 Išvarah paramah kṛṣṇaḥ Vers zitiert, 10.11, 12.10 zitiert, 3.12, 4.32 Išvarah sarva-bhūtānām Vers zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  Jagadānanda Paŋdita  Jinānis Jin |                               |                                         |                               |
| materielle frustrierend und ungluck- lich, 5.15, 5.15 verglichen mit einer Pro- stituierten, 5.14- 15 Verstandnis der, 5.14-15 Sinnenbefriedigung zerstort, 9.50 Verehrern von Halbgottern fehlt es an, 16.38 Irreligiositat verbreitet sich in unserem Zeit- alter, 8.19 Yamadūtas angeklagt der, 2.2 Isāvāsyam idam sarvam Vers zitiert, 14.10 zitiert, 16.41 Isopaniṣad, angeführt in bezug auf- die Herrschaft des Herrn, 19.4 Isvarah paramah kṛṣṇaḥ Vers zitiert, 10.11, 12.10 zitiert, 3.12, 4.32 Isvarah paramah kṛṣṇaḥ Vers zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  Isvarah sarva-bhūtānām Vers zitiert, 1.31, 1.6.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  Jagadānanda Paŋdita  Jinānis als Anhanger der sāstras, 1.12 Gottgeweihte unterschieden von, 16.34 Klassen der, zwei Haupt- und zwei untergeordnete, 14.5 als Klassen von Menschen, 14.4 Unvollkommenheit der, 17.31 Unwissenheit der, 17.32 Un |                               |                                         |                               |
| als Anhänger der śāstras, 1.12 Gottgeweihte unterschieden von, 16.34 Klassen der, zwei Haupt- stituierten, 5.14- 15 Verständnis der, 5.14-15 Sinnenbefriedigung zerstort, 9.50 Verehrern von Halbgottern fehlt es an, 16.38 Irreligiosität verbreitet sich in unserem Zeitalter, 18.19 Yamadūtas angeklagt der, 2.2 Isāvāsyam idam sarvam Vers zitiert, 14.10 zitiert, 16.41 Isopanisad, angeführt in bezug auf: die Herrschaft des Herrn, 19.4 Isvarah paramah kṛṣṇaḥ Vers zitiert, 10.11, 12.10 zitiert, 1.31, 3.12, 4.32 Isvarah parawah kṛṣṇaḥ Vers zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9 Jagadānanda Paŋdita  als Anhänger der śāstras, 1.12 Gottgeweihte unterschieden von, 16.34 Klassen der, zwei Haupt- unterschieden von, 16.34 Klassen der, zwei Haupt- unterschieden von Menschen, 14.5 Las Klassen von Menschen, 14.4 Unvollkommenheit der, 17.31 Unwissenheit der, 1.12 verneinende Ansichten der, 4.32 voller Angst, 16.18-19 wunschen sich korperliches Wohlergehen, 14.5 vers zitiert, 1.19 zitiert, 5.38 Kaii, Gottin Damonen Geweihte von, 7.39 Tieropfer zu, 16.42 Kali-yuga (Zeitalter des Kali) Caitanya Mahāprabhus Mission im, 18.43 Ehe im, 18.40 Enthaltung und Chanten im, 5.27-28 Las Anhänger der śāstras, 1.12 Gottgeweihte unterschieden von, 16.34 Klassen der, zwei Haupt- unterschieden von Menschen, 14.5  Karma-mimānisā-Philosophie, 12.12 von Kṛtadyuti hervorgehoben, 14.55 Karmany evādhikāras te Vers zitiert, 1.19 wunschen sich korperliches Wohlergehen, 14.5 verglichen mit Eseln, 1.11 voller Angst, 16.18-19 wunschen sich korperliches Wohlergehen, 14.5 vers zitiert, 18.27-28 Diti unterwiesen durch, 18.45, 18.47-52 als Opfer seiner Frau, 18.22 plant Ditis Reinigung, 18.43 verspricht Ditie ine Belohnung, 18.36 Kaumara caret prājho Vers zitiert, 1.18 Krama-mimānisā-Philosophie, 12.12 von Kṛtadyuti hervorgehoben, 14.55 Karmany evādhikāras te Vers zitiert, 1.19 wunschen sich korperliches Wohlergehen, 14.5 vers zitiert, 18.27-28 Diti unterwiesen durch, 18.45, 2 als Opfer seiner Frau, 18.22-2 plant Ditis en Belohnung, 18.36 Kaumara caret |                               |                                         |                               |
| frustrierend und unglück- lich, 5.15, 5.15 verglichen mit einer Pro- stituierten, 5.14- 15 Verstandnis der, 5.14-15 Sinnenbefriedigung zerstort, 9.50 Verehrern von Halbgöttern fehlt es an, 16.38 Irreligiositat verbreitet sich in unserem Zeit- alter, 8.19 Yamadūtas angeklagt der, 2.2 Išāvāsyam idam sarvam Vers zitiert, 14.10 zitiert, 16.41 Išopanīṣad, angeführt in bezug auf: die Herrschaft des Herrn, 19.4 Išvarah paramaḥ kṛṣṇaḥ Vers zitiert, 10.11, 12.10 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9 Išvarah sarva-bhūtānām Vers zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9 Jagadānanda Paŋdita  Gottgeweihte unterschieden von, 16.34 Klassen der, zwei Haupt- und zwei untergeordnete, 14.4 Unvollkommenheit der, 17.31 Unwissenheit der, 1.12 verneinende Ansichten der, 4.32 voller Angst, 16.18-19 vers zitiert, 1.19 zitiert, 1.54  Karma-kāṇḍa, jihāna-kāṇḍa, zi- tiert, 1.18 Karma-kāṇḍa, zi- tiert, 1.19 von krādyuh hervorgehohen, 14.55 Karmanye vādikāras te Vers zitiert, 12.7 karmis begehen Vergehen, 14.5 verglichem mit Eseln, 1.11 voller Angst, 16.18-19 wunschen sich karyana liert, 16.11 zitert, 1.23 zitiert, 12.7 k |                               |                                         |                               |
| lich, 5.15, 5.15 verglichen mit einer Prostituierten, 5.14-15 Sinenbefriedigung zerstort, 9.50 Verehrern von Halbgöttern fehlt es an, 16.38 Irreligiosität verbreitet sich in unserem Zeitalter, 8.19 Yamadūtas angeklagt der, 2.2 Išavāsyam idam sarvam Vers zitiert, 16.41 Išopanisad, angeführt in bezug auft die Herrschaft des Herrn, 19.4 Isvarah paramah kṛṣṇaḥ Vers zitiert, 10.11, 12.10 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  Isvarah paramah kṛṣṇaḥ Vers zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  Isvarah sarva-bhūtānām Vers zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  Iskapadānanda Paŋdita  Von, 16.34 Klassen der, zwei Haupt- und zwei untergeordnete, 14.5 Klassen von Menschen, 14.15 Las, zwei Haupt- und zwei untergeordnete, 14.5 Klassen der, zwei Haupt- und zwei untergeordnete, 14.5 Klassen von Menschen, 14.5  Iter, 1.18 Karma-mimānisā-Philosophie, 12.12 von Kṛtadyuti hervorgehoben, 14.5 Vers zitiert, 1.2 verneinede Ansichten der, 17.31 Unwissenheit der, 1.12 verneinende Ansichten der, 18.11 voller Angst, 16.18-19 wünschen sich korperliches Wohlergehen, 14.5  Kalvalyarin narakāyate tridaša-pūr Vers zitiert, 1.18 Karma-mimānisā-Philosophie, 12.12 von Kṛtadyuti hervorgehoben, 14.55 Karmany evādhikāras te Vers zitiert, 1.2 vers zitiert, 1.18 vers zitiert, 1.19 zitiert, 2.18 Karma-mimānisā-Philosophie, 12.12 von Kṛtadyuti hervorgehoben, 14.55 Karmany evādhikāras te Vers zitiert, 1.2 vers zitiert, 1.2 vers zitiert, 1.19 zitiert, 2.18 Karma-mimānisā-Philosophie, 12.12 von Kṛtadyuti hervorgehoben, 14.55 Karmany evādhikāras te Vers zitiert, 1.2 vers zitiert, 1.22 von Kṛtadyuti hervorgehoben, 14.55 karmany evādhikāras te Vers zitiert, 1.22 von Kṛtadyuti hervorgehoben, 14.55 verglichen mit Eseln, 1.11 voller Angst, 16.18-19 wünschen sic korperliches Wohlergehen, 14.4 Kasyapa Muni Diti bezaubert, 18.45 Ramany evādhikāras te Vers zitiert, 1.6.11 zitiert, 1.26 karmany evādhikāras te Vers zitiert, 1.6.18-19 voller Angst, 16.18-19 voller Angst, 16.18-19 voller Angst, 16.18-19 verglichen mit Eseln, 1.11 voller Angst, 16.18-19 verglichen mit Eseln, 1.12 voller  |                               |                                         |                               |
| stituierten, 5.14- 15 Verständnis der, 5.14-15 Sinnenbefriedigung zerstört, 9.50 Verehrern von Halbgöttern fehlt es an, 16.38 Irreligiosität verbreitet sich in unserem Zeitalter, 8.19 Yamadūtas angeklagt der, 2.2 Išāvāsyam idam sarvam Vers zitiert, 14.10 zitiert, 16.41 Išopanisad, angefuhrt in bezug auf: die Herrschaft des Herrn, 19.4 Išvarah paramah kṛṣṇaḥ Vers zitiert, 10.11, 12.10 zitiert, 1.31, 1.6.9 zitiert, 1.31, 1.6.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  Jagadānanda Paŋdita  Situierten, 5.14-15 als Klassen von Menschen, 14.4 Unvollkommenheit der, 17.31 Unwissenheit der, 1.12 verneinende Ansichten der, 4.32 voller Angst, 16.18-19 voller Angst, 16.18-19 wunschen sich korperliches Wohlergehen, 14.4 Kaśyapa Muni Diti bezaubert, 18.27-28 Diti unterwiesen durch, 18.45, 18.47-52 als Opfer seiner Frau, 18.42 plant Ditis Reinigung, 18.43 vers zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  Jagadānanda Paŋdita                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                               |                                         |                               |
| Verständnis der, 5.14-15 Sinnenbefriedigung zerstört, 9.50 Verehrern von Halbgöttern fehlt es an, 16.38 Irreligiosität verbreitet sich in unserem Zeitalter, 8.19 Yamadütas angeklagt der, 2.2 Isäväsyam idam sarvam Vers zitiert, 14.10 zitiert, 16.41 Ispanaisad, angeführt in bezug auf: die Vollständigkeit des Herrn, 19.4 Isvarah paramah kṛṣṇaḥ Vers zitiert, 10.11, 12.10 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9 Isvarah sarva-bhütänäm Vers zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9 Jagadänanda Paŋdita  Verständnis der, 5.14-15 als Klassen von Menschen, 14.45 Verneheitet der, 1.731 Unwissenheit der, 1.731 Unwissenheit der, 1.731 Unwissenheit der, 1.12 verneinende Ansichten der, 4.32 voller Angst, 16.18-19 Verlerter Angst, 16.18-19 Vers zitiert, 1.10 Zitiert, 5.38 Kaival yam narakäyate tridaša-pūr Vers zitiert, 1.19 zitiert, 5.38 Kaili, Gottin Damonen Geweihte von, 7.39 Tieropfer zu, 16.42 Kali-yuga (Zeitalter des Kali) Caitanya Mahāprabhus Mission im, 18.43 Chanten empfohlen für, 1.21, 1.21, 2.32-24, 16.44 Ehe im, 18.40 Enthaltung und Chanten im, 5.27-28 falsche gurus im, 15.16 Kennzeichen des (beschrieben), Keuschheit der Frauen,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | verglichen mit einer Pro-     | Klassen der, zwei Haupt- und            | Karma-mīmānisā-Philosophie,   |
| Verständnis der, 5.14-15 Sinnenbefriedigung zerstört, 9.50 Verehrern von Halbgöttern fehlt es an, 16.38 Irreligiosität verbreitet sich in unserem Zeitalter, 8.19 Yamadūtas angeklagt der, 2.2 Isāvāsyam idam sarvam Vers zitiert, 14.10 zitiert, 16.41 Isopaniṣad, angeführt in bezug aufidie Herrschaft des Herrn, 19.4 Isvarah paramah kṛṣṇaḥ Vers zitiert, 10.11, 12.10 zitiert, 3.12, 4.32 Isvarah sarva-bhūtānām Vers zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  Vagadānanda Paŋdita  als Klassen von Menschen, 14.45 Unvollkommenheit der, 17.31 Unwissenheit der, 17.31 Vers zitiert, 16.18 Vers zitiert, 14.10  kaivalyam narakāyate tridaša-pūr Vers zitiert, 1.19 zitiert, 5.38 Kāli, Gottin Dāmonen Geweihte von, 7.39 Tieropfer zu, 16.42 Kali-yaga (Zeitalter des Kali) Caitanya Mahāprabhus Mission im, 18.43 Chanten empfohlen für, 1.21, 1.25, 3.23-24, 16.44 Ehe im, 18.40 Enthaltung und Chanten im, 5.27-28 falsche gurus im, 15.16 Kennzeichen der, Vers zitiert, 16.11 zitiert, 12.7 Karmis begehen Vergehen, 14.5 verglichen mit Eseln, 1.11 voller Angst, 16.18-19 wünschen sich körperliches Wohlergehen, 14.5 verglichen mit Eseln, 1.11 voller Angst, 16.18-19 wünschen sich körperliches Wohlergehen, 14.5 kasyapa Muni Diti bezaubert, 18.27-28 Diti unterwiesen durch, 18.45 kail, Gottin Dämonen Geweihte von, 7.39 Tieropfer zu, 16.42 Vers zitiert, 18.40 Vers zitiert, 18.40 Kaumāra ācaret prājho Vers zitiert, 18.40 Kaumāra ācaret prājho Vers zitiert, 18.40 Kaumāra ācaret prājho Vers zitiert, 1.58-60, 3.18, 7.39 Kerze entzundet Kerzen, Kṛṣṇas Er-weiterungen verglichen mit, 9.45 Keuschheit der, 17.31 zitiert, 12.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                               | zwei untergeordnete,                    | 12.12                         |
| Sinnenbefriedigung zerstört, 9,50 Verehrern von Halbgöttern fehlt es an, 16,38 Irreligiosität verbreitet sich in unserem Zeit- alter, 8,19 Yamadūtas angeklagt der, 2,2 Isāvāsyam idam sarvam Vers zitiert, 14,10 zitiert, 16,41 Isopamisad, angeführt in bezug auf: die Herrschaft des Herrn, 14,10 die Vollstandigkeit des Herrn, 19,4 Isvarah paramah krṣṇaḥ Vers zitiert, 10,11, 12,10 zitiert, 3,12, 4,32 Isvarah sarva-bhūtānām Vers zitiert, 1,31, 16,9 zitiert, 1,31, 3,16, 4,13, 19,9  Jagadānanda Paŋdita  Kaivalyam narakāyate tridaša-pūr Vers zitiert, 1,19 zitiert, 5,38 Kaili, Gottin Dāmonen Geweihte von, 7,39 Tieropfer zu, 16,42 Kali-yaga (Zeitalter des Kali) Caitanya Mahāprabhus Mission im, 18,43 Chanten empfohlen fūr, 1,21, 2,12,5,3,23-24, 16,44 Ehe im, 18,40 Enthaltung und Chanten im, 5,27-28 Jagadānanda Paŋdita  Karmany evādhikāras te Vers zitiert, 16,11 zitiert, 12,7 Karmīs begehen Vergehen, 14,5 verglichen mit Eseln, 1.11 voller Angst, 16,18-19 wünschen sich körperliches Wohlergehen, 14,4 Kašyapa Muni Dīti bezaubert, 18,27-28 als Opfer seiner Frau, 18,22 plant Dītits Reinigung, 18,43 verspricht Dīti eine Belohnung. 18,36 Kaumāra ācaret prājho Vers zitiert, 1,58-60, 3,18, zitiert, 1,31, 16,43 zitiert, 1,58-60, 3,18, zitiert, 1,58-60, 3,18, fisher gurus im, 15,16 Kennzeichen der, 17,31 zitiert, 12,7 Karmīs begehen Vergehen, 14,5 verglichen mit Eseln, 1.11 voller Angst, 16,18-19 wünschen sich körperliches Wohlergehen, 14,5 verglichen mit Eseln, 1.11 voller Angst, 16,18-19 wünschen sich körperliches Wohlergehen, 14,5 verglichen mit Eseln, 1.11 voller Angst, 16,18-19 wünschen sich körperliches Wohlergehen, 14,4 Kašyapa Muni Dīti bezaubert, 18,27-28 Als Opfer seiner Frau, 18,22 plant Dītis Reinigung, 18,43 verspricht Dīti eine Belohnung. 18,36 Kaumāra ācaret prājho Vers zitiert, 1,58-60, 3,18, zitiert, 1,54-60 Kaumēra ācaret prājho Vers zitiert, 1,58-60, 3,18, zitiert, 1,54-60                                                   |                               |                                         | von Krtadyuti hervorgehoben,  |
| Verehrern von Halbgöttern fehlt es an, 16.38  Irreligiositat  verbreitet sich in unserem Zeitalter, 8.19  Yamadūtas angeklagt der, 2.2  Išāvāsyam idam sarvam  Vers zitiert, 14.10  zitiert, 1.6.41  Išopanisad, angefuhrt in bezug auf: die Herrschaft des Herrn, 14.10  die Vollständigkeit des Herrn, 19.4  Vers zitiert, 10.11, 12.10 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  Išvarah paramah kṛṣṇaḥ Vers zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  Jagadānanda Paŋdita  Unvollkommenheit der, 17.31 Unwissenheit der, 1.12 verneiende Ansichten der, 4.32 voller Angst, 16.18-19 verglichen mit Eseln, 1.11 voller Angst, 16.18-19 voller Angst, 16.18-19 verglichen mit Eseln, 1.11 voller  |                               |                                         |                               |
| Verehrern von Halbgöttern fehlt es an, 16.38  Irreligiosität verbreitet sich in unserem Zeitalter, 8.19 Yamadūtas angeklagt der, 2.2 Išāvāsyam idam sarvam Vers zitiert, 14.10 zitiert, 16.41 Išopaniṣad, angeführt in bezug auf: die Herrschaft des Herrn, 14.10 die Vollständigkeit des Herrn, 19.4 Išvarah paramah kṛṣṇaḥ Vers zitiert, 10.11, 12.10 zitiert, 3.12, 4.32 Išvarah sarva-bhūtānām Vers zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  Vars zitiert, 1.31 Jagadānanda Pandita  Vars zitiert, 1.31 Vers zitiert, 1.32 Vers zitiert, 1.31 Vers zitiert, 1.32 Vers zitiert, 1.31 Vers zitiert, 1.32 Vers zitiert, 1.45 Vers zitiert, 1.45 Vers zitiert, 1.45 Vers zitiert, 1.45 Vers zitiert, 1.58-60 Vers |                               |                                         |                               |
| fehlt es an, 16.38  Irreligiosität  verbreitet sich in unserem Zeitalter, 8.19  Yamadūtas angeklagt der, 2.2  Išāvāsyam idam sarvam  Vers zitiert, 14.10  die Herrschaft des Herrn, 14.10  die Vollstandigkeit des Herrn, 19.4  Išvarah paramah kṛṣṇaḥ  Vers zitiert, 10.11, 12.10  zitiert, 3.12, 4.32  Išvarah sarva-bhūtānām  Vers zitiert, 1.31, 16.9  zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  Jagadānanda Paŋdita  Versulta der, 4.32  voller Angst, 16.18-19  voller Angst, 16.18-19  wünschen sich körperliches  Wohlergehen, 14.4  Kasyapa Muni  Diti bezaubert, 18.27-28  Diti unterwiesen durch, 18.45, 18.47-52  als Opfer seiner Frau, 18.22  plant Ditis Reinigung, 18.43  vers zitiert, 1.31, 16.9  Zitiert, 3.12, 4.32  Caitanya Mahāprabhus Mission im, 18.43  Chanten empfohlen für, 1.21, 12.5, 3.23-24, 16.44  Ehe im, 18.40  Enthaltung und Chanten im, 5.27-28  falsche gurus im, 15.16  Kennzeichen des (beschrieben),  Karmīs  begehen Vergehen, 14.5  verglichen mit Eseln, 1.11  voller Angst, 16.18-19  wünschen sich körperliches  Wohlergehen, 14.5  verglichen mit Eseln, 1.11  voller Angst, 16.18-19  wünschen sich körperliches  Wohlergehen, 14.5  kasyapa Muni  Diti bezaubert, 18.27-28  als Opfer seiner Frau, 18.22  plant Ditis Reinigung, 18.43  vers zitiert, 1.18.40  Kaumāra ācaret prājho  Vers zitiert, 18.40  Kaumāra ācaret prājho  Vers zitiert, 1.58-60, 3.18, 7.39  Kerze entzundet Kerzen, Kṛṣṇas Erweiterungen verglichen mit, 9.45  Keuschheit der Frauen,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                               |                                         |                               |
| Irreligiosität verbreitet sich in unserem Zeitalter, 8.19 Yamadutas angeklagt der, 2.2 Isäväsyam idam sarvam Vers zitiert, 14.10 zitiert, 16.41 Isopanisad, angeführt in bezug auf: die Herrschaft des Herrn, 14.10 die Vollständigkeit des Herrn, 19.4 Isvarah paramah krşnah Vers zitiert, 10.11, 12.10 zitiert, 3.12, 4.32 Isvarah sarva-bhūtānām Vers zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9 Isvarah paramah krşnah Vers zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9 Isvarah paramah krşnah Vers zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9 Isvarah paramah krşnah Vers zitiert, 1.31, 16.9 Zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9 Zitiert, 3.12 Zitiert, 3.12 Zitiert, 3.12 Zitiert, 3.12 Zitiert, 3.13 Zitiert, |                               |                                         |                               |
| verbreitet sich in unserem Zeitalter, 8.19 Yamadütas angeklagt der, 2.2 Išāvāsyam idam sarvam Vers zitiert, 14.10 zitiert, 16.41 Išopaniṣad, angeführt in bezug auf: die Herrschaft des Herrn, 14.10 die Vollständigkeit des Herrn, 19.4 Išvarah paramah kṛṣṇaḥ Vers zitiert, 10.11, 12.10 zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  Jagadānanda Paŋdita  verglichen mit Eseln, 1.11 voller Angst, 16.18-19 wünschen sich korperliches Wohlergehen, 14.4 Kašyapa Muni Diti bezaubert, 18.27-28 Diti unterwiesen durch, 18.45, 18.47-52 als Opfer seiner Frau, 18.22 plant Ditis Reinigung, 18.43 verspricht Ditieine Belohnung, 18.36 Kaumāra ācaret prājho Vers zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  Enthaltung und Chanten im, 5.27-28 Jagadānanda Paŋdita                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                               |                                         |                               |
| alter, 8.19 Yamadūtas angeklagt der, 2.2 Išāvāsyam idam sarvam Vers zitiert, 14.10 zitiert, 16.41 Išopaniṣad, angeführt in bezug auf: die Herrschaft des Herrn, 19.4 Išvarah paramah kṛṣṇaḥ Vers zitiert, 10.11, 12.10 zitiert, 3.12, 4.32 Išvarah sarva-bhūtānām Vers zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  Jagadānanda Pandita  Vers zitiert, 1.31, 16.9 Enthaltung und Chanten im, 5.27-28 Ialsche gurus im, 15.16 Kennzeichen des (beschrieben), Vors zitiert, 1.18-19 wunschen sich korperliches Wohlergehen, 14.4 Kaśyapa Muni Diti bezaubert, 18.27-28 Diti unterwiesen durch, 18.45, 18.47-52 als Opfer seiner Frau, 18.22 plant Ditis Reinigung, 18.43 verspricht Diti eine Belohnung, 18.36 Kaumāra ācaret prājho Vers zitiert, 16.43 zitiert, 1.34, 20 Kaumāra ācaret prājho Vers zitiert, 16.43 zitiert, 1.58-60, 3.18, 7.39 Kerze entzundet Kerzen, Kṛṣṇas Er- weiterungen winschen sich korperliches Wohlergehen, 14.4 Kaśyapa Muni Diti bezaubert, 18.47-52 als Opfer seiner Frau, 18.22 plant Ditis Reinigung, 18.43 verspricht Diti eine Belohnung, 18.36 Kaumāra ācaret prājho Vers zitiert, 16.43 zitiert, 15.40 Kanteyapa durch, 18.45, 18.47-52 als Opfer seiner Frau, 18.22 plant Ditis Reinigung, 18.43 verspricht Diti eine Belohnung, 18.36 Kaumāra ācaret prājho Vers zitiert, 15.40 Vers zitiert, 15.40 Vers zitiert, 15.40 Kaisyapa Muni Diti bezaubert, 18.47-52 als Opfer seiner Frau, 18.22 plant Ditis Reinigung, 18.43 verspricht Diti eine Belohnung, 18.36 Kaumāra ācaret prājho Vers zitiert, 15.43 Zitiert, 15.40 Kaisyapa Muni Diti bezaubert, 18.47-52 als Opfer seiner Frau, 18.22 plant Ditis Reinigung, 18.43 verspricht Ditie ine Belohnung, 18.36 Kaumāra ācaret prājho Vers zitiert, 16.43 zitiert, 15.40 Kaisyapa Muni Diti bezaubert, 18.45  6.44 Kašyapa Muni Diti |                               |                                         |                               |
| Yamadūtas angeklagt der, 2.2  Išāvāsyam idam sarvam Vers zitiert, 14.10 zitiert, 16.41  Išopaniṣad, angeführt in bezug auf: die Herrschaft des Herrn, 14.10 die Vollstandigkeit des Herrn, 19.4  Išvarah paramah kṛṣṇaḥ Vers zitiert, 10.11, 12.10 zitiert, 3.12, 4.32 Išvarah sarva-bhūtānām Vers zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  Jagadānanda Paṇḍita  Kaivalyam narakāyate tridaša-pūr Vers zitiert, 1.19 zitiert, 5.38 Kāli, Gottin Damonen Geweihte von, 7.39 Tieropfer zu, 16.42 Kali-yaga (Zeitalter des Kali) Caitanya Mahāprabhus Mission im, 18.43 Chanten empfohlen fūr, 1.21, 5.27-28 falsche gurus im, 15.16 Kennzeichen des (beschrieben), Kaivalyam narakāyate tridaša-pūr Vers zitiert, 18.27-28 Diti unterwiesen durch, 18.45, 18.47-52 als Opfer seiner Frau, 18.22 plant Ditis Reinigung, 18.43 verspricht Ditieine Belohnung, 18.46 Kaumāra ācaret prājho Vers zitiert, 16.43 zitiert, 18.40 Kaumāra ācaret prājho Vers zitiert, 16.43 zitiert, 15.8-60, 3.18, 7.39 Kerze entzūndet Kerzen, Kṛṣṇas Er- weiterungen wit, 9.45 Kaisyapa Muni Diti bezaubert, 18.27-28 Diti unterwiesen durch, 18.45, 18.47-52 als Opfer seiner Frau, 18.22 plant Ditis Reinigung, 18.43 verspricht Ditieine Belohnung, 18.36 Kaumāra ācaret prājho Vers zitiert, 1.54-0 Kaisyapa Muni Diti bezaubert, 18.27-28 Diti unterwiesen durch, 18.45, 18.47-52 als Opfer seiner Frau, 18.22 plant Ditis Reinigung, 18.43 verspricht Ditieine Belohnung, 18.36 Kaumāra ācaret prājho Vers zitiert, 1.54-60, 3.18, 7.39 Kezze entzūndet Kerzen, Kṛṣṇas Er- weiterungen with sayapa Muni Diti bezaubert, 18.27-28 Diti unterwiesen durch, 18.45, 18.47-52 als Opfer seiner Frau, 18.22 plant Ditis Reinigung, 18.43 verspricht Ditieine Belohnung, 18.36 Kaumāra ācaret prājho Vers zitiert, 1.54-60 Kaumēra ācaret prājho Vers zitiert, 15.49 Vers zitiert, 15.49 Kali-yapa Mahāprabhus Mission im, 18.43 Vers zitiert, 15.40 Kaumēra ācaret prājho Vers zitiert, 18.40 Kaumēra ācaret prājho Vers zitiert, 18.40 Kaumēra hatāra vērsēta v |                               | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |                               |
| Vers zitiert, 14.10 zitiert, 16.41  Išopamisad, angeführt in bezug auf: die Herrschaft des Herrn, 14.10 die Vollständigkeit des Herrn, 19.4  Išvarah paramah krṣṇaḥ Vers zitiert, 10.11, 12.10 zitiert, 3.12, 4.32  Išvarah sarva-bhūtānām Vers zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  Jagadānanda Paṇḍita  Kaivalyam narakāyate tridaša-pūr Vers zitiert, 1.19 zitiert, 5.38 Kāli, Gottin Dāmonen Geweihte von, 7.39 Tieropfer zu, 16.42 Kali-yatier des Kali) Caitanya Mahāprabhus Mission im, 18.43 Chanten empfohlen fūr, 1.21, 2.12, 3.23-24, 16.44 Ehe im, 18.40 Enthaltung und Chanten im, 5.27-28  Jagadānanda Paṇḍita  Wohlergehen, 14.4 Kaśayapa Muni Diti bezaubert, 18.27-28 als Opfer seiner Frau, 18.22 plant Ditis Reinigung, 18.43 verspricht Diti eine Belohnung. 18.36 Kaumāra ācaret prājho Vers zitiert, 1.31, 16.9 Zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9 Enthaltung und Chanten im, 5.27-28 falsche gurus im, 15.16 Kennzeichen des (beschrieben), Kaivalyam narakāyate tridaša-pūr Vers zitiert, 1.19 zitiert, 5.38 Chill oftis Reinigung, 18.43 verspricht Diti eine Belohnung. 18.36 Kaumāra ācaret prājho Vers zitiert, 1.54-60, 3.18, zitiert, 1.58-60, 3.18, zitiert, 1.58-60, 3.18, reiniert, 1.58-60, 3 |                               |                                         |                               |
| Vers zitiert, 14.10 zitiert, 16.41 Išopanisad, angeführt in bezug auf: die Herrschaft des Herrn, 14.10 die Vollstandigkeit des Herrn, 19.4 Išvarah paramah krṣṇaḥ Vers zitiert, 10.11, 12.10 zitiert, 3.12, 4.32 Išvarah sarva-bhūtānām Vers zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9 Isagadānanda Paṇḍita  Kaivalyam narakāyate tridaša-pūr Vers zitiert, 1.19 zitiert, 5.38 Kaili, Gottin Dāmonen Geweihte von, 7.39 Tieropfer zu, 16.42 Kali-yaga (Zeitalter des Kali) Caitanya Mahāprabhus Mission im, 18.43 Chanten empfohlen fūr, 1.21, 1.25, 3.23-24, 16.44 Ehe im, 18.40 Enthaltung und Chanten im, 5.27-28 Isagadānanda Paṇḍita  Kaivalyam narakāyate tridaša-pūr Vers zitiert, 1.19 zitiert, 5.38 Ckāli, Gottin Dāmonen Geweihte von, 7.39 Tieropfer zu, 16.42 Kali-yaga Mum' Vers zitiert, 18.45, 22 plant Ditis Reinigung, 18.43 verspricht Diti eine Belohnung. 18.36 Kaumāra ācaret prājho Vers zitiert, 16.43 zitiert, 18.40 Kaumara ācaret prājho Vers zitiert, 1.58-60, 3.18, zitiert, 1.58-60, 3.18, zitiert, 1.58-60, 3.18, zitiert, 1.58-60, 3.18, falsche gurus im, 15.16 Kennzeichen des (beschrieben),                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                               | K                                       |                               |
| Išopamisad, angeführt in bezug auf:<br>die Herrschaft des Herrn,<br>14.10<br>die Vollständigkeit des Herrn,<br>19.4Kaivalyam narakäyate tridaša-pūr<br>Vers zitiert, 5.38<br>Ners zitiert, 10.11, 12.10<br>zitiert, 3.12, 4.32<br>Išvarah paramah krṣṇaḥ<br>Vers zitiert, 1.31, 16.9<br>zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9Kaili, Gottin<br>Dāmonen Geweihte von, 7.39<br>Tieropfer zu, 16.42<br>Kali-yuga (Zeitalter des Kali)<br>Caitanya Mahāprabhus Mission im, 18.43<br>Chanten empfohlen für, 1.21,<br>Ehe im, 18.40Maission im, 18.43<br>Chanten empfohlen für, 1.21,<br>1.25, 3.23-24, 16.44<br>Ehe im, 18.40Kaumāra ācaret prājho<br>Vers zitiert, 16.43<br>zitiert, 1.58-60, 3.18,<br>7.39Jagadānanda PaņditaEnthaltung und Chanten im,<br>5.27-28<br>falsche gurus im, 15.16<br>Kennzeichen des (beschrieben),Keuschheit der Frauen,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Vers zitiert, 14.10           | K                                       |                               |
| die Herrschaft des Herrn, 14.10 die Vollständigkeit des Herrn, 19.4  Išvarah paramah krsnah Vers zitiert, 10.11, 12.10 zitiert, 13.12, 4.32 Išvarah sarva-bhūtānām Vers zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  Istert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  Jagadānanda Pandita  Vers zitiert, 1.19 zitiert, 1.10 zitiert, 1.19 zitiert, 1.19 zitiert, 1.19 zitiert, 1.19 zitiert, 1.19 zitiert, 1.20 Neamonen Geweihte von, 7.39 zitiert, 16.42 Kaumāra ācaret prājho Vers zitiert, 16.43 zitiert, 18.40 Kaumēra ācaret prājho Vers zitiert, 16.43 zitiert, 18.40 Kaumēra ācaret prājho Vers zitiert, 16.43 zitiert, 1.19 zitiert, 1.18.40 Kaumēra ācaret prājho Vers zitiert, 1.6.43 zitiert, 1.8.40 Kaumēra ācaret prājho Vers zitiert, 1.6.43 zitiert, 1.54 zitiert, 1.58-60, 3.18 zitiert, 1.58-60, 3. |                               | *                                       |                               |
| zitiert, 5.38 die Vollständigkeit des Herrn, 19.4  Käli, Gottin  Dämonen Geweihte von, 7.39  Kisvarah paramah kṛṣṇaḥ Vers zitiert, 10.11, 12.10 zitiert, 3.12, 4.32  Išvarah sarva-bhūtānām Vers zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  Lagadānanda Pandita  zitiert, 5.38  Käli, Gottin Dämonen Geweihte von, 7.39 Tieropfer zu, 16.42  Kali-yuga (Zeitalter des Kali) Caitanya Mahāprabhus Mission im, 18.43 Chanten empfohlen für, 1.21, 12.5, 3.23-24, 16.44 Ehe im, 18.40 Enthaltung und Chanten im, 5.27-28 falsche gurus im, 15.16 Kennzeichen des (beschrieben),  Kali, Gottin Dämonen Geweihte von, 7.39  Reinigung, 18.42 Vers zitiert, 16.43 zitiert, 18.40 Vers zitiert, 1.6.43 zitiert, 1.54-60, 3.18. 7.39 Kerze entzundet Kerzen, Kṛṣṇas Erweiterungen werglichen mit, 9.45                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                               |                                         |                               |
| die Vollständigkeit des Herrn, 19.4  Isvarah paramah krşnah Vers zitiert, 10.11, 12.10 zitiert, 3.12, 4.32 Isvarah sarva-bhūtānārh Vers zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  Isvarah sarva-bhūtānārh Vers zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  Isvarah sarva-bhūtānārh Vers zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  Isvarah sarva-bhūtānārh Vers zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  Isvarah sarva-bhūtānārh Vers zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  Isvarah sarva-bhūtānārh Vers zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  Isvarah sarva-bhūtānārh Vers zitiert, 1.54.3 zitiert, 1.58-60, 3.18, 7.39 Kerze entzūndet Kerzen, Kṛṣṇas Erweiterungen weiterungen verglichen mit, 9.45 Keuschheit der Frauen,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                               |                                         |                               |
| Damonen Geweihte von, 7.39   Tieropfer zu, 16.42   Svarah paramah kṛṣṇaḥ   Tieropfer zu, 16.42   Kali-yuga (Zeitalter des Kali)   Caitanya Mahāprabhus Mission im, 18.43   Sivarah sarva-bhūtānāri   Chanten empfohlen fūr, 1.21, zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9   Ehthaltung und Chanten im, 5.27-28   falsche gurus im, 15.16   Kennzeichen des (beschrieben),   Summara ācaret prājho   Vers zitiert, 16.43   zitiert, 18.40   Kaumāra ācaret prājho   Vers zitiert, 18.40      |                               |                                         |                               |
| Tieropfer zu, 16.42 Vers zitiert, 10.11, 12.10 zitiert, 3.12, 4.32 Sivarah sarva-bhūtānāri Vers zitiert, 1.31, 16.9 Zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  Enthaltung und Chanten im, 5.27-28 falsche gurus im, 15.16 Jagadānanda Pandita  Tieropfer zu, 16.42 Kali-yuga (Zeitalter des Kali) Caitanya Mahāprabhus Mission im, 18.43 Vers zitiert, 1.6.43 zitiert, 1.6.43 zitiert, 1.8.40 Kaumēva pratijānīhi na me bhaktrah, zitiert, 1.58-60, 3.18, 7.39 Kerze entzundet Kerzen, Kṛṣṇas Erweiterungen mit, 9.45 Keuschheit der Frauen,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                               |                                         |                               |
| Vers zitiert, 10.11, 12.10 zitiert, 3.12, 4.32 Isvarah sarva-bhitiānām Vers zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9 Zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19. | _                             |                                         |                               |
| zitiert, 3.12, 4.32 Iśwarah sarva-bhūtānām Vers zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9 Zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, |                               |                                         |                               |
| Išvarah sarva-bhūlānām Vers zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9 Zitiert, 1.31, 3.40 Zitiert, 18.40 Zitiert, 1.58-60, 3.18, 7.39 Zitiert, 18.40 Zitiert,  |                               |                                         |                               |
| Vers zitiert, 1.31, 16.9 zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  Let im, 18.40 Enthaltung und Chanten im, 5.27-28 falsche gurus im, 15.16 Jagadānanda Pandita  Chanten empfohlen für, 1.21, 1.25, 3.23-24, 16.44 Ehe im, 18.40 Enthaltung und Chanten im, 5.27-28 falsche gurus im, 15.16 Kennzeichen des (beschrieben), Kaunteya pratijānihi na me bhak- 1.44 1.58-60, 3.18, 7.39 Kerze entzündet Kerzen, Kṛṣṇas Er- weiterungen verglichen mit, 9.45 Keuschheit der Frauen,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                               | sion im, 18.43                          |                               |
| zitiert, 1.31, 3.16, 4.13, 19.9  1.25, 3.23-24, 16.44 Ehe im, 18.40 Enthaltung und Chanten im, 5.27-28 falsche gurus im, 15.16 Kennzeichen des (beschrieben),  Tath, zitiert, 1.58-60, 3.18, 7.39 Kerze entzündet Kerzen, Kṛṣṇas Erweiterungen verglichen mit, 9.45 Keuschheit der Frauen,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                               |                                         |                               |
| Enthaltung und Chanten im, 5.27-28 weiterungen verglichen falsche gurus im, 15.16 mit, 9.45  Jagadānanda Pandita Kenzeichen des (beschrieben), Keuschheit der Frauen,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                               |                                         |                               |
| 5.27-28 weiterungen verglichen falsche gurus im, 15.16 mit, 9.45  Jagadānanda Pandita Kennzeichen des (beschrieben), Keuschheit der Frauen,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                               |                                         |                               |
| falsche gurus im, 15.16 mit, 9.45  Jagadānanda Paņdita Kennzeichen des (beschrieben), Keuschheit der Frauen,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1                             |                                         |                               |
| Jagadananda Pandita Kennzeichen des (beschrieben), Keuschheit der Frauen,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ,                             |                                         |                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ingadānanda Dandita           |                                         |                               |
| ungerunt in occur auf uic of-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                               |                                         |                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | angerunt in oczug auf die Uf- | 2.00                                    | 0.1, 10.30                    |

| Kibā vipra, kibā nyāsi, šūdra kene naya, Vers zitiert, 7.33 Kind, das um Gift bittet, Materialist verglichen mit, 9.49 Kindertoten, Buße für, 16.14, 16.14 Kirāta-hūnāndhra-pulinda-pulka-sāḥ Vers zitiert, 12.20, 13.8-9 zitiert, 16.44 Klage, 1.51 Gottgeweihte transzendieren, 15.18-19, 15.25 Ursachen der, 15.21-25 verschwunden aus befreiten | Kṛṣṇa, Śri beschutzt die Geweihten, 9.45 erscheint unter den Menschen, 9.26-27 Erweiterungen von (unterteilt), 4.45 als Mittelpunkt des menschlichen Lebens, 10.10 als Quelle Viṣṇus, 9.45 uber den Ruhm im Tod, 10.32 als Schopfer, Ursache und Kontrollierender, 4.29-31 als Ursache von allem, 9.26- 27, 9.26-27 | Krtadyuti bekommt 14.28 Klagen von, 14.48, 14.52-60 Ksatriyas Chanten reinigt Nachkommen- schaft der, 13.8-9 Erfolg im Leben der, 3.13, 3.13 Pflicht der, 4.4, 5.36 in einer vollkommenen Gesell- schaft, 16.43 Siehe auch: Konige Ksetrajňami cāpi mām viddhi, zi- tiert, 9.38 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Seelen, 12.15 Klang, transzendentaler als Form des Herrn, 16.51, 16.51 Siehe auch: Chanten der Heili-                                                                                                                                                                                                                                               | verläßt Vrndävana nie, 9.34<br>als Ziel der hochsten Verwirk-<br>lichung, 9.33<br>Zweck des Erscheinens von,<br>9.35, 9.45                                                                                                                                                                                          | Kşîrodakasâyî Vişnu<br>von Kçşna gelenkt, 12.11<br>als Quelle der Inkarnationen,<br>16.18-19<br>Kühe                                                                                                                                                                            |
| gen Namen des Herrn König(e)  Eigenschaften und Pflichten eines, 2.3, 2.3, 4.11-12  Glück für, 14.17-19 religiöse Regeln für, 7.13 sieben Beschützer der, 14.17 Siehe auch: Regierung; Kşairi- yas  Königreich, Gleichnis des, 5.6-8, 5.12, 5.12                                                                                                    | Kṛṣṇa-Bewußtsein<br>brahmanische Lebensweise zur<br>Erlangung von, 18.52<br>Festigkeit im, 5.14<br>Frauen und Männer im, 18.42<br>als Grundbedingung für die<br>Befreiten, 12.15<br>Keuschheit im, 18.50<br>als natürliche Neigung, 1.53<br>Neid vermieden im, 18.47<br>Notwendigkeit des, 4.44, 10.6,<br>10.8      | für den Fortschritt einer Gesellschaft, 18.52 Schutz der, 4.4, 4.9 zu verehren ist glückverheißend, 3.20-21 Kumäras angeführt in bezug auf Verehrung, um Befreiung zu erlangen, 16.40 Schülernachfolge der, 3.20-21                                                             |
| Körper, feinstofflicher                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Predigen des, 15.12-15, 16.43,                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| grobstofflicher Körper als Pro-<br>dukt des, 1.54<br>Teile des, sechzehn, 1.51<br>Siehe auch: Geist<br>Körper, materieller<br>allen das Liebste, 10.4                                                                                                                                                                                               | 19.5 die Prüfung des, 1.15 als Qualifikation eines spirituellen Meisters, 7.33 Regierungsprobleme gelöst                                                                                                                                                                                                            | Lakşmi als Energie des Herrn, 19.6, 19.11 erhabene Stellung von, 19.11-                                                                                                                                                                                                         |
| dukt des, 1.54 Teile des, sechzehn, 1.51 Siehe auch: Geist Körper, materieller allen das Liebste, 10.4 Begierde als Grund des, 1.54, 1.54 Betatigung notwendig im, 4.44 Beziehungen auf der Grundlage des, 16.4-8 Erscheinungsweisen der Natur verleihen den, 1.49 Gefangenschaft verursacht                                                        | 19.5<br>die Prüfung des, 1.15<br>als Qualifikation eines spiri-<br>tuellen Meisters, 7.33                                                                                                                                                                                                                           | Lakşmi als Energie des Herrn, 19.6, 19.11 erhabene Stellung von, 19.11- 13 Gebete zu, im pumsavana- vrata, 19.4, 19.6, 19.11, 19.15-16 Indra beschützt von, 13.17 Schülernachfolge von, 3.20-21 "verschieden" von Vişnu, 19.13                                                  |
| dukt des, 1.54 Teile des, sechzehn, 1.51 Siehe auch: Geist Körper, materieller allen das Liebste, 10.4 Begierde als Grund des, 1.54, 1.54 Betätigung notwendig im, 4.44 Beziehungen auf der Grundlage des, 16.4-8 Erscheinungsweisen der Natur verleihen den, 1.49                                                                                  | die Prüfung des, 1.15 als Qualifikation eines spirituellen Meisters, 7.33 Regierungsprobleme gelost durch, 2.3-4 als reine Religion, 16.41 Reinigung im, 16.31, 16.39, 16.39, 18.43 als Widerstandskraft gegen Sünde, 1.58-60 Wirkung des, 2.43 als Wissen und Enthaltung,                                          | Lakşmi als Energie des Herrn, 19.6, 19.11 erhabene Stellung von, 19.11- 13 Gebete zu, im pumsavana- vrata, 19.4, 19.6, 19.11, 19.15-16 Indra beschützt von, 13.17 Schulernachfolge von, 3.20-21 "verschieden" von Vişnu,                                                        |

| Lebewesen (Forts.)                                    | Leiden (Forts.)                                      | Madhvācārya (Forts.)                                   |
|-------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| vom Herrn, 16.9,                                      | Reichtum verursacht, 11.22                           | terielle Planeten-                                     |
| 16.10, <b>16.11, 16.35</b> ,                          | Sünden aufgrund der, 1.6-7,                          | systeme, 9.32                                          |
| <b>16.57</b> , 16.57, <b>16.63</b>                    | 1.49                                                 | jīva unter Kontrolle (anīša),                          |
| elternlos, 16.6                                       | durch sündvolle Reaktionen,                          | 12.11                                                  |
| als falsche Schöpfer, 16.35                           | 1.15                                                 | Kṛṣṇa als Ursache, 3.12                                |
| Gleichheit der, 7.29-30                               | Ursachen der, 4.27-28, 15.3,                         | mantras von einem spirituellen                         |
| Glück der, 14.17                                      | 15.21-23, 15.25                                      | Meister, 8.42                                          |
| Herr                                                  | zufügen ist irreligiös, 10.9                         | Monismus, 16.57                                        |
| führt die, 1.31, 3.16                                 | Leidenschaft, Erscheinungsweise                      | reine Verehrung Visnus, 16.29                          |
| lenkt Schicksal der,                                  | der                                                  | Schutz der Gottgeweihten                               |
| <b>12.12-</b> 13, 16.9,                               | Chanten beseitigt, 2.46                              | durch Vişnu, 9.40                                      |
| 16.51                                                 | Kennzeichen und Funktion der,                        | Seele und Überseele, 4.24                              |
| liebt die, 17.33, 17.33                               | <b>17.21</b> , 17.21                                 | Seltenheit reiner Gottgeweih-                          |
| unterscheidet sich von den,                           | Notwendigkeit der Überwin-                           | ter, 14.5                                              |
| 4.47, 16.9-10                                         | dung der, 14.1                                       | die unbegrenzte Macht Kṛṣṇas,                          |
| Illusion der, 17.19                                   | Liebe                                                | 4.48                                                   |
| Kampf der, 1.51                                       | der Herr gesehen durch, 16.50-                       | die Veden, 1.40                                        |
| Kleinheit der, 16.9, 16.9                             | 51                                                   | über verschiedene theistische                          |
| in der materiellen oder in der                        | des Herrn zu Seinen Geweih-                          | Ansichten, 4.34                                        |
| spirituellen Welt,                                    | ten, 19.5                                            | Vişņu und Lakşmī, 19.13                                |
| 1.39, 16.9                                            | Kṛṣṇa als Ursprung der, 9.45                         | warum wir Gott nicht sehen                             |
| Mitleid mit den, 10.9                                 | Liebe zu Gott                                        | können, 9.25                                           |
| prostituierte Intelligenz der,                        | Beginn der, 4.27-28                                  | Mahābhārata                                            |
| 5.15, 5.15                                            | Buße unnötig bei, 1.15                               | angegeführt in bezug auf                               |
| als purușa, 9.26-27                                   | als höchste Religion, 3.22                           | munis, 4.31                                            |
| der Qualität nach Brahman,                            | jenseits des karma, 17.17                            | von Vyasadeva, 8.19                                    |
| 16.56                                                 | natürlich, 17.33                                     | zitiert in bezug auf Nichtgott-                        |
| qualitativ eins mit Kṛṣṇa, 8.12                       | als Ziel des hingebungsvollen                        | geweihte, die Kṛṣṇa                                    |
| i m Schlaf, 16.53-56                                  | Dienstes, 1.16                                       | nicht verstehen, 9.36                                  |
| Seelenwanderung der, 16.4-9,                          | Lilien und Bienen, Kṛṣṇas unpartei-                  | Mahājanas                                              |
| <b>16.57</b> , 16.57                                  | ische Haltung verglichen                             | höchste Religion bekannt                               |
| spirituelle Natur der, 9.26-27,<br>10.9               | mit der Wirkung der<br>Sonne auf, 17.23              | durch, 3.20-21, 3.25                                   |
| verantwortlich für sich selbst,                       | Lotosfüße des Höchsten Herrn                         | ihnen nachfolgen, 1.17, 1.40                           |
| 17.23                                                 | befreien von materiellen                             | Mahājano yena gataḥ sa panthāḥ,<br>zitiert, 1.17, 1.40 |
|                                                       | Schmerzen, 9.43                                      | Mahā-pauruṣika, definiert, 15.18-                      |
| verglichen mit Seidenraupe,<br>1.52                   | als Boot für die Überquerung                         | 19                                                     |
| Verschiedenheit der (drei auf-                        | der materiellen Welt,                                | Mahātmā, definiert, 16.53-54                           |
| gezählt), 1.46                                        | 9.22                                                 | Mahātmānas tu mām pārtha, Vers                         |
| wandern im Universum, 1.12                            | Gottgeweihte dienen den,                             | zitiert, 1.16                                          |
| so zahlreich wie Atome, 14.3                          | <b>16.25</b> , 16.25                                 | Mamaivāmšo jīva-loke, Vers zitiert,                    |
| Siehe auch: Seele, bedingte                           | beim Tod Meditation über.                            | 4.44, 15.25, 16.35                                     |
| Leiden                                                | 11.21                                                | Mām ca yo 'vyabhicārena, Vers zi-                      |
| Arten des, drei, 15.25                                | Lotosfüße der reinen Gottgeweih-                     | tiert, 1.7, 1.46, 4.14                                 |
| Befreiung vom, 9.43                                   | ten, Staub von, 11.18                                | Mām eva ye prapadyante, Vers zi-                       |
| Chanten befreit von, 3.24                             | Luft (Allegorie mit dem Erscheinen                   | tiert, 1.51, 4.44, 17.15                               |
| Duldsamkeit während, 1.13-                            | des Herrn), 4.34                                     | Mām upetya punar janma, Vers zi-                       |
| 14                                                    | Luft, das Element, 9.21, 10.11                       | tiert, 3.22, 4.43, 5.13                                |
| Entsagung nicht erlangt durch,                        | Siehe auch: Elemente, mate-                          | Mānasa-sarovara-See, 13.14-15,                         |
| 5.41                                                  | rielle                                               | 13.17                                                  |
| Erscheinungsweisen verant-                            | Lust                                                 | Man-manā bhava mad-bhakto                              |
| wortlich für, 1.46                                    | der Frauen, 9.9, 9.9                                 | Vers zitiert, 5.22                                     |
| Freiheit von, 16.44, 17.20                            | Schutz vor, 8.17                                     | zitiert, 16.43                                         |
| Gottgeweihte unbeirrt durch,                          | *                                                    | Mantra(s), vedische                                    |
| 16.34                                                 |                                                      | Äußerlichkeiten hinsichtlich,                          |
| Gottgeweihte ziehen Nutzen                            | M                                                    | 7.33                                                   |
| aus dem, 17.17                                        |                                                      | muß man von einem guru er-                             |
| Grunde der, 4.44                                      | M 11                                                 | halten, 8.42                                           |
| der Herr frei von, 17.22                              | Madhvācārya, angeführt und zitiert                   | Kṛṣṇa als om in vedischen,                             |
| hingebungsvoller Dienst been-                         | in bezug auf:                                        | 5.26, 16.18-19                                         |
| det die, 1.15, 5.30<br>als Illusion, 17.19-20, 17.22, | Gegenwart des Herrn in Seinen<br>Attributen, 8.32-33 | Nārada gibt Citraketu einen,<br>16.18-25               |
| 17.29-31                                              | Gottgeweihte übersteigen ma-                         | Tvastas Fehler während des                             |
| 17.45-31                                              | Cottgeweinte doersteigen ma-                         | 1 7 appas 1 cinci wani cilu ucs                        |
|                                                       |                                                      |                                                        |

| Muntra(s), vedische (Forts.)                                | Materielle Welt (Forts.)                                  | Māyāvādīs (Forts.)                                |
|-------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| Chantens von, 9.11                                          | der Herr uninteressiert an der,                           | Argumente der, 4.34                               |
| von Viśvarūpa gechantet, 9.2                                | 15.6                                                      | Gebete der, 9.47                                  |
| Manus, Anzahl und Lebensdauer                               | der Herr verstanden durch,                                | Gestalt Gottes abgelehnt von,                     |
| der, 10.16                                                  | <b>4.46</b> , 4.46                                        | 8.32-33                                           |
| Manu-samhitā, angeführt und zi-                             | Kampf des Lebewesens in der,                              | Philosophie der, 16.57, 17.31                     |
| tiert in bezug auf:                                         | 4.44                                                      | Verehrung durch die, 14.5                         |
| Buße, 1.7-8, 2.11                                           | Relativität in der, 17.19-21,                             | widerlegt, 16.52                                  |
| Gemeinschaft mit Frauen,                                    | <b>17.29-</b> 30                                          | Meditation                                        |
| 18.30                                                       | transzendentale Ursache der,                              | höchste Form der, 2.41, 2.41                      |
| Nachkommenschaft, Arten                                     | <b>4.29</b> -30                                           | nutzlos für Gotteserkenntnis,                     |
| von, 13.8-9                                                 | als Traum, 15.5, 15.24                                    | 4.47                                              |
| Maruts, 10.17-18, 18.19<br>Geburt der. 18.66-68             | Ursache der, <b>9.26-27</b> 9.26-27 Vernichtung der, 4.47 | über qualitative Einheit mit<br>Krsna, 8.11-12    |
| verhandeln mit Indra, 18.63                                 | als Vorstellung des Geistes,                              | zum Zeitpunkt des Todes,                          |
| Materialismus                                               | 15.21-25                                                  | 11.21, 11.21                                      |
| Ehefrau verführt zu, 18.30,                                 | Zweck der, 4.44                                           | Mensch(en)                                        |
| 18.40                                                       | Mātrā-sparšās tu kaunteya, Vers                           | von Brahmā erschaffen, 6.42                       |
| Frauen als Grundlage des,                                   | zitiert, 1.13-14, 16.18-19                                | definiert, 1.44                                   |
| 18.41                                                       | Mattah parataran nanyat, zitiert,                         | als falsche Schöpfer, 16.35                       |
| Freiheit vom, 5.20                                          | 1.19, 3.12, 4.34                                          | höchste Religion für, 3.22,                       |
| guru lehrt Abwendung vom,                                   | Mattah smrtir jaanam apohanam                             | 3.22                                              |
| 5.21                                                        | ca, zitiert, 16.24                                        | Inkarnationen des Höchsten                        |
| śāstras gegen, 5.20                                         | Māyā                                                      | Herrn unter, 9.26-27                              |
| westlicher Einfluß des, 5.18                                | Illusionen unter der Macht                                | Klassen der (vier), 14.4-5                        |
| Siehe auch: Materielle Welt                                 | von, 16.53-54,                                            | klassifiziert als Halbgötter oder                 |
| Materialisten                                               | 16.53-54                                                  | Dämonen, 18.19                                    |
| blind gegenüber Gott, 16.47,                                | Körper erschaffen von, 1.31                               | Kriterium für, 15.12-15                           |
| 16.50                                                       | materielles Leben eingerichtet                            | als Lebensform selten, 14.3                       |
| gereinigt durch Gebete, 9.49                                | von, 15.4                                                 | Pflicht der, 1.53, 3.29, 3.29,                    |
| Halbgötter verehrt von, 9.50                                | als spirituelle Kraft, 18.8                               | 5.11-12                                           |
| Intelligenz fehlt den, 9.50<br>Schwinden des Reichtums der, | Ursprung von, <b>16.57</b> , 16.57                        | transzendentales Leben für,<br>4.26-29            |
| 11.22, 11.22                                                | vereitelt wahres Verständnis,<br>5.11                     | vollkommene, <b>16.43</b> , 16.43                 |
| dem Selbstinteresse gegenüber                               | verglichen mit Fluß, 5.16                                 | vollkommenes Leben für.                           |
| blind, 9.49                                                 | verglichen mit Ozean, 1.53                                | 3.13, 3.13                                        |
| stellen sich dem Kṛṣṇa-Be-                                  | zu verstehen ist notwendig,                               | Ziele für, (vier), 11.23                          |
| wußtsein entgegen,                                          | <b>5.16</b> , 5.16                                        | sollten Zunge kontrollieren,                      |
| 5.20                                                        | Siehe auch: Illusion; Materielle                          | 4.9                                               |
| Worte und Lieder der, 16.33                                 | Welt; Natur, mate-                                        | Siehe auch: Seelen, bedingte                      |
| Siehe auch: Atheisten; Karmīs;                              | rielle                                                    | (Miche) māyāra vaše, yāccha bhese',               |
| Nichtgottgeweihte                                           | Mayādhyakṣeṇa prakṛtiḥ                                    | khāccha hābuḍubu, bhāi,                           |
| Materielle Energie                                          | Vers zitiert, 4.46                                        | Vers zitiert, 1.53, 16.53-                        |
| abhängig von Kṛṣṇa, 9.26-27                                 | zitiert, 12.11, 16.53-54, 17.29                           | 54, 17.20                                         |
| betreibt den Körper wie eine                                | Mayā tatam idam sarvam, zitiert,                          | Mitleid                                           |
| Maschine, 1.31                                              | 8.32-33, 16.52                                            | der Bewegung für Kṛṣṇa-                           |
| Beziehung des Herrn mit, 9.42                               | Māyāvādī kṛṣṇe aparādhī, zitiert,                         | Bewußtsein, 2.36-37                               |
| Materielle Welt                                             | 14.5                                                      | Notwendigkeit des, 10.8                           |
| Befreiung von der, 9.43<br>Dualität in der, 17.19-21,       | Māyāvādīs (Unpersönlichkeitsan-<br>hänger)                | von Parikşit, 1. 1<br>Śrī Caitanyas gegenüber den |
| 17.19-21,                                                   | Absolute Wahrheit aus der                                 | gefallenen Seelen,                                |
| als Energie des Herrn, 16.52,                               | Sicht der, <b>4.32</b> , 4.32                             | 10.8                                              |
| 16.52                                                       | begehen Vergehen, werden                                  | universales, <b>10.9</b> 10.9                     |
| Entsagung der, auf Anweisung                                | aber erhoben, 14.5                                        | der Vaisnavas, 1.6, 2.3                           |
| der Schriften, 5.20                                         | bhakti mißverstanden von.                                 | Moghāśā mogha-karmāno, Vers zi-                   |
| falsches Glück in der, 4.27-28                              | 1.17                                                      | tiert, 14.5                                       |
| mit einem Fluß verglichen,                                  | Chanten angezweifelt von,                                 | Mond                                              |
| 16.5                                                        | 3.24                                                      | Vegetation wächst beim Licht                      |
| Freiheit von der, 2.46, 2.46                                | Eingehen der Seele falsch ver-                            | des, 4.6                                          |
| Gottgeweihte gleichgültig ge-                               | standen von, 10.11                                        | als Zeuge, 1.42                                   |
| genüber, 17.17, 17.20                                       | fassen den Herrn irrtümlicher-                            | Mondgott                                          |
| der Herr erschafft, ist aber                                | weise als formlos auf,                                    | Frauen des, 6.23                                  |
| transzendental zur,                                         | 9.34                                                      | impotent wegen Dakşas Ver-                        |
| <b>4.29</b> , 4.29                                          | fehlerhafte Vorstellungen und                             | fluchung, <b>6.23-26</b>                          |

| Monismus                                                     | Nārada Muni (Forts.)                      | Natur, materielle (Forts.)                                  |
|--------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| fehlerhafte Vorstellungen und                                | Vyāsadeva unterwiesen von,                | als ewige Energie des Herrn,                                |
| Ausdruck des, 4.34                                           | 5.30                                      | 15.7-8                                                      |
| Gottgeweihte vermeiden, 14.5 als Ursache des materiellen Le- | Nārada muni, bājāya vīņā, Lied an-        | der Herr gesehen durch, 4.46,                               |
| bens, 16.57                                                  | geführt, 5.22<br>Nārada-pañcarātra        | 4.46                                                        |
| widerlegt, 16.57                                             | der Herr personifiziert, 16.33            | Illusion durch, 16.53-54                                    |
| Siehe auch: Māyāvādīs                                        | zitiert in bezug auf hingebungs-          | kontrolliert von Kṛṣṇa, 3.12-                               |
| Mūkam karoti vācālam, Vers zi-                               | vollen Dienst, 16.40                      | 13, 4.33                                                    |
| tiert, 7.23                                                  | Nārāyaņa, Śrī, 6.38-39                    | Seele bedeckt durch, 14.17<br>unüberwindlich, 1.51          |
| Mukti. Siehe: Befreiung                                      | Ajāmila chantet den Namen                 | Verständnis der Haryaśvas von                               |
| Mystische Kraft, 4.5                                         | von, 1.25-30, 1.34-                       | der, 5.16                                                   |
| begrenzt für Lebewesen, 16.20                                | 36, <b>2.8</b> 2.8, 2.49(Er-              | Verständnis der, notwendig,                                 |
| Indra verwendet, 18.62                                       | gänzung), 3.10                            | 5.15                                                        |
|                                                              | Chanten des Namens von,                   | Siehe auch: Materielle Welt;                                |
|                                                              | 13.8-9                                    | Schöpfung                                                   |
|                                                              | als Erweiterung Sankarşanas,              | Neid                                                        |
| N                                                            | 16.18-19, 16.37                           | unter Gottgeweihten vom                                     |
|                                                              | Nārāyaņa-kavaca-Gebet, 8.11-              | Herrn nicht geduldet,                                       |
|                                                              | 34                                        | 16.10                                                       |
| Nacht, vedische Unterteilungen der,                          | Schutz durch, 8.16, 8.20                  | Gottgeweihte vermeiden,                                     |
| 8.20                                                         | Verwirklichung von, 9.33                  | 18.47                                                       |
| Na dhanam na janam na sundarīm,                              | vierfache Erweiterung von,                | auf Kṛṣṇa, 4.31                                             |
| Vers zitiert, 7.12, 18.75                                    | 16.18-19                                  | in Religionen, 16.41-42                                     |
| Nāma cintāmanih kṛṣṇaś, Vers zi-                             | Yamarāja bittet um Entschul-              | Nichtgottgeweihte                                           |
| tiert, 8.32-33                                               | digung vor, 3.30                          | Auswirkung des Hörens von,                                  |
| Na mām duskrtino mūdhāh, Vers                                | Siehe auch: Höchster Herr;                | 16.33, 17.40                                                |
| zitiert, 1.11, 1.38, 9.44, 15.12-15                          | Vișņu                                     | hingebungsvoller Dienst erfor-                              |
| Namen des Höchsten Herrn                                     | Nārāyaṇaḥ paro 'vyaktāt, zitiert,<br>4.29 | derlich für, 1.18                                           |
| alldurchdringend spirituell,                                 | Nārāyaṇa-kavaca                           | philosophische Verwirrung un-                               |
| <b>4.33</b> , 4.33                                           | Auswirkungen des, 8.35-37                 | ter, 4.31, 4.31                                             |
| entsprechend Seinen transzen-                                | Geschichte des, 9.53                      | praktizieren Religion falsch,<br>3.26                       |
| dentalen Taten, 4.33                                         | Hören des. 8.41                           | Verurteilung einer Gesellschaft                             |
| identisch mit dem Herrn, 8.30,                               | mantras im, 8.4-10                        | von, <b>16.42</b> , 16.43                                   |
| 8.32-33                                                      | Viśvarūpa verfaßt den, 7.39-              | sehen Widersprüche in Krsna,                                |
| für jede Stufe der Verwirkli-                                | 40                                        | 9.36-37                                                     |
| chung, 9.33                                                  | Zusammensetzung des, 8.37                 | von Yamaraja bestraft, 3.26                                 |
| Schutz durch, 8.29-30                                        | Siehe auch: Schutz                        | Nidrayā hriyate naktani, zitiert,                           |
| Namenwechsel bei Einweihung,                                 | Nārāyaṇa-para, definiert, 17.28           | 3.28                                                        |
| 2.32                                                         | Narottama dāsa Thākura, ange-             | Nityo nityānām cetanas cetanānām,                           |
| Namo brahmanya-devāya, zitiert,                              | führt und zitiert in bezug                | zitiert, 4.47                                               |
| 18.52                                                        | auf:                                      | Nṛsimhadeva, Śrī                                            |
| Nārada Muni                                                  | den Dienst an den Dienern des             | dreiäugig, 9.40                                             |
| Angirā begleitet von, 14.61                                  | Herrn, 1.16, 11.25                        | von Gottgeweihten und Dämo-                                 |
| Beschreibung von, 5.22, 5.22                                 | den einzigen Wunsch des rei-              | nen unterschiedlich                                         |
| Citraketu unterwiesen von,<br>15.2-8, 15.18-28               | nen Gottgeweihten,                        | gesehen, 9.37                                               |
| Dakşa beschuldigt und kriti-                                 | 11.25<br>die ewige Führerschaft des       | Schutz durch, 8.14, 8.34                                    |
| siert, 5.26-43                                               | guru, 7.21                                | als Tierinkarnation, 9.26-27                                |
| Entschlossenheit von, 5.23-24                                | karma-kāṇḍa und jñāna-                    | als vermischte Inkarnation,                                 |
| erzählte Śukadeva über Vrtrā-                                | kānda, 1.18                               | 9.40                                                        |
| sura, 14.9                                                   | die Lebensweise eines Gottge-             | Nūnam pramattah kurute vikarma                              |
| die Haryaśvas befreit durch,                                 | weihten, 15.18-19                         | Vers zitiert, 1.49                                          |
| 5.21, 5.23                                                   | Śrī Caitanya, 18.43                       | zitiert, 16.43                                              |
| Kışna respektvoll gegenüber,                                 | den Staub von den Lotosfüßen              | Nyāya-śāstra, angeführt in bezug<br>auf Verantwortlichkeit, |
| 7.13                                                         | der Gosvāmīs, 11.18                       | 3.30                                                        |
| als Prediger des Gottesbe-                                   | Na te viduli svārtha-gatim hi viş-        | 5.50                                                        |
| wußtseins, 15.12-15                                          | num, zitiert, 3.29, 7.12                  |                                                             |
| Schülernachfolge von, 5.22                                   | Natur, materielle                         | U                                                           |
| Schutz durch, 8.17                                           | abhängig von Kṛṣṇa, 12.11,                |                                                             |
| als Vater des hingebungsvollen                               | 17.29                                     | Om, Kṛṣṇa als, 16.51, 16.51                                 |
| Dienstes, 16.26                                              | beherrscht die bedingten See-             | Om ajñāna-timirāndhasya, Vers zi-                           |
| verflucht von Dakşa, 5.43-44                                 | len, 17.18                                | tiert, 15.16                                                |

| Om namo bhagavate vāsudevāya,     | Pārvatī (Durgā) (Forts.)         | Prabodhānanda S. (Forts.)             |
|-----------------------------------|----------------------------------|---------------------------------------|
| zitiert, <b>8.7</b> , 16.18-19    | Zornes für, 17.10-15             | Sündlosigkeit eines Gottge-           |
| Om pūrņam adaļ pūrņam idam,       | als materielle Energie, 17.29    | weihten, 1.19                         |
| Vers zitiert, 19.4                | als Mutter, 17.15, 17.15         | Pracetas, die, 4.4, 4.4, 4.7-15       |
| Opfer                             | Śiva verteidigt von, 17.4-5      | Prahlāda Mahārāja, 8.34, 18.10,       |
| höchstes Ziel der, 18.33-34       | Pati-guru, 18.33-34              | 18.12-13, 18.16                       |
| von Tieren, 16.42                 | Patram puşpam phalam toyam, zi-  | angeführt in bezug auf Fami-          |
| Vișņu als Personifikation des,    | tiert, 19.4-5                    | lienleben, 5.6-8                      |
| <b>19.12-</b> 13                  | Pflicht                          | als Gottgeweihter in einer dä-        |
| für dieses Zeitalter, 16.42       | besondere, des Menschen,         | monischen Familie,                    |
| Siehe auch: Pumsavana-vrata       | 5.11-12                          | 12.18, 12.21, 13.3                    |
| Ozean                             | der brāhmanas, 5.37              | Mitleid des, 1.6                      |
| als Schöpfung des Herrn,          | der Eltern gegenüber Kind,       | predigte vollkommene Reli-            |
| 16.36                             | 5.20                             | gion, 16.43                           |
| der Ursachen, Universen im,       | der Frauen gegenüber Gatten,     | Prakrteh kriyamānāni                  |
| 16.37                             | 1.1                              | Vers zitiert, 5.15, 12.7, 15.6,       |
|                                   | vom Herrn gegeben führt zu       | 17.18                                 |
|                                   | höchstem Erfolg,                 | zitiert, 16.5, 16.6                   |
|                                   | 16.43                            | Prakṛti                               |
| P                                 | des Herrn gegenüber dem          | abhängig von Kṛṣṇa, 9.26-27,          |
|                                   | Chantenden Seines                | 12.11                                 |
| Padma Purana, angeführt und zi-   | Namens, 2.9-10                   | definiert, 9.26-27                    |
| tiert in bezug auf:               | des Priesters, 7.38              | als materielle Energie des            |
| Halbgötter und Dämonen,           | der Regierung zum Schutz des     | Herrn, 9.26-27, 9.26-                 |
| 12.20                             | Lebens, 4.7, 4.7                 | 27                                    |
| hingebungsvollen Dienst, 1.15     | richtige Geisteshaltung gegen-   | Siehe auch: Natur, materielle         |
| Hören von Nichtgottgeweih-        | über, 16.11                      | Pranavah sarva-vedesu, zitiert,       |
| ten, 17.40                        | des Schülers und des spirituel-  | 5.26, 16.18-19, 16.51                 |
| Kṛṣṇas Name, 8.32-33              | len Meisters, 5.21               | Pravrttim ca nivrttim ca, zitiert,    |
| Sicherinnern an Vişnu, 16.53-     | der Söhne, 5.37, 5.37            | 5.20                                  |
| 54                                | beim Tod, 11.21                  | Prasāda                               |
| Schülernachfolge, 8.42            | des unangehafteten Dienstes zu   | von Gottgeweihten geopfert,           |
| Parabrahman                       | Krsna, 12.7                      | 18.49                                 |
| Krsna als, 12.11                  | in vedischer Gesellschaft ge-    | im pumsavana-vrata, 19.16-            |
| unpersönliche und persönliche     | genüber alten Men-               | 17, 19.19-20, 19.23                   |
| Ansichten über, 4.32,             | schen, Kühen usw.,               | Prāyaścitta (Buße) nutzlos, wenn      |
| 4.32                              | 2.28                             | vorausgeplant, 13.10                  |
| Para-duhkha-duhkhi, Gottgeweihte  | vorgeschriebene, 12.7, 12.16     | Prediger des Kṛṣṇa-Bewußtseins        |
| als, 10.9                         | Philanthropen                    | beschützt von Krsna, 2.36-37          |
| Paraśurāma, (Jamadāgnya), 15.12-  | erfolglos, 10.10                 | Caitanya Mahaprabhus An-              |
| 15                                | Falschheit der, 10.9             | weisung für, 4.5, 5.44                |
| als Inkarnation unter Heiligen,   | Philosophen                      | Duldsamkeit empfohlen für,            |
| 9.26-27                           | Blindheit der atheistischen,     | 5.44                                  |
| Schutz durch, 8.15, 8.15          | 16.47                            | duldsam und furchtlos, 5.39           |
| Parāsya šaktir vividhaiva šruyate | drei Klassen von, 4.34           | auf Grundlage der vedischen           |
| Vers zitiert, 1.41, 4.33          | irregeführte, <b>4.31</b> , 4.31 | Schriften, 16.43                      |
| zitiert, 4.48, 17.21, 19.6        | Unvollkommenheit der, 17.31      | Haltung eines, 2.34, 2.36-37,         |
| Parīkşit Mahārāja                 | Siehe auch: Jāānīs; Māyāvādīs    | 4.5, 5.44                             |
| geprüft von Sukadeva, 1.7,        | Philosophien, 4.31, 4.31         | vom Höchsten Herrn gelobt,            |
| 1.10                              | Siehe auch: Spekulatives Wis-    | 4.44                                  |
| als mahā-paurusya, 12.20          | sen                              | Opfer für, 10.6, 10.8, 10.8           |
| Mitleid des, 1.1, 1.6             | Pinda, 14.26                     | Widerstand gegen, 2.2                 |
| Rettung der Maruts durch den      | Politik                          | Wissen erforderlich für, 1.38         |
| Herrn verglichen mit              | weltliche, verglichen mit Stein- | Prema-vivarta, zitiert in bezug auf:  |
| der Rettung von,                  | boot, <b>7.14</b> , 7.14         | Chanten, 13.8-9                       |
| 18.65                             | Siehe auch: Regierung; König;    | Ursache des bedingten Lebens,         |
| Paritrāṇāya sādhūnām, zitiert,    | Kşatriya(s)                      | 16.57                                 |
| 4.33, 9.35, 9.45                  | Prabodhānanda Sarasvatī, ange-   | Prostituierte, Intelligenz verglichen |
| Pārvatī (Durgā)                   | führt und zitiert in bezug       | mit, 5.6-8, 5.14-15                   |
| bedauert Fluch über Citraketu,    | auf:                             | Pukkasa, 13.8-9                       |
| 17.36                             | Befreiung und Gottgeweihte,      | Pumsavana-vrata                       |
| von Citraketu übertroffen,        | 5.38                             | beschrieben, 19.2-24                  |
| 17.27                             | das Glück der Gottgeweihten,     | Kaśyapa unterweist Diti im,           |
| Citraketu als Gegenstand des      | 17.30                            | 18.47-54                              |

| Pumsavana-vrata (Forts.)                                | Reichtum, materieller (Forts.)                       | Religion (Forts.)                                         |
|---------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| Nutzen des. 19.25-28                                    | Indras, 7.2-8                                        | Veden als Quelle der, 1.40,                               |
| Pariksits Fragen über, 19.1                             | der karmis und Gottgeweihten,                        | 1.40                                                      |
| Purānas, 8.19                                           | <b>11.22</b> , 11.22                                 | wirkliche, 3.19                                           |
| Unterteilungen des spirituellen                         | als Last. 11.22                                      | Religiöse Prinzipien                                      |
| Lebens in den, 16.43                                    | als verderblicher Einfluß.                           | in bezug auf das Glück ande-                              |
| Wichtigkeit der, 1.20                                   | 7.12-13                                              | rer, <b>10.9</b> , 10.9                                   |
| Purusa                                                  | verursachte Niederlage der                           | Krsna befolgt, 7.13                                       |
| bedingte Seele als, 18.42                               | Halbgötter, 7.21                                     | verloren in unserem Zeitalter.                            |
| definiert, 9.26-27                                      | Reine Geweihte Krsnas                                | 8.19                                                      |
| höhere Energie des Herrn,                               | bedauern das vergangene Le-                          | Respekt                                                   |
| <b>9.26-27</b> , 9.26-27                                | ben, 2.27                                            | vor allen Lebewesen, 7.29-30                              |
| Puruşah prakrti-stho hi, Vers zi-<br>tiert, 5.15        | vom Herrn vor unnützer Tätig-<br>keit bewahrt, 11.23 | vor brāhmanas, 7.13, 7.21, 7.24                           |
| Purusa-sūkta-Gebete, 16.25                              | Gott nur verstanden durch,                           | vor dem spirituellen Meister,                             |
|                                                         | 3.26                                                 | 7.13, 7.15, 7.21-22,                                      |
|                                                         | Intelligenz der, 3.26                                | 7.29-30                                                   |
| R                                                       | losgelöst vom Materialismus,                         | Richter, unparteiischer, Krsna ver-                       |
| K                                                       | 16.28-29                                             | glichen mit, 16.11, 17.23                                 |
|                                                         | ohne Neid, 16.41                                     | Rg Veda, über Empfängnis, 1.54                            |
| Rāhu (Sohn Vipracittis), 6.37                           | niemals verwirrt, 12.19                              | Richter, höchster, 3.5-7                                  |
| Dämon, 18.12-14                                         | sehnt sich nur nach Vmda-                            | Rituelle Zeremonien                                       |
| Raivata, 6.17-18                                        | vana, 12.22                                          | Chanten wirksamer als, 2.11-                              |
| Ra jaḥ, 2.46                                            | stetiger Dienst der, 16.34                           | 12                                                        |
| Rāksasas, die, 8.24-25                                  | Tugend Vorbedingung für,                             | keine wirkliche Religion, 3.19                            |
| Eltern der, 6.28                                        | 14.1                                                 | nutzlos, 3.32-33                                          |
| Rāmacandra, Śrī                                         | verglichen mit einem erfahre-                        | sollten nicht dem Chanten vor-                            |
| als Inkarnation unter Men-                              | nen Arzt, 9.50                                       | gezogen werden, 3.25,                                     |
| schen, 9.26-27                                          | wollen nichts von Kṛṣṇa, 9.42,                       | 3.25                                                      |
| Schutz durch, 8.15                                      | 9.48                                                 | Yajneśvara als Ziel der, 8.15                             |
| Rāmānuja Svāmī, über das Einge-<br>hen der Seele, 10.11 | wünschen jeden zu Kṛṣṇa zu                           | Tvastās, um Indra zu töten,                               |
| Rasas, fünf Arten von. 9.45                             | führen, 16.41                                        | 9.11                                                      |
| Rasierklinge, Herz einer Frau ver-                      | wünschen nichts außer Dienst,<br>19.4                | Rşabhadeva, König, angeführt und<br>zitiert in bezug auf: |
| glichen mit, 18.41                                      | als Zuflucht, <b>9.43</b> , 12.20                    | Enthaltungen, 4.49-50                                     |
| Rasiermesser und Blitze, Zeit ver-                      | Siehe auch: Geweihte des                             | Leiden des materiellen Kör-                               |
| glichen mit, 5.6-8, 5.19,                               | Höchsten Herrn                                       | pers, 15.25                                               |
| 5.19                                                    | Reinigung                                            | sexuelle Anziehung, 18.30                                 |
| Regierung                                               | durch Chanten, 1.25, 1.34-36                         | sündvolle Handlungen, 1.49                                |
| im Kali-yuga Feind des Bür-                             | durch Dienst zu Gottgeweih-                          | Vater oder Mutter werden,                                 |
| gers, <b>2.5-6</b> , 2.5-6                              | ten, 1.16, 1.16                                      | 5.20                                                      |
| Lösung für die Probleme der,                            | durch den Heiligen Namen des                         | Rudra(s)                                                  |
| 2.4                                                     | Herrn, 16.44, 16.44                                  | die elf wichtigsten, 6.17-18                              |
| Religion entartet in der, 2.2-3                         | durch das Sehen des Herrn,                           | Indras Sünden verringert                                  |
| Überseele verglichen mit, 4.24                          | 16.44-45                                             | durch, 13.17                                              |
| vernachlässigt Pflicht, 2.3                             | Strafe als, 1.68                                     | Indra verglichen mit, 10.15                               |
| Regierungsbefehl, Kṛṣṇas gleiche                        | unmöglich für Nichtgottge-                           | Rudra-sampradāya, 8.42                                    |
| Haltung verglichen mit,                                 | weihte, 1.18                                         | Rūpa Gosvāmi, angeführt und zi-                           |
| 17.23                                                   | durch Wissen, 1.12                                   | tiert in bezug auf:                                       |
| Regierungsführer vernachlässigen                        | Reinkarnation. Siehe: Seelenwan-                     | reinen hingebungsvollen                                   |
| ihre Pflichten, 15.6                                    | derung                                               | Dienst, 1.15, 16.40                                       |
| Regulierende Prinzipien                                 | Religion                                             | zu viel essen, 1.13-14                                    |
| in der Bewegung für Krsna-                              | hhāvavata-dharma als höchste                         |                                                           |

16.40-43

ewige Natur der, 1.40

43

Neid in der, 16.41-42

3.26

Tieropfer in der, 16.42

höchste Form der, 2.24-25,

mangelhafte Arten der, 16.41-

Nichtgottgeweihte heucheln,

**3.22**, 3.22

definiert, 16.41

Bewußtsein, 1.13-14,

1.13-14, 1.58-60,

5.20, 5.27-28

den Eltern mißfallen die, 5.36,

den Dämonen weggenommen,

Reichtum der Gottgeweihten,

5.38

des Wissens, 1.12

Reichtum, materieller

16.29, 19.4

7.39

### S

Śabda-brahma-Form des Herrn, **16.51**, 16.51 'Sādhu-sanga', 'sādhu-sanga' sarva śastre kaya, Vers zitiert, 2.32 Sādhyā, 6.4 Söhne und Enkel von, 6.7

| Caribana mata 0.4.6                     | C                                 | Sahara (Farta )                   |
|-----------------------------------------|-----------------------------------|-----------------------------------|
| Samhāra-nyāsa, 8.4-6                    | Sarvotkṛṣṭa, 16.41                | Schutz (Forts.)                   |
| Sakāma-Gottgeweihte, definiert,<br>9.40 | Sāstras (Schriften)               | einzige Quelle des, 9.22, 9.22    |
|                                         | definiert, 5.20                   | vor falscher Religion, 8.16       |
| Sama-mati, 16.34                        | als Grundlage für Regierung,      | vor Geistern, 8.27-28             |
| Samāśritā ye pada-pallava-plavanı,      | 2.2                               | vor Handlungen gegen die Ve-      |
| Vers zitiert, 9.22                      | Materialismus verworfen von       | den, 8.19                         |
| Samo 'han sarva-bhūtesu, Vers zi-       | den, 5.20                         | vor dem Kali-yuga, 8.19           |
| tiert, 9.35, 16.10, 17.34-              | als Vater, 5.20                   | vor Krankheit, <b>8.18</b> , 8.18 |
| 35                                      | Wichtigkeit der, 5.20             | der Kühe, <b>4.9</b> , 4.9        |
| Sampradāyas. Siehe: Schülernach-        | Satatani kirtayanto mām           | des Lebens durch Regierung,       |
| folge(n)                                | Vers zitiert, 4.27-28             | 4.7, 4.11-12                      |
| Sanātana Gosvāmī, zitiert in bezug      | zitiert, 1.63                     | vor materieller Gefangen-         |
| auf das Hören von Nicht-                | Sat-karma-nipuno vipro, Vers zi-  | schaft, 8.16                      |
| gottgeweihten, 16.33,                   | tiert, 13.3                       | durch die Namen des Herrn,        |
| 17.40                                   | Sattva-guna. Siehe: Tugend, Er-   | 8.29-30                           |
| Sanat-kumāra, 15.12-15                  | scheinungsweise der               | vor neidischen Menschen,          |
| mit Anantadeva, 16.30                   | Sa vai manah kṛṣṇa-padāravin-     | 8.18, <b>8.27-28</b>              |
| Schutz durch, 8.17                      | dayor, Vers zitiert, 16.34        | vor Sünden der Vergangenheit,     |
| Sankarşana, Srī                         | Sa vai punisāni paro dharmo, Vers | 8.27-28                           |
| als Erweiterung Balaramas,              | zitiert, 3.24, 16.40              | vor Unwisseneit, 8.19             |
| 16.37                                   | Savalāsvas, die                   | durch Verherrlichung des          |
| Erweiterungen von, 16.18-19             | gezeugt von Dakşa, 5.24           | Höchsten Herrn,                   |
| als Erweiterung Narayanas,              | Nārada geht zu den, 5.29          | 8.27-28                           |
| 16.37                                   | Verpflichtungen übergangen        | vor Verrücktheit, 8.16            |
| Vrträsura wurde ein Beigesell-          | von, <b>5.37</b> , 5.37           | durch Vişņu, Śrī, 8.20            |
| ter von, 13.3                           | Schlaf                            | durch Vyāsadeva, 8.19             |
| Sānkhya, definiert, 4.32                | der Herr verursacht Verständ-     | Schwan, Transzendentalisten ver-  |
| Sārikhya-Philosophen, 4.32, 4.32,       | nis des, 16.55-56                 | glichen mit, 5.6-8, 5.18          |
| 15.12-15                                | als Phase der Illusion, 16.53-    | Schwangere Frau, Beispiel von,    |
| Sankirtana                              | <b>54</b> , 16.53-54              | 5.41                              |
| als Möglichkeit für spirituelles        | transzendierter, 4.26             | Seele                             |
| Leben, 2.11                             | Schöpfer                          | Eingehen der, 10.11               |
| Sukadeva Gosvāmī über, 3.31             | der Höchste Herr als, 4.29-30,    | als Element, siebzehntes, 1.50,   |
| wichtig in unserem Zeitalter,           | 4.29-30                           | 1.50                              |
| 3.25                                    | Wissenschaftler sind keine,       | Körper verschieden von der,       |
| Sannyāsa                                | 16.35                             | 15.3                              |
| angenommen von Śrī Cai-                 | Schöpfung                         | Lage der, 1.31                    |
| tanya, 10.8                             | Existenz des Herrn jenseits der,  | Philosophen in Unkenntnis         |
| für erstklassige Menschen,              | <b>4.29</b> , 4.29                | über, 4.31                        |
| 10.8                                    | der Herr als Ursache, 9.26-27,    | in die spirituelle Welt versetzt, |
| Mißerfolge im, 14.5                     | 9.26-27, <b>12.11</b>             | 10.12                             |
| Wert des, nicht verstanden,             | Herr beschreibt die Geschichte    | übergangen von Materialisten,     |
| 14.4                                    | der, 4.48                         | 5.11                              |
| Sannyāsīs                               | der Herr vor und nach der,        | Uberseele und, 1.42, 16.25,       |
| Frauen als Gefahr für, 18.41            | <b>4.47</b> , 4.47                | <b>16.46</b> , 16.51, 16.53-      |
| Haushälter sorgen für, 4.12,            | Parikşits Fragen über, 2.1-2      | <b>55</b> , 17.33, 19.13          |
| 4.12                                    | Unwissenheit der Atheisten        | ursprüngliche Stellung der,       |
| Pflicht der, 5.36                       | über, 1.4-5                       | 10.11                             |
| Wissen nötig für, 5.40                  | verglichen mit Traum, 15.5        | Verständnis der, 4.25             |
| Sārvabhauma Bhaţţācārya, zitiert        | Visnu-Formen für, 9.33            | Siehe auch: Lebewesen; Seelen,    |
| in bezug auf Entsagung im               | Zweck der, 4.44                   | bedingte                          |
| bhakti-yoga, 16.26                      | Siehe auch: Materielle Welt;      | Seelen, bedingte                  |
| Sarva-dharmān parityajya                | Universum                         | sind ihrer Auffassung nach        |
| Vers zitiert, 1.19, 5.22                | Schülernachfolge(n) (paramparā    | selbst Gott, 9.25,                |
| zitiert, 16.41-42, 17.18                | oder sampradāya)                  | 9.25                              |
| Sarvanı khalv idam brahma, zitiert,     | echte und falsche, 3.20-21        | Bedeckungen der, 14.17            |
| 16.41                                   | der Herr bekannt durch, 16.50     | endgültiger Erfolg für, 9.45      |
| Sarvasya cāham hṛdi sannivisto, zi-     | mantras über, 8.42                | haben falsche Auffassung vom      |
| tiert, 2.32, 3.16, 12.7,                | von Nārada Muni, 5.22             | Herrn, 9.36, 9.36                 |
| 12.12, 16.51                            | Notwendigkeit einer, 1.17,        | Gottgeweihte bemühen sich         |
| Sarva-yonişu kaunteya, Vers zi-         | 3.20-21                           | um, 2.22                          |
| tiert, 10.9                             | die vier autorisierten, 3.20-21   | mystische Kraft der, 16.20        |
| Sarvopādhi-vinirmuktani, Vers zi-       | Schutz                            | als purusa, "Genießer", 18.42     |
| tiert, 16.40                            | im bhakti-yoga, 8.16, 8.19        | Zuflucht für, 9.43                |
|                                         |                                   |                                   |

| Seelen hadinate (Forts)                                                 | Chanda (Vansilaana) ( 44                                     | City II. Mile (Fee)                                        |
|-------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| Seelen, bedingte (Forts.)  Siehe auch: Lebewesen; Seele                 | Skanda (Kärttikeya), 6.14  Zeugung von, verglichen mit       | Spiritueller Meister (Forts.) sündvolle Reaktionen unwirk- |
| Seelenwanderung                                                         | derjenigen von Krta-                                         | sam gemacht durch,                                         |
| der Herr als Lenker der, 12.12,                                         | dyutis Sohn, 14.30                                           | 7.35                                                       |
| 12.12                                                                   | Skanda Purāṇa, 2.7, 3.12, 4.24                               | Veden personifiziert durch,                                |
| Hinweise auf vergangene und                                             | Söhne                                                        | 7.29-30                                                    |
| zukünftige, 1.47, 1.47                                                  | Bedeutung der, im vedischen                                  | Verhalten gegenüber, 7.15,                                 |
| illusorische Natur der, <b>16.4</b><br>Krsna zitiert in bezug auf, 15.3 | Leben, 14.26, 14.26, 14.56                                   | 7.21<br>Vertrauen in den, 1.49                             |
| als Leiden, 15.21-23                                                    | Cāṇakya Paṇḍita, zitiert in be-                              | als Vertreter Nāradas, 5.22                                |
| Überwindung der, 16.39,                                                 | zug auf, 14.12, 14.29                                        | Wissen vom, 7.15                                           |
| 16.39                                                                   | nutzlose, verglichen mit Urin,                               | Spirituelle Welt                                           |
| Ursache der, 16.57, 16.57                                               | 11.4                                                         | Eigenschaften der, 8.30                                    |
| verglichen mit einem Tier, das                                          | punisavana-vrata für die Zeu-                                | Rückkehr in die, 1.40, 4.29,                               |
| den Besitzer wechselt,                                                  | gung von, 19.25                                              | <b>5.13</b> , 5.13                                         |
| 16.7                                                                    | Soma, 18.1                                                   | Ziel der Gottgeweihten, 2.43-                              |
| durch Wunsch, 1.31, 1.54,                                               | beschwichtigt die Pracetas hin-                              | 44                                                         |
| 1.54                                                                    | sichtlich der Bäume,<br>4.6-15                               | Sravanani kirtanam visnoh                                  |
| Seil verwechselt mit Schlange, Un-                                      | als Gott des Mondes, 4.5-6                                   | als Beginn des hingebungsvol-<br>len Dienens, 1.21,        |
| wissenheit verglichen mit,<br>9.37                                      | Sonne                                                        | 2.46, 3.22, 4.27-28                                        |
| Selbstverwirklichung                                                    | hingebungsvoller Dienst ver-                                 | zitiert, 9.47                                              |
| definiert, 1.33                                                         | glichen mit, 1.15,                                           | Śridhara Svāmī, angeführt in bezug                         |
| gleiche Sicht auf der Stufe der.                                        | 1.15                                                         | auf:                                                       |
| <b>12.15</b> , 12.15                                                    | als Zeuge, 1.42                                              | Ajāmilas bhakti, 1.27                                      |
| Indiens Eignung für, 16.58,                                             | Sonne und Sonnenschein, Herr und                             | Befreiung durch Chanten, 3.24                              |
| 16.58                                                                   | Lebewesen verglichen mit,                                    | Srīmad-Bhāgavatam, angeführt                               |
| Pflicht der Regierung zum                                               | 16.57                                                        | und zitiert in bezug auf:                                  |
| Lehren von, 2.3, 2.3                                                    | Spirituelles Leben                                           | Absolute W ahrheit in drei Stu-                            |
| Seşa, Śrī. Siehe: Anantadeva                                            | direkter Vorgang des, 2.24-25 leichtester Vorgang des, 2.11- | fen, 4.47, 5.17<br>Angst, 9.37                             |
| Sevonmukhe hi jihvadau                                                  | , 12                                                         | Angst, 9.37<br>Aspekte des Absoluten, 16.51                |
| Vers zitiert, 16.50<br>zitiert, 1.13-14, 4.26, 4.34                     | Siehe auch: Hingebungsvoller                                 | Befreiung, 1.55                                            |
|                                                                         | Dienst zum Herrn:                                            | Beten zum Herrn, 16.32                                     |
| Sexualität                                                              | Kṛṣṇa-Bewußtsein                                             | bhāgavata-dharma, 3.22                                     |
| anziehende Kraft der, 18.30<br>Ehefrau fördert, 18.40                   | Spiritueller Meister (ācārya, guru)                          | Buddhas Absicht, 7.39                                      |
| in der modernen Ehe, 18.40                                              | brāhmaņas eingeweiht vom,                                    | Chanten, 2.46, 16.44                                       |
| Siddha, definiert, 14.5                                                 | 5.20                                                         | dharma und adharma, 1.40,                                  |
| Sinne                                                                   | Caitanya Mahāprabhu will je-                                 | 4.46                                                       |
| abhängig vom Herrn, 16.24,                                              | den als, 16.43<br>definiert, 15.16                           | dharma, wirklicher Wert des,<br>16.42                      |
| 16.24                                                                   | Ehemann als. 18.33-34                                        | Entsagung des Familienlebens,                              |
| als Bestandteil des feinstoffli-                                        | ewige Führerschaft des, 7.21                                 | 5.6-8                                                      |
| chen Körpers, 1.51                                                      | Gemeinschaft mit, 1.2                                        | Erfreuung des Herrn durch                                  |
| gereinigt durch hingebungsvol-                                          | Gnade des, 7.15, 7.23                                        | Pflichterfüllung, 3.13                                     |
| len Dienst, 4.26                                                        | nur Gottgeweihte erreichen die                               | Existenz des Herrn vor der                                 |
| Sinnenbefriedigung                                                      | Stellung eines, 13.3                                         | Schöpfung, 9.26-27                                         |
| blind angestrebte, 5.11                                                 | Herr erfreut durch, 5.22                                     | falsche Befreiung, 1.12, 14.5                              |
| Ehefrau verführt zu, 18.40<br>der modernen Materialisten,               | hingebungsvoller Dienst unter                                | Gemeinschaft mit Frauen,                                   |
| 16.43                                                                   | der Führung eines,                                           | 18.30                                                      |
| Sünden aus Anhaftung an, 1.9                                            | 16.51                                                        | Gemeinschaft mit mahātmās,                                 |
| Śiva                                                                    | ideale Zustände durch Gehor-<br>samkeit gegenüber,           | 1.16<br>Gottesliebe als Freiheit, 17.17                    |
| besondere Stellung von, 17.32                                           | 7.12                                                         | Gottgeweihte in Leiden, 9.40                               |
| Dämonen Geweihte von, 7.39                                              | als Kapitan, 7.14                                            | gute Eigenschaften eines Gott-                             |
| Größe der Gottgeweihten lob-                                            | Kaste unwichtig für, 7.33                                    | geweihten, 1.17                                            |
| gepriesen von, 17.27-                                                   | Kraft durch den, 7.23, 7.23                                  | Hören als Reinigung, 2.12,                                 |
| <b>28, 17.31</b> , 17.31,                                               | mantras muß man von ihm er-                                  | 4.27-28                                                    |
| <b>17.34-35</b> , 17.34-35                                              | halten, 8.42                                                 | Hören über Kṛṣṇa, 14.5                                     |
| Sankarşana als Zuflucht von,                                            | Mißachtung des, Auswirkun-                                   | Kraft der bhakti, 1.15, 217                                |
| 15.28                                                                   | gen der, 7.22                                                | Kṛṣṇa-Bewußtsein seit Kind-                                |
| Schülernachfolge von, 3.20-21<br>Vorrechte für, 17.9                    | Notwendigkeit und Funktion eines, 11.24, 16.6                | heit, 16.43, 17.31                                         |
| Siva-mantra (Siva-jvara), 7.39                                          | Pflicht des, 5.21                                            | Kṛṣṇa als ursprüngliche Form<br>Gottes, 9.40               |
| Siva-mullitu (Siva-jvaia), 1.39                                         | i iliciit des, 3.21                                          | Outies, 7.40                                               |

| Śrimad-Bhāgavatam (Forts.)  Kṛṣṇas Gnade von Gottge-                     | Śukadeva Gosvāmī (Forts.)<br>lobt Mahārāja Parīksit, 18.22       | Tapasya (Forts.)<br>der Pracetas, 4.5                            |
|--------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| weihten akzeptiert,                                                      | als Prediger des Gottesbe-                                       | der strikten brahmanas, 7.36                                     |
| 1.16, 17.17                                                              | wußtseins, 15.12-15                                              | Siehe auch: Enthaltung                                           |
| materialistische Haushälter, 3.28                                        | prüft Parikşits Intelligenz, 1.7,<br>1.10                        | Tasmād gurum prapadyeta, zitiert,<br>15.16                       |
| menschlicher Körper als Boot,<br>7.14                                    | Śukrācārya, <b>7.18, 7.23-24, 7.39</b><br>Sündvolle Handlung(en) | Tat te 'nukampānı susamīk-<br>samānah                            |
| Loslösung im Kṛṣṇa-Bewußt-<br>sein, 16.26, 17.31                         | Kindertöten als, 16.14, 16.14                                    | Vers zitiert, 9.40                                               |
| das Opfer in diesem Zeitalter                                            | bekämpst durch Chanten, 2.7-<br>19, 2.49(Ergänzung)              | Tattva (Wahrheit), drei Aspekte<br>der, 16.51                    |
| (sankirtana), 16.42                                                      | Buße für, <b>1.8</b> , 1.8                                       | Tat tvam asi, 16.57                                              |
| Parīkşits Fragen, Herrlichkeit<br>von, 1.1                               | hingebungsvoller Dienst zer-<br>stört, 17, 1.15                  | Teṣām nityābhiyuktānām, zitiert,<br>19.4                         |
| Pflichten eines Lebewesens,<br>10.10                                     | Hölle als Folge auf, 1.6, 1.45<br>im Kali-yuga, 1.58-60          | Teşāni satata-yuktānāni<br>Vers zitiert, 9.50                    |
| Reinheit vorausgesetzt für die                                           | Nahrung als, 1.67                                                | zitiert, 16.51                                                   |
| Erkenntnis Kṛṣṇas,<br>4.26                                               | reine Gottgeweihte bedauern,<br>2.27                             | Theologen, Höchster Herr falsch<br>verstanden von, 9.36          |
| reinigende Wirkung des Heili-                                            | können nicht durch Rituale                                       | Tiere                                                            |
| gen Namens, 16.44                                                        | verhütet werden, 3.33                                            | Angst der, 1.51                                                  |
| sādhus, 5.44<br>die Schwierigkeit der Erkennt-                           | als Sinnenbefriedigung, 1.49<br>Unwissenheit als Ursache von,    | Bürger verglichen mit, 2.5-6                                     |
| nis Kṛṣṇas, 3.14-15                                                      | 1.15                                                             | aus Gras und Blättern, Tanzen der, verglichen mit                |
| Sicherheit des Gottgeweihten,                                            | verglichen mit trockenen Blät-                                   | den beherrschten Le-                                             |
| 17.38                                                                    | tern, 1.13-14                                                    | bewesen, 12.10                                                   |
| sexuelle Anziehung, 18.30<br>Spekulierenden mangelt es an                | vorsätzliche, 1.9<br>Sündvolle Reaktionen                        | Menschen verglichen mit,<br>15.12-15                             |
| bhakti, 1.15                                                             | Chanten befreit von, 13.8-9,                                     | Mitleid für, 10.9                                                |
| spiritueller Meister, Respekt                                            | 13.8-9                                                           | Seelenwanderung verglichen                                       |
| vor, 7.15, 7.21<br>die Verehrung Krsnas, 16.38,                          | geplante Buße für, 13.8-10<br>Personifikation der, verfolgt      | mit Besitz von, 16.7<br>Unwissende verglichen mit,               |
| 18.74                                                                    | Indra, 13.12-14                                                  | 1.49, 2.5-6                                                      |
| Vișnu als Ziel des Lebens un-<br>bekannt, 7.12                           | Śūrasena (Staat) als Citraketus Pro-<br>vinz, 14.10, 15.21-23    | Verehrer von Halbgöttern gleichgesetzt mit,                      |
| Verpflichtungen bei Hingabe                                              | Śvetāśvatara Upanisad, angeführt                                 | 16.38                                                            |
| zu Krsna, 5.37                                                           | und zitiert in bezug auf:                                        | wilde, 6.24-26                                                   |
| Vollkommenheit, 1.27<br>Wissen und Loslösung, 5.40                       | Krsnas allmächtigen Körper,<br>16.18-19                          | Tieretöten                                                       |
| Ziel der vedischen Literatur,                                            | den Höchsten als Kontrollie-                                     | beendet durch Buddha, 8.19<br>Chanten bekämpft die Reaktio-      |
| 5.30                                                                     | renden, 1.41                                                     | nen des, 2.9-10                                                  |
| Śrinivāsa Ācārya, über die Entsa-                                        | Offenbarung, 1.49                                                | Folgen des, 2.5-6                                                |
| gung der Gosvāmīs, 10.8                                                  |                                                                  | irreligiös, 10.9                                                 |
| Srī-sampradāya, 8.42<br>Smvatāni sva-kathāḥ, Vers zitiert,<br>2.12, 14.5 | Т                                                                | Kühe ausgeschlossen vom, 4.9<br>als Opfer in primitiven Religio- |
| Sṛṣṭhi-sthiti-pralaya-sādhana-śak-                                       | Tad viddhi pranipātena, zitiert,                                 | nen, 16.42<br>Prācīnabarhi wird gewarnt                          |
| tir ekā, Vers zitiert, 5.16                                              | 7.15, 8.42                                                       | vor, 4.9                                                         |
| Sruti-smṛti-purāṇādi, Vers zitiert,<br>1.20                              | Tad-vijnānārtham sa gurum evā-                                   | Reaktionen auf, 16.42                                            |
| Steinboot, unwissende Führung                                            | bhigacchet, zitiert, 1.49, 5.20                                  | zivilisierte Menschen unterlas-<br>sen, 16.43                    |
| verglichen mit, <b>7.14</b> , 7.14 Sūdras                                | Tag, vedische Unterteilung des,<br>8.20-21                       | Titikşavah kārunikāh, Vers zitiert,<br>4.5, 5.44                 |
| Erfolge im Leben der, 3.13,                                              | Tamasi mā jyotir gama, zitiert,                                  | Tod                                                              |
| 3.13<br>Nachkommenschaft der, durch                                      | 1.49 Tantra Bhāgavatam, zitiert in bezug                         | Aufhebung des, 1.1, 1.1 definiert, 1.33                          |
| Chanten gereinigt,                                                       | auf nārāyaṇa-parāyaṇas,<br>14.5                                  | Elternpflicht hinsichtlich des,<br>5.20                          |
| Pflicht der, 5.36                                                        | Tapasya                                                          | Erinnerung an Kṛṣṇa beim,                                        |
| als Teil der vollkommenen Ge-                                            | als Beginn des spirituellen Le-                                  | 2.13                                                             |
| sellschaft, 16.43<br>Sukadeva Gosvāmī                                    | bens, 4.46                                                       | feinstofflicher Körper beim,                                     |
| lädt Parikşit zu weiteren Fra-                                           | Chanten und Hören als, 2.12<br>der Gottgeweihten und der Dä-     | 1.54<br>frühzeitig in unserem Zeitalter,                         |
| gen ein, 18.78                                                           | monen, 4.5                                                       | 2.23                                                             |

| Tod (Forts.)                                                | Tvastā (Forts.)                                                  | Upanişaden, 8.19                                                |
|-------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| eines Gottgeweihten, 10.11-                                 | Vrtrāsura erschaffen von,<br>9.12-17, 17.38                      | über die Beziehung von Seele<br>und Überseele, 1.31             |
| Herrlichkeit im, 10.32-33<br>Pflichten beim, 11.21          | Tyakıvā tūrņam ašeşa-maṇḍala-<br>pati-sreṇīm sadā tuccha-        | Urin, nutzloser Sohn verglichen<br>mit, 11.4                    |
| überwunden durch Kenntnis<br>Krsnas, 4.29                   | vat, Vers zitiert, 10.8                                          | Utkala, 10.19-22<br>Utpatti-nyāsa, 8.4-6                        |
| unvermeidlich, 10.32                                        | 11                                                               | orpani nyasa, orv o                                             |
| Vermeiden der Schmerzen<br>beim, 10.12, 10.12               | U                                                                |                                                                 |
| Vrtrāsura begrüßte, 11.18-21<br>Vrtrāsuras, 10.32           | Überseele (Paramātmā), <b>16.18-19</b> , 16.25, 16.51, 16.53-55, | V                                                               |
| Wert des Chantens beim, 2.15,<br>2.32, 2.49                 | 17.33, 19.13<br>als aktives Prinzip aller Dinge,                 | Vadanti tat tattva-vidas, Vers zi-                              |
| Todesstrafe                                                 | 9.38                                                             | tiert, 4.47, 5.17, 16.51                                        |
| von Atheisten abgeschafft, 1.8                              | Allwissenheit der, 16.46                                         | Vaikuntha                                                       |
| Notwendigkeit der, 1.68                                     | in Atomen, 9.38                                                  | die Bewohner von, 1.34-36                                       |
| Topf                                                        | Erkenntnis der, 4.27-28                                          | als Ziel der Gottgeweihten,                                     |
| Allegorie mit einem, 4.34                                   | von den Halbgöttern verehrt,                                     | 2.43                                                            |
| aus Erde, die Beziehung des<br>Universums mit dem           | 9.20                                                             | Vairāgya-vidyā-nija-bhakti-yoga,<br>zitiert, 16.26              |
| Höchsten Brahman                                            | der Körper als Tempel der,<br>7.29-30                            | Vaisnavas. Siehe: Geweihte(r) des                               |
| verglichen mit, 16.22                                       | Lage der, 1.31, 3.16, 4.24,                                      | Höchsten Herrn                                                  |
| Zerbrechen eines, Eingehen der                              | 4.24                                                             | Vaiśyas                                                         |
| Seele verglichen mit,<br>10.11                              | Ursprung der, 9.42 verglichen mit den Augen,                     | Kuhschutz als Pflicht der, 4.4,<br>4.9, 5.36                    |
| Traigunya-vişayā vedā, Vers zi-                             | <b>3.16</b> , 3.16                                               | als Teil der vollkommenen Ge-                                   |
| tiert, 2.24-25<br>Trance, <b>4.26</b>                       | Verwirklichung der, 9.33                                         | sellschaft, 16.43<br>Vollkommenheit für, 3.13                   |
| Transzendenz, die Stellung des                              | Universale Form, 4.32, 9.26-27<br>Universum                      | Vaivasvata Manu                                                 |
| Herrn in, <b>4.29</b> , 4.29, <b>5.12</b> , 5.12            | Atem des Herrn erschafft,                                        | das gegenwärtige Zeitalter des,<br>10.16                        |
| Träume                                                      | bedeckende Schichten des,                                        | Schlacht der Halbgötter im                                      |
| als Beispiel für falsche Identifi-<br>kation, 1.49          | 16.37, 16.37<br>als Schöpfung des Herrn,                         | Zeitalter des, 10.16<br>Vāmana, Śrī                             |
| Herr verursacht Verständnis<br>der, 16.55-56                | 16.35, 16.35<br>Schöpfung und Kontrolle des,                     | als Inkarnation der Stärke,<br>9.26-27                          |
| als Illusionen, 16.53-54,                                   | <b>16.37</b> , 16.37                                             | Macht von, 9.40                                                 |
| 16.53-54                                                    | verschieden vom Herrn, 16.52                                     | Schutz durch, 8.13                                              |
| materielles Leben wie, 15.5,                                | vollständige Einheit des, 19.4                                   | Vānaprastha, Kriterium für An-                                  |
| <b>15.21-25, 17.30</b> , 17.30                              | Siehe auch: Schöpfung, die;<br>Materielle Welt                   | nahme von, 14.5<br>Väncha-kalpa-tarubhyas ca, zitiert,          |
| transzendiert in Gottesverwirk-                             | Unwissenheit                                                     | 1.1                                                             |
| lichung, 4.26                                               | der Atheisten, 16.47                                             | Varāha, Šrī (Eber-Inkarnation)<br>als Inkarnation unter Tieren, |
| Vers zitiert, 4.5, 5.44, 17.10,                             | Beseitigung der, 15.16<br>Buße ein Aspekt der, 1.11              | 9.26-27, 9.40                                                   |
| 17.14                                                       | mit Chanten bekämpft, 2.46                                       | Schutz durch, 8.15                                              |
| zitiert, 17.37                                              | definiert, 15.12-15                                              | Varṇa-saṅkara, 7.12                                             |
| Tugend, Erscheinungsweise der charakteristisch für brähma-  | Frömmigkeit und Unfrömmig-<br>keit als, 1.15                     | Varņāśramācāravatā, Vers zitiert,<br>3.29                       |
| nas, 1.49                                                   | jñāna als, 1.12                                                  | Varṇāśrama-dharma                                               |
| Kennzeichen und Bedeutung<br>der, 17.21, 17.21              | der modernen Menschen,<br>15.26                                  | für Amerika, 7.12-13<br>als bhāgavata-dharma, 16.43             |
| Notwendigkeit des Erreichens                                | Monismus als, 16.57                                              | als vollkommene Gesellschaft,                                   |
| der, 14.1, 17.19<br>ungenügend für Gotteserkennt-           | Sünde aufgrund von, 1.15<br>überwunden durch vedisches           | 3.13, 3.13<br>Ziel des, 3.29                                    |
| nis, 3.14-15                                                | Wissen, 7.14                                                     | Siehe auch: Brahmacārī:                                         |
| Tulasi dasa, angeführt in bezug auf<br>nutzlose Söhne, 11.4 | Siehe auch: Illusion<br>Unwissenheit, Erscheinungsweise          | Brāhmaṇas; Gṛha-<br>sthas; Sannyāsīs; Śū-                       |
| Tvastā, 6.38-39                                             | der                                                              | dras; Vaišyas                                                   |
| begeht Fehler beim Chanten                                  | Merkmale und Handlungs-                                          | Varuna, 18.3-6                                                  |
| des mantra, 9.11<br>bekommt Nārāyaṇa-kavaca,                | weise der, 17.21<br>Notwendigkeit der Überwin-                   | als Herrscher über die Wasser-<br>tiere, 8.13                   |
| 9.53                                                        | dung der, 14.1                                                   | Vastu, zwei Arten von, 16.51                                    |

| Vāsudeva, Śrī                                      | Vedische Rituale                            | Vibhāvasu (Sohn Yamarājas),                                             |
|----------------------------------------------------|---------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| angesprochen in Nāradas                            | Chanten höher als, 2.11                     | 6.10-11                                                                 |
| mantra, 16.18-19                                   | Natur und Zweck der, 3.19                   | Söhne, Ehefrau und Enkel                                                |
| Ehemann als Repräsentant                           | nutzlose, 3.32                              | von, <b>6.16</b>                                                        |
| von, 18.35                                         | Vollkommenheit nicht erreicht               | Vidyā, der Herr verstanden durch,                                       |
| als Ursache aller Dinge, 9.26-                     | durch, 3.33                                 | 16.51                                                                   |
| 27                                                 | Vedisches Wissen                            | Vidyā-vinaya-sampanne, Vers zi-                                         |
| in vierfachen Erweiterungen,                       | als Grundlage jeder Handlung,               | tiert, 10.9                                                             |
| 16.18-19                                           | 16.51<br>Unwissenheit überwunden            | Vijayadhvaja Tirtha, angeführt in                                       |
| Vāsudeve bhagavati, Vers zitiert,                  | durch, 7.14                                 | bezug auf:                                                              |
| 5.40, 17.31                                        | Vorgang der Übermittlung                    | Ajāmilas Chanten, 1.30, 1.30                                            |
| Vāsuki, Körper von, Vrtrāsuras                     | von. 9.1                                    | Ajāmilas Erinnern an Nārā-<br>yaṇa, 1.27, 1.27                          |
| Arm verglichen mit, 12.3<br>Vasus, 10.17-18        | Verehrung                                   | Vikarma, 16.51                                                          |
| Namen der acht, 6.10-11                            | für alle Menschen, 18.74                    | Vīrarāghava Ācārya                                                      |
| Söhne der, 6.10-15                                 | der Bildgestalt des Herrn, 8.17,            | angeführt in bezug auf:                                                 |
|                                                    | 16.33, 16.44, 19.7,                         | Ajāmila als brahmacārī,                                                 |
| Vater                                              | 19.7                                        | 1.56-57                                                                 |
| Brahmā personifiziert durch,                       | des Ehemannes durch die Frau,               | Ajāmilas Erinnern an Nā-                                                |
| 7.29-30<br>nicht der Schöpfer des Kindes,          | 18.33-34, 18.33-34                          | rāyana, 1.27                                                            |
| 12.12                                              | der Halbgötter verurteilt,                  | zitiert in bezug auf:                                                   |
| Pflicht des. 5.25                                  | <b>16.38</b> , 16.38                        | das Fasten, 1.13-14                                                     |
| Pflichten des Sohnes gegen-                        | Geburt entsprechend der, 1.2                | die Zufriedenstellung des                                               |
| über, 5.37                                         | des Herrn                                   | Gottgeweihten,                                                          |
| Schriften verglichen mit, 5.9,                     | durch die Aryas, 16.43,                     | 16.29                                                                   |
| <b>5.20</b> , 5.20                                 | 16.43                                       | Virāļa-rūpa. Siehe: Universale                                          |
| das Verständnis der Haryaśvas                      | Nutzen der, 18.66-67                        | Form                                                                    |
| vom, 5.20                                          | als Pflicht der Intelligen-                 | Vişnu, Śrī                                                              |
| Wert des, 5.20                                     | ten, 16.38                                  | beschützt die Gottgeweihten,                                            |
| Siehe auch: Eltern                                 | Zubehör für die, 19.7                       | 9.40                                                                    |
| Vedānta-sūtra, 8.19, 16.18-19,                     | als Quelle der Kraft einer Re-              | Kṛṣṇa als Ursprung von, 9.45                                            |
| 16.43                                              | gierung, 7.24                               | personifiziert durch Lebewe-                                            |
| Veda-vāda-ratāh, definiert, 3.19                   | Sukrācāryas durch die Damo-                 | sen, 7.29-30                                                            |
| Veden, vedische Literatur                          | nen, 7.23                                   | Schutz durch, 8.18, 8.20-21<br>Segnungen von, 9.50                      |
| angeführt in bezug auf:                            | Siehe auch: Bildgestaltenvereh-<br>rung     | als Überseele, 1.31                                                     |
| Brahmā und Brahmaloka,                             | Vergehen                                    | als Ursache der Schöpfung,                                              |
| 1.1                                                | Begehen von Sünden im Ver-                  | <b>9.26-27</b> , 9.26-27                                                |
| dharma, 1.40                                       | trauen auf die Kraft                        | Veden kommen von, 1.40                                                  |
| den Herrn als Kontrollie-                          | des Chantens als.                           | Ziel des menschlichen Lebens,                                           |
| renden, 1.41                                       | 13.8-10                                     | <b>3.29</b> , 3.29                                                      |
| den spirituellen Meister als                       | gegenüber Gottgeweihten,                    | Siehe auch: Höchster Herr; Na-                                          |
| Notwendigkeit,                                     | 17.15                                       | rāyaņa; Überseele                                                       |
| 1.49                                               | gegenüber Halbgöttern, 17.9                 | Vișņudūtas                                                              |
| durch bhakti transzendiert,                        | gegenüber Höhergestellten oder              | befreien Ajāmila, 2.20                                                  |
| 2.24-25                                            | spirituellem Meister,                       | beschrieben, 1.34-36                                                    |
| Buddha verwarf scheinbar die,                      | 7.22                                        | über Führungsprinzipien eines                                           |
| 8.19                                               | gegenüber Kṛṣṇas Lotosfüßen,                | Königs, 2.3-6                                                           |
| personifiziert durch den spiri-                    | 14.5                                        | Gottgeweihte beschützt von,                                             |
| tuellen Meister, 7.29-<br>30                       | während des Chantens                        | 3.18                                                                    |
|                                                    | Ajāmila frei von, 2.8,                      | kämpfen mit Yamadūtas um                                                |
| Religion kommt von den,                            | 2.49(Ergänzung)                             | Ajāmila, 1.31-2.19                                                      |
| <b>1.40</b> , 1.40                                 | definiert, 2.49(Ergänzung)                  | Yamarāja beschreibt, 3.17-18                                            |
| als sästra, 5.20<br>als Standard für die Menschen. | verschwinden allmählich,                    | Vişnu-mantra (Vişnu-jvara), 7.39<br>Visnu Purāna, angeführt und zitiert |
| 1.44                                               | 3.24, 3.32-33                               | in bezug auf:                                                           |
| Tieropfer in den, 16.42                            | Vertrauen<br>in den Herrn und in den spiri- | alles als Kṛṣṇas Energie, 5.17                                          |
| übersetzt für den Westen, 5.18                     | tuellen Meister, 1.49                       | die erweiterten Energien des                                            |
| über das varnāśrama-System,                        | Regierung mißbraucht das,                   | Herrn, 8.32-33                                                          |
| 3.13, 3.13                                         | 2.5-6, 2.5-6                                | Laksmi, 19.13                                                           |
| die vier (aufgezählt), 8.19                        | Vertreter des Herrn, Vater, König           | materielles Elend, 4.27-28                                              |
| die wirkliche Religion der,                        | usw. als, 15.6                              | varnāśrama-dharma, 3.29                                                 |
| 3.19                                               | Vibhāvasu (Sohn Kasyapas), 6.29-            | Viśvakarma, 6.15                                                        |
| Zweck der, 3.19, 3.25, 5.30                        | 31                                          | Blitz aus Knochen gemacht                                               |
|                                                    |                                             |                                                                         |

| Viśvakarmā (Forts.)                                          | Visvanātha Cakravartī Th. (Forts.)                                | Vrtrāsura (Forts.)                                              |
|--------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| von, 9.54, 10.13-14                                          | zitiert in bezug auf Kapitel                                      | über die siegreiche Eigenschaft                                 |
| Visvaksena, Śrī, 8.29, 19.7                                  | dreizehn, 13.2<br>Viśvarūpa, Schutz durch, 8.13                   | des Herrn, 12.7                                                 |
| Visvāmitra, Fall von, 18.41<br>Visvanātha Cakravartī Thākura | Visvarūpa (Sohn Tvastās)                                          | siegreich über Indra, 11.20<br>als spiritueller Meister Indras, |
| angeführt in bezug auf:                                      | chantet für die Halbgötter, 9.2                                   | 12.16                                                           |
| Ajāmilas Chanten, 1.30                                       | Dämonen begünstigt von, 9.3-                                      | über den Tod, 10.32-33                                          |
| die Analogie vom Kind,                                       | 4                                                                 | Tod willkommengeheißen von,                                     |
| dasnach Gift ver-                                            | geköpft von Indra, 9.4                                            | <b>11.18-</b> 21, 11.23,                                        |
| langt, 9.49                                                  | über Nārāyaņa-kavaca, 8.4-34                                      | <b>12.1</b> , 12.1                                              |
| Bhūtas Ehefrauen und                                         | der rächende Vater von, 9.11                                      | in Trance, 12.35                                                |
| Nachkommen-                                                  | Vivasvān, 6.38-39                                                 | von Tvasta erschaffen, 9.11-17                                  |
| schaft, 6.17-18                                              | Ehefrau und Nachkommen-                                           | Visvanātha Cakravartī ange-                                     |
| Chanten, 2.7, 2.49(Er-                                       | schaft von, 6.40<br>Vögel                                         | führt in bezug auf,                                             |
| gänzung), 3.24,<br>4.27-28                                   | Gleichnis der beiden, 4.24                                        | . 12.35.                                                        |
| Daksa, 4.17                                                  | in einem Nest, die beherrschten                                   | Vyāsadeva<br>als Apāntaratamā, 15.12-15                         |
| die Gnade des spirituellen                                   | Lebewesen verglichen                                              | zu folgen notwendig, 16.45                                      |
| Meisters, 7.15,                                              | mit, 12.8                                                         | Schutz durch, <b>8.19</b> , 8.19                                |
| 7.23                                                         | Wunsch reiner Gottgeweihter                                       | die Werke von (aufgezählt),                                     |
| Kapitel sieben, 7.1                                          | verglichen mit der                                                | 8.19                                                            |
| Kṛṣṇas transzendentale                                       | Gier junger, 11.26                                                |                                                                 |
| Spiele, 4.47                                                 | Vollkommenheit Anantadeva über. 16.59.                            |                                                                 |
| Leiden, 4.27-28<br>Regeln für den König,                     | Anantadeva über, <b>16.59</b> ,<br><b>16.64</b>                   | W                                                               |
| 7.14                                                         | durch Chanten, 3.33                                               | ••                                                              |
| Reinheit für Gotteser-                                       | in Gebeten an den Herrn.                                          | Wahrheit                                                        |
| kenntnis, 4.26                                               | 16.32                                                             | erhalten vom spirituellen Mei-                                  |
| Soma, 4.6                                                    | durch die Gnade des guru, 7.23                                    | ster, 8.42                                                      |
| die Überlegenheit eines                                      | durch hingebungsvollen                                            | Siehe auch: Absolute Wahrheit                                   |
| Gottgeweihten,                                               | Dienst, 5.40                                                      | Wasser                                                          |
| 3.26                                                         | die höchste, 1.27, <b>4.43</b> , 4.43                             | das Element, 9.21, 10.11                                        |
| die Überlegenheit von                                        | für menschliche Gesellschaft,                                     | Herr erschafft, 16.36                                           |
| bhakti, 3.24                                                 | 3.13, 3.13<br>als Rückkehr zu Gott, 5.21                          | in kleinem Graben, materielles                                  |
| den ursprünglichen <i>rasa</i> ,<br>9.45                     | Seltenheit der, 1.15, 1.33,                                       | Glück verglichen mit,<br>17.20                                  |
| über Befreiung, 14.5                                         | 3.14-15                                                           | nimmt Indras sündvolle Reak-                                    |
| über Chanten und Rituale,                                    | als spirituelles Verständnis,                                     | tionen auf sich, 9.6                                            |
| 2.11                                                         | 16.50                                                             | als Zeuge, 1.42                                                 |
| Citraketus Kritisieren erklärt                               | Vraja Kṛṣṇacandra, 7.36                                           | Siehe auch: Elemente, mate-                                     |
| von, 17.9                                                    | Vṛndāvana                                                         | rielle                                                          |
| über Dakşa und Citraketu, Un-                                | Abwesenheit von Dualität in,<br>9.36                              | Wellen eines Flusses, materielle                                |
| terschied zwischen,                                          | Krsna verläßt nie, 9.34                                           | Welt verglichen mit,                                            |
| über Ditis Reinheit, 18.22                                   | Zentrum des Kṛṣṇa-Bewußt-                                         | <b>17.20</b> Wissen                                             |
| über Indras Zerschneiden der                                 | seins in, 2.39                                                    | Atheisten ohne, 16.47                                           |
| Maruts, 18.62                                                | als Ziel reiner Gottgeweihter,                                    | Aufnahme von. 15.16                                             |
| über karma, Freiheit von, 17.7                               | 12.22                                                             | ohne bhakti nutzlos, 2.46, 2.46                                 |
| über die Kraft des Chantens,                                 | Vrsākapi, 6.17-18                                                 | Brahman als Ursache des,                                        |
| 2.16                                                         | Vrtrāsura                                                         | 16.55-56                                                        |
| über Nāradas Duldsamkeit,                                    | beschrieben, 9.13-17                                              | über die endgültige Ursache,                                    |
| 5.44                                                         | als <i>brāhmaņa</i> , 13.3<br>Citraketu als, <b>17.38</b> , 17.38 | <b>5.17</b> , 5.17                                              |
| über Nāradas Predigen, 5.35<br>über Pārvatīs Fluch, 17.4-5,  | Fragen über, 14.1-2, 14.6-7                                       | Entsagung erfordert, 5.40 dem Gläubigen offenbart, 1.49         |
| 17.17                                                        | Gebete von, 11.24-27                                              | über Gott, Erreichen des,                                       |
| über Pārvatīs Verlegenheit,                                  | gelangt zurück zu Gott, 12.35                                     | 16.50-51                                                        |
| 17.36                                                        | als Gottgeweihter, 9.55, 12.20,                                   | Gottgeweihte haben natürli-                                     |
| über Śukadeva und Parikşit,                                  | 13.3                                                              | ches, 17.31                                                     |
| 1.7                                                          | von Indra angegriffen, 10.15                                      | als Grundlage für höheres Al-                                   |
| vergleicht die materielle Welt                               | Indra verflucht von, 11.14-17                                     | ter, 7.33                                                       |
| mit einer Salzmine,<br>17.20                                 | als mahā-pauruşya-Gottge-                                         | des Herrn, 3.14-15, 3.14-15                                     |
| über Vrtrāsuras Sieg, 12.35                                  | weihter, 12.20                                                    | des Herrn und des Lebewesens<br>gegenübergestellt,              |
| über Yamadūtas, 3.1, 3.4, 3.9                                | Name von, Erklärung des,<br>9.18                                  | 4.34                                                            |
| 200. 1011000000, 2.1, 2.7, 2.7                               | 7.10                                                              | 7.57                                                            |
|                                                              |                                                                   |                                                                 |

| Wissen (Forts.) Hingabe mit, 1.4-5 über Illusion und Wirklichkeit,                   | Worte (Forts.) Zweck der, 16.32 Wünsche                                             | Yamadūtas (Forts.)<br>schen, 3.28-29<br>Enttäuschung der, 3.4, <b>3.10</b> ,    |
|--------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| 15.5, 16.51<br>Kṛṣṇas Körper voller, 16.18-<br>19                                    | der Gottgeweihten in Form der<br>Rückkehr zum Herrn,<br>17.17                       | 3.10<br>Gottgeweihte gemieden von,<br>3.34                                      |
| Lebewesen hat begrenztes,<br>4.25                                                    | der Gottgeweihten, yogis und jāānis, 16.34                                          | kehren zu Yamarāja zurück,<br>2.21                                              |
| materielles dem ewigen gegen-<br>übergestellt, 5.18<br>als Qualifikation zum Mensch- | hingebungsvoller Dienst er-<br>füllt, 16.29, <b>18.73-74</b><br>Wünsche, materielle | Parikşits Frage über, 3.1-2<br>streiten mit Vişnudütas um<br>Ajāmila, 1.31-2.19 |
| sein, 15.12-15 Reinigung durch, 1.11-12                                              | abwesend im hingebungsvollen Dienst, 15.4                                           | in Unkenntnis über wirkliche<br>Religion, 3.19                                  |
| spirituelles, vom spirituellen<br>Meister, 7.15                                      | befreite Seelen haben keine, 12.15                                                  | unterstützt von vedischen Prin-<br>zipien, 3.1                                  |
| Träume als Gegenstand des,<br>16.55-56                                               | werden durch Buße nicht be-<br>einflußt, 1.10-11                                    | unterwiesen betreffend Gottge-<br>weihten, 3.27-28                              |
| vedisches, als Grundlage jeder<br>Tätigkeit, 16.51                                   | feinstofflicher Körper gebildet durch, 1.51                                         | wollten Vişnudütas bestrafen,<br>3.10                                           |
| vollkommenes und unvoll-                                                             | Indras, 11.23                                                                       | Yamarāja, 6.2, 6.40                                                             |
| kommenes, 15.5, <b>17.31</b> , 17.31                                                 | Intelligenz beeinträchtigt durch, 9.50                                              | Ajāmila machte sich strafbar<br>vor, 1.67-68                                    |
| Vollkommenheit des, 16.32 vollständiges, 16.53-54                                    | Körper entsprechend den, 1.31, 1.54, 1.54, 15.7-8                                   | bittet um Vergebung, 3.30<br>Chanten verherrlicht von,                          |
| Weise verbreiten, 15.11-15                                                           | Neulinge verlieren, 9.44                                                            | 3.22-26                                                                         |
| Zweck des, <b>1.40</b> , 1.40<br>Wissen, spirituelles                                | der sakāma-Gottgeweihten,<br>9.40, 9.42, 9.44, 9.48                                 | über Geweihte des Herrn, 3.27-28                                                |
| Dadhīci unterweist die Aśvini-<br>kumāras in, 9.52,                                  | schwierig zu kontrollieren,<br>1.62, 1.62                                           | nie von Gottgeweihten gese-<br>hen, 1.19, 1.19                                  |
| 9.52<br>gleiche Sicht durch, 10.9                                                    | Unglück aus, 16.59-62<br>Verehrung des Herrn mit,<br>16.38-39                       | Höchster Herr dargestellt von, 3.12-17                                          |
| des Höchsten Herrn, 9.42-43                                                          | zerstört durch hingebungsvol-                                                       | Parikştis Frage über, 3.1-2                                                     |
| unvergänglich, 17.38, 17.38<br>Wissenschaft                                          | len Dienst. 1.15.                                                                   | Position von, 3.12, 3.12                                                        |
| der Atheisten null und nichtig,                                                      | 1.15, <b>2.17</b> , 2.46,                                                           | strafbare Menschen beschrie-                                                    |
| 16.47                                                                                | 2.49(Ergänzung)                                                                     | ben von, 3.28-29                                                                |
| authentische, <b>5.17</b> , 5.17 falsche Herrschaft der 15.4                         | Wüsten als sündvolle Reaktionen,<br>9.7                                             | Vişnudütas beschrieben von,<br>3.17-18<br>Vollkommenheit von, 3.5               |
| moderne der alten unterlegen,<br>18.6                                                |                                                                                     | über wirkliche Religion, 3.19-                                                  |
| Wissenschaftler, materielle<br>Absurdität der, 16.51                                 | Y                                                                                   | von Yamadūtas als Höchster<br>angesehen, 3.7-8                                  |
| Grenzen der, 9.1                                                                     | Yad indriya-prītaya āprņoti, zitiert,                                               | Yamunā (Fluß), 5.27-28, 10.16                                                   |
| imitieren und ignorieren Gott, 5.15                                                  | 16.43 Yad yad ācarati śresthas, Vers zi-                                            | Citraketu und Ehefrauen baden<br>in der, 16.14, 16.16                           |
| irrtümliche Stellung der, 16.35<br>unwissenschaftliche Behaup-                       | tiert, 17.9                                                                         | von Samjña (Ehefrau Visvas-                                                     |
| tungen der, 5.17<br>Zweifel an den Mondtheorien                                      | Yaḥ śāstra-vidhim utsṛjya, Vers zi-<br>tiert, 5.20                                  | vāns) geboren, <b>6.40</b> Yani yani vāpi smaran bhāvani,                       |
| der, 4.6                                                                             | Yaḥ smaret puṇḍarīkākṣam, im Nā-                                                    | Vers zitiert, 1.54, 2.15                                                        |
| Wohlfahrtsarbeiten                                                                   | rāyaṇa-kavaca-mantra,                                                               | Yānti deva-vratā devān, Vers zi-                                                |
| als jedermanns Pflicht, 10.10                                                        | 8.4-6                                                                               | tiert, 1.2                                                                      |
| als Pflicht der Inder, 10.10                                                         | Ya idam paramam guhyam, Vers                                                        | Yāre yaiche nācāya, se taiche kare                                              |
| der sechs Gosvāmīs, 10.8<br>von Śrī Caitanya, 10.8                                   | zitiert, 4.44, 5.39<br>Ya jiia                                                      | nrtya, Vers zitiert, 12.10                                                      |
| Vollkommenheit in, 10.10                                                             | richtiger und falscher, 16.42                                                       | Yasya deve parā bhaktir, Vers zi-<br>tiert, 1.49                                |
| Wohltätigkeit                                                                        | Vișnu personifiziert, 19.12-13                                                      | Yasyaika-niśvasita-kālam athāva-                                                |
| Citraketus, 14.34-35                                                                 | Siehe auch: Rituelle Zeremo-                                                        | lambya, Vers zitiert, 16.37                                                     |
| Unterweisungen in bezug auf,                                                         | nien                                                                                | Yasya prasādād bhavagat-prasā-                                                  |
| 10.6<br>Worte                                                                        | Yājňavalkya, 3.25, 15.12-15<br>Yamadūtas                                            | daḥ, zitiert, 5.22, 7.15, 7.23                                                  |
| in Gebeten, 16.33                                                                    | Ajāmila gerettet vor den, 1.21                                                      | Yasyāsti bhaktir bhagavaty akiñ-                                                |
| im hingebungsvollen Dienst,                                                          | befragen Yamarāja, 3.4-11                                                           | canā, Vers zitiert, 1.17,                                                       |
| 11.24                                                                                | bestrafen nur bestimmte Men-                                                        | 18.71                                                                           |

Yasvātma-buddhih kunape tri-dhātuke, zitiert, 15.12-15 Yata mata tata patha, zitiert, 8.19 Ye 'nye 'ravindāksa vimukta-māninas Vers zitiert, 1.12, 14.5 zitiert, 17.31 Ye 'py anya-devatā-bhaktā, Vers zitiert, 18.33-34 Ye vathā mām prapadvante Vers zitiert, 11.22 zitiert, 9.37 Yoga bester Vorgang des, 2.41 nutzlos ohne bhakti, 2.46, 2.46 Yogeśvara, 18.73 Yoginām api sarveşām, Vers zitiert, 2.41, 10.12 Yogis Angst der, 16.18-19 begehen Vergehen, 14.5 auf Brahmaloka, 1.1 Eigenschaften der vollkomme-

nen, 14.23-24

tigkeiten nach, 2.46

gehen wieder materiellen Tä-

und Gottgeweihte, Unterschied

zwischen, 16.34

Yogis (Forts.) der Herr als Meister der, 18.73 die höchsten, 2.41 als Klasse von Menschen, 14.4 mystische Kraft der. 18.61. 18.61 Überseele als Ziel der, 4.32 Vollkommenheit der, 3.22, 4.43, 5.13

Yudhisthira Mahārāja, Überfluß während der Herrschaft von, 14.10 Yugas (Zeitalter), 10.16

Yuktāhāra-vihārasya, Vers zitiert, 1.13-14

Zeit und Erscheinungsweisen der Natur, 1.47 von Halbgöttern gefürchtet, fürchtet jedoch den Herrn. 9.21 der Herr als, 9.31 körperliche Beziehungen unter

Zeit (Forts.) dem Einfluß der, 15.2, 15.2 das Verständnis der Haryaśvas von der. 5.19 Wert der. 5.19, 5.19 Zeitalter, definiert, 10.16 Zeitalter des Kali. Siehe: Kali-vuga Zitronensäure, Schöpfung des Herrn verglichen mit der natürlichen Produktion von, 16.36 Zivilisation, menschliche Kriterium für eine, 18.52 religiöse Zeremonien in der vedischen, 7.13 auch: Gesellschaft. Siehe menschliche Zorn Gottgeweihte ohne, 4.5 durch hingebungsvollen Dienst kontrolliert, Kontrolle der, 1.13-14 spiritueller Gebrauch der. 1.13-14

Zwerg-Inkarnation, Schutz durch,

8.13